
 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 
Centro de Letras e Comunicação 

Programa de Pós-Graduação em Letras 
Linha de pesquisa Texto, Discurso e Relações Sociais 

 
 

 
 
 

Dissertação 

 
 
 
 
 
 
 
 

Ele contra ela: uma análise discursiva de testemunhos de mulheres vítimas de 
violência doméstica 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Suzana Schmechel de Avila  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Pelotas, 2021



 

 
 

Suzana Schmechel de Avila  
 

 

 

 

 

 

Ele contra ela: uma análise discursiva de testemunhos de mulheres 
vítimas de violência doméstica 

 
 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Letras da 
Universidade Federal de Pelotas, como 
requisito parcial à obtenção do título de 
Mestre em Letras na linha de pesquisa 
em Texto, Discurso e Relações Sociais.  

 
 
 
 
 
 
 
 

Orientadora: Luciana Iost Vinhas 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Pelotas, 2021 

  



 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

Suzana Schmechel de Ávila 

 

“Ele contra ela: uma análise discursiva de testemunhos de mulheres 

vítimas de violência doméstica” 

 

Dissertação aprovada, como requisito parcial, para obtenção do grau de Mestre 

em Letras, Área de concentração Linguagem, Texto e Imagem, do Programa 

de Pós-Graduação em Letras da Universidade Federal de Pelotas. 

 

Pelotas, 04 de novembro de 2021. 

 

 

Banca examinadora: 

 

 

 

_____________________________ 

Profa. Dra. Luciana Iost Vinhas  

Orientadora/Presidente da banca  

Universidade Federal de Pelotas/ 

Universidade Federal do Rio 

Grande do Sul 

 

 

 

 

 

_____________________________ 

Profa. Dra. Rosely Diniz da Silva 

Machado  

Membra da banca 

Universidade Federal do Rio 

Grande 

 

 

____________________________ 

Profa. Dra. Luciene Jung de 

Campos  

Membra da Banca 

Universidade de Caxias do Sul / 

Universidade Federal do Rio 

Grande do Sul 

 

_____________________________ 

Profa. Dra. Aracy Graça Ernst  

Membra da Banca  

Universidade Federal de Pelotas / 

Universidade Federal do Rio 

Grande 



 
 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A todas mulheres que tiveram suas vozes interrompidas. 



 
 

 
 

Agradecimentos 

 
Aos meus pais, Nelda e Pedro, por terem me dado o suporte necessário em toda 

minha vida escolar para que eu pudesse ter acesso à Universidade Pública de 

qualidade; por me incentivarem a sempre seguir adiante e por torcerem pelo meu 

sucesso profissional incansavelmente.  

 

À minha irmã, Simone, pelo companheirismo de toda vida; por nunca ter medido 

esforços para me proporcionar momentos felizes desde a infância até hoje.  

 

Às colegas da E.M.E.F. Mariana Eufrásia, primeira escola onde trabalhei como 

monitora de 2017 até meados de 2019, pela parceria no dia-a-dia de trabalho e por 

terem se tornado minhas amigas, estendendo os laços de amizade para fora dos 

muros da escola.  

 

Às colegas da E.M.E.I. Marília Poliesti, da qual faço parte desde fevereiro de 2020, 

por terem me recebido tão carinhosamente. Agradeço especialmente à Valesca, 

minha colega de sala de aula, com quem muito aprendi sobre a prática docente e 

também com quem compartilhei os primeiros desafios das aulas remotas desde o 

início da pandemia, em março de 2020. Fomos compartilhando os anseios, nos 

apoiando e vencendo os desafios. Tua parceria foi fundamental! Obrigada! 

 

Não poderia deixar de agradecer também à Tati e à Rosi. Com elas divido o ano 

letivo de 2021, também no formato remoto, e mais recentemente, no formato híbrido. 

A parceria de vocês deixa o trabalho mais leve e animado. Obrigada! 

 

À professora e orientadora Luciana Vinhas, pela forma acolhedora com que recebeu 

minha proposta de pesquisa. Agradeço pelas conversas gentis, atenciosas e 

acolhedoras e pelas orientações comprometidas e responsáveis que permitiram o 

bom desenvolvimento deste trabalho. Serei eternamente grata e feliz pela 

oportunidade que tivemos de trabalharmos juntas! 

 

Às professoras Luciene Jung e Rosely Machado, por terem lido a dissertação ainda 

na sua fase de construção e por terem participado da minha banca de qualificação, 



 
 

 
 

fazendo contribuições generosas e fundamentais para que este trabalho fosse 

concluído. Estendo os agradecimentos à professora Aracy Ernst, por aceitar tão 

gentilmente participar da leitura e da avaliação final deste trabalho.  

 

Aos colegas do grupo de pesquisa OuSar – Ordinário do Sentido e Resistência -, 

pelos debates teóricos promovidos nas reuniões do grupo, pelas trocas de ideias, 

pelos momentos de descontração entre uma conversa e outra e por todo apoio que 

característico da relação entre os colegas.  Me sinto feliz por fazer parte de um 

grupo de pesquisa acadêmica responsável, parceiro e tão gentil e acolhedor como o 

OuSar.  

 

À minha filha Catarina que, mesmo ainda no ventre, me acompanhou na fase de 

conclusão desta dissertação. Obrigada por ter me permitido uma gestação saudável 

e tranquila. Juntas conseguimos seguir trabalhando e assim seguiremos!  

 

Ao Lucas, meu amigo de longa data que, pelos caminhos da vida, se tornou meu 

companheiro e compartilha comigo agora a missão de acompanhar os passos da 

Catarina. Obrigada por tanto! Eu e Catarina somos felizes por viver contigo! 

 

Às amigas e amigos pelos momentos felizes.  

 

A todas as mulheres que ousaram se revoltar e compartilharam suas histórias de 

violência.  

 
 

 

  



 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

agora 

não é hora 

de fazer silêncio 

ou pedir espaço 

porque a gente nunca teve espaço para nada  

agora 

é a nossa hora  

de abrir bem a boca 

falar mais alto do que nunca  

até que ouçam 

- rupi kaur  



 
 

 
 

Resumo 

Há muito que a violência contra a mulher deixou de ser um problema de marido e 
mulher no qual “ninguém mete a colher”. Tornou-se um problema social que 
demanda da sociedade e dos órgãos competentes intervenções para preservar a 
vida das mulheres e garantir seus direitos básicos. Pensando nisso é que o coletivo 
Filhas de Frida propôs uma iniciativa para que mulheres vítimas de violência 
doméstica compartilhassem suas histórias de relacionamentos abusivos para apoiá-
las a romper o ciclo da violência e para que pudessem conscientizar outras 
mulheres. A iniciativa foi divulgada nas redes sociais e reuniu vinte e seis relatos. O 
corpus deste estudo é composto por seis sequências discursivas recortadas dos 
relatos e analisadas a partir do dispositivo teórico-analítico da Análise do Discurso 
de viés Materialista, desenvolvida por Michel Pêcheux. Partindo do entendimento de 
que esses relatos apontam para algo que deve ser dito, ou seja, aponta para um 
falar urgente, os relatos são teoricamente entendidos como testemunhos (MARIANI, 
2016). O objetivo do trabalho é refletir sobre o processo de subjetivação das 
mulheres nos relatos-testemunhos de violência doméstica. Para tanto, foi necessário 
problematizar as condições de produção da violência contra a mulher e promover 
um debate teórico sobre os conceitos da Análise do Discurso que nortearam a 
descrição e a interpretação do corpus.  Pelo gesto de análise mobilizado, foi possível 
identificar o excesso do discurso-outro, que está identificado com a formação 
discursiva dominante, reproduzindo o imaginário dominante sobre a mulher, 
materializado pela negação e por outras estruturas linguísticas presentes nas 
sequências discursivas. Após as análises, podemos concluir que o próprio ato de 
testemunhar suas experiências de violência, permite às mulheres colocarem-se em 
uma posição de resistência frente ao imaginário dominante que atravessa seus 
discursos. Ao mesmo tempo em que trazem na materialidade o discurso-outro, o 
negam, marcando seu rompimento com o imaginário dominante, subjetivando-se 
pela desidentificação com a formação discursiva dominante e assumindo uma 
posição para enunciar em uma formação discursiva de resistência.   
 
Palavras-chave: Análise do Discurso. Subjetivação. Gênero. Violência Contra a 
Mulher.  
  



 
 

 
 

 

Resúmen 

La violencia contra la mujer hace tiempo que dejó de ser un problema de marido y 

mujer en el que “nadie toma la cuchara”. Se ha convertido en un problema social que 

demanda intervenciones de la sociedad y de los órganos competentes para 

preservar la vida de las mujeres y garantizar sus derechos básicos. Con esto en 

mente, el colectivo Filhas de Frida propuso una iniciativa para que las mujeres 

víctimas de violencia doméstica compartiesen sus historias de relaciones abusivas 

para apoyarlas en la ruptura del ciclo de violencia y para que pudiesen concienciar a 

otras mujeres. La iniciativa se dió a conocer en las redes sociales y se recogieron 

veintiséis informes. El corpus de este estudio está compuesto por seis secuencias 

discursivas recortadas de los informes y analizadas desde el dispositivo teórico-

analítico del Análisis del Discurso materialista acuñado por Michel Pêcheux. Estos 

informes apuntan para algo que hay que decir, o sea, apuntan para un discurso 

urgente, por eso, son considerados como testimonios. (MARIANI, 2016). El objetivo 

del trabajo es reflexionar sobre el proceso de subjetivación de las mujeres en los 

relatos testimoniales de violencia doméstica. Por lo tanto, fue necesario discutir las 

condiciones de producción de la violencia contra las mujeres y promover un debate 

teórico sobre los conceptos de Análisis del Discurso que guiaron la descripción e 

interpretación del corpus. A través del gesto de análisis movilizado, fue posible 

identificar el exceso del discurso-otro, que se identifica con la formación discursiva 

dominante, reproduciendo el imaginario dominante sobre la mujer, y se materializa 

en la negación y otras estructuras lingüísticas presentes en las secuencias 

discursivas. Partiendo del análisis, es posible concluir que el hecho de escribir, de 

hablar sobre sus vivencias de violencia permite a las mujeres colocarse en una 

posición de resistencia frente al imaginario dominante que recorre sus discursos. Al 

mismo tiempo que llevan el discurso del otro a la materialidad, lo niegan, marcando 

su ruptura con el imaginario dominante y subjetivándose a través de la 

desidentificación con la formación discursiva dominante y asumiendo una posición 

para enunciar en una formación discursiva de resistencia. 

Palabras-clave: Análisis del Discurso. Subjetivación. Género. Violencia Contra la 

mujer.  

 



 
 

 
 

 

Lista de Abreviaturas  

 

AD                Análise do Discurso 

AIE               Aparelho Ideológico de Estado  

FD                Formação Discursiva  

RT                Relato-testemunho 

SD                Sequência Discursiva 

 



 
 

 
 

 

Sumário 

 

 

 

1 UM COMEÇO POSSÍVEL  ....................................................................................... 9 

 

2 CONSTRUÇÃO DO CORPUS DA PESQUISA  .................................................... 13 

 

3 CONDIÇÕES DE PRODUÇÃO DO DISCURSO: VIOLÊNCIA DOMÉSTICA E 

SEUS MECANISMOS DE SUSTENTAÇÃO ............................................................. 23 

 

4 ANÁLISE DO DISCURSO: DISPOSITIVO TEÓRICO-ANALÍTICO  ..................... 45 

 

5 DESCRIÇÃO E INTERPRETAÇÃO DO CORPUS  ............................................... 57 

 

5.1 O funcionamento discursivo da negação ....................................................... 58 

 

5.2 Lixo, vagabunda, piranha, puta e louca: efeitos de sentido e determinações 

discursivas ............................................................................................................... 80 

 

6 UM FECHAMENTO POSSÍVEL ............................................................................. 93 

 

7 REFERÊNCIAS ...................................................................................................... 96 

 

8 ANEXOS ..... ........................................................................................................ 101 

 



 
 

 

1 UM COMEÇO POSSÍVEL  

 

Somos sempre já sujeitos, já afirmava Althusser (1970). Somos sempre já 

interpelados pela ideologia. Antes mesmo de nascermos, a configuração ideológica 

de uma família projeta expectativas daquilo que seremos, daquilo que esperam que 

sejamos. Já nascemos para corresponder àquilo que os outros projetam para nós. 

Quando somos mulheres, essas expectativas não param de crescer à medida em 

que amadurecemos.  

Nascemos pré-destinadas a cumprir regras. Crescemos ouvindo que 

“meninas devem fazer isso”; “meninas devem ser assim”; “meninas devem se 

comportar de tal forma”. O mundo apresentado para nós cria uma série rígida de 

comportamentos a serem seguidos, lista de regras a serem cumpridas, deveres a 

serem atendidos e nos relega direitos.  Somos ensinadas a obedecer, a 

corresponder a expectativas – raramente as nossas – a detestar nossos corpos, a 

competir com outras mulheres. Há uma série de obstáculos criados sócio-

históricamente que retardam o avanço das mulheres para ocupar lugares de 

prestígio na sociedade.  

Em uma formação social capitalista, patriarcal, machista e conservadora, ser 

mulher é estar condicionada a atender aos desejos do outro. Assim como todo 

sujeito para a Análise do Discurso, somos constituídas pela falta e pela 

incompletude. Nunca somos suficientes. Se casamos, esperam que tenhamos filhos; 

se casamos e temos filhos, esperam que nos dediquemos ao cuidado da casa; se 

trabalhamos, esperam que tenhamos tempo para cuidar dos filhos, do marido e do 

lar. Se não temos filhos nem marido, desejam que encontremos alguém para nos 

dar a chance de sermos mulheres completas. Se desejamos dedicar nossa vida aos 

estudos e ao trabalho, nos advertem para a necessidade de encontrar um 

companheiro, já que uma mulher sozinha não pode ser feliz apenas trabalhando e 

estudando.  Sempre esperam algo de nós. Somos um objeto para atender os 

desejos alheios.  

Ao longo dos anos, é evidente que conquistamos direitos. Na minha família, 

eu sou uma das poucas mulheres que chegou à pós-graduação, se não a única. A 

geração da minha mãe e das minhas tias foi conduzida a largar os estudos ainda no 

nível básico para investir no casamento e deixar no plano secundário o trabalho fora 

do lar, pois assim deveria ser, lhes disseram. Minha irmã e eu tivemos condições de 



10 
 

 
 

chegar ao nível de ensino superior e progredir na vida profissional fora do ambiente 

doméstico. Houve avanços necessários que conduziram as mulheres aos espaços 

públicos e aos cargos de trabalho remunerado, mas ainda é um processo lento e 

menor do que gostaríamos de alcançar. Apesar dos avanços, nossa vida é 

permeada por uma constante de luta para não perdermos os direitos conquistados. 

Fazendo alusão a um campo de batalha, diria que nós não podemos “baixar a 

guarda”. É preciso estar sempre alerta, sempre atentas.  

De nós espera-se que sejamos responsáveis por tudo: pela casa, pelos filhos, 

pelo trabalho, pelo marido, pela família. Quem é responsável por nós? Nós mesmas.  

A expectativa de que sejamos responsáveis por tudo e por todos nos coloca em um 

lugar de “mulher guerreira”. Isso não seria um efeito da demanda que nos exigem? 

Somos guerreiras ou sobrecarregadas? A nossa formação social, pautada nos 

moldes machistas e patriarcais, faz circular discursos em que esse lugar de “mulher 

guerreira” substituiu a mulher que está sobrecarregada, forjando um exemplo de 

mulher a ser seguido. Mas a quem interessa que as mulheres sejam responsáveis 

por tudo e que sejam “guerreiras”? Talvez possamos responder brevemente essa 

questão colocando o que diz Despentes (2016, p. 91): não podemos esquecer que 

“há sempre uma classe social interessada em que as coisas permaneçam como 

estão”. Quando existe a possibilidade de romper com o imaginário dominante sobre 

ser mulher1, nos deparamos com a violência. E mais uma vez somos responsáveis 

por ela. Culpadas: “Sempre culpadas por aquilo que nos fazem. Criaturas 

responsabilizadas pelo desejo que suscitam” (DESPENTES, 2016, p. 41-42).  

Muitas de nós, infelizmente, conhecemos alguém com alguma história de 

violência para contar. Se temos a sorte de não conhecermos, temos acesso às 

notícias que circulam nos veículos midiáticos sobre violência contra a mulher. As 

estatísticas de violência doméstica, que já eram altas, foram acentuadas durante a 

pandemia. Nesse sentido, há a crescente necessidade de falar sobre esse tema. A 

problemática sobre a violência contra a mulher surge como um espaço possível para 

se discutir a linguagem, já que a prática da violência também é atravessada por 

                                            
1
 Não queremos produzir, ao mencionarmos ser mulher, um efeito de homogeneização sobre o 

gênero feminino. Compreendemos que mulher é uma designação que implica múltiplas vivências, 
experiências, histórias e sentidos. A razão de utilizarmos, ao longo do trabalho, ser mulher é porque 
estamos mobilizando os efeitos de sentido produzidos pela ideologia dominante no que diz respeito a 
o que se espera de uma mulher.   



11 
 

 
 

“processos discursivos que deslocam sentidos já estabilizados historicamente” 

(ZOPPI-FONTANA; FERRARI, 2017, p. 8).  

Muitas vítimas de relacionamentos abusivos nem sequer reconhecem que 

estão sendo agredidas, chegando ao ponto de justificar o comportamento agressivo 

dos seus companheiros e de carregar a culpa que não pertence a elas. O ambiente 

criado pelas relações violentas nesses relacionamentos é de medo, angústia, 

tristeza e dor: tudo o que não se espera de uma relação afetiva.  A falta de apoio de 

amigos ou familiares e de reconhecimento das atitudes violentas dos companheiros 

levam essas mulheres a um estado de dependência do parceiro, e, por medo de 

serem julgadas pela sociedade ou por serem novamente agredidas, acabam não 

sendo capazes de vislumbrar uma alternativa para sair do relacionamento. É por 

essa razão que, como pesquisadoras, mulheres, professoras e estudiosas, 

buscando meios de intervenção para uma sociedade menos violenta, menos 

machista e misógina, é imprescindível falar sobre violência para entendermos como 

ela se apresenta nas relações domésticas, já que se materializa de diversas formas. 

Abordar esse tema partindo dos pressupostos da Análise do Discurso (AD), permite 

aliar a prática científica de estudar a linguagem com a prática política de lutar contra 

aquilo que nos controla. Como parte de um processo que visa denunciar a violência, 

os testemunhos que compõem este trabalho auxiliam na prática de conscientização 

da existência das relações agressivas como um problema que atravessa também a 

língua e não como algo “natural” e “normal” entre homens e mulheres.  

Meu interesse por pesquisar a violência doméstica despertou em um dia de 

trabalho na escola em que trabalhava, em 2019. Foi no mês de março, precisamente 

na semana do Dia da Mulher. Nessa ocasião, os alunos fizeram algumas 

intervenções artísticas, guiadas pelos professores, e as expuseram no saguão da 

escola. Entre as intervenções, muitos cartazes denunciavam a violência contra a 

mulher.  

À época, eu trabalhava como monitora da escola, embora já fosse licenciada 

em Letras. Observando a exposição, me indaguei de que forma eu, sendo 

professora, estando à frente de uma turma, conduziria o debate sobre o tema de 

forma responsável e crítica e não de maneira rasa, simplesmente fazendo um cartaz 

parabenizando as mulheres pelo seu dia.  Não posso afirmar que todos os alunos e 

professores tenham lidado com isso de forma rasa, mas a forma como tudo estava 



12 
 

 
 

exposto me fez pensar na maneira como eu lidaria com a proposta. E percebi que 

talvez não conseguisse criar um debate responsável da forma que o tema necessita.  

Neste momento, notei que precisava me debruçar sobre o tema se quisesse 

fazer da minha prática docente algo maior que simplesmente reproduzir cartazes de 

“Feliz dia da Mulher” sem o debate que isso implica. A responsabilidade social que a 

profissão requer me motivou a voltar o olhar para essas questões. Naquele mesmo 

ano, no segundo semestre de 2019, ingressei no mestrado. Quando foi preciso 

escolher um tema para pesquisar, não houve dúvida de que era sobre violência 

doméstica que eu precisava concentrar minha pesquisa.  

No processo de escolha do corpus discursivo eu e minha orientadora nos 

deparamos com um site chamado Filhas de Frida, que estava divulgando uma 

campanha chama “Ajudem Aquela”, destinada a compartilhar relatos de mulheres 

vítimas de violência doméstica. Logo achamos que os relatos teriam muito a 

contribuir para a pesquisa, por isso decidimos acolhê-lo.  A escolha pelos relatos-

testemunhos que compõem este trabalho será detalhada no próximo capítulo em 

que falo da construção do corpus da pesquisa.  

Veremos como a violência doméstica é discursivizada e que efeitos de 

sentido são produzidos pelos relatos-testemunhos. Partindo da materialidade 

linguística, nosso objetivo é analisar, seguindo os pressupostos teóricos da Análise 

do Discurso de viés materialista, como as mulheres constroem suas subjetividades 

em face da violência.  

O estudo será apresentado em seis capítulos. Neste primeiro capítulo, 

introduzo o tema da pesquisa e falo sobre minha relação com o tema abordado, 

além de descrever as etapas do trabalho; no segundo capítulo, apresento o corpus 

da pesquisa, os objetivos e as questões norteadoras da análise; no terceiro, abordo 

as condições de produção do discurso, debatendo sobre as determinações 

históricas da violência contra a mulher e sobre alguns mecanismos que operam para 

sua permanência; no quarto capítulo, apresento as principais noções referentes ao 

suporte teórico-analítico da Análise do Discurso; no quinto capítulo, descrevo o 

gesto interpretativo empregado frente ao corpus discursivo da pesquisa; no último 

capítulo, debato sobre as considerações finais do trabalho. Após o capítulo seis, 

estão as referências bibliográficas e, em seguida, o anexo com os relatos das 

mulheres vítimas de violência doméstica na íntegra.



 

 

2 CONSTRUÇÃO DO CORPUS DA PESQUISA  

 

Neste capítulo, abordaremos o caminho que levou à construção do corpus da 

pesquisa e apresentaremos as questões norteadoras da nossa análise. O corpus 

deste trabalho constitui-se por depoimentos de mulheres vítimas de violência 

doméstica. São depoimentos organizados e divulgados por um grupo de mulheres 

do coletivo feminista Filhas de Frida.  

O Filhas de Frida é um coletivo feminista, cultural e político que se apresenta 

na forma de revista virtual na internet e organiza-se mantendo site2, página no 

Facebook3 e no Instagram4. Através desses meios midiáticos, o Filhas de Frida se 

propõe a discutir, conscientizar, orientar e informar a população sobre temáticas que 

envolvem, principalmente, violência contra mulheres. Além de estarem ativamente 

militando através de ferramentas midiáticas, o coletivo faz intervenções nas ruas, 

buscando sempre conscientizar a população.  Todas as informações sobre o coletivo 

e as intervenções que ele propõe podem ser conferidas nas plataformas disponíveis 

na internet.  

O grupo utiliza os sites de rede social5 para ampliar o repasse de informações 

sobre temas não só de mulheres, mas para mulheres e para a sociedade de um 

modo geral. Essas ferramentas contribuem para ampliação e manutenção das 

conexões sociais entre os indivíduos, no repasse de informações (RECUERO, 

2009). Dessa forma, utilizando os sites de rede social, o coletivo se propõe a 

estender o debate sobre violência contra mulheres, propagando informações 

relevantes sobre o tema.  

O grupo Filhas de Frida é composto por quatro mulheres responsáveis por 

criar projetos e divulgá-los no site e nas páginas de rede social.  Nessas plataformas 

digitais, é possível ter acesso a matérias sobre feminismo, política e assuntos 

culturais dos mais diversos grupos.  

Uma das intervenções desse grupo é o projeto chamado Ajudem Aquela6 que 

reúne relatos de mulheres vítimas de relacionamentos abusivos permeados por 

                                            
2
 Disponível em: <https://filhasdefrida.com/> Acesso em: 19/06/2020.  

3
 Disponível em: <https://www.facebook.com/filhasdefrida> Acesso em: 19/06/2020. 

4
 Disponível em: <https://www.facebook.com/filhasdefrida> Acesso em: 19/06/2020. 

5
 São espaços que representam, na internet, as redes sociais construídas nas interações sociais de 

um grupo (RECUERO, 2009). 
6
 Disponível em: <https://filhasdefrida.com/ajudemaquela/> Acesso em: 19/06/2020. 

https://filhasdefrida.com/
https://www.facebook.com/filhasdefrida
https://www.facebook.com/filhasdefrida
https://filhasdefrida.com/ajudemaquela/


14 
 

 

todos tipos de violência. A iniciativa contou com a colaboração de diversas mulheres 

que escolheram voluntariamente compartilhar suas histórias a fim de servir de apoio 

a outras vítimas de relações abusivas e para conscientizar outras mulheres.  Todos 

os relatos foram enviados às organizadoras do coletivo Filhas de Frida e postados 

por elas no site em uma seção destinada ao Ajudem Aquela. Ao todo, foram vinte e 

seis histórias de relacionamentos abusivos compartilhadas e acessíveis ao público.  

Pela perspectiva da Análise do Discurso (AD), consideramos os depoimentos 

dessas mulheres como testemunhos no sentido proposto por Mariani (2016, p. 51). 

A autora diz que o testemunho “aponta para um falar urgente, para o não esquecer e 

para não deixar os outros esquecerem”.  Os testemunhos compartilhados pelas 

mulheres vítimas de violência doméstica são de experiências marcantes e 

dolorosas, cada uma à sua maneira em cada mulher, mas ainda assim traumáticas e 

que fazem parte de suas memórias. Por entender os relatos como testemunhos, 

denominaremos o corpus desta pesquisa daqui em diante de relato-testemunho 

(RT). Optamos por conservar a nomenclatura relato tal como foi divulgado na página 

do coletivo e acrescentar a denominação teórica testemunho, tendo em conta os 

relatos como uma forma específica de relatar uma experiência de vida traumática.  

No mesmo sentido de estudo sobre testemunho, Bocchi (2017), pelo viés da 

AD, fala sobre o funcionamento do testemunho de violência obstétrica a partir de 

relatos recortados de blogs sobre o tema. Segundo a autora, a exposição desses 

testemunhos de parto constitui em “prática política capaz de produzir uma memória, 

contra o esquecimento da violência e sua consequente naturalização” (BOCCHI, 

2017, p. 80). Além disso, os testemunhos caminham no sentido de romper o silêncio 

que corrobora com o determinismo “natural” da violência, especialmente contra 

mulheres, negros e lgbtqia+. Nessa perspectiva também entendemos os 

testemunhos de violência doméstica divulgados na internet pelo coletivo Filhas de 

Frida. Ao testemunhar, as mulheres estão denunciando e revelando práticas de 

violência, agindo contra um sistema de violência que tira suas vidas, suas 

identidades e seus direitos como sujeito. O engajamento coletivo promovido pela 

campanha e a segurança garantida às mulheres de terem seus relatos divulgados 

no anonimato movem essas mulheres a enunciarem suas experiências de violência. 

Garantem uma segurança que muitas não têm ao denunciarem seus companheiros 

para os órgãos do Estado, por exemplo. Estão agindo para não deixarem que se 

esqueça que a violência contra mulheres é um problema social e cabe a toda 



15 
 

 

sociedade buscar combatê-lo. Bocchi (2017, p. 65) reforça também a relevância de 

essas práticas acontecerem na internet. Ela diz que a prática da cibermilitância se 

constitui como prática política porque narra, denuncia, esclarece e conscientiza 

outros sujeitos sobre problemas de violência.  

Para os processos de significação, pela ótica da Análise do Discurso, é 

necessário remeter o discurso à sua exterioridade, ou seja, às suas condições de 

produção. No capítulo sobre o dispositivo teórico-analítico, essa questão será 

aprofundada, mas, por ora, cabe destacar as condições de produção nas quais 

esses discursos de violência contra a mulher emergem. As condições de produção 

possibilitam que pensemos o sentido através do processo histórico, que, por sua 

vez, afeta os sentidos e a materialidade linguística (PERON, 2017, p. 37). Orlandi 

(2015, p. 28) diz que as condições de produção compreendem o sujeito e a situação, 

podendo ser consideradas em sentido amplo – o contexto sócio-histórico e 

ideológico de produção do discurso – e no sentido restrito – o contexto imediato. Nos 

discursos que compõem nosso corpus, temos como condições amplas de produção 

todo contexto social, histórico, político e ideológico de organização da nossa 

formação social que está pautada em valores patriarcais, machistas e 

conservadores em relação à liberdade individual das mulheres de exercerem seus 

direitos. Esse processo histórico de inferioridade e subordinação em que as 

mulheres foram colocadas, ao longo dos anos, abriu portas para a violência.  A 

condição de produção em sentido restrito, ou seja, o contexto imediato em que são 

produzidos os discursos em análise, é a intervenção proposta pelo coletivo Filhas de 

Frida e divulgada através dos sites de redes sociais, podendo circular de forma 

ampla e pública entre usuários que têm acesso à internet. 

Destacamos, anteriormente, que nosso corpus discursivo foi selecionado do 

site do coletivo Filhas de Frida, o que significa que ele faz parte de uma 

materialidade disponível na internet e que circula no ambiente virtual. Ainda em 

relação às condições de produção do discurso, cabe salientarmos a peculiaridade de 

analisarmos uma materialidade disponível nos novos ambientes que surgem com a 

internet. O crescente aumento de acesso à internet vem possibilitando que os 

usuários da rede se deparem com as mais diversas materialidades: filmes, vídeos, 

imagens, revistas virtuais, blogs, sites de redes sociais, etc. As diversas 

materialidades que surgem com a expansão do mundo virtual abrem espaço, 

também, para novas discursividades (GRIGOLETTO, 2010) que compõem a 



16 
 

 

hetoregeneidade constitutiva do espaço virtual (GRIGOLETTO, 2011).  Há, dessa 

forma, uma heterogeneidade de discursos surgindo no espaço virtual que podem ser 

observados a partir do viés materialista da AD.  

A materialidade que compõe nosso estudo está disponível no espaço virtual, 

no site Filhas de Frida. Nesse site, vinte e seis mulheres se dispuseram a 

compartilhar suas histórias de violência doméstica, de modo anônimo, formando 

uma rede de apoio para outras mulheres que vivem a mesma situação, com o intuito 

de resistir à violência e combatê-la através do compartilhamento de suas histórias, 

tão diversas entre si, mas que se encontram pela violência. A divulgação da 

iniciativa proposta pelo Filhas de Frida foi colocada nos sites de redes sociais do 

coletivo, possibilitando que um número significativo de pessoas interagisse com as 

plataformas digitais e tivesse acesso à campanha. Essas iniciativas podem ganhar 

um enorme alcance sendo divulgadas no espaço virtual. Se tivéssemos essa 

campanha divulgada em outros meios de comunicação como jornais ou revistas 

impressas, será que teríamos a participação de tantas mulheres como tivemos 

através da internet? Talvez as condições de produção que o espaço virtual 

possibilita, como a segurança de anonimato, seja uma das vantagens observadas 

pelas mulheres para relatarem suas experiências de violência. Nosso intuito não é 

de analisar o funcionamento do site do coletivo Filhas de Frida, mas, sim, de analisar 

a materialidade divulgada por ele em forma de relatos escritos por mulheres vítimas 

de violência doméstica. Por estarem presentes no ambiente virtual, não podemos 

ignorar o fato de que suas condições de produção acarretam em um sentido 

particular, diferentemente do sentido que teria se fossem relatos oriundos de 

entrevistas ou disponíveis em outros espaços que não o da internet.  Dito isto, 

passaremos adiante para a apresentação dos relatos-testemunhos.  

De todos os 26 relatos-testemunho, 6 foram escolhidos para compor nosso 

corpus discursivo (RT6, RT7, RT8, RT19, RT23 e RT25). Eles serão numerados de 

acordo com a ordem original de relatos presente na página Filhas de Frida, de onde 

eles foram retirados. É importante salientar que, dos vinte e seis testemunhos 

disponíveis na página, dois são de relações entre duas mulheres - o que pode 

indicar a presença da violência também entre mulheres, em relações homoafetivas - 

e o restante de relações entre homem e mulher. Por ser a maioria dos relatos-

testemunho, optou-se por eleger para análise aqueles pertencentes às relações 

heteroafetivas.  



17 
 

 

Para promover o primeiro contato com o corpus a ser analisado, 

apresentaremos, a seguir, alguns trechos extraídos dos relatos-testemunho - que 

estão na íntegra, em anexo, ao final deste texto. Dos trechos abaixo, serão 

recortadas as sequências discursivas descritas e interpretadas no capítulo de 

análise deste trabalho. Serão, portanto, dois movimentos de apresentação dos RT: 

no primeiro, mostraremos os trechos dos quais serão recortadas as sequências 

discursivas; depois, no capítulo Descrição e Interpretação do Corpus, estarão as 

sequências discursivas selecionadas, bem como o gesto de análise que 

desenvolvemos. Os recortes que fizemos para apresentar os relatos-testemunhos 

não são meros “pedaços” dos textos que estamos analisando, mas sim uma unidade 

discursiva, uma vez que são fragmentos que correspondem a linguagem-e-situação 

(ORLANDI, 1984, p. 14).  

Observemos, então, os trechos dos RT:  

RT 6 - “(...) Primeiro, ele queria eu agisse como namorada e ele como 
solteiro. Sempre me desprezava, falava que eu precisava engordar porque eu tinha 
“pouca carne”. Ele me usou de todas as formas possíveis e imagináveis. Usou da 
minha dignidade, psicologicamente e fisicamente. Eu não podia sair com as minhas 
amigas, não podia vestir algo curto e nem ao menos postar uma foto no Instagram 
que ele falava que eu queria provocar homem. Porque eu me maquiava tanto para ir 
para a faculdade. Ou porque eu queria colocar um salto e uma blusa decotada para 
ir ao cinema com ele. Aí vem a parte onde ele começa a me tratar como um verme 
como ele me chamou por várias e seguidas vezes. Verme. “Tenho nojo de você.” 
“Você é só mais uma putinha.” “Você é um peso na minha vida”. “Você é não feia, é 
bonitinha.” “Podia ter mais bunda.” “Tenho nojo de você.” Fora que eu só podia 
chegar perto dele, fazer um carinho ou qualquer outra coisa do tipo quando ele 
permitisse. Eu era desvalorizada e ferida 24h por dia. Quando eu finalmente 
comecei a tentar ter voz na relação, ele tentava terminar todos os dias. (...)” 

 
RT 7 – “(...) Com menos de um mês morando juntos, ele fez com que eu 

desfizesse de todas as minhas roupas, dizia que elas não combinavam com os 
novos ambientes, e a partir daí começou a me vestir como ele queria. Com o tempo 
ele invadiu meu WhatsApp, fez com que eu apagasse boa parte dos meus amigos 
do Facebook, porque eles “não eram pessoas pra mim”. Mais alguns meses (já sem 
amigos, longe da família e totalmente dependente dele emocional e financeiramente) 
as agressões psicológicas começaram. Era: lixo, vagabunda, piranha, entre outros. 
Ele me culpava por tudo, me diminuía, dizia que sem ele eu não conseguiria nada. 
(...)” 

 
RT 8 – “(...) Com o tempo vieram os pedidos de excluir das redes sociais, o 

ex-namorado ou quem já tinha dado em cima de mim, até chegar ao ponto de me 
mandar excluir todas as pessoas do sexo masculino. E consequentemente essa 
regra passou para o meu dia a dia também, eu só podia ter homens por perto se 
eles fossem da minha família. Eu não podia dar bom dia pra nenhum, não podia 
sequer responder a qualquer um que viesse falar comigo, ainda que fosse um “que 



18 
 

 

horas são?”.(...) Ele me obrigava a provar que estava em casa, que estava no 
trabalho, que estava na faculdade… Eu não podia sair de casa para absolutamente 
nada que não fosse trabalho e faculdade. Nem na padaria. Nem na porta de 
casa.(...)” 

 
RT 19 – “(...) No início tudo corria bem e eu achava que ele queria me ajudar 

a superar meus traumas, falava muito em Deus e dizia que eu estava cercada de 
maus espíritos, ele se dizia meu salvador, me tirou da vida mundana e estava me 
ensinando a ser alguém melhor, alguém como ele, eu acreditava. Até que ele fez eu 
me afastar dos meus amigos e da minha família, até que ele começou a me bater, 
até que ele vivia a vida normalmente e sua justificativa é que ele era bom então 
podia e eu era malvada e não deveria, até que ele me trancava em casa, até que ele 
me traía, até que ele me colocava como louca e eu acreditava, até que ele me 
proibiu de beber, não me deixava falar em público (...)” 

 
RT 23 – “Tinha um relacionamento muito conturbado, onde tudo que 

acontecia eu saía como a culpada. Não importava o que acontecia: a culpa era 
minha. Eu tinha certeza que estava certa, mas após falar com a pessoa, me culpava 
e pensava que a culpa era mesmo minha. Já fui chamada de louca na frente dos 
outros, fui afastada dos meus amigos, e ele ditava até com o que podia ou não vestir 
pra sair com ele. Fui e ainda sou culpada por ele por ele ter recaído na depressão. 
(...)” 

 
RT 25 – “(...) Ele chegava em casa, me empurrava, colocava a mão no meu 

pescoço e quando o efeito da bebida passava ele sempre se dizia arrependido. 
Então eu queria “ajudar”, mas nunca adiantou. Engravidei dele, havia tomado a 
pílula do dia seguinte, mas não adiantou. E sempre ele era muito possessivo, me 
afastou dos meus amigos, eu não podia falar com ninguém. Chamava-me de puta 
na frente dos outros no meio da rua e a culpa era minha, por ter tido outros 
relacionamentos antes dele. (...) Minha filha nasceu, perdi o emprego porque nessas 
brigas com ele eu acabava faltando muito porque ele não me deixava sair de casa.” 
 

O corpus discursivo foi selecionado a partir da observação de regularidades 

linguísticas que, no nosso entendimento, estão presentes em demasia no discurso, 

caracterizando o que Ernst (2009) chamou de excesso. A autora propõe um 

procedimento teórico para auxiliar o gesto interpretativo da analista frente ao corpus 

discursivo, partindo de três conceitos-chave: a falta, o excesso e o estranhamento. A 

falta diz respeito a uma estratégia discursiva que consiste na omissão de palavras, 

expressões ou elementos interdiscursivos que são esperados, mas não existem na 

materialidade; o excesso é aquilo que se mostra em abundância no discurso; e o 

estranhamento é aquilo que incide na materialidade, mas que está fora daquilo que 

está sendo dito, expondo um conflito entre formações discursivas (ERNST, 2009, p. 

4-5). O primeiro procedimento para proceder à análise foi a identificação do excesso 

pelo qual algumas expressões, palavras e elementos do interdiscurso se mostraram 



19 
 

 

na materialidade linguística. A partir daí começamos o processo entre análise e 

teoria para compreender os efeitos de sentido desses excessos.  

É importante salientar como ocorrem os procedimentos metodológicos na AD, 

pois são feitos de forma específica, de acordo com o objetivo do analista frente ao 

corpus. A AD constitui-se de uma teoria materialista que busca compreender a 

produção dos sentidos e a relação dos sujeitos com a história, a língua e a ideologia. 

Nesse sentido, o processo de análise relaciona-se com o funcionamento ideológico 

apontado pela língua de forma que “todo o processo analítico não parte da teoria, 

mas, sim, da práxis” (FERNANDES; VINHAS, 2019, p. 145 - 146).  Desse modo, a 

AD não trabalha com uma metodologia rígida para analisar a materialidade 

linguística selecionada para pesquisa, mas constrói o dispositivo de análise à 

medida que seleciona os aspectos linguísticos que atendem aos problemas de 

pesquisa levantados pela analista. Fernandes e Vinhas (2019, p. 143, grifos das 

autoras) colaboram dizendo que “a AD não pretende, portanto, formular regras para 

o discurso, controlar a produção de sentidos, mas compreender o curso natural (que 

é social e ideológico) do discurso”. Sendo assim, a metodologia a ser empregada 

diante do corpus será construída conforme as questões da analista em um processo 

que compreende um caminho em espiral entre teoria e análise, entre descrição e 

interpretação.  A analista do discurso descreve o funcionamento da materialidade de 

acordo com a questão da sua pesquisa, sendo sempre guiada pela teoria.  

A análise é um processo que começa antes mesmo de estabelecer os 

conceitos a serem mobilizados.  A escolha do corpus discursivo já é considerada um 

gesto de interpretativo frente ao arquivo, anterior ao estabelecimento de conceitos, 

uma vez que é este mesmo corpus, juntamente com as questões de pesquisa, que 

indicam os conceitos teórico-analíticos a serem mobilizados.   

Antes de definirmos o arquivo, há a definição do tema da pesquisa e seu 

objeto de análise. Após a definição do tema, a analista precisa constituir o arquivo 

da sua pesquisa, ou seja, aquilo que está disponível sobre o tema que se propõe 

analisar.  A delimitação desse arquivo resultará no corpus discursivo tido como “um 

conjunto de sequências discursivas, estruturado segundo um plano definido em 

relação a um certo estado das CP do discurso” (COURTINE, 2009, p. 54). As 

sequências discursivas são selecionadas a partir das questões que a analista 

levanta após o recorte do arquivo em corpus discursivo. Há, portanto, um gesto 

interpretativo na sua escolha. Essas questões que a analista direciona para o corpus 



20 
 

 

indicam quais conceitos teórico-analíticos precisam ser mobilizados para iniciar o 

batimento entre teoria e análise, ou seja, para descrever e interpretar os sentidos 

produzidos pelo material coletado. Cada material e cada sequência discursiva 

recortada mobiliza certas noções e conceitos específicos de acordo com a 

especificidade do corpus e com o objetivo da analista.  

A base linguística fornece os elementos necessários para que se 

desenvolvam os processos discursivos; dessa forma, toda e qualquer análise só 

pode ter início se observarmos o funcionamento da língua em seus aspectos 

sintáticos, morfológicos, fonéticos, etc., ficando a cargo da analista operar as 

análises nesses níveis linguísticos. Mas, por conta da sua autonomia relativa, ela 

não dá conta, por si só, de estabelecer a relação dos sujeitos com suas condições 

de existência histórica e ideológica. Por isso, ela precisa estar relacionada às 

condições de produção do discurso. Ao observar a língua, a analista deve fazer um 

processo de leitura-trituração em que estariam presentes as operações de recortar, 

extrair, deslocar e reaproximar aquilo que se lê (CONEIN et al, 2016, p. 25) para 

compreender os sentidos. A partir dessas operações, o dispositivo analítico é 

construído. É necessário movimentar, sacudir aquilo que está posto na língua para 

que se compreenda as evidências que ali estão materializadas produzindo sentidos.  

As evidências produzidas pela ideologia não mascaram os sentidos, mas os 

apontam sempre para uma direção que o analista deve ser capaz de compreender.  

Orlandi (2015, p. 59), diz que  

Sem procurar eliminar os efeitos de evidência produzidos pela linguagem 
em seu funcionamento e sem pretender colocar-se fora da interpretação – 
fora da história, fora da língua – o analista produz seu dispositivo teórico de 
forma a não ser vítima desses efeitos, dessas ilusões, mas a tirar proveito 
delas. E o faz pela mediação teórica.  

Torna-se necessário, portanto, questionar as evidências apontadas no corpus, 

relacioná-las à teoria para chegar à compreensão do sentido. Reiteramos, então, 

que o dispositivo interpretativo é construído pela analista e está em um constante “ir-

e-vir” entre o corpus e a teoria, mobilizando conceitos de acordo com as questões 

levantadas pela analista a partir da leitura do arquivo. A cada análise de um mesmo 

corpus, um dispositivo analítico poderá ser construído para responder às questões 

postas pela analista. O corpus pode ser o mesmo, mas, se os problemas de 

pesquisa forem distintos, teremos conceitos diversos sendo mobilizados. Isso se 

deve ao fato de que o discurso é inesgotável (ORLANDI, 2015, p. 60), possibilitando 

que o sentido sempre possa ser outro (mas não qualquer um).  



21 
 

 

No caso deste trabalho, o tema que nos interessa é a violência contra a 

mulher. Do arquivo que compõe esse tema, selecionamos para compor o corpus 

discursivo relatos de mulheres que sofreram violência doméstica. Desses relatos, 

recortamos as sequências discursivas para analisar, tendo como ponto de partida 

aquilo que, no nosso entendimento, mostrava-se excessivamente na materialidade 

linguística. A partir disso, trabalhamos para traçar os objetivos gerais e específicos 

da nossa pesquisa bem como as questões norteadoras da análise, que definiram os 

conceitos7 que mobilizamos na interpretação do corpus.  

Não podemos deixar de considerar, nos trabalhos em Análise do Discurso 

que as formações imaginárias fazem parte das condições de produção do discurso, 

uma vez que se relacionam com a exterioridade e são historicamente determinadas. 

Nesse sentido, pensar em mulher, no contexto de uma formação social patriarcal, 

machista e conservadora, já designa determinados lugares para pensar sobre a 

mulher. Essas representações evocam lugares específicos a serem ocupados pelas 

mulheres: lugar de esposa, de mãe, de dona de casa, etc. São posições 

determinadas historicamente e reproduzidas pela ideologia dominante, que trabalha 

colocando as evidências de que é “natural” ter as mulheres ocupando essas 

posições no interior de uma formação social.  Tal imaginário que restringe a mulher 

a determinados espaços sociais e a não correspondência aos padrões impostos pelo 

imaginário dominante contribuem para colocá-la em situações de violência ou, como 

definiu Peron (2016, p. 93), “mulher em condição de violência conjugal”.  

Trabalhar com violência doméstica na área de estudos da linguagem nos 

possibilita compreender a forma como a violência interpela os sujeitos e passa a ser 

reproduzida pelos discursos, por meio das posições assumidas pelos sujeitos que 

enunciam. As mulheres que testemunham a violência assumem uma posição para 

denunciar a prática de violência exercida contra elas, o que marca um ato político 

frente à violência que se faz presente na vida de tantas mulheres nas suas relações 

conjugais. É nesse sentido que a AD contribui para depreender os sentidos que os 

relatos-testemunhos das mulheres vítimas de violência doméstica suscitam, já que 

nos permite mobilizar seus conceitos teórico-analíticos, aliando a ciência ao político.  

É uma forma de “se pôr na escuta das circulações cotidianas, tomadas no ordinário 

do sentido” (PÊCHEUX, [1988] 2015, p. 48), de se fazer ouvir o que está nos 

                                            
7
 Os conceitos teórico-analítico serão melhor desenvolvidos, apresentados e discutidos no Capítulo 

“Gesto de interpretação do corpus”.  



22 
 

 

espaços infraestatais nos quais emergem discursos do cotidiano, do ordinário das 

massas. É um olhar para além do que Pêcheux ([1988] 2015) chamou de Grandes 

Textos (da Ciência, do Direito e do Estado).  

Frente ao corpus discursivo que selecionamos, após verificar que algumas 

estruturas linguísticas foram aparecendo com regularidade e apontando para algo 

que estava em excesso no discurso, formulamos alguns objetivos para nortear o 

nosso gesto interpretativo. Notou-se a recorrência do uso de advérbios de negação 

e a utilização de palavras como puta, vagabunda, piranha, em alguns relatos. Dessa 

forma, lançaremos mão de dois gestos interpretativos para compreender os sentidos 

produzidos por esses excessos: o primeiro corresponde à análise das negativas e o 

segundo à análise das expressões puta, vagabunda, piranha, entre outras.  De 

forma geral, partindo da base linguística que traz a negação e o uso de expressões 

pejorativas relativas à mulher, o que pretendemos é analisar quais os efeitos de 

sentidos produzidos pela negação e pelos adjetivos no processo de subjetivação das 

mulheres nos seus testemunhos de violência, ou seja, como sua subjetividade é 

construída, e compreender se as mulheres se identificam ou se desidentificam com 

a ideologia dominante da formação social patriarcal. Para tanto, nos pareceu 

necessário discutir sobre determinações históricas sobre a violência contra a mulher 

e também sobre a especificidade da violência doméstica, que integram as condições 

amplas de produção do discurso. A partir dessas discussões podemos compreender 

os pressupostos que sustentam a violência na nossa formação social. Além disso, 

quisemos apresentar os principais conceitos teórico-analíticos da AD que darão 

suporte às nossas análises e que guiarão o gesto de interpretação.  

Temos, portanto, a violência sendo discursivizada nos relatos-testemunhos. A 

questão que levantamos para dar início às análises é pensar de que forma as 

mulheres que estão narrando sua experiência de violência constroem sua 

subjetividade, e, além disso, observar qual a relação que estabelecem com o 

imaginário dominante sobre ser mulher a partir daquilo que enunciam.  

Feito o percurso de apresentação do nosso corpus e a forma pela qual ele 

será analisado, a seguir, passaremos a discutir sobre as condições de produção do 

discurso. Vamos discutir sobre as determinações históricas que sustentam a 

violência contra mulheres e apresentar a especificidade da violência doméstica 

contra a mulher. 



 

 

3 CONDIÇÕES DE PRODUÇÃO DO DISCURSO: VIOLÊNCIA DOMÉSTICA E 

SEUS MECANISMOS DE SUSTENTAÇÃO  

 

Neste capítulo, tentaremos entender quais os mecanismos que colaboram 

para a manutenção e permanência da violência doméstica e como eles afetam a 

vida de muitas mulheres. Para isso, discutiremos sobre questões envolvendo o 

sistema patriarcal e os papéis de gênero, além de abordarmos reflexões sobre a 

violência doméstica contra mulheres. As questões debatidas neste capítulo, aliadas 

ao sistema econômico capitalista da sociedade de classes, são a base que sustenta 

e reproduz o machismo, a misoginia e a discriminação contra mulheres, negros e 

lgbtqia+, legitimando, muitas vezes, a violência. Partindo, portanto, de uma 

perspectiva discursiva, consideramos a exterioridade como constitutiva dos 

processos de significação do discurso, por isso é importante que resgatemos a 

história para depreender os sentidos mobilizados nos discursos das mulheres 

vítimas de violência doméstica.   

As desigualdades sociais que envolvem discriminação relacionadas a raça, 

classe e gênero fazem parte da formação da sociedade brasileira desde o tempo da 

colonização do país. Desde o princípio, a partir da consolidação da burguesia no 

Brasil, há a divisão da sociedade em classes: as que dominam e as que são 

dominadas. As classes dominantes, aliadas ao gênero e à raça, é 

predominantemente branca, burguesa, masculina e detém os mecanismos de 

dominação contra os menos favorecidos. Nesse sentido, as classes dominadas, 

também aliadas ao gênero e à raça, são compostas por mulheres, comunidade 

lgbtqia+, negros e a classe trabalhadora, ou seja, aqueles que são a força de 

trabalho. Isso significa que todos aqueles que desviam das regras normativas 

determinadas pela parte dominante e constitutivas do sistema são alvo de 

dominação e, em situações extremas, de discriminação e violência.  

É nesse sentido de divisão de classes que a sociedade capitalista está 

ancorada. Nela, uma pequena minoria acumula lucros a partir da exploração da 

outra parcela muito maior de indivíduos que trabalham em troca de um salário. Pela 

perspectiva da Teoria da Reprodução Social, esse tipo de organização das 

sociedades capitalistas também pode ser, por definição, “a origem da opressão de 

gênero” (ARRUZZA; BHATTACHARYA; FRASER, 2019, p. 51).   



24 
 

 

É certo que o sistema capitalista não inventou a subordinação feminina, mas 

modificou algumas formas de reproduzi-la.  

(...) O capitalismo, porém, estabeleceu outros modelos, notadamente 
“modernos”, de sexismo, sustentados pelas novas estruturas institucionais. 
Seu movimento fundamental foi separar a produção de pessoas da 
obtenção de lucro, atribuir o primeiro trabalho às mulheres e subordiná-las 
ao segundo (ARRUZZA; BHATTACHARYA; FRASER, 2019, p. 51 [grifos 
das autoras]). 

A partir da afirmação acima, compreendemos que o papel das mulheres, 

dentro da sociedade capitalista, restringe-se a “produzir pessoas”, dedicar tempo da 

vida à criação de filhos e ao cuidado com a casa, por exemplo, que são trabalhos 

não remunerados que sustentam a obtenção do lucro produzido majoritariamente 

por homens.  

A violência está enraizada na estrutura da sociedade e no sistema hierárquico 

de relações entre os gêneros que a permite e a torna natural e legítima. Essas 

relações hierarquizadas são articuladas através do gênero - o qual estrutura e 

organiza toda a vida social - e sustentam o patriarcado.  

Podemos referir-nos ao patriarcado como um sistema enraizado na nossa 

cultura que atravessa também o Estado nas suas diversas instituições.  As raízes do 

patriarcado estão firmadas em uma base que acredita haver uma diferença entre os 

gêneros masculino e feminino, oriunda de um determinismo biológico, em que a 

superioridade estaria reservada aos homens e, às mulheres, caberia o lugar da 

inferioridade e da submissão ao poder masculino dominante. É dentro desse sistema 

de supremacia e poder masculino que a violência se direciona para o lado inferior, 

ou seja, para as mulheres. 

Pode-se pensar que a relação estabelecida entre homem e mulher dentro do 

sistema patriarcal acontece na forma de uma linha vertical. No topo dessa linha 

estariam os homens com toda superioridade que lhes é conferida; no nível inferior 

estariam as mulheres condicionadas a uma vida de subjugação e violência, tendo 

seus direitos fundamentais comprometidos.  

O patriarcado também é um sistema de dominação e é sustentado por “uma 

economia doméstica ou domesticamente organizada” (SAFFIOTI, 2009, p.10) que 

serve a grupos dominantes, no qual estão aqueles que carregam o privilégio do 

gênero masculino, usando-o como justificativa para violentar mulheres e controlar 

seus corpos e suas vidas.  



25 
 

 

Para que a reprodução da violência contra a mulher ocorra, sujeitos se 

inscrevem no simbólico a partir de uma tomada de posição ao assumir um lugar na 

estrutura social que forma nossa sociedade. Essa tomada de posição/lugar no 

discurso é resultado do processo de interpelação ideológica que submete o sujeito a 

identificações ou desidentificações com este lugar ou aquele dentro da formação 

social. Esse lugar é sempre representado a partir de traços identificatórios e 

imaginado por um “outro” de tal ou tal forma. Funciona assim quando pensamos nos 

papeis de gênero de homem ou mulher. Nesse sentido, Kehl (2016, p. 23) diz que  

A primeira definição de uma criança, dada mesmo antes que o feto 

complete sua evolução, graças aos métodos atuais de investigação 

ultrassonográfica, é que seja “menino” ou “menina”. Significantes que 

indicam não apenas uma diferença anatômica, mas o pertencimento a um 

de dois grupos identitários carregados de significações imaginárias.  

Essas significações imaginárias acabam criando uma espécie de “manual de 

instruções” que designa as posições, os lugares, os deveres e os traços 

identificatórios esperados de um homem e de uma mulher.  

Inserido no sistema patriarcal de poder existe o gênero, fundamental para que 

entendamos os papéis sociais que são destinados a homens e mulheres e para 

refletirmos de que forma isso está associado à violência. Segundo Scott (1995) - 

historiadora feminista, que tem seus trabalhos voltados ao estudo de gênero -, o 

gênero, como uma categoria analítica, emergiu no fim do século XX. A autora parte 

de duas proposições para chegar a uma definição teórica de gênero: a primeira é 

considerar o gênero como “um elemento constitutivo de relações sociais baseadas 

nas diferenças percebidas entre os sexos”, e a segunda considerá-lo como “uma 

forma primária de dar significado às relações de poder” (SCOTT, 1995, p. 86). 

Com o intuito de descrever o processo das relações de gênero, Scott (1995) 

propõe um esquema de como pensar essa construção. Considerando o gênero um 

elemento que constitui as relações sociais, a autora apresenta quatro subconjuntos 

que integram o seu conceito e que estão relacionados entre si.  O primeiro é o que 

ela chama de símbolos culturalmente disponíveis, entendido como as 

representações simbólicas dos seres e das coisas na sociedade; o segundo diz 

respeito aos conceitos normativos que evocam as interpretações das 

representações simbólicas que reproduzem uma forma típica para o masculino e o 

feminino expressando, dessa forma, uma oposição binária entre os gêneros; o 

terceiro refere-se às instituições e à organização social, pois o gênero também é 



26 
 

 

construído na economia, no ambiente de trabalho, nas escolas, no sistema político e 

não só no seio da família; o último elemento que constitui o gênero é a identidade 

subjetiva que é construída social e historicamente.  

Para Saffioti (2015, p. 117) – pelo viés da sociologia e do marxismo - o gênero 

diz respeito ao imaginário que se tem do feminino e do masculino. É uma construção 

social e histórica que se edificou ao longo dos anos para analisar e regular os papéis 

destinados às mulheres e aos homens, ou seja, para controlar o que é “coisa de 

mulher” e “coisa de homem”.  Da perspectiva assumida por Saffioti (2009, p. 36), da 

mesma forma como o gênero constitui as relações sociais, a violência é constitutiva 

da relação entre homens e mulheres na ordem patriarcal de gênero, sendo 

manifestada, na maioria das vezes, no ambiente doméstico.   

As teorizações anteriormente mencionadas desenvolvidas por Scott (1995) e 

Saffioti (2015, 2009) não concernem àquilo previsto pela AD, mas contribuem para 

entendermos amplamente o conceito de gênero como algo construído na sociedade 

e que impacta na formação social, política e ideológica dos sujeitos, tendo efeitos 

nas bases jurídicas.  

A partir de uma perspectiva discursiva da concepção de gênero, entende-se 

que ele é efeito dos processos de identificação do sujeito com uma formação 

discursiva, através da interpelação ideológica. Na AD, é a interpelação ideológica 

que dará subsídios para entender os processos de identificação através dos quais o 

sujeito discursivo se constitui. Dessa forma, não podemos pensar as questões de 

gênero sem levar em conta os efeitos do processo de interpelação ideológica. As 

autoras Zoppi-Fontana e Ferrari (2017, p. 14) afirmam que a identificação de gênero 

se dá por um trabalho imaginário de “reconhecimento/desconhecimento que 

constituem os sujeitos nas suas relações sociais” e complementam dizendo que  

No jogo especular das formações imaginárias, das projeções antecipadas 
que demandam diversos modos de estar no mundo, ser reconhecido e se 
reconhecer em relação ao funcionamento social e histórico das 
masculinidades e das feminilidades, em toda sua equivocidade, faz parte do 
processo de constituição do sujeito do discurso.  

Entende-se, portanto, que é no processo de interpelação do indivíduo em 

sujeito do discurso que se dá a identificação de gênero e sexualidade8. Isso significa 

que pensar o gênero a partir da análise do discurso requer que o consideremos 

                                            
8
 Gênero e sexualidade, embora sejam termos interligados, referem-se a noções distintas: o primeiro 

refere-se à construção social dos papéis destinados ao feminino e ao masculino na sociedade. Já a 
sexualidade é um termo mais abrangente, compreendendo, entre outras noções, a orientação sexual 
dos sujeitos e a identidade de gênero.  



27 
 

 

como um é um processo “sempre-já-gendrado, ou seja, que sofre a 

sobredeterminação de identificações simbólicas de gênero e sexualidade” (ZOPPI-

FONTANA; FERRARI, 2017, p. 9).  

Pensar o gênero a partir de uma teoria materialista do discurso como a AD 

requer que consideremos os elementos essenciais que constituem os sujeitos nesta 

teoria. Isso significa não deixar de considerar o papel da ideologia na constituição 

dos sujeitos, sendo essencial, também, para pensar as relações de gênero. O 

estudo desenvolvido por Tejada (2020, 2021) contribui para pensarmos sobre as 

questões de gênero na AD, sem dissocia-lo do processo de determinação histórica 

ao qual está inserido, levando em consideração os aspectos epistemológicos da 

teoria como as condições de produção, as formações imaginárias, incluindo as 

relações de força, de sentido e de antecipação implicadas no processo dessas 

formações. Segundo a autora, para pensar o gênero na AD é necessário “pensar os 

processos histórico-ideológicos que constroem os sentidos aos quais os sujeitos 

serão assujeitados e que moldarão suas relações com os demais” (TEJADA, 2021, 

p. 169). Desse modo, o gênero é uma construção histórico-ideológica “que pode 

garantir aos sujeitos uma posição de dominação ou subjugação”, estando 

“intimamente relacionado às relações de exploração e opressão” (TEJADA, 2021, p. 

175).  

A formação social em que estamos inseridos reproduz a ideologia dominante 

que sustenta as construções de gêneros pautadas no determinismo biológico, 

estabelecendo uma relação direta entre “biologia sexual, identificação de gênero e 

orientação sexual” (VINHAS; ERNST, 2021, p. 81). No entanto, ao considerar o 

gênero a partir de uma teoria materialista do discurso, não devemos deixar de 

pensar os processos sócio-histórico-ideológico que afetam as questões de gênero e 

sexualidade. Dessa forma, a ideologia dominante está pautada em pressupostos 

que garantem aos homens uma posição de dominação em relação à mulher, 

reproduzindo discursos hegemônicos cis heteropatriarcais. A ideologia dominante 

trabalha, nesse sentido, criando um rigor no comportamento feminino e interpelando 

as mulheres para atender aos requisitos que ela impõe, o que, no nosso 

entendimento, funciona para a manutenção e reprodução da violência doméstica 

contra mulheres. 

Pelo caminho da psicanálise, nos ancoramos em Kehl (2016, p. 82) para 

pensar a construção de um imaginário dominante sobre a feminilidade. Segundo a 



28 
 

 

autora, “os discursos masculinos sobre a feminilidade construíram uma espécie de 

Eu Ideal, apontando para o que as mulheres deveriam ser, reduzindo-as a um objeto 

de desejo do Outro”. É possível notar que o imaginário sobre a feminilidade foi 

formulado, na maior parte, por homens, já que eram eles que tinham o acesso às 

ciências e prestígio para serem ouvidos, o que nos leva a afirmar que a construção 

de um ideal de feminilidade foi discursivizado pela masculinidade. 

Na perspectiva de Magalhães (2005, p. 101), homens e mulheres também se 

constroem historicamente. A autora não conceitua gênero, mas sugere que não 

existem características pré-determinadas para a definição dos sexos. Ela diz que  

Na verdade, não há essência masculina nem feminina, mas homens e 
mulheres que se constituem historicamente e que, por isso, adquirem certas 
formas de lidar com o mundo, reagem de maneiras diferentes por 
condicionamentos sociais e possuem uma visão de mundo conservadora ou 
transformadora da sociedade, a partir da história de vida de cada um e do 
tempo histórico e social a que estão submetidos.  

Pensar em “essências” levaria a uma restrição de papéis desempenhados 

pelos sujeitos na vida em sociedade. Dessa forma, existiria uma ideia conservadora 

e limitada de pensar o gênero, levando à reprodução de características pré-

determinadas para homens e mulheres. 

Uma das manifestações da ideologia patriarcal de gênero (SAFFIOTI, 2009, 

2015) é o que conhecemos como machismo.  A violência faz parte da hierarquia 

patriarcal desde o início da nossa história.  Sempre que há resistência a esse 

sistema por parte das mulheres, seu destino é a violência, podendo chegar em 

casos extremos, como o assassinato. Estamos tão acostumados a esse sistema 

que, para muitas pessoas, parece natural a forma na qual a sociedade se organiza. 

É muito difícil questionar a ordem das coisas, mas se faz necessário pensar como 

tudo se organiza. É normal que haja um sistema que privilegie apenas uma pequena 

parcela de indivíduos enquanto violenta e obriga outra grande parte a se submeter?    

Inserido no contexto patriarcal, o mundo social é organizado em torno da 

masculinidade, reproduzida nas práticas de todos nós ao longo de toda a história. 

Além de ser manifestada em práticas ao longo da vida, as manifestações da 

ideologia patriarcal de gênero também são materializadas nos discursos. Os 

discursos dominantes que circulam na sociedade pregam que a soberania masculina 

justifica-se como algo puramente biológico e natural, sem que seja necessário 

questionar esse lugar privilegiado que legitima a violência exercida contra mulheres. 

Dessa forma, há um imaginário equivocado e recorrente que julga como natural e 



29 
 

 

legítima a presença dominante de homens na esfera pública, ocupando o maior 

número de cargos do âmbito do trabalho, por exemplo, sem que isso signifique um 

problema e que precise de questionamentos.  

São muitos os fatores que contribuem para a reprodução e permanência da 

ideologia patriarcal de gênero na sociedade. Alguns exemplos são as instituições 

como Igreja, Escola e Família que funcionam como Aparelhos Ideológicos de 

Estado9, agindo nas formações sociais, contribuindo para a reprodução de discursos 

voltados à ideologia dominante, pertencente à classe dominante.  

Conforme Althusser (1970, p. 84), “uma ideologia existe sempre num 

aparelho”: isso significa dizer que os aparelhos ideológicos do estado agem a partir 

de uma ideologia que, como já mencionamos, é a que pertence às classes 

dominantes da sociedade. Acontece que a existência dessa ideologia é material, 

manifestando-se sob diferentes formas. Na perspectiva discursiva adotada neste 

trabalho, temos a ideologia se manifestando no discurso, ou seja, a ideologia sendo 

materializada no discurso, e este, por sua vez, materializando-se na língua. 

Remetemo-nos a Orlandi (2015, p. 45), quando diz que não existe sujeito sem 

ideologia, e a Pêcheux ([1975] 2014a, p. 162), quando menciona o assujeitamento 

do sujeito à ideologia. Nesse sentido, não há prática que não seja ideológica. 

Agimos sempre determinados por processos de ordem sócio-histórico-ideológica. 

Althusser (1970, p. 90) diz que a 

(...) ideologia existe num aparelho ideológico material, prescrevendo 
práticas materiais, reguladas por um ritual material, as quais (práticas) 
existem nos actos materiais de um sujeito agindo em consciência segundo a 
sua crença. 

A ideologia tem, portanto, papel fundamental na constituição do sujeito de que 

trata a AD. É ela que interpela o indivíduo em sujeito. A partir da interpelação 

ideológica do indivíduo em sujeito é que teremos a identificação dele em uma 

formação discursiva ou outra.  

Numa sociedade de classes, as relações se dão de forma hierárquica. Essa 

estrutura não muda quando consideramos as relações de gênero. Essas relações 

também são frequentes nos discursos, em que se materializam, através da língua, 

posições de dominação. O discurso é o espaço em que essas posições entram em 

disputa. Cada sujeito enuncia a partir do lugar que ocupa. Se pensarmos nas 

                                            
9
 Conforme teorizado por Althusser (1970, p. 43) como “um certo número de realidades que se 

apresentam ao observador imediato sob a forma de instituições distintas e especializadas”.  



30 
 

 

relações de gênero na forma como são estabelecidas a partir do patriarcado e do 

capitalismo, segundo o modo como nossa sociedade se organiza, quem ocupa o 

lugar de prestígio e legitimidade é o homem cishetero. À mulher cabe o papel 

secundário ou o silêncio. Pelo viés da AD com a qual nos filiamos, Pêcheux ([1969] 

2014b, p. 76) afirma que 

(...) o que diz, o que enuncia, promete ou denuncia não tem o mesmo 
estatuto conforme o lugar que ele ocupa; a mesma declaração pode ser 
uma arma temível ou uma comédia ridícula segundo a posição do orador e 
do que ele representa, em relação ao que diz: um discurso pode ser um ato 
político direto ou um gesto vazio, para “dar o troco”, o que é uma outra 
forma de ação política. 

A citação acima reforça, portanto, que as relações de força são postas no 

discurso a partir do lugar ocupado pelo sujeito. Se pensarmos as relações de força 

materializadas no nosso corpus de análise, o efeito de sentido produzido pelo 

discurso das mulheres vítimas de violência só poderá ser compreendido se 

observarmos o lugar que elas ocupam enquanto enunciadoras de suas histórias.  

Quanto à relação de opressão que permeia o universo feminino, Saffioti 

(2009, p.11) reforça e esclarece o fenômeno da dominação-exploração que constitui 

um único fenômeno. Explicando o uso desses termos, Saffioti (2009, p. 30) afirma 

que não há como separar o processo de dominação masculina e o processo de 

exploração capitalista, já que são “duas faces de um mesmo processo”. 

Ainda nesse sentido, a autora afirma que  

(...) a base econômica do patriarcado não consiste apenas na intensa 
discriminação salarial das trabalhadoras, em sua segregação ocupacional e 
em sua marginalização de importantes papéis econômicos e político-
deliberativos, mas também no controle de sua sexualidade e, por 
conseguinte, de sua capacidade reprodutiva (SAFFIOTI, 2009, p. 11). 

Falamos que o patriarcado é um sistema hierárquico das relações de gênero 

e quem está no topo da pirâmide é o homem, detendo os mecanismos de 

dominação.  A violência pode crescer quando o papel de dominador é questionado 

ou em épocas de crise.  Segundo Arruzza, Bhattacharya e Fraser (2019. p. 58), 

Nesses momentos, quando a ansiedade em relação à própria condição, à 
precariedade econômica e à incerteza política surge, também a ordem de 
gênero parece estremecer. Alguns homens sentem que as mulheres estão 
“fora de controle” e a sociedade moderna, com suas novas liberdades 
sexuais e fluidez de gênero, está “fora do eixo”. (...) Sua destreza sexual e 
seus poderes de sedução estão em questão. Percebendo sua 
masculinidade ameaçada, eles explodem. 

Nessa lógica, a violência surge quando a dominação escapa do domínio 

masculino. As reações violentas são uma resposta à perda ou ao questionamento da 

sua posição enquanto dominador e acontecem no ambiente doméstico, lugar que 



31 
 

 

eles encontram para expressar seus descontentamentos, suas crises e ansiedades. 

E quem sofre as consequências disso é, na maioria das vezes, as mulheres, suas 

companheiras. Cabe salientar aqui a importância do movimento feminista na luta 

pela ressignificação do ambiente privado. O âmbito privado deixou de ser restrito ao 

interior do domicílio e passou a ser um espaço político de luta em favor da 

segurança e bem-estar de muitas mulheres em situação de violência. Nesse sentido, 

Bandeira (2014, p. 453) diz que o movimento feminista retirou o combate à violência 

da esfera privada e familiar, “legitimando-o como problema político e de saúde 

pública, envolvendo os direitos humanos das mulheres”. Dessa forma, o privado 

passa a ser também assunto pertinente ao Estado, que precisa criar mecanismos de 

políticas públicas para preservar as vidas das mulheres. Essa é uma luta que se 

trava também na linguagem, em que o político se faz presente pela língua, na luta 

pela direção dos sentidos, já que, segundo Orlandi (1998, p. 74), compreender o 

político discursivamente “significa que o sentido é sempre dividido”, e essa divisão 

não é indiferente às relações de força que se impõem no decorrer da história e que 

são derivadas da forma pela qual a sociedade se organiza. Isso significa que a luta 

travada por centenas de mulheres na busca por direitos mínimos de existência 

também se dá através da língua na luta pelos sentidos, compartilhando suas 

histórias, se fazendo ouvir, existindo através da luta e do político.  

Para Arendt (2020, p. 73), poder e violência não são termos equivalentes, 

apesar de estarem intimamente relacionados. Quando o poder é ameaçado, a 

violência se faz presente. À proporção que um fenômeno aparece, o outro tende a 

desaparecer. Onde há violência, o poder está em risco. Arendt (2020, p. 71) diz que 

“o domínio pela pura violência advém de onde o poder está sendo perdido” e afirma 

ainda que a violência tem caráter instrumental, almeja um fim, sendo justificável, 

mas nunca legítima, enquanto o poder não precisa ser justificável, pois é inerente às 

comunidades políticas. 

A autora chama a atenção para o fato de que a violência e o poder não são 

fenômenos naturais, ou seja, não fazem parte do “processo vital” da espécie 

humana.  Ao contrário do que muitos pensam, esses fenômenos, segundo Arendt 

(2020, p. 103), são parte do “âmbito político dos negócios humanos”.  Essa 

afirmação nos leva a refletir sobre a forma como a sociedade, de um modo geral, 

banaliza agressões de todos os tipos. Podemos citar como exemplo, além dos 

registros de violência contra mulheres e lgbtqia+, a recorrência de agressões 



32 
 

 

policiais, principalmente contra negros. Dados do Fórum Brasileiro de Segurança 

Pública10, divulgados em 2020, indicam que, em 2019, 79,1% das vítimas de 

intervenções policiais que resultaram em morte eram negras. No que diz respeito à 

violência contra mulheres, os dados apontam que, em 2019, 66,6% dos casos de 

feminicídios aconteceram com mulheres negras.  Isso não acontece porque é natural 

do homem, mas sim porque é um ato político contra tudo aquilo que resiste às 

normas estabelecidas pelo poder dominante. 

Além das discussões propostas por Arendt (2020) sobre a violência, o filósofo 

Žižek (2014, p. 17) também teoriza sobre três modos de violência: sistêmica, 

simbólica e subjetiva. A violência simbólica pertence à linguagem e “à imposição de 

um certo universo de sentido”. Ela vai além da violência evidente nas relações de 

dominação social em que são reproduzidas. A violência simbólica manifesta-se 

através da linguagem11, e nas suas mais diversas formas de expressão. A violência 

sistêmica, ao contrário, é considerada pelo autor como consequência do 

funcionamento dos sistemas econômico e político presentes nas sociedades. A 

violência subjetiva, segundo Zizek (2014), é a mais visível das três por ser exercida 

por agentes sociais e aparelhos repressivos disciplinados.  

Soihet (2002) realizou um estudo sobre a violência nas relações entre 

gêneros, focando em como essa violência incide no corpo da mulher.  Ela diz que, 

nos casos de agressões domésticas, é comum perceber a lógica de reprodução do 

sistema patriarcal. Há um papel reservado ao homem e outro reservado à mulher. 

Quando existia resistência na reprodução desses estereótipos por parte das 

mulheres, o homem sentia-se no direito de agredi-la. Uma constatação da sua 

pesquisa é o fato de que a violência não ocorre apenas como agressão física. Existe 

a violência simbólica manifestada a partir da normatização da submissão feminina, 

da restrição da liberdade e da autonomia da mulher para decidir sobre sua própria 

vida. A relação de dominação por parte dos homens é construída na história, 

manifestando-se através da cultura e da linguagem.  

Ainda segundo Soihet (2002), após a consolidação da burguesia no poder no 

século XX, houve uma drástica separação entre os gêneros nas esferas pública e 

                                            
10

 O infográfico disponibilizado pelo Fórum Brasileiro de Segurança Pública pode ser conferido em: 
<https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads/2020/11/infografico-violncia-desigualdade-racial-
2020-v6.pdf> Acesso em: 27/01/2021. 
11

 Como exemplo, podemos citar o estudo realizado por Tejada (2020), no qual aborda a violência 
manifestada através do humor.  

https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads/2020/11/infografico-violncia-desigualdade-racial-2020-v6.pdf
https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads/2020/11/infografico-violncia-desigualdade-racial-2020-v6.pdf


33 
 

 

privada da sociedade. Aos homens lhes era permitido a atuação na esfera pública, 

enquanto às mulheres lhes era destinado o âmbito privado. Quanto mais elevado o 

nível dos segmentos sociais, maior a diferença entre esses espaços.  As mulheres 

foram excluídas de ocuparem espaço na esfera pública, pois a sociedade, de um 

modo geral, não considerava que a inteligência ou a intenção de pertencerem ao 

âmbito público lhes eram adequadas. Não lhes era permitido agir politicamente no 

âmbito público.  

Nos padrões burgueses, o estereótipo que se tem da mulher é aquela que se 

prepara para casar, para cuidar da casa, para criar os filhos, que é romântica, que 

se preocupa com a beleza, a que mantém a estrutura familiar.  Essa conduta, dita 

como normativa para as mulheres, corrobora com o pretexto de que mulheres não 

são aptas ou interessadas em trabalhos formais, políticos, acadêmicos, científicos, 

ou trabalhos remunerados fora do ambiente doméstico. 

Para muitas mulheres do século XIX, o casamento, a demanda de cuidado 

com o lar e a responsabilidade pela criação dos filhos foram os únicos caminhos que 

encontraram como um meio de ascensão social. Kehl (2016, p. 65) chama a atenção 

para o fato de que esses caminhos não foram plenamente impostos às mulheres, 

mas que foram vias estreitas demais para a identificação de mulheres que 

começavam a conhecer outras opções de destino que a sociedade moderna 

burguesa vinha mostrando como possibilidade para além do casamento, da 

maternidade e do lar. A posição de esposa, mãe e dona de casa parecia ser a única 

via destinada às mulheres para que pudessem conquistar algum prestígio no molde 

de sociedade que se formava com o estabelecimento da burguesia. Com a chegada 

da modernidade, muitas mulheres começaram a ser apresentadas a outros destinos 

que nada tinham a ver com o casamento ou cuidado com o lar, possibilitando que 

vislumbrassem outras opções de destino para suas vidas, mas que, infelizmente, 

poucas conseguiram alcançar, já que a maioria, acabava se entregando ao 

casamento a fim de evitar a briga com a família. Percebe-se, dessa forma, que 

houve uma exclusão da mulher nos pressupostos defendidos pela modernidade e 

oferecidos ao sujeito moderno.  Ao sujeito moderno eram oferecidos ideais de 

autonomia e liberdade para escreverem seus destinos. No entanto, esses mesmos 

ideais não eram uma possibilidade se esse sujeito moderno fosse mulher.  



34 
 

 

Magalhães (2005) diz que o ambiente doméstico e familiar é onde se produz e 

reproduz a força de trabalho e entender esse processo é a única forma de buscar a 

base da exploração e dominação do sexo feminino no modo de produção capitalista.  

Enquanto não se modificar a estrutura familiar, que advém com a 
implantação da sociedade capitalista (familiar, nuclear, composta apenas de 
pais e filhos, responsável por suas próprias necessidades básicas), não se 
poderá entender o papel feminino sem entender o processo de reprodução 
da força de trabalho (MAGALHÃES, 2005, p. 69). 

Além da força de trabalho, a autora afirma que é na família que se tem o 

“repassamento da moral e das normas (ideologias) sociais” (MAGALHÃES, 2005, p. 

70) em que, na grande parte das vezes, reforça o papel da mulher como 

mantenedora do lar, da família e criadora dos filhos, contribuindo para a 

permanência do sistema. Segundo Kehl (2016, p. 38), nos padrões burgueses, a 

família era constituída de um ideal de feminilidade cuja função era “promover o 

casamento não entre a mulher e o homem, mas entre a mulher e o lar”. A 

feminilidade, conforme afirma Kehl (2016, p. 40), é “um conjunto de atributos 

próprios a todas a mulheres em função das particularidades de seus corpos e de sua 

capacidade procriadora”. Significa dizer que o ideal de feminilidade construído na 

sociedade burguesa definiu a família e o espaço doméstico como único lugar social 

pertencente às mulheres e que lhes conduziria para a única via de destino possível: 

a maternidade. Para que esse ideal de feminilidade fosse alcançado, as mulheres 

foram orientadas a seguir “virtudes próprias da feminilidade: o recato, a docilidade, 

uma receptividade passiva em relação aos desejos e às necessidades dos homens 

e, a seguir, dos filhos”.   

Nesse sentido, cria-se um distanciamento da participação feminina da vida 

pública, impossibilitando a participação no mercado de trabalho, na vida acadêmica 

ou política. Possibilidades como essas são colocadas em segundo plano quando as 

mulheres têm filhos. Na maioria dos casos, a prioridade é a criação dos filhos e a 

manutenção do lar, ficando a realização profissional esquecida ou adiada para o 

momento em que os filhos já não dependem diretamente da mãe.  

Nos casos em que as mulheres optam por continuar com o trabalho ou com 

os estudos, deixando seus filhos sob cuidados de pessoas de confiança (outras 

mulheres, principalmente) ou colocando-os em escolas infantis, são julgadas como 

irresponsáveis, longe de serem boas mães, ultrapassando todas as normas da 

condição feminina.  



35 
 

 

As fronteiras entre o público e o privado implicam diferenças para homens e 

mulheres assim como acentuam a desigualdade existente entre os gêneros.  Já 

existem debates dentro do feminismo que questionam a separação dessas esferas. 

Considerar a dualidade entre essas esferas é ignorar o fato de que o que ocorre em 

uma tem impacto na outra (BIROLI, 2014). Por exemplo, o tempo que uma mulher 

dedica à sua casa, aos seus filhos no âmbito privado, tem impacto no tempo em que 

pode dedicar-se a um trabalho remunerado no âmbito público se almejar por isso.  

Se existissem relações mais justas para mulheres na vida doméstica, elas 

conseguiriam ampliar suas possibilidades na vida pública e política da sociedade.  

Entender que esfera pública e privada são coisas distintas pode corroborar com a 

violência, já que ela tende a ser mais frequente na esfera privada.  

A esfera privada, para muitas mulheres, não é segura, uma vez que é o lugar 

em que a violência tende a se fazer presente. Essa dura realidade se mostrou 

evidente com a chegada do isolamento social, imposto em nível mundial pela 

pandemia do novo Coronavírus, desde Março de 2020 no Brasil.  De acordo com os 

dados divulgados pelo Fórum de Segurança Pública no final de 2020, no primeiro 

semestre do ano em pandemia, os casos de feminicídio aumentaram12 1,9% em 

relação ao mesmo período do ano anterior. As ligações para o 190 cresceram 3,8%, 

totalizando ao final do ano 147.379 chamadas.  Por conta do isolamento social, os 

registros nas delegacias caíram, mas isso não significou a diminuição da violência, 

já que os dados nos mostram o aumento de registro no número da polícia. Por não 

poderem sair de casa, muitas mulheres recorreram ao número da polícia, 190, e à 

Central de Atendimento à Mulher, 180. 

Ainda segundo o relatório da Central 180, do total de ligações, 78,96% são 

denúncias de violência doméstica e familiar. Desse percentual, 61% são de violência 

física, 19,85% de violência moral e 6,11% de tentativa de feminicídio. Os autores 

das agressões são, na maioria, os companheiros das vítimas (33%), seguindo a lista 

ex-companheiros (17,94%) e cônjuges (12,13%).  

Os dados expostos acima demonstram como a esfera privada não dá 

segurança às mulheres, principalmente em tempos de isolamento social, em que 

                                            
12

  Apesar dos altos índices de feminicídio no Brasil, o Rio Grande do Sul registrou uma queda de 
77% nos casos de feminicídio no mês de março de 2021 que, segundo a reportagem, se deve às 
ações de segurança promovidas, em conjunto, pela Brigada Militar, Polícia Civil e Delegacia de 
Atendimento à mulher. Mais informações podem ser conferidas em: <https://g1.globo.com/rs/rio-
grande-do-sul/noticia/2021/04/08/rs-tem-queda-de-77percent-nos-casos-de-feminicidio-em-marco-
apontam-dados-da-seguranca-publica.ghtml> Acesso em: 25/04/2021.  

https://g1.globo.com/rs/rio-grande-do-sul/noticia/2021/04/08/rs-tem-queda-de-77percent-nos-casos-de-feminicidio-em-marco-apontam-dados-da-seguranca-publica.ghtml
https://g1.globo.com/rs/rio-grande-do-sul/noticia/2021/04/08/rs-tem-queda-de-77percent-nos-casos-de-feminicidio-em-marco-apontam-dados-da-seguranca-publica.ghtml
https://g1.globo.com/rs/rio-grande-do-sul/noticia/2021/04/08/rs-tem-queda-de-77percent-nos-casos-de-feminicidio-em-marco-apontam-dados-da-seguranca-publica.ghtml


36 
 

 

muitos casais precisaram passar mais tempo juntos no mesmo espaço domiciliar. A 

consequência disso foi o aumento da violência e da insegurança das mulheres que 

precisavam conviver mais horas com seus agressores. A solução encontrada, como 

podemos conferir nas pesquisas, foi a busca por ajuda na esfera pública, que 

disponibiliza centrais de atendimentos para garantir a segurança e os direitos das 

vítimas. Se considerarmos que a esfera pública não tem impacto na esfera privada, 

as mulheres vítimas de violência podem ficar desamparadas de políticas públicas 

que garantam seu bem-estar dentro de seu próprio domicílio.  

É notável que, com o passar do tempo e com anos de luta, as mulheres foram 

conquistando espaços, tendo acesso ao ensino superior, ao trabalho formal, 

chegando assim à esfera pública e distanciando-se das tarefas domésticas, embora, 

em muitos casos, cumpram dupla jornada: conciliando o trabalho remunerado fora 

de casa e o trabalho doméstico.  

O acesso à educação formal foi uma conquista fundamental para permitir a 

emancipação das mulheres em relação à sua vida financeira, intelectual e 

profissional, o que transformou também a configuração de seus lares e famílias. No 

século XIX, a escolarização de mulheres tornou-se obrigatória, levando-as ao 

processo de alfabetização. O que significava um passo importante na direção de 

direitos igualitários assustava os conservadores da época, os quais acreditavam que 

a educação igualitária entre meninos e meninas poderia “minar os fundamentos da 

sociedade” (KEHL, 2016, p. 71), além de concordarem que a erudição poderia ser 

um risco de destruição da feminilidade das moças.  Esses dizeres continuam 

produzindo sentido, pois são resgatados do interdiscurso pelos sujeitos em dadas 

condições de produção sócio-histórico-ideológicas. Podemos ilustrar, como exemplo 

disso, a fala13 do Bispo Edir Macedo sobre a educação das filhas, que circulou nas 

redes sociais em 2019 gerando algumas polêmicas. Na ocasião, ele afirma que não 

gostaria de ver as filhas cursando uma faculdade, pois isso as tornaria “a cabeça” da 

relação caso casassem com um homem de grau escolar inferior ao delas, o que 

levaria ao fracasso dos seus casamentos e ao não cumprimento da vontade de 

Deus. As filhas, e as mulheres em geral, afirmou o Bispo, deveriam estudar até o 

ensino médio e servirem aos maridos e a Deus para conquistarem a felicidade. Além 

                                            
13

 Mais informações sobre a fala do Bispo podem ser conferidas no site 
https://www.correiobraziliense.com.br/app/noticia/brasil/2019/09/24/interna-brasil,789307/bispo-edir-
macedo-diz-que-mulher-nao-pode-ter-mais-estudo-que-o-marido.shtml  

https://www.correiobraziliense.com.br/app/noticia/brasil/2019/09/24/interna-brasil,789307/bispo-edir-macedo-diz-que-mulher-nao-pode-ter-mais-estudo-que-o-marido.shtml
https://www.correiobraziliense.com.br/app/noticia/brasil/2019/09/24/interna-brasil,789307/bispo-edir-macedo-diz-que-mulher-nao-pode-ter-mais-estudo-que-o-marido.shtml


37 
 

 

disso, criticou o incentivo ao estudo e à independência das mulheres fomentando na 

sociedade atualmente. Desse modo, vemos a ideologia dominante interpelando o 

sujeito, colocando em jogo no seu discurso dizeres que se relacionam com já-ditos 

resgatados de formações discursivas onde circulam saberes machistas e de cunho 

religioso.   

Apesar de ainda termos discursos contrários ao acesso da mulher à 

educação, ao longo dos anos vimos muitas mulheres chegando às universidades. 

Embora mudanças positivas tenham ocorrido ao longo da história no que diz 

respeito ao acesso de mulheres à educação, essa conquista não as deixou em par 

de igualdade com os homens no que se refere às condições de trabalho. Ainda que 

vejamos cada vez mais as mulheres ocuparem postos de trabalhos na esfera 

pública, quanto mais elevadas posições em cargos de trabalho, mais rara a 

presença de mulheres. Uma pesquisa14 realizada pelo IBGE (Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatística), publicada em 2018, traz dados que confirmam a 

desigualdade ainda existente no ramo do trabalho.  

A pesquisa aponta que, apesar de mais escolarizadas, as mulheres ganham 

cerca de ¾ a menos que os homens, exercendo a mesma função que eles.  Além 

disso, pouco mais de 60% dos cargos gerenciais ficavam entre os homens. E quanto 

às vagas na vida pública, apenas 10% eram de deputadas federais em 2017.  Além 

dos dados anteriores, o estudo aponta que a diferença existente entre mulheres 

brancas e pretas ou pardas no que se refere ao acesso à educação é notável. Cerca 

de 23,5% das mulheres brancas tem ensino superior completo, enquanto apenas 

10,4% das mulheres pretas ou pardas o tem.  

Além de lutarem diariamente por um lugar no mundo do trabalho, quando 

conseguem, têm de lutar, novamente, por um direito básico: o respeito. Realizada ao 

longo de 2020, uma das pesquisas do Instituto Patrícia Galvão15, em parceria com o 

Instituto Locomotiva, identificou que 76% das mulheres já sofreu algum tipo de 

                                            
14

 Mais informações podem ser conferidas em: <https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-sala-
de-imprensa/2013-agencia-de-noticias/releases/20232-estatisticas-de-genero-responsabilidade-por-
afazeres-afeta-insercao-das-mulheres-no-mercado-de-trabalho>  e também no informativo do IBGE, 
disponível em: <https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv101551_informativo.pdf> Acesso 
em: 12/04/2021. 
15 O Instituto Patrícia Galvão é uma organização feminista que desde 2001 dá visibilidade para 

detabes sobre direito das mulheres e se faz presente na luta contra violência sofrida por mulheres. 

Mais informações sobre a pesquisa podem ser conferidas em: 

<https://agenciapatriciagalvao.org.br/violencia/pesquisa-revela-76-das-mulheres-ja-sofreram-

violencia-e-assedio-no-trabalho/> Acesso em: 12/04/2021 

https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-sala-de-imprensa/2013-agencia-de-noticias/releases/20232-estatisticas-de-genero-responsabilidade-por-afazeres-afeta-insercao-das-mulheres-no-mercado-de-trabalho
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-sala-de-imprensa/2013-agencia-de-noticias/releases/20232-estatisticas-de-genero-responsabilidade-por-afazeres-afeta-insercao-das-mulheres-no-mercado-de-trabalho
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-sala-de-imprensa/2013-agencia-de-noticias/releases/20232-estatisticas-de-genero-responsabilidade-por-afazeres-afeta-insercao-das-mulheres-no-mercado-de-trabalho
https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv101551_informativo.pdf
https://agenciapatriciagalvao.org.br/violencia/pesquisa-revela-76-das-mulheres-ja-sofreram-violencia-e-assedio-no-trabalho/
https://agenciapatriciagalvao.org.br/violencia/pesquisa-revela-76-das-mulheres-ja-sofreram-violencia-e-assedio-no-trabalho/


38 
 

 

violência ou assédio no trabalho.  Os constrangimentos começam com xingamentos, 

gritos, críticas, discriminação por conta da raça, idade ou orientação sexual, 

chegando à agressão física ou estupro. As lutas feministas já mostraram resultados 

positivos na busca de emancipação da mulher e pelos direitos fundamentais de agir 

em sociedade, mas, observando o resultado das pesquisas apresentadas, nota-se 

que há muito o que ser feito para chegarmos na igualdade e equidade de gênero.   

O sistema patriarcal, que há muito vem privilegiando o gênero masculino em 

detrimento do feminino, legitima muitas formas de violência contra as mulheres. 

Todas as armas usadas pelo patriarcado funcionam para impedir o crescimento das 

mulheres na sociedade, impedir que exerçam seus direitos ao corpo, à vida, ao 

político.  

Saffioti (2002) afirma que a situação de violência faz parte de um contexto 

político. Considerar a violência parte de um processo político, afirma a autora, faz 

parte de uma das contribuições das lutas feministas radicais nos Estados Unidos no 

início da década de 1970.  Nas palavras da autora: 

Elas afirmaram: “O pessoal é político”. Por que ainda hoje se tenta dizer que 
a relação homem-mulher não é uma relação política, e sim interpessoal? 
Exatamente para desviar a atenção dos membros da sociedade das 
profundas desigualdades que ela abriga (SAFFIOTI, 2002, p. 34) 

As relações entre homens e mulheres são, portanto, políticas. Isso significa 

dizer que é uma relação atravessada pelo poder que reflete nas relações de gênero 

e, consequentemente, destina à mulher o lugar de objeto da violência. É importante 

salientar que os homens não estão livres de sofrerem com a violência oriunda das 

relações de gênero. Ela existe, sim, mas com menos frequência do que vemos 

acontecer com as mulheres.  

As diferenças são inerentes aos seres humanos. Homens são diferentes de 

mulheres. Não há problema em afirmar isso. O problema está quando as diferenças 

se transformam em desigualdades para favorecer um gênero em relação a outro. É 

a desigualdade que os feminismos e os estudos de gênero buscam combater.  Não 

só a desigualdade entre os gêneros, visto que as posições de poder ocupadas nas 

esferas públicas são predominantemente masculinas – mas entre mulheres também, 

considerando as especificidades que aparecem quando olhamos para a raça e a 

classe social.  

Na perspectiva discursiva - que orienta este trabalho - trazemos o que afirma 

Lunkes (2019, p. 194) sobre a violência:  



39 
 

 

(...) trata-se de um conjunto de gestos de violência que, pela evidência 
ideológica da formação social capitalista, corroboram e legitimam 
desigualdades de toda ordem, sejam de classe, de raça e/ou de gênero, 
que atuam não apenas no sentido de verticalizar/hierarquizar as relações, 
mas também de cristalizar os efeitos de superioridade e inferioridade 
colocados em jogo no discurso de um sujeito ou grupo sobre o outro.  

Dessa forma, a violência pode se manifestar de diferentes maneiras nas 

práticas discursivas, já que seu funcionamento depende dos efeitos de evidência 

produzidos pela ideologia que interpela os sujeitos: aqueles que “inscrevem os 

efeitos de violência no discurso” e aqueles “para quem se endereça a violência” 

(LUNKES, 2019, p. 84).  

As práticas de violência, pelo viés discursivo, têm relação, portanto, com os 

efeitos de identificação produzidos pela interpelação ideológica que constitui o 

sujeito. A forma com a qual o sujeito se relaciona com sua exterioridade pode ser 

determinante para mobilizar a violência no discurso. 

Falamos até o presente momento sobre o que acreditamos ser o suporte que 

justifica e legitima a violência contra as mulheres, tendo como base estudos 

oriundos do campo da sociologia aliada ao marxismo, da teoria da reprodução social 

e do feminismo, que contribuem para entendermos de modo amplo as condições de 

produção implicadas neste estudo, além de sinalizar como essas questões são 

postas no campo discursivo dos estudos da linguagem. Achamos importante fazer 

esse percurso de tentar compreender como o gênero e o patriarcado, aliados ao 

sistema capitalista, corroboram para a opressão de gênero, a fim de traçar um 

panorama geral sobre os problemas que afetam a vida das mulheres. Dito isto, 

abordaremos a seguir o conceito de violência doméstica contra mulheres, pois é ele 

o tema central deste trabalho.  

De modo geral, entende-se por violência qualquer ato capaz de violar os 

direitos humanos de qualquer indivíduo. Denomina-se violência doméstica a violação 

dos direitos numa relação afetiva que “tem lugar, predominantemente, no interior do 

domicílio” (SAFFIOTI, 2015, p.76).  

A violência doméstica faz parte da relação entre homens e mulheres inseridos 

na ordem patriarcal de gênero da qual falamos anteriormente. Existe um poder que é 

dado ao homem, permitindo-lhe inúmeros privilégios em suas relações sociais, ao 

passo que à mulher lhe é dado o espaço da submissão, violência e impotência, 

embora muitos avanços já tenham acontecido em relação à ocupação de mulheres 

em espaços públicos, como na política e no trabalho, por exemplo. Saffioti (2015), 



40 
 

 

ao discutir sobre os dados da sua pesquisa feita sobre violência contra mulheres, 

mostra que há grande evidência de que, quando os homens são questionados, ou 

sentem que estão perdendo o poder que socialmente lhes é conferido, há maior 

possibilidade de cometer violência contra sua parceira. Ou seja, ao depararem-se 

com a impotência, os homens tendem a cometer atos violentos.  

Nas duas últimas décadas, três importantes leis foram promulgadas, 

reconhecendo a urgência da necessidade de garantir segurança às mulheres, e 

criando medidas de enfrentamento à violência contra a mulher, garantindo-lhes o 

direito à vida e à integridade física, moral, psicológica e prevendo pena para seus 

agressores.  Trata-se da Lei nº 11.340/06, conhecida como Lei Maria da Penha, que 

define a violência doméstica e revela seus tipos; a Lei nº 13.104/15 que alterou o 

Código Penal brasileiro, incluindo o feminicídio “como circunstância qualificadora do 

crime de homicídio” (BRASIL, 2015) e, recentemente, em 2021, a Lei n° 14.188/21, 

que define como crime a violência psicológica praticada contra a mulher, incluindo 

no Código Penal Brasileiro sua definição e pena ao agressor.  

Além das leis anteriormente citadas, existe a Central de Atendimento às 

Mulheres – Ligue 180, criada pela Lei n° 10.714/2003, que prevê a existência de 

número telefônico para atender mulheres vítimas de violência doméstica. O objetivo 

dessa Central é prestar atendimento às vítimas, oferecendo orientação, acolhimento, 

registro da agressão e encaminhamento ao serviço de atendimento especializado. O 

contato com o 180 pode ser feito em qualquer dia na semana, em qualquer horário.  

A Lei Maria da Penha tem o objetivo de coibir a violência doméstica e familiar 

contra mulheres e garantir a elas os direitos fundamentais para uma vida plena na 

sociedade. Segundo os artigos 2º e 3e da referida Lei,  

Art. 2º Toda mulher, independentemente de classe, raça, etnia, orientação 
sexual, renda, cultura, nível educacional, idade e religião, goza dos direitos 
fundamentais inerentes à pessoa humana, sendo-lhe asseguradas as 
oportunidades e facilidades para viver sem violência, preservar sua saúde 
física e mental e seu aperfeiçoamento moral, intelectual e social.  
Art. 3º Serão asseguradas às mulheres as condições para o exercício 
efetivo dos direitos à vida, à segurança, à saúde, à alimentação, à 
educação, à cultura, à moradia, ao acesso à justiça, ao esporte, ao lazer, ao 
trabalho, à cidadania, à liberdade, à dignidade, ao respeito e à convivência 
familiar e comunitária (BRASIL, 2006). 

Além de assegurar o direito fundamental à vida das mulheres, a Lei Maria da 

Penha define violência doméstica como “qualquer ação ou omissão baseada no 

gênero que lhe cause morte, lesão, sofrimento físico, sexual ou psicológico e dano 

moral ou patrimonial” (BRASIL, 2006).  



41 
 

 

Não basta apenas uma definição ampla e generalizada de violência 

doméstica. É fundamental saber que ela se manifesta de diferentes formas, desde a 

mais sutil até a mais agressiva. É sobre isso que trata o Art 7º da Lei nº 11.340 de 

2006. Segundo essa lei, existem cinco tipos diferentes de violência: física, 

psicológica, sexual, patrimonial e moral.  

Diferenciar os tipos de violência não significa que elas ocorram isoladas umas 

das outras. Muitas vezes, em uma mesma relação afetiva, a violência pode 

manifestar-se em todas as formas, de forma gradual, iniciando pelas formas mais 

sutis até chegar à agressão física. A agressão física parece ser um gatilho para que 

as mulheres procurem ajuda, uma vez que os outros tipos de violência não são 

considerados graves, criando a ilusão de que “vai passar”. No entanto, o que de fato 

acontece é a progressão dessa violência, chegando em casos extremos como a 

violência física e o feminicídio. Nesse cenário, faz-se necessária a disseminação de 

informações sobre os outros tipos de violência, a fim de conscientizar e alertar a 

população sobre a forma plural pela qual a violência se manifesta. A Lei Maria da 

Penha caracteriza os cinco tipos de violência da seguinte forma: (1) violência física – 

qualquer conduta que agrida a integridade física da mulher: o espancamento é um 

exemplo; (2) violência psicológica – conduta que cause dane emocional à vítima: 

ameaças, humilhação, chantagem, manipulação, isolamento da mulher, proibição do 

convívio com amigos ou familiares, insultos, etc.; (3) violência sexual – conduta que 

mantém relação sexual não desejada mediante uso da força: estupro, impedimento 

do uso de métodos contraceptivos e limitação dos direitos reprodutivos; (4) violência 

patrimonial – conduta que danifica os bens adquiridos pela mulher: controle do seu 

dinheiro ou dos seus bens; (5) violência moral – conduta que cause difamação, 

calúnia ou injúria: fazer críticas, expor a vida íntima da vítima, por exemplo. É 

preciso que essas informações circulem entre a população para evitar que ainda 

mais mulheres sejam vítimas de relações abusivas, incentivando-as a estarem 

atentas aos sinais para que a violência não progrida e seja coibida. Importante 

chamar a atenção para o fato de que a violência pode acontecer também em outras 

relações, não necessariamente afetivas, como é o caso da manifestação desses 

tipos de violência no meio familiar. No entanto, o foco desta pesquisa é a violência 

doméstica contra mulheres em relacionamentos afetivos, por isso o enfoque dado às 

relações afetivas.    



42 
 

 

Uma das características da violência doméstica é que as agressões tendem a 

obedecer a uma certa rotina, ou seja, há uma padronização dos atos violentos. O 

“ciclo de violência” ficou conhecido após divulgação do estudo feito pela psicóloga 

norte-americana Lenore Walker. A psicóloga percebeu a repetição de atitudes 

agressivas nos relatos de mulheres que sofreram violência doméstica. Em 1979, ela 

publicou o livro The Battered Woman (A mulher Maltratada) no qual descreve as 

fases do processo de violência.  

Segundo Walker (2009) as fases do Ciclo de Violência são denominadas da 

seguinte forma: 1) Aumento da Tensão; 2) Ato de Violência; e 3) Lua de mel.  Na 

primeira fase, o agressor irrita-se facilmente quando suas expectativas são 

frustradas por algum motivo, banal ou não. Por conta do comportamento agressivo 

do homem, a mulher passa a tentar acalmá-lo e agir de forma que não o perturbe.  

Na segunda fase, toda a tensão acumulada na fase anterior é materializada em 

violência verbal, física, psicológica, moral ou patrimonial. Nesse momento, a mulher 

pode assumir o papel de romper essa fase procurando ajuda externa, ou, como 

acontece na maioria dos casos, ela sente-se impossibilitada de agir por conta do 

medo, da vergonha ou por sentir-se sozinha.  Já na terceira fase, o que ficou 

denominado como “Lua de Mel”, entende-se como o momento em que o agressor se 

mostra arrependido e torna-se amável, carinhoso, muda alguns hábitos para 

reconciliar-se com a mulher. Nessa fase, pode acontecer a dependência da vítima 

ao agressor, já que ela se sente responsável por ele e pressionada a seguir com o 

relacionamento já que “ele mudou”. 

Reconhecer os tipos de violência doméstica, bem como as fases pelas quais 

ela passa, é importante para que as mulheres saibam como agir diante de uma 

situação abusiva. É necessário que haja conscientização e discussão sobre 

violência contra mulheres em todos os âmbitos da nossa sociedade para que as 

mulheres consigam romper o ciclo enquanto há tempo, para que sejam ouvidas e 

plenamente respeitadas.  

Antes de finalizarmos esta seção, é necessário esclarecer a diferença 

existente entre violência de gênero e violência doméstica, pois são termos que 

podem causar confusão. Precisamos ter atenção para não as confundir, já que não 

são a mesma coisa. Embora, muitas vezes, os termos sejam usados como 

sinônimos, cada um deles tem sua especificidade, e isso precisa ser levado em 

consideração quando estudamos os tipos de violência.  



43 
 

 

A violência de gênero, segundo Saffioti (2015, p. 85) “deriva de uma 

organização social de gênero, que privilegia o masculino”. Isso significa que a 

violência de gênero ataca a integridade daqueles que se identificam com o gênero 

não privilegiado. Isso não significa dizer que a violência de gênero acontece só do 

homem com a mulher; pode acontecer entre homens e entre mulheres. Mas 

infelizmente, há maiores comprovações que ela aconteça na relação homem-mulher.  

Portanto, a violência de gênero é baseada na desigualdade construída socialmente 

entre os gêneros feminino e masculino. Ela não precisa estar em uma relação 

afetiva para acontecer, como é o caso particular da violência doméstica que ocorre, 

predominantemente, nos domicílios das vítimas e praticada por seus companheiros. 

Na violência de gênero, qualquer pessoa, conhecida ou não, fora do domicílio, pode 

praticar a violência e ela ser enquadrada como violência de gênero. Dessa forma, é 

preciso entender que a violência contra a mulher (incluindo mulheres trans) não é, 

necessariamente, doméstica. Por isso a importância de especificar o tema desta 

pesquisa como violência doméstica contra a mulher, pois ela ocorre em situação e 

lugar específicos.  

A violência doméstica, embora muito similar com a violência de gênero, pois 

está pautada na desigualdade entre os gêneros, tem suas particularidades, como já 

mencionamos. Mas cabe reforçar que a violência doméstica “ocorre numa relação 

afetiva, cuja ruptura demanda, via de regra, intervenção externa” (SAFFIOTI, 2015, 

p. 84). Além dessa peculiaridade, a violência doméstica costuma seguir um ciclo, 

como já explicamos anteriormente.   

Com a intervenção cada vez maior da sociedade nas questões relativas a 

violências de gênero e doméstica e pela luta constante de mulheres por equidade e 

igualdade entre os gêneros, as questões relativas à violência contra a mulher já são 

um “problema público” (PERON, 2017, p.38).  Novos espaços de compartilhamento 

de conteúdo, como os sites de redes sociais, e as mais diversas plataformas digitais, 

auxiliam no processo de luta contra a violência. A violência passa a ser, a partir 

desses novos meios, discursivizada no ambiente digital, lançando mão de um “lugar 

de enunciação” específico para essa prática política e de resistência contra a 

violência, conforme defende Bocchi (2017, p. 59) usando a proposta de Zoppi-

Fontana (2001, p. 23) sobre lugares de enunciação, tidos como “uma das posições 

de sujeito”, já que a constituição do sujeito, nessa perspectiva, está relacionada 



44 
 

 

também a determinados lugares de enunciação e não só em relação ao saber de 

uma formação discursiva com a qual o sujeito se identifica.  

Pensando na abordagem teórica com a qual a Análise de Discurso trabalha, 

ao tomarmos como tema de pesquisa a violência doméstica, podemos afirmar que 

existe o interdiscurso que disponibiliza todos os dizeres acerca desse tema, sobre a 

mulher, sobre violência, questões de gênero e sobre o poder dominante dos 

homens. São saberes que circulam em nossa sociedade e, de acordo com cada 

tomada de posição dos sujeitos, de acordo com cada formação ideológica, esses 

saberes serão manifestados em diferentes formações discursivas, em diferentes 

posições, construindo sentidos diferentes. E só temos acesso a isso através da 

língua que materializa o discurso reproduzindo essas formações ideológicas e 

discursivas.  

O percurso que fizemos ao discutir questões como gênero, patriarcado e 

violência para, enfim, chegar à abordagem da violência doméstica é importante para 

compreendermos as condições de produção nas quais circulam os discursos 

selecionados para análise. As questões levantadas ao longo deste capítulo fazem 

parte de um processo sócio-histórico-ideológico que afeta a língua, os sujeitos e as 

relações sociais, por isso o debate se torna relevante.   

Dadas as condições de produção em que nosso corpus se insere, no capítulo 

a seguir, trataremos das questões teórico-analíticas que norteiam nossa análise. 



 

 

4 ANÁLISE DO DISCURSO: DISPOSITIVO TEÓRICO-ANALÍTICO 

 

Neste capítulo, vamos apresentar o suporte teórico que embasa nosso estudo 

e análise. A teoria que sustenta nossa pesquisa é a Análise de Discurso de viés 

materialista, proposta pelo filósofo Michel Pêcheux. Nosso intuito é discutir 

brevemente as bases epistemológicas que configuram a teoria e ressaltar os 

principais conceitos teórico-analíticos que nortearão nossa análise.   

 Em linhas gerais, a AD articulou os conhecimentos da Linguística a outras 

áreas das ciências humanas, o Materialismo Histórico e a Teoria do Discurso, para 

pensar em um objeto de estudo que contemplasse o sujeito, a história e a língua. 

Essas três áreas do conhecimento são articuladas e atravessadas pela teoria da 

subjetividade advinda da Psicanálise. Dessa articulação com outras áreas do saber 

houve a necessidade de ter um outro objeto teórico que não fosse apenas a língua 

analisada por ela mesma. Era necessário que houvesse um objeto que simbolizasse 

o social e o histórico.  Dessa forma, então, o discurso passa a ser o objeto da AD. 

Ao longo do capítulo vamos entender de que forma essa articulação contribui para o 

estudo dos processos discursivos.  

O materialismo histórico chega na AD através da leitura que Michel Pêcheux 

faz da proposta desenvolvida por Louis Althusser.  Na formulação de uma teoria da 

ideologia em Aparelhos Ideológicos do Estado, Althusser (1970, p. 77; p. 83) 

apresenta duas teses a respeito da ideologia: 1) “a ideologia representa a relação 

imaginária dos indivíduos com suas condições reais de existência”; 2) “A ideologia 

tem uma existência material”. Essas duas propostas serão incorporadas por Michel 

Pêcheux para pensar os processos discursivos de que trata a AD e contribuem para 

entendermos a relação entre língua e ideologia. 

Afirmar que a existência da ideologia é material significa dizer que sua 

existência se dá sempre no interior de um aparelho e a partir de uma forma material. 

Desse modo, podemos afirmar que, enquanto sujeitos, nossas práticas sempre se 

dão de forma material no interior de um aparelho ideológico. Se pensarmos nas 

práticas religiosas reproduzidas no interior de um Aparelho Ideológico do Estado 

como a Igreja, a forma pela qual os sujeitos se relacionam com essas práticas se dá 

a partir de uma existência material: ir à missa, fazer o sinal da cruz ou ajoelhar-se 

diante do altar. A prática é o que dá a forma material à ideologia, prática pela qual o 



46 
 

 

sujeito se relaciona com suas condições reais de existência. Nesse sentido, 

Althusser (1970, p. 90) diz que  

(...) o sujeito age enquanto é agido pelo seguinte sistema (enunciado na sua 
ordem de determinação real): ideologia existe num aparelho ideológico 
material, prescrevendo práticas materiais, reguladas por um ritual material, 
as quais (práticas) existem nos actos materiais de um sujeito agindo em 
consciência segundo a sua crença. 

Nesse sentido, a ideologia tem sua existência material colocada em jogo 

sempre a partir da prática de um sujeito. Com base nessa formulação, surge uma 

noção importante da qual a ideologia depende: o sujeito.  Dessa relação Althusser 

(1970, p. 91) enuncia duas teses conjuntas: 1) Só existe prática através e sob uma 

ideologia; 2) Só existe ideologia através do sujeito e para sujeitos. A ideologia, 

então, está presente em todas nossas práticas, sendo realizada pelo sujeito. Ela é 

feita de prática, não de “ideias” (PÊCHEUX, [1975] 2014c, p. 130). É assim também 

nas práticas discursivas em que a forma material da ideologia se é realizada na 

linguagem. Para a reprodução dos sentidos, a ideologia funciona produzindo 

evidências sobre determinada palavra ou enunciado, a partir das quais todo mundo 

sabe o que é uma mulher, um homem, uma criança, etc., “o efeito ideológico não se 

relaciona à falta, mas ao excesso: é o preenchimento, a saturação, a completude 

que produz o efeito de evidência” (ORLANDI, 2016, p. 14). Ela não oculta os 

sentidos, mas os torna explícitos na materialidade, evidenciando-os.  

A concepção de que não existe prática sem sujeito, nem sujeito sem 

ideologia, é tomada por Michel Pêcheux para formular a noção de sujeito no interior 

de uma teoria materialista do discurso. O sujeito de que trata a AD é assujeitado à 

ideologia, passa de indivíduo a sujeito pelo viés da interpelação ideológica. Isso 

significa que o sujeito é constituído pela ideologia e produz seu dizer a partir de um 

lugar ideologicamente determinado, sem ter consciência de que sua relação com o 

mundo, com suas condições de existência, determina o que diz. Por isso, afirmamos 

que é assujeitado à ideologia. Ao longo do capítulo, voltaremos a abordar a noção 

de sujeito, mas, por ora, cabe saber que ele é interpelado pela ideologia (ORLANDI, 

2015, p.44) para constituir-se como tal.  

 Ao trazer essas discussões para os fundamentos epistemológicos da AD, os 

processos discursivos passam a ser o lugar em que teremos a existência material da 

ideologia através do discurso. Indursky (2013, p. 25) entende que  

(...) a ideologia para a AD consiste na representação da relação imaginária 
com o mundo real no interior dos processos discursivos. E o analista, ao 



47 
 

 

debruçar-se sobre o discurso, depara-se com a materialidade discursiva, 

que é concomitantemente linguística e ideológica.   

Na AD, portanto, trabalhamos a partir de uma materialidade discursiva que 

articula, para a produção dos sentidos, a língua e a ideologia, no discurso. Tendo 

grande influência do materialismo histórico, a Análise do Discurso se coloca como 

uma teoria que parte da existência material dos processos discursivos para entender 

a produção de sentido das práticas discursivas dos sujeitos. Dessa forma, a língua, 

o discurso e a ideologia são compreendidas a partir de seu caráter material. Nas 

palavras de Orlandi (2015, p. 15), “a materialidade específica da ideologia é o 

discurso e a materialidade específica do discurso é a língua”.  É a partir dessa 

materialidade que procuramos entender a produção de sentidos.  

O processo discursivo que é formulado por Pêcheux ([1975] 2014c, p. 148) 

como um “sistema de relações de substituição, paráfrases, sinonímias etc., que 

funcionam entre elementos linguísticos – “significantes” – em uma formação 

discursiva dada” acontece a partir de uma base linguística. É nesse momento que 

vemos a Linguística aparecer como parte constitutiva da teoria da Análise do 

Discurso. No quadro epistemológico da AD, Pêcheux e Fuchs ([1975] 2014a, p. 160) 

dizem que a linguística funciona como “teoria dos mecanismos sintáticos e dos 

processos semânticos”. Dessa forma, partindo da base linguística, podemos 

observar o “seu funcionamento linguístico e discursivo” (INDURSKY, 2013, p. 26). 

Para uma teoria materialista do discurso, a língua se apresenta como a base 

linguística onde estarão funcionando os processos discursivos, ou seja, a língua é a 

base material na qual ocorre a produção dos sentidos. Em outras palavras a língua é 

o ponto de partida para proceder qualquer análise, pois funciona como a 

materialidade do discurso e não está fora da ideologia. Os processos discursivos 

são, portanto, desenvolvidos na base linguística e estão inscritos em uma relação 

ideológica de classes, uma vez que as práticas discursivas não são alheias à 

interpelação ideológica. Dessa forma, entendemos que a produção dos sentidos não 

pode estar desvinculada dos processos discursivos que se inscrevem no interior de 

uma relação dissimétrica entre classes, gênero e raça.   

Aliada à base linguística e ao processo de interpelação do sujeito, chegamos 

ao terceiro ponto de articulação da teoria da AD: a teoria do discurso apontada como 

“a determinação histórica dos processos semânticos” (PÊCHEUX; FUCHS ([1975] 

2014a, p. 160). Significa dizer que o processo de entendimento sobre o 



48 
 

 

funcionamento da língua não pode ser desvinculado da sua exterioridade, ou seja, 

da história. Dessa forma, o discurso – objeto da AD – “não é um objeto inteiramente 

linguístico, pois também sofre determinações provenientes de suas condições de 

produção, ou seja, a exterioridade é constitutiva desse novo objeto de análise” 

(INDURSKY, 2019, p.171). 

Falamos até o momento sobre as áreas que contribuíram para a formação da 

AD – Materialismo Histórico, Linguística, e a Teoria do Discurso -, mas ainda é 

necessário fazer referência ao que articula e atravessa os pontos de constituição da 

AD: a teoria da subjetividade que vem da psicanálise. Michel Pêcheux, ao inserir a 

psicanálise no quadro epistemológico da AD, faz surgir um sujeito desejante, 

descentrado e assujeitado à ideologia. A noção de sujeito que circulava nas Ciências 

Humanas e nas Ciências da Linguagem era a de um sujeito centrado, senhor de 

seus atos, completo e pleno, mas, ao considerar o sujeito a partir da teoria da 

subjetividade da psicanálise, na AD, o sujeito passa a ser “clivado, assujeitado, 

submetido tanto ao seu próprio inconsciente, quanto às circunstâncias histórico-

sociais que o moldam” (FERREIRA, 2005, p.71). Dessa forma, a psicanálise 

contribui para pensarmos em um sujeito que será afetado, simultaneamente, pela 

Linguagem, pelo Inconsciente e pela Ideologia, deixando em cada uma dessas 

áreas um furo: na Linguagem, o equívoco; na Psicanálise, o inconsciente; e na 

Ideologia, a contradição. Ferreira (2005, p. 71) afirma que desses furos decorre o 

fato de a incompletude ser tão presente no quadro teórico da AD. Além disso, a 

autora afirma ainda que a falta que constitui o sujeito permite ao sentido transbordar, 

ficar à deriva, pois, se tivéssemos um sujeito completo, homogêneo e pleno, não 

haveria espaço para o sentido deslizar. 

Pêcheux ([1975] 2014c, p. 121) afirma que uma teoria materialista dos 

processos discursivos como a AD não pode reproduzir como um de seus objetos 

teóricos o sujeito ideológico como “sempre-já dado”. Um dos pontos de discussão 

levantados por Pêcheux em Semântica e Discurso: Uma crítica à afirmação do óbvio 

é a afirmação de que a AD, por constituir-se como uma teoria de base materialista 

dos processos de produção do sentido, não pode “dispensar uma teoria (não 

subjetivista) da subjetividade”. Ao desenvolver essa proposta, o autor diz que a 

teoria não subjetivista da subjetividade designa os processos de 

“imposição/dissimulação” que são constitutivas do sujeito. No nosso entendimento, 

Pêcheux já aponta, nessa formulação, para uma das bases fundamentais da AD 



49 
 

 

para pensar o sujeito: a articulação entre inconsciente e ideologia, trazendo para a 

teoria do discurso a tese formulada por Louis Althusser de que “o indivíduo é 

interpelado como sujeito [livre] para que se submeta livremente às ordens do Sujeito, 

portanto, para que aceite, [livremente] sua sujeição” (ALTHUSSER, 1970, p. 113). 

Essa articulação entre inconsciente e ideologia afeta duplamente o sujeito, levando-

o a pensar que age e pensa por sua livre vontade, sem dar-se conta de que é um 

efeito de determinações sócio-histórico-ideológicas.  

Considerando que o sujeito não está “pronto”, ou melhor, não está dado, mas, 

ao contrário, é construído na teoria materialista do discurso, podemos dizer que ele 

não está na fonte do sentido. O ponto de partida para pensarmos a produção dos 

sentidos não está no sujeito, mas nas condições ideológicas da 

reprodução/transformação das relações de produção (PÊCHEUX, [1975] 2014c, p. 

168). Por essa razão, entendemos que a formulação de Pêcheux sobre uma teoria 

não subjetiva da subjetividade trata de uma teoria que tem o sujeito como um de 

seus elementos centrais, um sujeito que não é a fonte do sentido, mas que é 

construído junto com ele. 

É, então, na articulação entre ideologia, língua e história que surge um novo 

objeto para os estudos da linguagem: o discurso. Pêcheux ([1969] 2014b, p. 81) 

entendia que o “discurso” ia muito além do que simplesmente uma mensagem de 

um destinador a um destinatário através de um código que seria a língua.  Ele diz 

que “não se trata necessariamente de uma transmissão de informação entre A e B 

mas, de modo mais geral, de “efeito de sentidos” entre os pontos A e B”, ou ainda, 

como diz Orlandi (2015, p. 20), “o discurso é efeito de sentido entre locutores”. Além 

de efeito de sentido entre locutores, o discurso é, nas palavras de Orlandi (2015, p. 

15), “o lugar em que se pode observar essa relação entre língua e ideologia, 

compreendendo-se como a língua produz sentidos por/para sujeitos”.  

Os efeitos de sentido produzidos pelos participantes do discurso só podem 

ser estabelecidos em uma situação dada na exterioridade da língua, ou seja, nas 

circunstâncias nas quais o discurso emerge. A essa exterioridade ou circunstância 

dada damos o nome de condições de produção. Não seria possível analisar um 

discurso se olhássemos apenas para o interior do sistema linguístico; é necessário 

remetermos o discurso às condições de produção, à sua exterioridade, para que ele 

produza sentidos a partir da materialidade linguística. A análise do efeito de sentido 

produzido por determinado discurso não pode ser desvinculada dos processos 



50 
 

 

sócio-histórico-ideológicos que são necessários para pensarmos as condições de 

produção do discurso. Pêcheux ([1969] 2014b, p. 78) diz que  

Os fenômenos linguísticos de dimensão superior à frase podem 
efetivamente ser concebidos como um funcionamento mas com a condição 
de acrescentar imediatamente que este funcionamento não é integralmente 
linguístico, no sentido atual desse termo, e que não podemos defini-lo 
senão em referência ao mecanismo de colocação dos protagonistas e do 
objeto de discurso, mecanismo que chamamos “condições de produção” do 
discurso.  

Portanto, o processo de constituição dos sentidos não se dá unicamente 

através da materialidade linguística, mas está associado e relacionado às condições 

de produção, aos processos de determinações sócio-históricas. É nesse sentido 

que, para a AD, a língua tem autonomia relativa. Pêcheux ([1975] 2014c, p. 81) traz 

a proposta de P. Henry na qual “todo sistema linguístico, enquanto conjunto de 

estruturas fonológicas, morfológicas e sintáticas, é dotado de uma autonomia 

relativa que o submete a leis internas”. Desse modo, Pêcheux ([1975] 2014) sinaliza 

que a língua não é capaz de dar conta de todo processo de produção de sentido, 

devendo estar, portanto, relacionada às condições de produção do discurso, às suas 

determinações sociais, históricas e ideológicas.  

Falamos até o momento sobre a construção do quadro epistemológico da AD 

e sobre a forma como cada área do conhecimento contribuiu para que fosse 

possível o surgimento do discurso como um novo objeto de análise no que se refere 

aos estudos da linguagem.  Vimos também que o discurso só pode ser entendido se 

for referido às suas condições de produção. Para continuarmos a discussão sobre 

as noções teóricas que norteiam nosso trabalho, faz-se necessário, neste momento, 

retomar a discussão sobre o sujeito sobre o qual fala a AD para compreendermos a 

noção de sentido.  

Pêcheux ([1975] 2014a, p. 162) diz que o modo de funcionamento da 

ideologia “quanto à reprodução das relações de produção” chamou-se de 

interpelação ou assujeitamento. Isso torna o sujeito como ideológico e por isso ele é 

levado a acreditar que é dono do que diz ou de que é origem do dizer. O sujeito, 

então, é construído e determinado pela relação ideológica que tem com suas 

condições de existência. Outro conceito importante para que entendamos o sujeito 

da análise do discurso é o conceito de inconsciente, que vem da psicanálise 

inspirada em Freud e Lacan, em que sujeito e inconsciente são constituídos pela 

linguagem. Dessa forma, o sujeito é atravessado pelo inconsciente assim como 



51 
 

 

também é interpelado pela ideologia. Por isso, o sujeito da AD se constitui na 

relação entre inconsciente e ideologia.  

O sujeito do discurso é duplamente determinado: pela ideologia e pelo 

inconsciente e, pela relação dessas duas regiões, se produz o que é chamado de 

esquecimento. É por causa dele que o sujeito tem a ilusão de que é fonte daquilo 

que diz, e, por isso, não tem consciência de que é interpelado pela ideologia. 

Pêcheux e Fuchs ([1975] 2014a, p. 176-177) apontam dois tipos de esquecimentos, 

denominados respectivamente por esquecimento nº 1 e esquecimento nº 2. O 

primeiro diz respeito ao esquecimento ideológico, da ordem do inconsciente. Orlandi 

(2015, p. 33) contribui afirmando que, por ser da ordem do inconsciente, somos 

tomados por uma ilusão de que somos a origem daquilo que dizemos, sem perceber 

que aquilo que dizemos é, na verdade, uma retomada daquilo que já foi dito 

anteriormente. O esquecimento nº 2 é da ordem da enunciação, e, por oposição ao 

nº1, da ordem do pré-consciente/consciente. É o que dá a ilusão de termos domínio 

daquilo que dizemos, reformulando o que já foi dito para dizê-lo mais 

adequadamente, para dizer “o que de fato pensamos”, como se fosse possível fazer 

referência direta entre linguagem e pensamento. Esses esquecimentos constituem o 

sujeito do discurso, evidenciando a relação entre inconsciente e ideologia na sua 

concepção e na formulação dos sentidos.  

O sujeito da AD não é um indivíduo empírico, mas um lugar ocupado em uma 

formação social dada. Dessa forma, o sujeito da AD é uma “posição” que o indivíduo 

ocupa para enunciar seu dizer. Essa posição é representada no discurso, mas não é 

transparente ao sujeito. É uma posição que tem sentido em relação a uma formação 

discursiva dada que, por sua vez, está inscrita em uma formação ideológica. A 

tomada de posição do sujeito não é feita livremente, ou como chamou Pêcheux “um 

ato originário do sujeito-falante”, mas é efeito da determinação do interdiscurso, da 

exterioridade. É sempre marcada ideologicamente, fruto da interpelação ideológica. 

Isso significa que, pela interpelação ideológica, os sujeitos são convocados a 

assumirem uma posição correspondente aos lugares que ocupam na formação 

social – no interior de uma formação discursiva e, pelo trabalho do inconsciente, 

cria-se a ilusão de que ele é fonte do seu dizer e tem domínio sobre aquilo que diz.  

Dessa forma, Pêcheux ([1975] 2014c, p. 150) aponta um sujeito que é constituído 

pelo “„esquecimento‟ daquilo que o determina”. 



52 
 

 

O sentido não está preso naquilo que o sujeito diz, uma vez que ele não é a 

fonte do seu dizer, mas, sim, um efeito da relação entre inconsciente e ideologia. Por 

isso, o sentido passa a ser construído e relacionado às formações discursivas com 

as quais o sujeito se identifica, pois o sentido não é pré-determinado, nem fixo na 

palavra, mas é movente, determinado historicamente.  As palavras ganham sentido 

pela inscrição na formação discursiva na qual são produzidas e que “representam 

“na linguagem” as formações ideológicas que lhes são correspondentes. Dessa 

forma, considerando a teoria materialista do discurso, as palavras não têm um 

sentido “próprio”, mas ganham sentido no interior das formações discursivas a que 

estão vinculadas. 

As formações discursivas (FD) passam a ter um papel central para a 

compreensão do processo de constituição, circulação e formulação dos sentidos. 

Nas palavras de Pêcheux e Fuchs ([1975] 2014a, p. 164), as formações discursivas 

determinam o que pode e deve ser dito a partir de uma posição dada em uma 

conjuntura dada, ou seja, determinam aquilo que pode e deve ser dito “no interior de 

um aparelho ideológico e inscrito em uma relação de classes”. Courtine (2009, p. 73) 

colabora acrescentando que as “FD são componentes interligados das FI” e que “é 

no interior de uma FD que se realiza o “assujeitamento” do sujeito (ideológico) do 

discurso”. A posição ideológica da qual falamos é determinada pelas formações 

ideológicas (FI) que são um conjunto complexo de realização da ideologia. Em 

outras palavras, significa dizer que a posição assumida pelo sujeito no interior de 

uma FD é determinada ideologicamente, pois o sujeito é conduzido via interpelação 

ideológica a identificar-se com uma formação discursiva e a colocar em jogo seu 

lugar social no interior do sistema de classes. É desse lugar que o sujeito enuncia 

aquilo que pode e deve ser dito pela FD com a qual se identifica. Essa identificação 

é fruto do processo de interpelação ideológica à qual todo indivíduo é submetido 

para tornar-se sujeito do discurso.  

O estado da luta de classes atravessa todo processo de produção do sentido 

e a constituição dos sujeitos e determina aquilo que é dito nas formações 

discursivas. Aquilo que eu digo, o que é permitido pela FD com a qual me identifico, 

está determinado ideologicamente pelo estado da luta de classes. Acrescentamos 

ainda que, aliados à classe, as determinações construídas socio-historicamente 

sobre gênero e raça também atravessam os discursos, impactando na 

reprodução/transformação das relações de produção.   



53 
 

 

O conceito de formação discursiva é crucial para o entendimento do sentido, 

pois é determinado por ela. É por isso que na AD não existe sentido literal; a palavra 

não significa uma coisa ou outra por ela mesma, mas em decorrência do seu lugar 

em uma dada FD. O sentido está, portanto, ideologicamente determinado 

(ORLANDI, 2015, p. 41). Desse modo, uma mesma palavra pode significar de 

formas diferentes segundo a FD com a qual se relaciona. Por essa razão, o sentido 

é determinado pelas formações discursivas.  Podemos situar esse conceito 

pensando em uma palavra relacionada ao nosso trabalho: mulher. Dependendo da 

FD com a qual o sujeito se relaciona, discursos sobre a mulher podem significar de 

modo diferente. A partir de uma posição ideológica X em uma FD Y, a palavra 

mulher pode produzir efeitos de sentido que se relacionam ao imaginário dominante 

de mulher, aquela que atende aos padrões impostos pela classe dominante; mas, 

em uma posição ideológica A em um FD B, a mesma palavra pode produzir sentidos 

de resistência, de luta, de oposição ao imaginário dominante que se tem da mulher. 

Temos, então, a mesma palavra, em diferentes FD, produzindo diferentes efeitos de 

sentido. Isso mostra que a palavra só terá sentido se relacionada com a formação 

discursiva de onde é enunciada.   

É importante ressaltar que as FD não são blocos homogêneos e estáveis, 

mas “são constituídas pela contradição, são heterogêneas nelas mesmas e suas 

fronteiras são fluidas, configurando-se e reconfigurando-se continuamente em suas 

relações” (ORLANDI, 2015, p. 42). Isso significa que as FD são invadidas por 

elementos vindos de outros lugares, ou seja, não existem limites rígidos e estáveis 

entre as FD e aquilo que lhes é exterior. Isso significa que é possível identificar a 

presença do outro no interior de uma dada FD, já que todo discurso é atravessado 

constitutivamente por outros discursos e pelo “discurso do Outro” (REVUZ, p. 69), o 

que reafirma o caráter heterogêneo das formações discursivas.  Apesar disso, há 

como identificarmos aquilo que pertence a uma dada rede de sentidos, isto é, aquilo 

que pode e deve ser formulado em uma FD a partir da formação ideológica com a 

qual se relaciona. Indursky (2013, p. 45) explica esse funcionamento dizendo que “o 

domínio de saber de uma FD funciona como um princípio de exclusão do que nela 

não é formulável, em função da FI de que provém”. As FD, portanto, têm sua 

constituição pautada na contradição, na heterogeneidade e na ausência de limites 

entre suas fronteiras, além de integrarem o grande complexo das formações 

ideológicas.  



54 
 

 

Indursky (2008) afirma que as modalidades propostas por Pêcheux (1975) 

para pensar a forma-sujeito permitiram que se pensasse em uma concepção de FD 

heterogênea a ela mesma, não sendo possível pensar nesse domínio de circulação 

de saberes como homogêneo e fechado. A partir da nova concepção, a FD passa a 

ser um domínio de saber heterogêneo, com fronteiras porosas que permitem a 

entrada de outros saberes, vindos de outro lugar do interdiscurso.  

Sabemos que, para enunciar, o sujeito da AD filia-se a uma dada formação 

discursiva que regula o que ele pode ou deve dizer a partir da posição que assume 

no seu interior. Tal posição não é tomada partindo da livre vontade do sujeito, pois 

sabemos que, na AD, o sujeito não é dono de si, já que sofre uma dupla 

determinação da ideologia e do inconsciente. Dessa forma, a posição assumida pelo 

sujeito no interior de uma FD se dá pelo processo de interpelação ideológica que 

torna o indivíduo em sujeito. Segundo Pêcheux ([1975] 2014c p. 198), a interpelação 

do indivíduo em sujeito se realiza através da sua identificação com a “formação 

discursiva que o domina”. 

 Ao tratar da questão do discurso na forma-sujeito, Pêcheux ([1975] 2014c) 

esclarece que existem modalidades de identificação do sujeito com a formação 

discursiva, ou seja, um desdobramento da forma-sujeito. A primeira que o autor 

menciona é a superposição entre o sujeito do discurso e o sujeito universal da FD. 

Nessa modalidade ocorre a identificação plena do sujeito com os dizeres disponíveis 

em dada formação discursiva, caracterizando o que Pêcheux ([1975] 2014c p. 199) 

chama de “o discurso do bom-sujeito”.  

A segunda modalidade apontada por Pêcheux ([1975] 2014c) é a 

contraidentificação. Nela, está o discurso do “mau-sujeito”, aquele que, ao assumir 

sua posição como sujeito, se contrapõe com a forma-sujeito determinada na FD em 

que se insere. Há uma separação entre o sujeito do discurso e o universal que se 

dá, como Pêcheux mesmo caracterizou, a partir de uma dúvida, contestação, revolta 

ou de um distanciamento ou questionamento aos saberes que circulam na formação 

discursiva. Dessa forma, o sujeito se contraidentifica com a FD, colocando em 

dúvida os dizeres que nela circulam. Sobre essa modalidade, Indursky (2008, p. 4) 

diz que ela produz uma tensão na e sobre a forma-sujeito. Nas palavras da autora, 

isso significa que a forma-sujeito permite outras formas de identificação e 

subjetivação, já que ela não é dotada de uma unicidade.   



55 
 

 

A terceira modalidade colocada por Pêcheux ([1975] 2014c p. 201) é a 

desidentificação. Ocorre nessa modalidade a transformação-deslocamento da 

forma-sujeito. O autor salienta o fato de que não ocorre uma pura e simples 

anulação do sujeito ou sua dessubjetivação, isso porque a ideologia não 

desaparece, ela não deixa de interpelar os sujeitos. Indursky (2008, p. 5) contribui 

dizendo que na desidentificação o sujeito do discurso desidentifica-se de uma dada 

FD e de sua forma-sujeito para identificar-se com outra FD e sua forma-sujeito. Se 

instaura, então, a desidentificação com uma determinada FD porque o sujeito já se 

identificou com outra rede de saberes.  

Ao retomar a discussão iniciada por Pêcheux ([1975] 2014c) sobre as 

modalidades de desdobramento da forma-sujeito do discurso, Indursky (2008, p. 5) 

faz algumas observações a respeito da desidentificação. Ela diz que essa 

modalidade sinaliza um certo espaço de movimentação para o sujeito, o que 

significa que ele não está obrigado a permanecer identificado com a mesma região 

do saber para sempre, e isso pode ocorrer porque não há ritual sem falhas, como 

Pêcheux afirmou ao revisitar o processo de interpelação ideológica no seu texto Só 

há causa daquilo que falha ou inverno político francês: início de uma retificação.  

Dessa forma, nas palavras de Indursky (2008, p. 5), “em um determinado momento, 

sob o efeito de determinadas condições de produção, o sujeito do discurso pode 

romper com o domínio de saber em que estava inscrito, e, em consequência, 

identificar-se com outra FD”.  Isso não significa que ele esteja livre para identificar-se 

com qualquer saber, uma vez que segue sendo duplamente determinado pela 

ideologia e pelo inconsciente. Sobre essa questão, Grigoletto (2005, p. 65) afirma 

que o sujeito desidentifica-se com um saber, mas imediatamente identifica-se com 

outro, inscrevendo-se em uma nova formação discursiva, pois “o que ocorre é um 

deslocamento de uma forma-sujeito para outra”.  

Ao falarmos das formações discursivas não podemos deixar de mencionar a 

noção de interdiscurso, pois é ele quem as determina. O interdiscurso é o lugar onde 

estão todos os saberes, todos os dizeres já-ditos. Segundo Orlandi (2015, p. 29), “o 

interdiscurso disponibiliza dizeres que afetam o modo como o sujeito significa em 

uma situação discursiva dada”. Há ainda uma formulação tomada pelo interdiscurso 

que fala sobre memória discursiva como sendo o saber discursivo. Orlandi (2017, p. 

24), citando Courtine (1985), diz que é possível pensar a memória discursiva a partir 

de dois eixos:  o da formulação (eixo horizontal) e o da constituição (eixo vertical). O 



56 
 

 

dizer encontra-se no cruzamento entre esses dois eixos. No eixo vertical estariam 

todos os dizeres já ditos e esquecidos; o horizontal representa aquilo que dizemos 

em determinadas condições. Nós não temos acesso a todas as significações que o 

significante “mulher” teve ao longo da história, ou até mesmo sobre como a violência 

contra a mulher é significada, pois, dependendo das condições de produção (estritas 

e amplas) que se constitui o saber, o sentido muda.  Mas toda essa rede de saberes 

acerca desse tema é o que vai constituir sua memória. Nas nossas análises, o 

entendimento do interdiscurso se faz necessário, pois mobilizamos no nosso gesto 

interpretativo um dos elementos que o constituem: o pré-construído, que será 

desenvolvido à medida que progredirmos na descrição e interpretação do corpus 

apresentadas no capítulo seguinte.  

Neste capítulo, nosso objetivo foi elucidar os principais conceitos que 

nortearão nossas análises neste estudo. Expusemos brevemente as áreas que 

constituem o quadro epistemológico da Análise do Discurso de viés materialista 

cunhada por Michel Pêcheux e, em seguida, apresentamos os conceitos que 

guiaram o entendimento dos sentidos produzidos pelo nosso corpus. Foi necessário 

falar sobre o papel da ideologia nos estudos da linguagem, sobre a constituição do 

sujeito em uma teoria materialista do discurso e sobre os elementos centrais para a 

compreensão dos sentidos como a noção de formação discursiva. Além disso, 

mencionamos as modalidades de subjetivação apontadas por Pêcheux ([1975 

2014c), pois elas são centrais no desenvolvimento da nossa análise.   

No próximo capítulo, vamos mostrar nosso gesto de análise frente aos 

relatos-testemunhos de mulheres vítimas de violência doméstica que compõem o 

corpus desta pesquisa. À medida que fomos avançando na descrição e 

interpretação da materialidade linguística, sentimos a necessidade de desenvolver 

outros conceitos teórico-analíticos que contribuem especificamente para o gesto que 

estamos mobilizando, por isso, outras noções dentro do quadro teórico da AD vão 

aparecer, bem como a retomada de conceitos desenvolvidos nesta seção.  

Iniciado o debate teórico, passemos, portanto, às análises.



 

 

5 DESCRIÇÃO E INTERPRETAÇÃO DO CORPUS  

 

Mencionamos, no capítulo “Construção do corpus da pesquisa”, que faríamos 

dois movimentos para apresentar os relatos-testemunho. O primeiro movimento foi o 

recorte dos RT em trechos, e o segundo é recorte dos trechos em sequências 

discursivas, conforme mostramos no capítulo dois. Neste capítulo, exibiremos o 

segundo recorte, ou seja, as sequências discursivas selecionadas e nosso gesto de 

análise. Mostraremos as sequências discursivas (SD) e, partindo delas, tentaremos 

compreender como o funcionamento das materialidades linguísticas produz sentido. 

Cada sequência discursiva será apresentada por sua sigla (SD) seguida de um 

número sequencial (1,2,3..) e pela abreviatura do relato-testemunho da qual faz 

parte (RT6, RT7...). Apresentaremos a análise de cada SD destacando aquilo que 

nos interessa e, em seguida, uma consideração geral do gesto interpretativo das 

sequências discursivas analisadas.  

O primeiro gesto de interpretação que apresentaremos diz respeito ao 

excesso de marcadores negativos presentes nas SD1RT6, SD2RT7, SD3RT7, 

SD4RT8, SD5RT19, SD6RT23 e SD7RT25. Vamos observar qual o efeito de sentido 

produzido através do funcionamento discursivo da negação nas sete sequências 

discursivas que recortamos para análise. Cabe salientar que a repetição excessiva 

da negação marca o eixo semântico-discursivo pelo qual iniciaremos nosso gesto de 

análise. A negação está materializada em todas as sequências que selecionamos, 

mas não esgotaremos nossa interpretação nesse ponto. Há particularidades em 

alguns relatos-testemunho que gostaríamos de explorar discursivamente, como é o 

caso das SD3RT7, SD5RT19, SD6RT23 e SD7RT25 que trazem em sua 

materialidade, além do excesso de negação, a repetição de certos adjetivos como 

“puta”, “vagabunda” e “louca”. Além disso, há, na SD5RT19, uma repetição da 

construção linguística “até que” que gostaríamos de analisar ao longo do trabalho. 

Serão, dessa forma, dois gestos de interpretação nortearão nossa análise: um deles 

voltado para a negação e outro para os adjetivos. A partir do seu funcionamento, 

pretendemos refletir sobre o processo de subjetivação das mulheres nos 

testemunhos de violência.   

Nos deteremos, por ora, apenas na análise da negação, já que, por questões 

de organização deste trabalho, optamos por descrever e interpretar os outros 



58 
 

 

funcionamentos em outra seção. Passaremos, portanto, à apresentação da análise 

de cada sequência discursiva articulando-a com os pressupostos teóricos-analíticos. 

 

5.1 Funcionamento discursivo da negação  

Nesta seção, como mencionado anteriormente, vamos direcionar o foco de 

interpretação do nosso corpus para o funcionamento discursivo da negação nas 

sequências discursivas selecionadas para análise16. Inicialmente, vamos abordar o 

aspecto teórico-analítico da negação e, a seguir, as análises e outras considerações 

de cunho teórico-analíticas, mobilizando-as conforme o desenvolvimento do gesto 

interpretativo.   

Antes de adentrarmos na discussão sobre negação pelo viés discursivo, cabe 

fazer algumas considerações sobre seu funcionamento pela perspectiva gramatical. 

Segundo as referências gramaticais (BECHARA, 2009; CEGALLA, 2010; CUNHA; 

LINDLEY, 2017), o advérbio é uma classe gramatical invariável que modifica e 

intensifica o sentido do verbo, do adjetivo ou do advérbio, exercendo a função 

sintática de adjunto adverbial.  Além disso, é classificado de acordo com a 

circunstância ou ideia que expressam, podendo ser de modo, lugar, tempo, ou de 

negação, como é o caso analisado neste trabalho. Uma das especificidades 

apontadas por Cunha e Lindley (2017) sobre o advérbio de negação é que ele 

sempre antecede o verbo, como podemos observar nas SD recortadas para análise. 

O advérbio, portanto, segundo as tradições gramaticais, terá sua definição 

semântica de acordo com a circunstância expressa por ele na oração. Nesse caso, 

consolidou-se entre as gramáticas consultadas o consenso de que o marcador que 

modifica ou intensifica o verbo expressando uma circunstância negativa é o “não”. 

Nesse sentido, a negação, na gramática normativa, está relacionada com a situação 

expressa pela oração em que se encontra.  

Pelo viés da AD, tomamos como suporte para referir-nos ao funcionamento 

discursivo da negação a proposta de Indursky (2013). A autora diz que “a negação é 

um dos processos da internalização de enunciados oriundos de outros discursos” 

(INDURSKY, 2013, p. 261), e isso pode indicar uma variedade de processos 

internos ao discurso. Nesse sentido, os marcadores de negação podem indicar o 

                                            
16

 Nos inspiramos na reflexão desenvolvida por Caetano (2019), na qual a autora identifica que o 
processo de subjetivação do sujeito gordo, nos testemunhos que analisou, se dá pelo 
atravessamento da negação.  



59 
 

 

funcionamento da presença do discurso-outro no interior do discurso. A autora ainda 

afirma que o sujeito do discurso sempre enuncia de acordo com a posição que 

assume em relação à FD com a qual se identifica, fazendo isso a partir da 

predicação afirmativa; quando ocorre de fazer a predicação de forma negativa, a 

operação da negação discursiva pode apresentar-se de três formas: negação 

externa, negação interna e negação mista.  

Entende-se por negação externa a negação explícita no discurso, ou seja, o 

marcador de negação é evidente, e traz, implicitamente, o discurso do outro, o qual 

é proveniente de uma FD adversa, estabelecendo uma fronteira “entre discursos 

ideologicamente antagônicos” (INDURSKY, p. 264, 2013). A negação interna não 

apresenta diferenças ideológicas, mas revela diferenças no interior de uma mesma 

FD, isto é, os sujeitos assumem diferentes posições no interior de uma mesma 

direção ideológica. A negação mista, por sua vez, apresenta, através de um só 

marcador de negação, as duas modalidades de negação anteriores.  

Nas gramáticas consultadas, o advérbio de negação é apresentado pelo 

marcador “não”, mas, nas sequências discursivas com as quais nos deparamos, 

acreditamos que outros marcadores exercem a mesma função modificando o 

sentido do verbo, como é o caso de “nem” e outras expressões. O nosso gesto de 

análise, portanto, frente aos marcadores de negação (não e nem), entende ser 

possível a análise desses marcadores como negação externa, visto que estão 

explícitos na materialidade e que trazem implícito o discurso-outro sob a forma de 

pré-construído de um sujeito discursivo identificado com outra FD, diferente daquela 

com a qual a mulher se identifica para enunciar, estabelecendo, portanto, uma 

relação de antagonismo entre as FD.  

Seguindo no movimento teórico-analítico, passaremos à descrição e à 

interpretação das sequências discursivas.  

 

 
SD1RT6 

Eu não podia sair com as minhas amigas, não podia vestir algo curto e nem ao 
menos postar uma foto no Instagram que ele falava que eu queria provocar homem. 
 
 

Logo no início da SD1RT6 nos deparamos com a estrutura eu não podia sair 

com as minhas amigas, seguida de não podia vestir algo curto e logo após nem ao 

menos postar uma foto no Instagram. Levando em consideração que as sequências 



60 
 

 

discursivas são recortadas de relatos-testemunhos de mulheres vítimas de violência 

doméstica, parte-se da evidência de que o pronome eu - materializado 

linguisticamente e enunciador do discurso - é uma mulher que narra sua experiência 

frente à violência.  

Ao nos depararmos com as estruturas mencionadas anteriormente, na 

tentativa de trilhar um caminho de análise, podemos fazer os seguintes 

questionamentos: Quem não a deixava sair? Por que não podia sair? Por que não 

podia vestir algo curto? Por que não podia postar foto no Instagram? Quem a proibia 

de vestir algo curto? Quem não a deixava postar uma foto no Instagram? 

Seguindo neste caminho de análise, ao considerar que as mulheres estão 

narrando um episódio violento de seus relacionamentos, podemos entender a partir 

do que foi dito em eu não podia sair com as minhas amigas, em não podia vestir 

algo curto e em nem ao menos postar uma foto no Instagram que houve a tentativa 

de realizar as ações de sair, vestir e postar por parte do eu enunciador do discurso, 

mas que foi censurada por alguém.  

As respostas para as perguntas “Quem não a deixava sair? Quem a proibia 

de vestir algo curto?” e para “Quem não a deixava postar uma foto no Instagram” 

nos levam a pensar em um outro que incide sobre a materialidade produzindo 

sentido. E é justamente esse outro que a impede de realizar as ações de sair com as 

amigas, de postar uma foto no Instagram e de vestir algo curto. Lembrando mais 

uma vez de que os relatos-testemunhos que estamos analisando são de 

experiências vividas por mulheres em seus relacionamentos heteroafetivos, torna-se 

coerente pensar nesse outro que censura seus atos como o homem, o agente da 

violência.  

Cabe aqui uma breve e importante observação: a AD não trabalha com 

sujeitos empíricos, ou seja, o homem x ou a mulher x, mas sim com posições-

sujeitos inseridas e identificadas com determinada formação discursiva. Mencionar o 

significante mulher ou homem serve para entendermos de que lugar social os 

sujeitos enunciam, e em como as identificações de gênero produzem efeitos na 

construção desses lugares sociais, que não são dados a priori. Além disso, é 

fundamental para entender a representação imaginária desses sujeitos na formação 

social. Essas representações, por sua vez, evocam e produzem sentidos. Por isso, 

temos a importância de mencionarmos sujeito-enunciador mulher e o outro de que 

tratamos, como o homem – que se faz presente naquilo que a mulher diz. O que nos 



61 
 

 

interessa, de fato, é entender as posições desses sujeitos ao enunciar e o lugar de 

onde enunciam, ou seja, identificar a rede de sentidos com a qual se filiam para 

emitir seus dizeres. 

Seguindo com nosso gesto de análise, a partir das considerações já feitas, 

consideramos a existência de um outro que incide sobre a materialidade produzindo 

efeitos nos relatos do sujeito que enuncia. É um outro que nega à mulher direitos de 

existir como ela quer, que a regula, que impõe uma ordem através da violência. 

Retorna no dizer dessa mulher um imaginário da mulher recatada e submissa que 

deve obediência ao homem, acatando suas ordens e seus desejos. A via que 

encontramos para compreender o sentido do outro nessa SD foi o funcionamento da 

negação, materializada pelos marcadores não e nem e que apontam para sentidos 

conservadores e hegemônicos sobre os gêneros. Esse sentido pode ser apreendido 

se considerarmos que são saberes que vêm do exterior que constituem os 

processos de significação do discurso, ou seja, do pré-construído que sustenta o 

dizer de um outro, que, pela negação, produz sentido naquilo que a mulher enuncia.  

Entendemos que, pela negação, o imaginário dominante sobre a mulher retorna no 

discurso sob a forma de um pré-construído que sustenta o discurso do outro, o qual 

atravessa aquilo que a mulher diz.  Nessa SD vemos funcionando um saber pré-

construído que resgata da memória já-ditos tidos como “universais” sobre o 

comportamento das mulheres: a mulher respeitável é aquela que não sai com as 

amigas sem o namorado; é aquela que não usa roupas curtas, etc. É um saber de 

uma FD dominante que produz um efeito de evidência sobre o comportamento de 

uma mulher: “é óbvio que ela deve se comportar assim”. Desse modo, pela negação, 

a mulher retoma o pré-construído que sustenta o discurso do outro para negá-lo, 

confrontá-lo, posicionando-se discursivamente em uma formação discursiva que 

resiste aos saberes dominantes sobre ser mulher.  

 
 

SD2RT7  
Com menos de um mês morando juntos, ele fez com que eu desfizesse de todas as 
minhas roupas, dizia que elas não combinavam com os novos ambientes, e a partir 

daí começou a me vestir como ele queria. 
 
 

Nesta SD, quando a mulher enuncia ele fez com que eu desfizesse de todas 

as minhas roupas, dizia que elas não combinavam com os novos ambientes narra o 



62 
 

 

processo em que é colocada na posição de objeto que precisa se encaixar em 

determinado padrão para satisfazer o desejo do outro – materializado 

linguisticamente pelo pronome ele. Ela precisa se vestir como ele – o outro – deseja 

que ela apareça nos novos ambientes. Dessa forma, o sentido colocado em jogo no 

discurso pelo verbo desfizesse e logo adiante pela expressão não combinavam 

aponta para a negação, a exclusão e o apagamento do que ela deseja vestir no seu 

próprio corpo, colocando a vontade da mulher em plano secundário, o que se 

confirma na última oração dessa SD em que ela diz começou a me vestir como ele 

queria. Ele a vestiu de outra forma. Ele queria que ela se vestisse de determinada 

maneira. Sempre ele. Essa presença excessiva do pronome ele – apontando para o 

outro do discurso – propõe sentidos apontados para a predominância do desejo do 

outro nos relatos dessas mulheres vítimas de violência doméstica. Elas 

testemunham o processo de negação ao qual foram submetidas durante o 

relacionamento, inscrevendo no simbólico, através da língua, a dissimetria existente 

entre os gêneros, colocando na formulação do sentido a relação de opressão e 

exploração do gênero masculino sobre o feminino. Com a escolha da roupa, o 

homem recorta a mulher, estabelece um corte metonímico, sendo a mulher 

significada como a parte por ele manipulada, ou seja, a manipulação da roupa que a 

mulher pode/deve usar funciona metonomicamente como a própria mulher, 

manipulada conforme as determinações do macho opressor. 

 
SD3RT7  

Era: lixo, vagabunda, piranha, entre outros. Ele me culpava por tudo, me diminuía, 
dizia que sem ele eu não conseguiria nada. 

 
Na SD3RT7, o que nos interessa, no momento, é o efeito produzido pela 

oração dizia que sem ele eu não conseguiria nada. Compreende-se que, 

implicitamente, há, antes do verbo dizia, um sujeito gramatical ele, que permite 

empreender a presença de um outro sujeito produzindo efeito no enunciado da 

mulher. Esse outro sujeito se materializa através do pronome ele e pela negação 

quando a mulher diz eu não conseguiria nada. Por que não conseguiria? Quem a 

impediria? Através da negação, materializa-se a presença de um outro regulador 

que toma posição em uma formação discursiva na qual o dizer que coloca a mulher 

como dependente do homem para conseguir algo que deseja é possível de ser dito. 

A mulher enuncia e resgata na materialidade do seu discurso um pré-construído de 



63 
 

 

mulher que subjaz àquilo que o outro diz sobre ela. Ou seja, deslocando os sentidos, 

é possível que o outro diga sem mim ela não consegue nada, o que implica uma 

posição-sujeito identificada com saberes dominantes em relação ao gênero 

feminino, pertencentes a uma formação discursiva antagônica em relação à 

formação discursiva através da qual a mulher está inscrita. É antagônica porque a 

mulher, ao testemunhar uma experiência de violência, está também, no nosso 

entendimento, se colocando em contradição com aqueles saberes que dominam seu 

discurso.  

É importante que retomemos o conceito de formação discursiva formulado por 

Pêcheux e Fuchs ([1975] 2014a) como aquilo que determina o que pode e deve ser 

dito a partir de uma dada conjuntura. Dessa forma, em uma relação de antagonismo 

entre FD, teremos dizeres advindos de diferentes formas de a ideologia interpelar 

sujeitos, resultando em diferentes FD que estabelecem entre si uma relação de 

confronto. Isso significa que o que pode e deve ser dito em uma FD não poderá ser 

dito em outra, por isso sua relação antagônica. O discurso-outro que vemos 

materializado pela negação no nosso corpus advém de uma formação discursiva 

que comporta posições ideológicas contrárias à formação discursiva de referência, 

uma vez que se identificam a ideologia dominante cis heteropatriarcal.  Por essa 

razão, o dito de uma não pode ser dito em outra, já que pertencem a regiões do 

interdiscurso ideologicamente diferentes. Apesar disso, é importante relembrarmos 

que as formações discursivas possuem um caráter heterogêneo, não sendo um 

bloco fechado e homogêneo de dizeres, já que as FD não possuem fronteira rígida, 

podendo ser invadidas por outros discursos.  

As formações discursivas estão inseridas no complexo das formações 

ideológicas e, em razão disso, os sujeitos assujeitados à ideologia e identificados 

com determinada FD assumem posições no interior de cada FD. É a partir dessa 

posição que enunciam. Como estamos analisando formações discursivas 

antagônicas, os sujeitos que enunciam a partir delas são efeito de interpelações 

ideológicas que produziram diferentes identificações, estabelecendo, dessa forma, 

uma relação de dominação uma sobre a outra.  

 

SD4RT8 
E consequentemente essa regra passou para o meu dia a dia também, eu só podia 

ter homens por perto se eles fossem da minha família. Eu não podia dar bom dia pra 
nenhum, não podia sequer responder a qualquer um que viesse falar comigo, ainda 



64 
 

 

que fosse um “que horas são?” (...) Ele me obrigava a provar que estava em casa, 
que estava no trabalho, que estava na faculdade… Eu não podia sair de casa para 
absolutamente nada que não fosse trabalho e faculdade. Nem na padaria. Nem na 

porta de casa (...)” 
 

Nessa SD4RT8, temos também a negação produzindo sentido através de 

estruturas linguísticas similares à SD anterior e a outras diferentes. Nessa SD, em 

particular, entendemos o funcionamento da negação através de uma oração que, 

apesar de não trazer na materialidade os advérbios de negação não ou nem, traz o 

só – que produz o mesmo sentido de negar algo. É o que ocorre na oração eu só 

podia ter homens por perto se eles fossem da minha família. A partir de um 

movimento de paráfrase, que nos permite dizer o mesmo, o enunciado Eu não podia 

ter homens por perto se eles não fossem da minha família também poderia ser dito 

sem que o sentido fosse alterado nas mesmas condições de produção do discurso. 

Dizer que só podia ter homens da família por perto, funciona, no nosso 

entendimento, como uma afirmação de algo que lhe é negado, ou seja, a liberdade 

de conviver socialmente com outros homens fora do círculo familiar.  

O sentido de privação do convívio social é ainda ressaltado no período que 

segue a oração mencionada. Temos o seguinte: Eu não podia dar bom dia pra 

nenhum, não podia sequer responder a qualquer um que viesse falar comigo, ainda 

que fosse um “que horas são?” Dessa vez, temos duas vezes a negação sob forma 

do advérbio, não aparecendo, novamente, com uma locução verbal do verbo poder 

mais os verbos dar e responder. O uso do pronome nenhum – que retoma o 

substantivo homem da oração anterior – também reforça a negação a que esse 

sujeito enunciador está submetido. Logo adiante em não podia sequer responder a 

qualquer um que viesse falar comigo a negação está explícita pelo advérbio não e 

reforçado pelo uso do advérbio sequer, que, como o só e nenhum, funciona no 

sentido de exclusão – uma coisa ou outra. Ou seja, não resta para a mulher uma 

única possibilidade de se relacionar com outras pessoas em outros ambientes 

sociais. O homem diz: os outros ou eu. Algo sempre acaba por ser negado à mulher, 

reduzindo suas possibilidades de escolha em detrimento de uma imposição 

masculina – o homem é que manda - sustentada por saberes de viés machista e 

misógino amplamente difundidos ao longo da história sobre o que cabe ao homem e 

o que cabe à mulher em um relacionamento afetivo e que ainda circulam na nossa 

formação social pautada na ideologia dominante heteropatriarcal. O que resta a ela 



65 
 

 

é optar pela liberdade de convívio social, ou pela permanência do relacionamento. 

Não existe a menor a possibilidade de esse sujeito manter relações sociais com 

outras pessoas ou de ampliar os espaços em que circula. Desse modo, há na 

materialidade dessa sequência discursiva o funcionamento da coerção lógica 

disjuntiva, tentando criar um espaço semanticamente estabilizado sobre o que é ser 

mulher na sociedade capitalista e patriarcal.  

A formulação de Pêcheux ([1988] 2015) sobre a coerção lógica disjuntiva cria 

categorizações binárias a fim de construir espaços discursivos logicamente 

estabilizados. Isso significa que se constrói um universo de discursos homogêneos, 

com o intuito de fazer transparecer uma unidade semântica sobre determinado 

objeto.  Os discursos sobre a mulher obedecem a uma lógica de sentidos estáveis, 

na qual cria-se um universo de dizeres homogeneizantes, na tentativa de produzir 

“um real natural-social-histórico-homogêneo” (PÊCHEUX, [1988] 2015, p. 32) sobre 

o que é ser uma mulher, descartando as possibilidades de movimento entre as 

categorizações impostas socialmente para o gênero feminino e homogeneizando os 

discursos sobre as mulheres a fim de controlá-las através do dito. Nessa lógica, a 

mulher não pode ser isso e aquilo; ela precisa ser isso ou aquilo.   

Pêcheux ([1988] 2015, p. 30) salienta que existem “técnicas” responsáveis 

pela gestão social dos indivíduos para “marcá-los, identificá-los, classificá-los, 

compará-los, colocá-los em ordem, em colunas, em tabelas, reuni-los e separá-los 

segundo critérios definidos”, atendendo aos padrões da coerção lógica disjuntiva 

que, segundo Vinhas e Ernst (2021, p. 86), “a percepção e a interpretação de mundo 

obedece a uma lógica binária” segundo a qual os sujeitos são uma coisa OU outra.  

O universo semântico logicamente estabilizado sobre o que é ser uma mulher 

produz o efeito de restringi-la a um determinado lugar social e explorá-la na estrutura 

da sociedade de classes, colaborando, dessa forma, para a manutenção da 

violência.  

Romper com os padrões impostos pela ideologia dominante é fugir às 

categorizações dos universos logicamente estabilizados sobre os sentidos de ser 

mulher. Lutar por autonomia, buscar independência financeira, lutar pelo direito ao 

corpo são temas que não pertencem à rede de saberes estabilizados em relação às 

representações femininas que seguem a lógica dominante e que são atravessadas 

por condições de produção historicamente determinadas. 



66 
 

 

O que produz efeito naquilo que a mulher enuncia é a identificação do outro 

com o universo semanticamente estável sobre a representação feminina. É dizer 

que o agente da violência se identifica com o imaginário logicamente estável que é 

propagado pela ideologia dominante em relação à mulher, fazendo com que 

reproduza comportamentos machistas e conservadores, os quais materializam-se 

nos relatos-testemunho das mulheres. 

Nessa mesma sequência discursiva, no período final temos duas orações que 

colocam no discurso sentidos sobre o espaço a ser ocupado pela mulher. Nas duas 

últimas sentenças a mulher relata que era obrigada a dizer onde estava, se era no 

trabalho, em casa ou na faculdade, e não podia sair de casa para nada, exceto 

trabalho e faculdade. E ainda reforça: Nem na padaria, nem na porta de casa.  Há, 

nessa sequência discursiva, a formulação de um sentido que coloca a mulher na 

obrigação de dizer onde está, em que o requisito básico para ocupar outros lugares 

fora do ambiente doméstico é a permissão do marido. Mais uma vez o homem 

manda. Por mais que pareça algo inofensivo, já que a mulher trabalha e frequenta a 

faculdade, ainda assim sua circulação em novos ambientes está expressamente 

proibida e dependente da autorização de um outro que a controla e acredita ter a 

posse sobre seu corpo, sua vida e seus passos. Nesse sentido, a negação ao direto 

de transitar por espaços fora de casa e de estabelecer laços de interação social com 

outras pessoas – principalmente outros homens – coloca a mulher no lugar social 

em que o outro a enxerga como inferior, como um simples objeto no qual se sente 

no direito de dominar como bem entender. E não é só por simples e puro desejo de 

dominar. Esse direito, na nossa formação social patriarcal e machista, é altamente 

privilegiado, exaltado e legitimado por diversas instituições que cumprem seu papel 

reproduzindo discursos ideologicamente marcados em favor do macho, fazendo 

permanecer, dessa forma, a legitimação da dominação masculina nas práticas 

discursivas17.  

                                            
17

 Podemos citar como exemplo o caso de estupro da influenciadora digital Mariana Ferrer, ocorrido 
em Florianópolis em 2018. Após exame de exame de corpo de delito, foi comprovada a existência do 
sêmen do agressor no corpo da vítima. Apesar disso, no mês de Outrubro de 2021, o Tribunal de 
Justiça de Santa Catarina decidiu manter a absolvição do agressor. Mariana Ferrer estava desde 
2020 proibida de postar qualquer informação sobre o caso em suas redes sociais, mas, 
recentemente, uma liminar foi expedida pela Justiça de São Paula permitindo à vítima falar sobre o 
estupro, desde que não divulgue nenhuma peça da ação judicial. Fontes: < 
https://istoe.com.br/justica-autoriza-mariana-ferrer-a-voltar-a-postar-sobre-caso-de-estupro/>; 
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/justica-mantem-absolvicao-de-acusado-de-estuprar-mariana-
ferrer/.  

https://istoe.com.br/justica-autoriza-mariana-ferrer-a-voltar-a-postar-sobre-caso-de-estupro/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/justica-mantem-absolvicao-de-acusado-de-estuprar-mariana-ferrer/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/justica-mantem-absolvicao-de-acusado-de-estuprar-mariana-ferrer/


67 
 

 

 
SD5RT19  

Até que ele fez eu me afastar dos meus amigos e da minha família, até que ele 
começou a me bater, até que ele vivia a vida normalmente e sua justificativa é que 
ele era bom então podia e eu era malvada e não deveria, até que ele me trancava 

em casa, até que ele me traía, até que ele me colocava como louca e eu acreditava, 
até que ele me proibiu de beber, não me deixava falar em público. 

 
Essa SD, em particular, nos apresenta alguns excessos na materialidade 

linguística que gostaríamos de analisar para além da negação - como o excesso da 

expressão “até que” e o funcionamento do adjetivo “louca”. No entanto, por uma 

questão de ordem da construção deste capítulo, nos deteremos, neste momento, à 

análise do funcionamento da negação. Focaremos na estrutura linguística ele me 

proibiu de beber, não me deixava falar em público. Há uma ocorrência de negação 

nesta sequência discursiva que não está, necessariamente, expressa pelo advérbio 

de negação, como já vimos aparecer nas SD anteriores. Na oração ele me proibiu 

de beber, o verbo proibir funciona como uma negação, uma censura de uma ação 

que era realizada pela mulher, ou seja, a ação de beber álcool. O pronome ele, que 

antecede, é o sujeito gramatical dessa oração, e também é o agente regulador das 

ações da mulher. Ela não pode beber sem a permissão dele. Na oração que segue 

em que a mulher enuncia não me deixava falar em público, o sentido na direção do 

impedimento de ação da mulher segue presente, dessa vez, explicitamente por um 

advérbio de negação que antecede o verbo. Nota-se que o pronome oblíquo me está 

entre o sujeito gramatical da oração e os verbos proibiu e deixava. O sentido que se 

abre como possível quando olhamos para a ocorrência do pronome oblíquo me é o 

lugar da mulher que enuncia como objeto do seu próprio dizer, sendo afetada pela 

ação controladora do outro, daquele que crê possuir o controle das ações de beber e 

falar até então realizadas pela mulher, mas que já não podem mais ser efetivadas 

porque ele manda. Ele determina o que ela pode ou não fazer, já que é homem e 

detém os privilégios de gênero que predominam nos discursos veiculados por rede 

de saberes machistas e que formam grande parte dos dizeres hegemônicos sobre 

os gêneros na nossa sociedade. Mais uma vez, esses sentidos fazem ressoar o 

imaginário do outro e a circulação de sentidos já-ditos, que aparecem como um 

saber pré-construído, fazendo referência àquilo que todo mundo sabe em relação à 

mulher, produzindo um efeito de evidência do saber e reproduzindo dizeres de uma 

formação discursiva dominante. O que se materializa nesta sequência discursiva é 



68 
 

 

um saber que prevê determinados comportamentos para as mulheres serem 

minimamente respeitadas nas relações com seus parceiros: mulher é aquela que 

não pode beber; mulher é aquela que não fala em público; mulher é aquela que vive 

para satisfazer os desejos do homem. São saberes já-ditos referentes a um 

imaginário dominante que controla o comportamento da mulher e que estão na base 

de sustentação do ato violento contra ela.  

 
SD6RT23 

Já fui chamada de louca na frente dos outros, fui afastada dos meus amigos, e ele 
ditava até com o que podia ou não vestir pra sair com ele. 

 

Outra vez, vemos aparecer um agente regulador que se materializa por uma 

negação ou expressões que funcionam na direção de uma repressão daquilo que a 

mulher deseja. É o que entendemos a partir do funcionamento das estruturas 

linguísticas fui afastada dos meus amigos, e ele ditava até com o que podia ou não 

vestir pra sair com ele. Encadeadas pela sintaxe da língua, essas orações trazem a 

excessiva presença de um outro, novamente colocado pelos pronomes ele e pela 

negação.  

Quando a mulher diz fui afastada dos meus amigos, a pergunta que fica é: 

Por quem? A forma passiva na utilização da língua deixa como possibilidade de 

sentido a restrição de conviver socialmente com outras pessoas imposta pelo outro 

do discurso. Esse mesmo outro produz sentido na oração seguinte quando ela diz 

ele ditava até com o que podia ou não vestir pra sair com ele. Mais uma vez o outro 

predomina no discurso da mulher, colocando, no jogo dos sentidos, restrições sobre 

aquilo que a mulher deseja, e toma para si a decisão sobre a roupa dela. Ele 

escolhe uma ou outra roupa. Entendemos que, novamente, conforme mencionamos 

na SD2RT7, a roupa aparece significando a mulher metonimicamente. Sendo a 

roupa uma parte da mulher, ao escolhê-la, o homem está, ao mesmo tempo, 

manipulando a roupa e a própria mulher. Essas restrições que o outro impõe à 

mulher são sustentadas pelos saberes que o interpelam, sendo permitidas pela rede 

de sentidos com a qual se identifica e que atravessam o discurso das mulheres sob 

a forma do pré-construído e da negação. No imaginário do outro, o sujeito que 

pratica a violência, existem já-ditos que retornam como uma forma extrema de pré-

construído naquilo que a mulher diz, produzindo e sustentando a violência praticada 

contra ela. O interdiscurso disponibiliza os saberes que estão sustentando a 



69 
 

 

violência e que se materializam no funcionamento do pré-construído, o qual coloca 

no processo discursivo aquilo que foi dito antes, em outro lugar e que se faz 

presente naquilo que o sujeito diz (VINHAS, 2020).  

  

 
 

SD7RT25 
E sempre ele era muito possessivo, me afastou dos meus amigos, eu não podia falar 
com ninguém. Chamava-me de puta na frente dos outros no meio da rua e a culpa 

era minha, por ter tido outros relacionamentos antes dele. (...) perdi o emprego 
porque nessas brigas com ele eu acabava faltando muito porque ele não me deixava 

sair de casa. 
 

Nesta sequência discursiva também temos a ocorrência de adjetivo que nos 

interessa analisar, mas, conforme dissemos na SD anterior, nos deteremos, por ora, 

no gesto interpretativo dos sentidos evocados pela negação. Começando a análise, 

olharemos para as sentenças me afastou dos meus amigos, eu não podia falar com 

ninguém, organizadas de modo coordenado. Temos duas orações, postas por 

períodos coordenados, que lançam sentidos na direção da negação. Como já 

ocorreu na SD4RT8, os saberes que retornam com esse dizer enunciado pela 

mulher caminham na direção de um imaginário sobre a mulher que está vinculado a 

posições machistas, que reproduzem o saber de que a mulher não tem direito ao 

convívio social, nem de estabelecer ou alargar vínculos sociais com outras pessoas 

que não seja o companheiro. Ao dizer que me afastou dos meus amigos, deixa 

como possibilidade de sentido a negação de permanecer com o vínculo afetivo que 

mantinha com outras pessoas antes do relacionamento. Há alguém que a impede de 

manter essas relações de amizade em detrimento de a manter sob seu controle. 

Com o estabelecimento do relacionamento, a mulher é impedida de manter os 

vínculos pessoais e sociais que mantinha para servir de objeto único e exclusivo do 

homem. Para satisfazer os desejos dele, não os seus. Na oração que segue temos 

explicitamente na materialidade linguística a negativa expressa pelo advérbio de 

negação não entre eu e o verbo podia. Quando ela diz eu não podia falar com 

ninguém, reforça, como já havíamos dito, a possibilidade de pensar o funcionamento 

dessa negação como uma violação ao direito de o sujeito conviver socialmente com 

quem quiser. Além disso, através dessa negação, podemos pensar na presença do 

outro, produzindo sentido sob forma de um pré-construído.  



70 
 

 

Mais adiante, nessa mesma SD, é dito perdi o emprego porque nessas brigas 

com ele eu acabava faltando muito porque ele não me deixava sair de casa. Há 

outra privação e negação colocada na expressão ele não me deixava sair de casa. A 

negação que vem sob forma do advérbio não, aliada ao pronome ele, que indica o 

agente regulador da ação expressa pela locução verbal deixava sair, coloca em jogo 

a representação imaginária que o outro tem da mulher em relação à ocupação de 

outros espaços fora do ambiente doméstico. Ao não poder sair de casa, a mulher é 

impedida de se manter no ambiente profissional, se restringindo ao espaço do lar. 

Existe um controle sobre a vida pessoal e profissional desse sujeito que aparece sob 

a forma de uma negação que, para nosso gesto de análise, evoca um pré-construído 

que já faz parte do que todo mundo sabe sobre a mulher: por mais que transcenda, 

seu lugar acaba sempre sendo destinado ao lar.  

O gesto interpretativo que empregamos sobre as sequências discursivas nos 

permite fazer algumas considerações. A primeira delas é que a materialidade nos 

aponta dois sujeitos-enunciadores em disputa no campo discursivo: o primeiro 

sujeito diz respeito àquele que narra, através do testemunho, sua experiência de 

violência, ou seja, a mulher; o segundo sujeito está implícito no discurso, mas, de 

igual modo, incidindo sobre ele, produzindo sentido. Observamos através da base 

linguística do discurso das mulheres a indicação de que há um “outro” que se faz 

presente na materialidade da língua, constituindo todo o discurso da mulher.  

Quando Pêcheux, na AAD 69, definiu a noção de discurso como “efeito de 

sentidos entre os pontos A e B”, também definiu que esses pontos não se referem 

ao indivíduo empírico, como ele mesmo diz “designam algo diferente da presença 

física de organismos humanos individuais”. Isso significa que os pontos A e B são 

“lugares determinados na estrutura de uma formação social”, ou seja, são as 

representações que os sujeitos apresentam nos processos discursivos. A partir 

dessa discussão é que Pêcheux ([1969] 2014b, p. 82) menciona as formações 

imaginárias como parte do funcionamento do processo discursivo. Elas “designam o 

lugar em que A e B se atribuem cada um a si e ao outro”. Em outras palavras, no 

momento da produção do discurso, o sujeito que enuncia tem uma imagem de si, a 

partir do lugar social que ocupa, e uma imagem já estabelecida do seu interlocutor, 

que é determinada também pelo lugar social ocupado por ele.  

Nesse sentido, os sujeitos são representados no discurso pelo lugar social 

que ocupam. Dessa forma, pensando no nosso objeto de análise composto por 



71 
 

 

relatos-testemunhos de mulheres vítimas de violência doméstica, podemos 

considerar alguns pontos importantes, observados nas análises, sobre o lugar social 

da mulher, que, nesse caso, é imaginado pelo outro e que se materializa no 

discurso. Nos discursos analisados, a mulher não faz referência a si mesma, não 

constrói uma imagem de si. O que temos presente na materialidade é a mulher 

narrando o modo de representação que o “outro” tem sobre ser mulher. Esse modo 

de representação imaginária correspondente a ideais de feminilidade amplamente 

difundidos pela ideologia dominante cis heteropatriarcal está nas bases da 

sustentação da violência praticada contra as mulheres. Podemos dizer que a prática 

da violência é resultante do processo de interpelação ideológica ao qual o sujeito 

sempre estará submetido. Ao ser interpelado pela ideologia e conduzido a 

identificar-se com os saberes disponíveis no interdiscurso, o sujeito pode estar se 

relacionando com dizeres conservadores e machistas que correspondem à ideologia 

cis heteropatriarcal e, desse modo, mantendo as relações de exploração e opressão 

historicamente determinadas entre os gêneros masculino e feminino.  

Percebemos que, de forma geral, os testemunhos das mulheres que sofreram 

violência doméstica resgatam, através do processo discursivo, sentidos sobre ser 

mulher que se colocam como evidentes – se é mulher só poderia ser assim. A 

evidência do sentido – resultado do processo da interpelação ideológica - produz a 

naturalização de saberes tradicionais, hegemônicos e dominantes sobre o que se 

espera da mulher e sobre o imaginário da mulher que corresponde aos ideais de 

feminilidade. Numa tentativa de apreender o efeito de sentido desses testemunhos, 

é necessário relacionar a materialidade linguística com sua exterioridade, já que os 

sentidos só se tornam evidentes por um trabalho articulado entre história e língua. 

A partir da articulação entre discurso e exterioridade, entendemos que os 

testemunhos das mulheres produzem um efeito de sentido que traz o imaginário de 

mulher inscrito em uma formação discursiva na qual circulam saberes 

conservadores, machistas e dominantes em relação ao gênero. A partir das 

análises, vemos que esse imaginário incide sobre o discurso da mulher pela 

excessiva presença do outro, materializado sob a forma da negação e do pré-

construído sobre o que é ser mulher. Além disso, os sentidos mobilizados pelas 

sequências discursivas colocam em disputa um tipo de mulher que atende ao 

imaginário dominante e outra que não o corresponde, evidenciando que existem 

universos semânticos estabilizados sobre o imaginário de mulher, o qual não permite 



72 
 

 

que ela se desloque do comportamento ideal defendido pela formação social 

dominante. O estabelecimento de um espaço homogêneo para „categorizar as 

mulheres, pensando a partir da proposta de coerção lógica disjuntiva desenvolvida 

por Pêcheux (1988) produz um efeito de sentido que colabora com a manutenção da 

violência contra as mulheres. No entanto, ao relatar seus testemunhos de violência, 

as mulheres marcam uma posição na qual materializam, através da língua, o 

processo de desidentificação 18com a FD que as afetava e rompendo com o 

imaginário dominante sobre a feminilidade e sobre os discursos homogeneizantes 

que tentam reduzi-las a um só lugar.   

Nosso gesto entende que existem duas formações discursivas em disputa, 

uma vez que os saberes não circulam da mesma forma nas duas redes de sentidos. 

Entendemos ainda que, das duas FD, uma delas comporta determinada 

regularidade de saberes que incide sobre a outra, se caracterizando dessa forma 

como a formação discursiva dominante do discurso. Existe uma regularidade naquilo 

que é dito no interior da formação discursiva dominante sobre o imaginário de 

mulher, mais precisamente do que se espera de uma mulher em uma relação 

heteronormativa. A denominação de FD dominante não é escolhida ao acaso ou 

porque assim desejamos, mas porque a predominância e recorrência de 

determinados dizeres a caracterizam dessa forma.  

Todo dizer de uma formação discursiva é sustentado por já-ditos disponíveis 

no interdiscurso, que podem se materializar no discurso sob diferentes formas, 

sendo que uma delas pode ser o pré-construído. É ele que subjaz todo o dito que se 

encontra materializado e predominante nos discursos das mulheres que 

testemunham sua experiência de violência doméstica.  O “outro” – sujeito que 

pertence à FD antagônica – é quem predomina no discurso das mulheres, 

retornando sob a forma da negação que evidencia e confronta o pré-construído do 

discurso-outro. Entendemos que o funcionamento do pré-construído do discurso-

outro é retomado nos dizeres das mulheres para que elas possam negá-lo, 

confrontá-lo, mostrando, desse modo, a posição assumida pelo outro frente aos 

saberes do interdiscurso.  Nas palavras de Vinhas (2020, p. 9)  

Sempre que se reproduz um saber, mesmo que seja um saber da ordem 
daquilo que todo mundo sabe, se representa uma posição. No caso do pré-

                                            
18

 O termo processo de desidentificação foi formulado após as sugestões e discussões da banca de 
avaliação final desta dissertação sobre a oscilação entre a contraidentificação e a desidentificação 
instaurado pela negação nos relatos-testemunhos.  



73 
 

 

construído, trata-se da posição dominante na disputa política, ideológica e 
de classes, a qual, pelo trabalho da história, parece ser tida como natural ao 
funcionamento de todas as FD que constituem o complexo das FD do 
interdiscurso. 
 

Isso significa que o sujeito que aparece em excesso nos relatos-testemunho 

das mulheres tem uma posição dominante na formação social em relação ao 

gênero, identificando-se com dizeres sobre ser mulher que, pelo trabalho da 

ideologia, aparecem como evidentes, como se as representações imaginárias sobre 

a feminilidade fossem naturais e não um processo construído sócio-histórico-

ideologicamente.  Essas representações que atendem ao imaginário dominante da 

formação social patriarcal e capitalista são colocadas no discurso sob a forma do 

pré-construído.  

As mulheres testemunham as representações imaginárias que o outro tem 

delas, o que acaba produzindo efeitos na formação discursiva através da qual elas 

enunciam. Se partimos do pressuposto de que temos duas formações discursivas 

em disputa, consideramos a FD a partir da qual a mulher enuncia como uma 

alternativa de resistência ao saber imposto pela FD que domina seu discurso. 

Podemos chamá-la, por ora, de FD de resistência, que permite à mulher tomar uma 

posição para testemunhar e se rebelar contra os saberes hegemônicos 

predominantes da formação discursiva antagônica. Isso produz um efeito de ruptura 

com o imaginário dominante que se tem da mulher, porque traz saberes 

historicamente estigmatizados sobre a feminilidade para o interior dessa formação 

discursiva de resistência, a fim de negá-los e confrontá-los para produzir uma 

quebra no efeito de universalidade dos dizeres dominantes sobre as mulheres, 

marcando, também, uma posição política frente aos discursos machistas, que 

sustentam a violência.   

A configuração da FD de resistência só foi possível pelo processo de 

desidentificação pela qual o sujeito submetido à violência passou. Sobre essa 

modalidade de subjetivação proposta por Pêcheux ([1975] 2014c), cabe salientar 

que, ao se desidentificar com os saberes da FD dominante, o sujeito ainda segue 

sendo duplamente afetado pelo inconsciente e pela ideologia, mas se desloca para 

outra FD, identificando-se com outros saberes. Essa “transformação-deslocamento” 

(PÊCHEUX [1975] 2014c, p. 201) da forma-sujeito não deixa de ser um efeito da 

interpelação ideológica, uma vez que, na AD, não há sujeito fora da ideologia. 

Mencionamos no Capítulo 4, no qual discutimos os pressupostos teórico-analíticos 



74 
 

 

deste trabalho, que a desidentificação permite um espaço de movimento para o 

sujeito, uma vez que não é obrigado a permanecer identificado com determinados 

saberes para sempre.  Apoiando-nos na afirmação de Indursky (2008), também 

destacamos que, sob o efeito de determinadas condições de produção, os sujeitos 

podem romper com a formação discursiva na qual está inscrito. Isso nos leva a 

pensar que o processo de interpelação ideológica também age de diferentes formas 

dependendo das condições de produção e das determinações históricas a que estão 

imersas o discurso. A ideologia não cessa de interpelar os sujeitos, estando, dessa 

forma, sempre funcionando na constituição da subjetividade. No entanto, a forma 

como a interpelação afeta os sujeitos pode sofrer deslocamentos ao longo da 

história, consideradas as condições de produção do discurso.  

Conforme o gesto interpretativo empregado nas análises, entendemos que o 

sujeito, não mais se identificando com a FD dominante, através da prática discursiva 

de relatar as experiências de violência doméstica, formula uma rede de saberes de 

oposição à principal, que coloca em disputa os sentidos possíveis e não mais aceita 

o saber veiculado na FD anterior. São FD antagônicas porque não é possível que os 

saberes de uma sejam ditos na outra, a não ser, como o corpus demostra, para 

refutar, resistir e se opor ao saber dominante daquela FD.  

No decorrer das análises, mencionamos que as sequências discursivas são 

permeadas pela presença excessiva do outro, que está em uma posição antagônica 

daquela assumida pela mulher que enuncia seus testemunhos de violência. Dessa 

forma, para compreendermos melhor como a presença do outro incide na 

materialidade das SD separadas para análise, configuramos uma FD – que 

chamaremos de FD dominante – a fim de identificar possíveis dizeres oriundos de 

posições ideologicamente contrárias à posição do sujeito do discurso da formação 

discursiva da qual a mulher enuncia – a qual chamamos de FD de resistência. Para 

tanto, tentamos configurar uma formação discursiva na qual seja possível a 

formulação e a circulação de sentidos hegemônicos pertencentes a uma formação 

social estruturada nos moldes da opressão e exploração das mulheres.  

Mobilizaremos, como parte do nosso processo de análise, o deslocamento 

dos sentidos, de uma FD para outra, a fim de trabalhar sobre qual o discurso-outro 

que incide sobre os dizeres das mulheres e que estabelece uma relação de 

antagonismo com a formação discursiva de referência. Com o deslocamento dos 

sentidos da FD de resistência para a FD dominante, acreditamos que seja possível 



75 
 

 

compreender de qual posição discursivo-ideológica o sujeito da FD dominante 

enuncia.  

Antes de avançarmos na análise, vamos explicar quais sujeitos-enunciadores 

estão no interior de cada FD e qual rede de sentidos cada uma comporta. A FD de 

resistência é constituída por discursos de mulheres vítimas de violência doméstica. 

Esses discursos são o nosso objeto de análise, de onde foram recortadas nossas 

sequências discursivas. Como sujeito-enunciador dessa FD temos mulheres 

relatando as violências sofridas durante seus relacionamentos afetivos e assumindo 

uma posição ideológica marcada pela negação, confronto e resistência aos saberes 

da outra FD que incidem sobre seu discurso. Para efeitos de análise, sentimos a 

necessidade de configurar uma FD que tivesse como sujeito-enunciador o “outro” 

que incide sobre a materialidade da FD de resistência a fim de esclarecer nosso 

gesto interpretativo. Partindo desse ponto, através de um movimento de 

deslocamento de sentidos, configuramos uma FD dominante com a qual o sujeito-

enunciador homem, agente da violência, estaria identificado pela posição que 

assume para enunciar. Nesse caso, temos na FD dominante um sujeito-enunciador 

homem interpelado ideologicamente com saberes dominantes que trazem o pré-

construído de mulher como base para seus dizeres. Cabe destacar que esses 

dizeres são possíveis de serem ditos por um sujeito-enunciador mulher, caso 

assumisse a mesma posição do sujeito-enunciador homem. Colocamos, nesse caso, 

como sujeito da FD dominante o gênero masculino por ser a especificidade do nosso 

corpus as relações afetivas heteronormativas e todos os relatos de violência 

doméstica foram produzidos por mulheres. Fizemos esse movimento para 

entendermos qual o “outro” que incide sobre a materialidade que estamos 

analisando e por que eles mantêm relação antagônica.  

A seguir, mostraremos a configuração das duas FD, referentes àquilo que 

pode e deve ser dito a partir das duas posições analisadas: primeiro, as sequências 

discursivas analisadas pertencentes à FD de resistência e, logo em seguida, os 

enunciados possíveis na FD dominante.  

Na FD de resistência temos os seguintes enunciados da SD1RT6, SD2RT7, 

SD3RT7, SD4RT8, SD5RT19, SD6RT23 e SD7RT25:  

SD1RT6 - Eu não podia sair com as minhas amigas, não podia vestir algo 
curto e nem ao menos postar uma foto no Instagram que ele falava que eu queria 
provocar homem. 



76 
 

 

SD2RT7 - Com menos de um mês morando juntos, ele fez com que eu 
desfizesse de todas as minhas roupas, dizia que elas não combinavam com os 
novos ambientes, e a partir daí começou a me vestir como ele queria. 

 
SD3RT7 - Era: lixo, vagabunda, piranha, entre outros. Ele me culpava por 

tudo, me diminuía, dizia que sem ele eu não conseguiria nada. 
 

SD4RT8 - E consequentemente essa regra passou para o meu dia a dia 
também, eu só podia ter homens por perto se eles fossem da minha família Eu não 
podia dar bom dia pra nenhum, não podia sequer responder a qualquer um que 
viesse falar comigo, ainda que fosse um “que horas são?”.(...) Ele me obrigava a 
provar que estava em casa, que estava no trabalho, que estava na faculdade… Eu 
não podia sair de casa para absolutamente nada que não fosse trabalho e 
faculdade. Nem na padaria. Nem na porta de casa.(...)” 
 

SD5RT19 - Até que ele fez eu me afastar dos meus amigos e da minha 
família, até que ele começou a me bater, até que ele vivia a vida normalmente e sua 
justificativa é que ele era bom então podia e eu era malvada e não deveria, até que 
ele me trancava em casa, até que ele me traía, até que ele me colocava como louca 
e eu acreditava, até que ele me proibiu de beber, não me deixava falar em público 
(...)” 
 

SD6RT23 - Já fui chamada de louca na frente dos outros, fui afastada dos 
meus amigos, e ele ditava até com o que podia ou não vestir pra sair com ele. 
 

SD7RT25 - E sempre ele era muito possessivo, me afastou dos meus amigos, 
eu não podia falar com ninguém. Chamava-me de puta na frente dos outros no meio 
da rua e a culpa era minha, por ter tido outros relacionamentos antes dele. (...) perdi 
o emprego porque nessas brigas com ele eu acabava faltando muito porque ele não 
me deixava sair de casa. 
 

A partir das sequências discursivas retomadas acima, na FD dominante, 

teríamos como possibilidade o dizer de P1RT6, P2RT7, P3RT7, P4RT8, P5RT19, 

P6RT23, P7RT25, em que P sinaliza a presença do discurso-outro no relato-

testemunho.  

P1RT6: Minha mulher deve ficar em casa, vestir roupas que não deixem o 
corpo à mostra e não postar fotos nas redes sociais, pois isso serve para provocar 
homem. 

 
P2RT7: Minha mulher precisa se vestir como eu quero porque as roupas dela 

não combinam com os ambientes que a gente frequenta.   
 

P3RT7: Minha mulher é um lixo, vagabunda, piranha. Ela é culpada de tudo. 
Sem mim ela não consegue nada. 

 
P4RT8: Minha mulher só pode se relacionar com homens da minha família. 

Ela não pode falar com outros homens. Ela precisa me comprovar onde está e deve 
sempre ficar em casa, exceto para ir ao trabalho e à faculdade 



77 
 

 

 
P5RT19: Minha mulher precisa se afastar dos amigos e da família.  E posso 

bater nela. Sou muito bom para ela e ela não é boa para mim. Ela fica trancada em 
casa, eu me relaciono com outras mulheres, ela é louca, não pode beber nem falar 
em público.   

 
P6RT23: Minha mulher é louca, precisa se afastar dos amigos e deve se 

vestir como eu quero. 
 
P7RT25: Minha mulher é só minha, deve se relacionar somente comigo. É 

puta por ter tido outros relacionamentos antes de mim. Ela deve ficar em casa se eu 
quiser mesmo que ela perca o emprego.  

 
Temos, então, duas formações discursivas em disputa: a FD de resistência e 

a FD dominante, configurada a partir de uma relação imaginária com o discurso-

outro. As duas comportam saberes provenientes de diferentes posições ideológicas, 

estabelecendo, portanto, uma relação de antagonismo, já que o dito de uma não 

pode ser dito em outra. Temos também dois sujeitos em posições dissimétricas: o da 

FD de resistência, em posição de subordinação em relação aos dizeres enunciados 

pelo sujeito da FD dominante, a qual sustenta a posição de protagonismo masculino 

do sujeito identificado com ela.   

Tendo como base a noção do funcionamento discursivo da negação, 

mencionada no início do capítulo e embasada nos pressupostos de Indursky (2013), 

podemos considerar os marcadores de negação materializados nas sequências 

discursivas da FD de resistência como uma negação externa, cujo efeito é negar o 

pré-construído do discurso-outro nos relatos-testemunhos de mulheres vítimas de 

violência doméstica.  Para Indursky (2013, p. 273), a negação do pré-construído do 

discurso-outro tem como escopo aquilo que sustenta seu dizer, ou seja, o pré-

construído proveniente do interdiscurso.  

No âmbito da AD, o pré-construído é um elemento constitutivo do 

interdiscurso, é “o “sempre-já-aí” da interpelação ideológica que fornece-impõe a 

“realidade” e seu “sentido” sob a forma da universalidade” (PÊCHEUX, 2014c [1975], 

p.151). O efeito de pré-construído retoma um saber já dito antes e é independente 

do enunciado no qual se materializa. O sentido tomado sob forma de universalidade 

leva-nos ao entendimento do pré-construído como um efeito daquilo que “todo 

mundo já sabe”, um sentido tomado como evidente. Se voltarmos esse conceito 

para a análise das nossas SD, temos o efeito do pré-construído de mulher trazendo 

para a materialidade linguística sentidos que já foram estabelecidos e naturalizados 



78 
 

 

sobre a mulher e ditos antes, em outro lugar. São sentidos “universais” tomados 

como consenso e perpetuados ao longo da história em relação à imagem da mulher 

como um ser objetificado e subordinado ao gênero masculino. E esse é o pré-

construído que determina os dizeres do discurso-outro, pertencentes à FD 

dominante e que, pelo nosso gesto interpretativo, retorna nos dizeres das mulheres 

para ser negado pelos advérbios de negação materializados nas sequências 

discursivas.  

Consideramos que o excesso das negativas materializadas por advérbios de 

negação (não e nem) traz a negação do pré-construído do discurso-outro, ou seja, a 

negação aparece acionando o discurso-outro, ao mesmo tempo em que o nega, 

marcando, dessa forma, o ato de resistência das mulheres mediante a ideologia 

dominante. Nesse discurso-outro, temos como sujeito discursivo um sujeito 

ideologicamente identificado com dizeres que reproduzem a relação de exploração e 

opressão historicamente determinada entre homens e mulheres. Ainda podemos 

dizer que, a partir dessa contradição, a negação instaura o processo de oscilação 

entre a contraidentificação e a desidentificação no qual os sujeitos estão inseridos. 

A desidentificação das mulheres com o imaginário dominante não ocorre de 

forma imediata, por isso, afirmamos que a subjetividade das mulheres é construída 

na desidentificação enquanto um processo. Nesse sentido, elas se constroem como 

sujeitos no espaço entre a contraidentificação e a desidentificação. Isso significa 

que, ao trazer a negação para a materialidade linguística, as mulheres afirmam a 

violência e colocam em evidência o pré-construído que a sustenta, ao mesmo tempo 

em que a utilizam para marcar sua posição de resistência à ideologia dominante, 

estabelecendo uma contradição que nos leva a pensar que a subjetividade das 

mulheres vítimas de violência doméstica é construída no espaço entre a 

contraidentificação e a desidentificação. Elas tomam uma posição que podemos 

caracterizar, inicialmente, como as do “mau sujeito”, já que começam a questionar 

os saberes da formação discursiva dominante, o que as direciona para o processo 

de desidentificação, pois rompem com o imaginário dominante daquela FD para 

identificarem-se com outra FD.  

O pré-construído do discurso-outro, além de ser negado, é apontado pelos 

marcadores de negação, e através deles funcionam sentidos já-ditos em relação ao 

comportamento das mulheres, trazem como base para o discurso-outro o pré-

construído sobre a mulher que coloca em jogo sentidos estabelecidos e tidos como 



79 
 

 

consenso: a boa mulher é aquela que fica em casa cuidando do lar e dos filhos; a 

mulher respeitável é aquela que preserva sua imagem e não mantém relações 

sociais sem a permissão do marido; a verdadeira mulher é aquela que atende aos 

padrões dominantes de beleza e corresponde ao ideal de feminilidade imposto pela 

ideologia dominante. Dessa forma, a partir da materialidade, vemos indícios de um 

discurso que reproduz as condições de opressão as quais às mulheres estão 

historicamente submetidas, evidenciando a relações de força dissimétricas entre 

homens e mulheres.  

Existe, além disso, a retomada de sentidos em relação ao lugar da mulher na 

sociedade, evidenciando a posição subjugada e historicamente difundida de que o 

lugar da mulher é em casa, no âmbito doméstico. Tal efeito de sentido é produzido 

através de discursos como o que vemos nas construções “eu não podia sair com as 

minhas amigas”; “eu não podia sair de casa para absolutamente nada” e “ele não me 

deixava sair de casa”, marcando um imaginário do lugar pertencente à mulher na 

sociedade.  

A partir do primeiro gesto de análise, podemos considerar que o sentido 

produzido pelas SD analisadas é sustentado por formações discursivas onde 

circulam dizeres do saber dominante e machista no qual os homens acreditam 

possuir o controle sobre a vida das mulheres. São dizeres atravessados por uma 

negação, uma censura, que metaforiza uma impossibilidade de a mulher ser o que 

deseja ser, suprimindo-lhe o direito de significar. Além disso, entendemos que o 

imaginário de mulher correspondente à ideologia dominante, mantém as relações de 

opressão e constrói sócio-historicamente as relações que legitimam e sustentam a 

violência. No nosso corpus, temos o pré-construído funcionando como a base da 

violência sofrida pelas mulheres. Esses sentidos só foram possíveis de ser 

compreendidos pelo excesso dos marcadores de negação identificados nas nossas 

sequências discursivas. Eles indicam a excessiva presença do discurso-outro e 

marcam a posição de resistência das mulheres em relação aos saberes dominantes 

que eles materializam. 

Feita a análise do nosso primeiro gesto interpretativo, passaremos, a seguir, 

para a descrição e interpretação do segundo gesto de análise, que compreende o 

funcionamento dos adjetivos materializados em algumas sequências discursivas.   

 



80 
 

 

5.2 Lixo, vagabunda, piranha, puta e louca: efeitos de sentido e determinações 

discursivas 

 
Nesta seção, daremos ênfase ao nosso segundo gesto interpretativo. 

Conforme afirmamos nas seções anteriores, nosso objetivo é de analisar o 

funcionamento das palavras lixo, vagabunda, piranha, puta e louca presentes em 

três sequências discursivas que recortamos dos relatos-testemunhos para analisar. 

Da mesma forma como foi feito na seção anterior, na qual analisamos o 

funcionamento da negação, neste momento, repetiremos as SD em que os adjetivos 

aparecem para, em seguida, analisar seus funcionamentos.  

Antes de adentrarmos na análise propriamente dita, é necessário fazer alguns 

esclarecimentos. As palavras a serem analisadas, embora sejam classificadas na 

gramática normativa e no dicionário como substantivos, nosso gesto de 

interpretação as entende como adjetivos, uma vez que funcionam para caracterizar, 

qualificar e determinar um referente específico que é a mulher. Além disso, 

sintaticamente, tais elementos lexicais colocam-se em posição referida ao 

predicativo do sujeito e ao predicativo do objeto, ou seja, qualificam elementos 

sintáticos da oração que não estão cumprindo a função sintática de sujeito da 

oração. Dessa forma, são termos que se deslocam de uma classe gramatical para 

outra produzindo efeitos de sentido. Por essa razão, entendemos que nossa análise 

se inscreve em torno do funcionamento dos adjetivos materializados nas SD.  

Dessa forma, nos parece importante entender como os adjetivos são 

entendidos pela gramática e no âmbito discursivo em que está a AD. Na tradição 

gramatical, os adjetivos são a classe de palavras que têm a função de delimitar, 

especificar e modificar um substantivo, atribuindo-lhe uma característica ou 

qualidade. É, portanto, um elemento determinante do substantivo a que se refere 

(BECHARA, 2009; CUNHA; LINDLEY, 2017). Levando em consideração o caráter 

modificador do adjetivo na gramática, quando voltamos nosso olhar para seu 

funcionamento discursivo, não podemos deixar de fora algumas considerações 

acerca da carga ideológica que assume em dada formação discursiva.  

Quando deslocamos a função dos adjetivos da tradição gramatical para o seu 

funcionamento discursivo de base materialista de que trata a AD, é necessário levar 

em consideração as circunstâncias em que dado adjetivo é dito, pois isso pode 

acarretar sentidos diversos, visto que, para a AD, o sentido não está preso na 

palavra, mas é construído sob condições sócio-histórico-ideológicas. Isso significa 



81 
 

 

considerar, para o entendimento do seu sentido, as formações discursivas em que o 

adjetivo circula e a posição assumida pelo sujeito que enuncia no interior de dada 

FD. 

A gramática nos diz que o adjetivo “essencialmente é o modificador do 

substantivo” (CUNHA; LINDLEY, 2017, p. 259). Essa modificação feita pelo adjetivo 

acarreta em efeitos de sentido diversos, visto que, para o entendimento da sua 

significação, não basta apenas atribuir uma qualidade ou característica a um 

referente da frase, mas, sim, de considerar o porquê de determinado adjetivo estar 

se referindo a certos substantivos e como isso significa em termos sócio-histórico-

ideológicos.  

Quando um homem qualifica uma mulher como puta, piranha ou louca, não se 

trata de simplesmente entender que está atribuindo a ela tais características, mas de 

compreender o porquê de qualificá-la dessa forma, pois, ao fazê-lo, está assumindo 

uma posição no interior de uma formação discursiva em que circulam dizeres 

depreciativos relacionado às mulheres. Em outras palavras, há uma posição política, 

ideológica e de classe a partir da qual é possível formular enunciados em que as 

mulheres (ou, nos casos analisados, as próprias companheiras) são referidas como 

loucas, piranhas, putas. Esse espaço possível de formulação precisa, então, ser 

objeto da nossa investigação. 

Para nos apoiarmos teoricamente sobre a questão discursiva dos adjetivos, 

recorremos a Indursky (2013). Ela desenvolve a noção de determinação discursiva 

dos adjetivos para entender de que forma eles produzem sentido e se relacionam 

com o discurso. Partindo da determinação discursiva, o adjetivo, segundo Indursky 

(2013, p. 215) “pode funcionar como um elemento capaz de saturar o substantivo, 

constituindo-se em um determinante discursivo”, ou seja, se torna um determinante 

capaz de promover a identificação entre o dito e a FD que afeta o sujeito do 

discurso.   

Segundo Indursky (2013), diferentemente da determinação linguística, que é 

semântica e sintática, à determinação discursiva acrescenta-se o nível ideológico. 

Dessa forma, o determinante discursivo evidencia a posição ideológica assumida 

pelo sujeito na FD que o afeta. O sujeito, partindo da sua posição identificada com 

determinada FD, é levado a saturar o sentido do substantivo a que se refere para 

completar-lhe o sentido marcando, assim, sua posição ideológica no dizer a partir do 

determinante discursivo. O adjetivo vai ser saturado de sentido na formação 



82 
 

 

discursiva em que circula, por isso limita sua significação a determinada rede de 

saberes.   

Indo adiante em sua reflexão sobre a determinação discursiva dos adjetivos, 

Indursky (2013, p. 218) menciona a diferença entre um determinante linguístico e um 

determinante discursivo. Nas palavras da autora, “a determinação linguística 

qualifica uma expressão a ocupar um lugar na estrutura frasal, enquanto a 

determinação discursiva qualifica a expressão a ocupar um lugar em um discurso 

específico”; isso significa que, na determinação discursiva, o adjetivo – ou 

determinante discursivo – satura um elemento para limitar sua extensão a fim de 

qualificá-lo em um dizer ideologicamente marcado no interior da FD que afeta o 

sujeito do discurso. 

A determinação discursiva é um efeito no qual intervêm conjuntamente fatores 

semânticos, sintáticos e ideológicos. Ela constrói um “referente discursivo 

determinado pela FD que afeta o sujeito da referida construção” (INDURSKY, 2013, 

p. 217). Como se relaciona com uma determinada rede de saberes, ela é, portanto, 

ideológica, já que se relaciona com a posição ideológica assumida pelo sujeito no 

interior de uma FD. Ao desenvolver a discussão sobre a determinação discursiva, a 

autora ressalta a necessidade de pensá-la a partir de três níveis: o nível 

intradiscursivo, em que o dito é plenamente determinado, colocando o limite do 

dizer; o nível intersequencial, em que as determinações intradiscursivas evidenciam 

a construção de um processo discursivo; e o nível interdiscursivo, no qual há uma 

relação entre o intradiscurso e o interdiscurso, colocando o dito em confronto com o 

não-dito.  

Consideramos que os adjetivos analisados em nosso ddsão determinantes 

discursivos pertencentes ao nível intradiscursivo, pois é dito na sequência discursiva 

e relaciona-se com a FD machista e conservadora, que invade o dizer das mulheres 

que testemunham a experiência da violência doméstica, marcando uma posição 

ideologicamente antagônica à posição ocupada pela mulher em diferentes 

formações discursivas. 

Os determinantes lixo, vagabunda, piranha, puta e louca estão saturados por 

uma evidência de sentido, produzida pela ideologia, que os coloca numa sequência 

discursiva afetada por uma FD conservadora e machista que comporta posições-

sujeito específicas. Sabendo que as formações discursivas são determinadas pelo 

complexo das formações ideológicas, constata-se, portanto, que o determinante 



83 
 

 

discursivo tem caráter ideológico, marcando no discurso a posição assumida pelo 

sujeito que os utiliza. 

Feita a discussão teórica sobre os determinantes discursivos, passaremos, 

então, às análises das SD3RT7, SD5RT19 e SD7RT25.  

 
SD3RT7  

Mais alguns meses (já sem amigos, longe da família e totalmente dependente dele 
emocional e financeiramente) as agressões psicológicas começaram. Era: lixo, 

vagabunda, piranha, entre outros. Ele me culpava por tudo, me diminuía, dizia que 
sem ele eu não conseguiria nada. 

 
Retornamos à SD3RT7 para analisar o funcionamento discursivo dos 

adjetivos lixo, vagabunda e piranha. O sentido produzido, inicialmente, por esses 

adjetivos para qualificar a mulher nos direciona para um imaginário de mulher que 

designa lugares muito particulares para o gênero feminino e, por meio da sua 

inscrição na língua, revela a imagem que o outro tem em relação à mulher, 

especificamente, sua companheira. O lugar discursivo ocupado pelo homem que 

qualifica a mulher utilizando os determinantes discursivos lixo, vagabunda e piranha 

é sustentado por uma posição-sujeito dominante em relação ao gênero feminino e 

inscrito em uma formação discursiva que permite que isso seja dito. Trata-se de uma 

FD conservadora e machista, que comporta sujeitos identificados ideologicamente 

com saberes que reforçam estereótipos de feminilidade, colocando no fio do 

discurso sentidos saturados sobre as formas de comportamento feminino.  

Ao caracterizar a mulher como lixo, o sujeito coloca em funcionamento um 

substantivo para exercer a função de um adjetivo, já que lixo está qualificando a 

mulher. No interior dessa mesma FD conservadora e machista, poderia ser dito A 

minha mulher é um lixo, designando algo que pode ser descartado, que não tem 

utilidade, atribuindo à mulher o lugar de um objeto descartável e sem valor. É como 

se ele dissesse para sua companheira, repetidas vezes: Você é um lixo ou Você é 

lixo. Na função sintática de predicativo do sujeito, o substantivo ganha o 

funcionamento que o aproxima do sujeito, que o liga ao sujeito sintático; o sujeito 

sintático estabelece referencialidade com a mulher que produz o relato. Logo, existe 

um gesto metafórico que liga a mulher ao lixo através daquilo que é formulado pelo 

homem (ou seja, através daquilo que é possível ser dito pelo homem).   

Vagabunda e piranha têm funcionamentos parecidos, sendo utilizadas como 

sinônimos no dicionário (MICHAELIS, 2015). Ambos os termos são colocados no 



84 
 

 

dicionário com sentido pejorativo quando relacionados ao substantivo mulher, ou 

seja, no sentido de depreciar, de não valorizar. Seu sentido dicionarizado indica 

mulheres imorais – aquelas que têm muitos parceiros sexuais – apontando, 

discursivamente, para um lugar social marginalizado, ocupado por mulheres que não 

atendem ao imperial modelo de feminilidade construído pela sociedade capitalista e 

patriarcal. São mulheres que não atendem ao ideal de pureza, largamente defendido 

em discursos de instituições como a Igreja e a Família.  

Interessante de trazer para a discussão é a alteração que o termo vagabunda 

sofre ao ser caracterizado como adjetivo feminino. Se olharmos o dicionário 

(MICHAELIS, 2015), vagabundo refere-se àquele que anda sem destino, que é 

malando, desocupado, etc. Se colocarmos vagabunda, o sentido já é outro. Refere-

se à mulher vadia, aquela que anda com muitos parceiros, que leva uma vida 

amoral. Sabemos que os dicionários trabalham o sentido das palavras na sua forma 

literal, como se elas tivessem um sentido próprio, o que na AD não é possível, já que 

o sentido de uma palavra ou expressão é “determinado pelas posições ideológicas 

que estão em jogo no processo sócio-histórico” (PÊCHEUX, [1975] 2014c, p. 146) 

no qual elas são produzidas. Essas posições ideológicas estão inscritas nas 

formações ideológicas, que comportam as formações discursivas, e estas são 

regiões de saberes que organizam o interdiscurso. Isso significa que, 

discursivamente, quando um sujeito se refere a uma mulher como vagabunda, 

aponta para um saber disponível no interdiscurso e que ganha sentido ao ser 

vinculado a uma posição ideológica no interior de uma dada formação discursiva. Os 

sentidos disponibilizados no dicionário sobre vagabunda estão no interdiscurso e se 

materializam sob a forma do pré-construído, o qual funciona produzindo sentidos 

evidentes sobre o que é ser uma vagabunda na nossa formação social. Em uma 

posição ideológica identificada com saberes hegemônicos sobre o que é ser mulher, 

é “natural” referir-se a uma mulher como vagabunda se ela tem determinados 

comportamentos que não correspondem ao imaginário reproduzido pela ideologia 

dominante cis heteropatriarcal.  

São dizeres construídos pela sociedade, pelo sistema patriarcal, para 

inferiorizar a mulher que não obedece aos padrões conservadores de feminilidade 

defendidos nos discursos dominantes de aparelhos ideológicos do estado como a 

Igreja e a Família, principalmente. São dizeres legitimados e reproduzidos por 

discursos dominantes, contribuindo, dessa forma, para a permanência do imaginário 



85 
 

 

de feminilidade há tanto construído e que serve de justificativa para o exercício de 

violência contra a mulher.   

A mulher relata o imaginário do outro – que está identificado com a FD 

dominante - sobre seu próprio comportamento. Imaginário sustentado pela formação 

social patriarcal em que a “verdadeira” mulher só pode ser aquela que corresponde 

ao imaginário determinado pelos ideais de feminilidade.  

 
 

SD5RT19  
Até que ele fez eu me afastar dos meus amigos e da minha família, até que ele 

começou a me bater, até que ele vivia a vida normalmente e sua justificativa é que 
ele era bom então podia e eu era malvada e não deveria, até que ele me trancava 

em casa, até que ele me traía, até que ele me colocava como louca e eu acreditava, 
até que ele me proibiu de beber, não me deixava falar em público. 

 

Nesta SD, o objetivo é entender o sentido produzido pelo adjetivo louca e pela 

construção até que presente com regularidade no início dos períodos que compõem 

os testemunhos de violência. Para tanto, iniciaremos analisando a construção até 

que ele me colocava como louca e eu acreditava, focando no efeito de sentido 

produzido por louca e, a seguir, discutiremos o funcionamento de até que.  

A mulher relata que ele a colocava como louca, fazendo-a a acreditar nisso. 

Partindo da construção até que ele me colocava como louca e eu acreditava 

entendemos que nela funciona um processo de argumentação19 do outro, que acaba 

convencendo a mulher de que ela é louca. Para entender o processo de 

argumentação pelo viés discursivo, recorremos à proposta de Orlandi (1998), 

segundo a qual a argumentação é vista a partir do processo histórico-discursivo no 

qual as posições dos sujeitos são constituídas. Isso significa que o sujeito produz 

sua argumentação a partir da posição sócio-histórico-ideológica que ocupa ao ser 

interpelado pela ideologia. Os argumentos são, portanto, “produtos dos discursos 

vigentes, historicamente determinados” (ORLANDI, 1998, p. 78). Dessa forma, ao 

chamar a mulher de louca na tentativa de convencê-la disso, o sujeito argumenta a 

partir da posição ideológica que assume no interior da FD que o afeta. 

Além de evidenciar sua posição ideológica através da argumentação, ao 

chamar a mulher de louca, o sujeito coloca em circulação a evidência do sentido de 

                                            
19

 Ressaltamos, conforme sugestão da banca de defesa deste trabalho, que o conceito de 
argumentação é utilizado nos moldes previstos pela Análise do Discurso, tendo como orientação o 
estudo de Orlandi (1998) e não as propostas desenvolvidas pela Linguística Textual.  



86 
 

 

que o homem sempre tem razão, imaginário produzido pela ideologia dominante em 

que o gênero masculino ocupa um lugar social de prestígio. A ideologia trabalha 

para tornar esses sentidos “naturalizados” e evidentes, fazendo a mulher acreditar 

que o homem está certo, que ela é mesmo louca, como mostra a construção e eu 

acreditava. No entanto, ao mesmo tempo que a mulher inscreve no simbólico as 

marcas do funcionamento da ideologia dominante, ao relatar seu testemunho de 

violência, já o faz colocando o verbo acreditar no tempo passado, indicando uma 

desidentificação com a forma-sujeito que antes a interpelava e marcando sua 

posição de resistência, colocando no discurso o indicativo de que “não há 

dominação sem resistência”, conforme afirmou Pêcheux ([1975] 2014c, p. 281).   

Diante do determinante discursivo louca, nos perguntamos: que é ser louca? 

Louca, na área da psicologia, designa a pessoa que possuiu um quadro de 

insanidade mental, caracterizada como loucura. É uma condição de saúde mental 

que ultrapassa aquilo que é considerado “normal” pela sociedade. Ao utilizar louca 

para caracterizar a mulher com quem possui um relacionamento, o sentido que se 

produz é outro. O efeito de sentido provocado por louca, nesse caso, designa a 

mulher que confronta; que não se deixa manipular, que resiste. Chamar uma mulher 

de louca, numa relação em que há violência, a partir da posição assumida pelo 

sujeito da FD2 – que é uma posição-sujeito identificada com a ideologia dominante 

em relação à mulher – evoca sentidos que materializam a dissimetria das relações 

de força estabelecidas entre o homem e a mulher.  

A relação de força estabelecida entre homens e mulheres na sociedade 

patriarcal coloca o homem como ser privilegiado em relação ao gênero. É ele quem 

detém a palavra, ele quem detém o controle sobre o relacionamento e a vida da 

mulher. Quando a mulher resiste a essa lógica imperativa pelo patriarcado, as 

relações de força são estremecidas, já que ela tenta se colocar em iguais condições 

que o homem. É nesse cenário que o determinante discursivo louca ganha sentido. 

O homem, ao sentir que pode ter sua autoridade questionada ao ver a autonomia da 

mulher em ter suas opiniões, inscreve no simbólico sua posição privilegiada para 

descaracterizar e desvalorizar a vontade da mulher, colocando-a no papel de louca, 

daquela que não sabe o que diz: quem sabe o que diz é o próprio homem.  

Há um comportamento de resistência por parte da mulher que é caracterizado 

como “loucura” pelo outro, colocando em evidência que a relação de forças que 

existe entre os gêneros se inscreve na língua, materializando-se no discurso.  



87 
 

 

Para além do funcionamento de louca, a construção até que presente no 

início de cada período desta SD7RT19 também é parte do nosso gesto 

interpretativo. Nos interessa analisar o efeito de sentido produzido pelo excesso 

(ERNST, 2009) em que a referida construção linguística é materializada no discurso.  

Cada oração iniciada por até que está separada por vírgula, indicando, 

gramaticalmente, que esta SD está formulada por um período composto coordenado 

por vírgula. Dessa forma, é possível pensar que este período, colocado de modo 

coordenado, indica uma sucessão de ações que serão introduzidas pelos verbos da 

oração. Mas, afinal, o que isso significa discursivamente? 

Os sentidos evocados por essa construção na materialidade do discurso das 

mulheres apontam para um encadeamento de ações sofridas por ela de forma 

crescente, ou seja, de modo que iam evoluindo progressivamente. Além de 

testemunhar o avanço das agressões sofridas, a mulher coloca em evidência, na 

materialidade, o agente da violência na forma do pronome ele, que segue, com 

regularidade, a construção até que.   

Pelo dito, o sentido aponta que a violência acontece de forma progressiva, 

como se fosse uma escada que a cada degrau leva a um nível mais alto. Primeiro 

ele a afasta dos amigos e da família, depois ele a agride fisicamente, em seguida, 

ele a tranca em casa, a trai, a chama de louca e a proíbe de beber e falar em 

público. Apesar de a materialidade apontar uma sequência de atitudes violentas 

sofridas pela mulher, devemos levar em consideração que, na prática, elas podem 

acontecer simultaneamente. No entanto, o sentido produzido pelo discurso aponta 

para o agravamento dessas atitudes, que, na maioria das vezes, começam de forma 

sutil, e podem, inclusive, terminar em feminicídio.  

O efeito de sentido que se produz, considerando a forma progressiva como a 

violência é testemunhada pela mulher, é de que a violência não termina, ela atinge 

níveis mais altos a cada vez que a mulher tenta romper com os padrões impostos 

pela hegemonia masculina. Na linguagem se produz a evidência da disparidade das 

relações de força estabelecida entre os gêneros na estrutura da sociedade 

capitalista e patriarcal, destacando o lugar social que, na ideologia dominante, 

devem estar o homem e a mulher.  

 
 

SD7RT25 



88 
 

 

E sempre ele era muito possessivo, me afastou dos meus amigos, eu não podia falar 
com ninguém. Chamava-me de puta na frente dos outros no meio da rua e a culpa 

era minha, por ter tido outros relacionamentos antes dele. (...) perdi o emprego 
porque nessas brigas com ele eu acabava faltando muito porque ele não me deixava 

sair de casa. 
 

Nesta SD, a construção chamava-me de puta coloca em jogo a presença de 

um outro, um sujeito oculto, mas determinado pela desinência verbal, indicando a 

pessoa verbal. Temos, então, a presença do pronome ele, implícito na oração, mas 

revelado pelo verbo. Ele me chamava de puta. Se ele a chamava de puta, é porque 

esse sujeito assume uma posição para enunciar no interior de uma formação 

discursiva que se identifica com dizeres depreciativos em relação à mulher, ligados a 

uma rede de discursos ideologicamente dominantes.  

A partir da posição assumida para enunciar, o sujeito que se refere à mulher 

como puta, materializa, por meio da língua, seu imaginário em relação à mulher que 

teve ou tem outros parceiros. Faz circular o pré-construído de que a mulher que tem 

ou teve outros parceiros é puta, colocando em disputa os já-ditos relacionados ao 

papel casto e puro que os ideais de feminilidade esperam que a mulher atenda e o 

lugar marginal em que são colocadas as mulheres que não correspondem aos 

padrões desejados. Além disso, chamar uma mulher de puta por ter tido 

relacionamentos anteriores resgata discursos que defendem o controle sobre o 

corpo da mulher e sua sexualidade. A mulher tem que ser de um homem só, senão 

é puta. É preciso censurar o prazer feminino para construir um ideal de “pureza”. Na 

estrutura de uma sociedade capitalista e patriarcal, é necessário que as mulheres 

satisfaçam aos padrões das classes dominantes para que ela siga detendo todos os 

meios de controle e exploração das classes dominadas. 

A puta tem um lugar marginalizado dentro do sistema de classes. A mulher 

que faz sexo por prazer e que tem controle sobre o próprio corpo não é valorizada 

pelo sistema. A colocação dessas mulheres no lugar social marginalizado na nossa 

formação social é o resultado de discursos difundidos pelos AIE nos quais se realiza 

a ideologia da classe dominante. Esses sentidos relacionam-se com os discursos 

proferidos pela Igreja e que, ao longo dos anos, foram ganhando espaço no interior 

dos núcleos familiares, na Escola e também no Estado. 

Na concepção althusseriana, a Igreja é uma instituição que funciona como um 

AIE religioso, comportando o sistema das diferentes Igrejas (ALTHUSSER, 1970, p. 

43). Pêcheux ([1975] 2014c, p. 131), quando desenvolve sua discussão sobre a 



89 
 

 

ideologia, sob as bases das formulações de Althusser sobre os Aparelhos 

Ideológicos do Estado, diz que “a ideologia da classe dominante não se torna 

dominante pela graça do céu”, o que significa que a ideologia se torna dominante 

porque é uma prática que se realiza nos AIE: “eles são seu lugar e meio de 

realização”, alertou Pêcheux, e não uma simples expressão da ideologia da classe 

dominante. Nesse sentido, a forma como a ideologia dominante é praticada no 

interior de um AIE é que a tornará dominante, conforme afirmou Pêcheux ([1975] 

2014c, p. 131), “é pela instalação dos aparelhos ideológicos de Estado, nos quais 

essa ideologia [a ideologia da classe dominante] é realizada e se realiza que ela se 

torna dominante...”. Levando em consideração as afirmações de Pêcheux ([1975] 

2014c), podemos entender que a Igreja age reproduzindo a ideologia dominante que 

designa à mulher um lugar secundário e inferior na estrutura social, porque coloca 

em prática discursos que satisfazem a uma determinada classe, a um determinado 

gênero e a uma determinada raça: a classe mais favorecida economicamente, o 

gênero masculino e a raça branca. Não podemos descartar que, no interior de uma 

teoria materialista do discurso, a luta de classes é fundamental para a compreensão 

dos sentidos e do funcionamento da ideologia.  

A sociedade ocidental está estruturada, fundamentalmente, nos princípios do 

Cristianismo e muitas das concepções defendidas pela igreja cristã ainda continuam 

sendo reproduzidas pela ideologia dominante. Embora alguns ideais cristãos já 

tenham sido transformados ao longo das décadas, alguns fundamentos em relação 

às mulheres seguem produzindo efeitos. Bechtel (2001), partindo de uma 

perspectiva histórica, traz reflexões importantes que apontam o papel da mulher na 

religião cristã desde o princípio da Era cristã. O imaginário de mulher, que 

prevaleceu no discurso cristão, segundo Bechtel (2001), foi formulado pelos clérigos 

da igreja e trazia a mulher como origem do pecado, como fracasso da criação. Além 

disso, por ter sido criada depois de Adão, Eva deve estar subordinada a ele, ou seja, 

à mulher cabe o papel secundário, inferior, da culpa e do pecado.   

Já que a mulher é origem do pecado, é preciso, então, controlá-la. Reduzi-la a 

um objeto que todos possam controlar para manter um ideal de pureza e bem-estar 

para todos (principalmente dos homens). Betchel (2001, p. 136) diz que 

La mujer, peligro espiritual y material, siempre fue denunciada como el 
origen de la caída del hombre por culpa de sus vicios permanentes. Única 



90 
 

 

solución propuesta: desconfiar eternamente de ella y limitar al máximo su 
contacto.

20
 

Cria-se, então, nos discursos religiosos, uma “natural” inferioridade das 

mulheres, legitimada pelos clérigos e justificada pela Bíblia. Ao longo dos anos, 

esses saberes ultrapassaram o núcleo religioso e chegaram até as famílias, outro 

aparelho ideológico fundamental para a reprodução de discursos hegemônicos 

sobre as mulheres.  

O modelo de mulher perpetuado pela Igreja ao longo dos séculos ainda é 

convocado nos discursos por sujeitos ideologicamente identificados com o saber 

dominante. São dizeres que interpelam os sujeitos e os convocam a assumir um 

lugar na formação social. Há, no caso do nosso corpus, um sujeito identificado com 

os saberes hegemônicos sobre as mulheres, que o coloca em prática tanto no nível 

do simbólico, através da língua, como no nível prático, agindo de maneira violenta, 

agredindo a mulher fisicamente, sendo respaldado por discursos dominantes que 

legitimam seus atos em virtude da masculinidade.  

Quem atribuiu às mulheres o lugar de vagabunda, de puta, de piranha, de lixo 

ou de louca? Esses lugares foram construídos pelo próprio sistema capitalista e 

patriarcal que estrutura nossa sociedade, inscrevendo a ideologia dominante na 

ordem do simbólico através de discursos difundidos nos AIE e estão inseridos no 

interior daquilo que Pêcheux ([1969] 2014a) chamou de relação de forças. Essa 

noção vai considerar o lugar a partir do qual o sujeito fala para conferir um sentido 

ao que é dito. Desse modo, o lugar ocupado pelo sujeito será determinante daquilo 

que ele diz. Considerando as relações de força como um pressuposto para pensar o 

gênero na perspectiva com a qual a AD trabalha, aquilo que é dito por uma mulher 

não terá o mesmo significado se esse mesmo dizer for enunciado por um homem. 

Isso se deve ao fato de que, na nossa formação social, a ideologia cis 

heteropatriarcal é dominante, conferindo aos homens um lugar de prestígio nas 

relações sociais. À lógica capitalista-patriarcal interessa que haja uma divisão entre 

as “verdadeiras” mulheres, aquelas que atendem aos ideais tradicionais de 

feminilidade, e as “outras”, aquelas que resistem ao sistema imposto, lutando por 

sua autonomia, seus direitos e seus corpos. A partir disso, lugares como puta, vadia 

e louca são construções sociais referentes àquelas mulheres que o sistema ignora, 

                                            
20

 Tradução livre: A mulher, perigo espiritual e material, sempre foi denunciada como a origem da 
queda do homem por culpa dos seus vícios permanentes. Única solução proposta: desconfiar 
eternamente dela y limitar ao máximo seu contato.  



91 
 

 

que não servem para a lógica de reprodução da exploração dos ideais dominantes, 

servindo de exemplo de como não ser.  

O próprio sistema criou uma classe de mulheres marginalizadas socialmente, 

já que não servem para a lógica de reprodução da exploração capitalista. Para o 

sistema patriarcal, as verdadeiras mulheres são aquelas que contribuem para a 

manutenção do sistema explorador com sua força de trabalho não-remunerada no 

cuidado do lar e dos filhos. O sistema legitima, reproduz e defende os discursos que 

exaltam a verdadeira mulher, ao mesmo tempo que as explora e as exclui.   

Todo esse imaginário dominante do que seja a verdadeira mulher relaciona-

se com discursos que já foram ditos antes, uma vez que “não há discurso que não 

se relacione com outros” (ORLANDI, 2015, p. 37). Dessa forma, considerando as 

condições de produção sócio-histórico-ideológicas em que os discursos são 

produzidos, esse imaginário retorna nos dizeres dos sujeitos, sendo fruto do 

processo de interpelação ideológica ao qual estão sempre submetidos. Podemos 

dizer, portanto, que a ideologia trabalha produzindo as evidências sobre o que é ser 

mulher, convocando os indivíduos a se identificarem com ela, fazendo permanecer 

um universo semanticamente estabilizado sobre o comportamento feminino que 

atende à lógica dominante de exploração e opressão entre os gêneros que, muitas 

vezes, é reproduzida em instituições como a Igreja e a Família.   

Chamar uma mulher de puta por não atender às expectativas da feminilidade 

esperada pela sociedade estruturada nos moldes patriarcais, machistas e 

conservadores coloca em evidência uma posição-sujeito ideologicamente afetada 

por uma rede de saberes em que esse dizer pode e deve ser dito.  

A fim de produzir um efeito de fechamento das análises desenvolvidas nesta 

seção, temos algumas considerações finais a serem feitas. Os determinantes 

discursivos, conforme conceituamos os adjetivos a partir do seu funcionamento 

discursivo, qualificam o substantivo mulher, saturam seu sentido, fazendo retornar 

sentidos já estabelecidos sobre a mulher, colocando no fio do discurso uma posição 

sujeito que se filia a uma formação discursiva de saberes machistas e 

conservadores em relação ao comportamento das mulheres.  

Na seção anterior, ao dar início às análises do nosso corpus, lançamos um 

gesto interpretativo no qual entendemos o funcionamento de duas formações 

discursivas antagônicas nas sequências discursivas analisadas: uma delas é a FD 

de resistência, em que as mulheres testemunham seus relatos de violência e 



92 
 

 

ocupam um lugar de desidentificação em relação ao discurso dominante, e a FD 

dominante, afetada por saberes machistas e conservadores, que interpela um outro 

sujeito, identificado ideologicamente com o discurso dominante em relação à mulher. 

O que constatamos, ao longo das análises, a partir do efeito de sentido produzido 

pela materialidade linguística, é que, nas SD analisadas, o outro está 

“demasiadamente presente no discurso”, caracterizando o que Ernst (2009, p. 4) 

chamou de excesso. É dizer, portanto, que através da língua compreendemos qual é 

o imaginário do sujeito da FD dominante em relação à mulher, bem como qual é o 

pré-construído que sustenta seu dizer sobre o que é ser mulher. Dessa forma, foi 

possível entender que o sujeito da FD dominante – que é a antagônica - identifica- 

se com a ideologia dominante da sua formação discursiva, ao contrário da mulher, 

que, pelo próprio ato de testemunhar sua experiência de violência, registra seu 

processo de desidentificação com essa  ideologia, ocupando uma posição para 

enunciar no interior de uma formação discursiva de resistência.  

Nesse sentido, os relatos-testemunhos de violência produzidos pelas 

mulheres colocam em circulação, nas sequências discursivas analisadas nesta 

seção, a partir do funcionamento dos adjetivos, o excesso do imaginário dominante 

do discurso do outro e o excesso do pré-construído que subjaz aos dizeres que vêm 

de um outro lugar, ditos por um outro sujeito, e que incidem no discurso das 

mulheres produzindo efeitos de sentido por meio dos determinantes discursivos 

vagabunda, louca, lixo, piranha e puta. A reprodução do imaginário dominante 

relacionado à mulher, aliado ao pré-construído que sustenta o dizer do sujeito da FD 

dominante, que está sendo afetado por saberes machistas e conservadores, produz 

um efeito de legitimação da violência praticada contra as mulheres, uma vez que são 

dizeres disponíveis e permitidos por tal formação discursiva.



 

 

6 UM FECHAMENTO POSSÍVEL 

 

Desde a limitação do corpus discursivo até o gesto interpretativo que 

empregamos, foi preciso percorrer alguns caminhos teóricos para nos auxiliar no 

estudo. Após apresentar, no capítulo dois, a construção do corpus de pesquisa, 

achamos necessário um capítulo que abordasse o tema que norteia essa pesquisa: 

violência contra a mulher. Por isso, no capítulo três, discutimos sobre a violência 

contra a mulher - tanto nas práticas do cotidiano, quanto nas práticas discursivas - a 

fim de esclarecer quais as condições de produção sócio-históricas que a mantém 

presente, tentando entender sua determinação histórica e os mecanismos que a 

sustentam. No capítulo quatro, trazemos para discussão os principais conceitos 

teórico-analíticos da Análise de Discurso que fundamentaram nossa análise 

interpretativa. No capítulo seguinte, apresentamos nosso gesto de análise.  

Durante este trabalho, nosso objetivo foi observar, a partir da materialidade 

linguística, como acontecia o processo de subjetivação das mulheres nos 

testemunhos de violência e analisar se elas se identificavam ou não com a ideologia 

dominante que reproduz certos discursos sobre ser mulher. Ao longo da leitura do 

corpus, nos deparamos com o excesso (ERNST, 2009) de negativas e de outras 

expressões linguísticas que nos interessaram analisar. O primeiro gesto 

interpretativo que apresentamos neste trabalho foi a análise dos marcadores de 

negação presentes nas sequências discursivas. A partir de então, tomamos como 

âncora o estudo sobre negação proposto por Indursky (2013) e, através dele, 

interpretamos que os sentidos produzidos pela negação no nosso corpus marcam a 

posição de resistência das mulheres, pois, ao materializar na língua a negação, 

entendemos que elas enunciam o pré-construído do discurso-outro, ao mesmo 

tempo em que o negam, assumindo uma posição de resistência no interior de uma 

formação discursiva antagônica daquela em que circula saberes dominantes sobre a 

mulher na forma do pré-construído e que, pela nossa compreensão, está 

sustentando a violência. Pelos excessos que foram identificados no corpus e pela 

falta da designação do outro podemos chegar à conclusão de que as mulheres se 

identificam com a formação discursiva da resistência. Além disso, o próprio ato de 

dar um testemunho, de direcionar seus relatos para um dizer que é urgente de ser 

dito, pode ser caracterizado como um gesto de resistência.  



94 
 

 

A fim de compreender e explicar qual o pré-construído do discurso-outro – 

que está identificado com a FD dominante –, deslocamos os sentidos das 

sequências discursivas analisadas. Dessa forma, configuramos uma formação 

discursiva em que circulam saberes ideologicamente antagônicos em relação à 

formação discursiva de referência. A partir desse movimento foi possível perceber 

qual o pré-construído que sustenta o discurso-outro, pertencente à FD antagônica – 

denominada FD dominante - que incide sobre a FD de referência – que 

denominamos FD de resistência. Identificamos, portanto, que o efeito do pré-

construído do discurso-outro retoma dizeres já postos como consenso e 

naturalizados sobre a mulher:  ela tem que ficar em casa, ela tem que cuidar do lar e 

dos filhos, ela tem que servir ao marido.  

Nossa interpretação entende que esse efeito de pré-construído que sustenta 

o dizer de um outro sujeito filiado a outra formação discursiva – que chamamos de 

FD dominante - incide sobre a materialidade da nossa formação discursiva de 

resistência. A partir disso, consideramos que a negação materializada nas 

sequências discursivas nega esse pré-construído sobre a mulher, estabelecendo 

uma relação de antagonismo entre as formações discursivas, já que elas se 

relacionam diferentemente com a ideologia dominante. Ao negar o pré-construído do 

discurso-outro, entendemos que as mulheres se subjetivam a partir do processo de 

desidentificação com a ideologia dominante que atravessa seus discursos, 

rompendo com imaginário de mulher que é reproduzido pela formação social 

patriarcal e machista.   

No nosso segundo gesto analisamos os efeitos produzidos pelas expressões 

puta, vagabunda, louca, piranha. Considerando-os como determinantes discursivos 

referentes à mulher, podemos observar como há um excesso das representações 

imaginárias que o outro tem de mulher, que são determinadas historicamente e 

resgatadas do interdiscurso por sujeitos que se identificam com a ideologia 

dominante, mantendo, dessa forma, a lógica de reprodução das relações de 

produção que são dissimétricas entre os gêneros masculino e feminino.  

Os dois gestos que empregamos apontam para sentidos que marcam o 

excesso da presença do outro nos discursos das mulheres. Frente a isso, 

entendemos que a sua subjetividade é construída a partir do processo de 

desidentificação com a forma-sujeito dominante que incide sobre o que elas dizem. 

Por não se identificarem com os saberes que relatam, elas enunciam de um outro 



95 
 

 

lugar, assumindo uma posição contrária a esses saberes, pelo próprio ato de 

testemunhar suas experiências de violência. A partir do relato dessas mulheres, é 

possível compreender que a base da violência, o que a legitima e a sustenta, está 

nos saberes disponíveis no interdiscurso relacionados à ideologia dominante, que se 

materializam no excesso do pré-construído do discurso-outro presente naquilo que 

as mulheres dizem.  

Conforme mencionamos ao iniciar este trabalho, consideramos os dizeres das 

mulheres vítimas de violência doméstica como testemunho, uma vez que sinalizam 

para um dizer urgente, que precisa ser dito e que funciona para não esquecermos 

da violência e dos seus efeitos na vida das mulheres. Após o desenvolvimento das 

análises deste trabalho percebemos que podemos considerar o relatos-testemunhos 

das mulheres como testemunhos de resistência (MARIANI, 2021), já que, ao 

testemunhar, estão apontando para um falar urgente e marcando uma posição de 

resistência frente toda violência sofrida.  

Ao longo de todo trabalho, mencionamos que há uma excessiva presença do 

discurso-outro nos testemunhos das mulheres. Além da negação, há outra marca 

linguística que evidencia a existência do outro. O pronome ele aparece como o 

agente da violência em todos os testemunhos, mas nunca é substituído por outro 

referente. Quem é ele, afinal? Não há referência se ele é o marido, ex-marido, 

namorado, noivo, companheiro... não existem outras designações para quem pratica 

a violência. A falta de uma designação para o outro do discurso aponta que ele pode 

ser qualquer homem identificado com os saberes dominantes que reproduzem a 

violência e evidenciam a desigualdade das relações de gênero na nossa formação 

social. Por entendermos a presença do pronome ele da forma como expomos, 

optamos por intitular esta dissertação como “Ele contra ela: análise do discurso de 

mulheres vítimas de violência doméstica” para marcar a disputa de forças existente 

entre os gêneros e que está demasiadamente presente no corpus analisado.   

As mulheres testemunham suas experiências de violência, evidenciam as 

marcas que a sustenta e assumem uma posição para romper com o imaginário 

dominante. Que assim possamos seguir. Resistindo. Ousando se revoltar, 

ultrapassando as barreiras que nos prendem, que nos limitam e nos agridem.



 

 

7 REFERÊNCIAS  

 

ALTHUSSER, L. Ideologia e Aparelhos Ideológicos de Estado. Martins Fontes, 
1970. 
 
ARENDT, H. Sobre a violência. 13º ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2020.  
 
ARRUZA, C; BHATTACHARYA, T; FRASER, N. Feminismo para os 99%: um 
manifesto. Tradução Heci Regina Candiani. 1. Ed. São Paulo, Boitempo, 2019. 

BANDEIRA, L. M. Violência de Gênero: a construção de um campo teórico e de 
investigação. Revista Sociedade e Estado, v. 29, nº 2, 2014.  

BECHTEL, Guy. Las cuatro mujeres de Dios: la puta, la bruja, la santa y la tonta. 
Traducción de Esther Andrés Gromaches, Ediciones B, Barcelona, 2001.  

BIROLI, F. O público e o privado. In: MIGUEL, L.F.; BIROLI, F. Feminismo e 
Política: uma introdução. 1º ed. São Paulo: Boitempo, 2014. 

BRASIL. Lei Nº 11.340, de 7 de Agosto de 2006. 2006. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2006/lei/l11340.htm> Acesso 
em 14/05/2020. 

BRASIL. Balanço 2019 – Ligue 180: Central de atendimento à mulher. Ministério 
da Mulher, Família e Direitos Humanos, 2019. Disponível em: 
<https://www.gov.br/mdh/ptbr/assuntos/noticias/20202/maio/BalanoDisque180v21.pd
f> Acesso em 18/01/2021. 

BRASIL. Lei º 13.104 de Março de 2015. Lei do Feminicídio. Brasília, 2015. 
Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-
2018/2015/lei/l13104.htm#:~:text=Altera%20o%20art.,no%20rol%20dos%20crimes%
20hediondos> Acesso em 21/10/2020.  

BRECHARA, E. Moderna Gramática Brasileira. Rio de Janeiro, Nova Fronteira, 
2009. 

BOCCHI, A. F. A. O funcionamento discursivo de testemunhos de violência no 
parto: movimentos de sentido entre o jurídico e o equívoco. In: ZOPPI-
FONTANA; FERRARI (Orgs). Mulheres em discurso: Gênero, Linguagem e Ideologia 
– V.1. SP, Pontes Editores, 2017.  

CAETANO, V. Não tem cabimento: corpo e subjetividade no discurso de 
sujeitos gordos. Dissertação de Mestrado. Programa de Pós-Graduação em Letras. 
Universidade Federal de Pelotas, 2019. Disponível em: < 
http://guaiaca.ufpel.edu.br:8080/bitstream/prefix/4486/1/Dissertacao_Virg%c3%adnia
_Caetano.pdf> 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2006/lei/l11340.htm
https://www.gov.br/mdh/ptbr/assuntos/noticias/20202/maio/BalanoDisque180v21.pdf
https://www.gov.br/mdh/ptbr/assuntos/noticias/20202/maio/BalanoDisque180v21.pdf


97 
 

 

CEGALLA, D.P. Novíssima Gramática da Língua Portuguesa. São Paulo, 2010. 

CUNHA, C. LINDLEY, C. Nova Gramática do português contemporâneo. 7º ed. 
Rio de Janeiro, 2017.  

COURTINE, J. Análise do discurso político: o discurso comunista endereçado 
aos cristãos. São Carlos: Edufscar, 2009.  

DESPENTES, Virginie. Teoria King Kong. São Paulo, n-1 Edições, 2016.  

ERNST, A. A falta, o excesso e o estranhamento na constituição/interpretação 
do corpus discursivo. IV SEAD, Porto Alegre, 2009. Disponível em: 
<http://anaisdosead.com.br/4SEAD/SIMPOSIOS/AracyErnstPereira.pdf> Acesso em 
09/03/2021. 

FERNANDES, C; VINHAS, L. I. Da maquinaria ao dispositivo teórico-analítico: a 
problemática dos procedimentos metodológicos da Análise do Discurso. 
Linguagem em (Dis)curso – LemD, Tubarão, SC, v. 19, n. 1, p. 133-151, jan./abr. 
2019. 

FERREIRA, M. C. L. Linguagem, Ideologia e Psicanálise. Estudos da Lingua(gem) 
– Michel Pêcheux e a Análise de Discurso, nº 1, p. 69-75, 2005.  

FÓRUM BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA. Anuário Brasileiro de 
Segurança Pública 2020. 2020. Disponível em: <https://forumseguranca.org.br/wp-
content/uploads/2020/10/anuario-14-2020-v1-interativo.pdf> Acesso em 18/01/2021. 

GRIGOLETTO, E. Do discurso político às novas tecnologias: um percurso 
sobre o objeto de estudo da Análise do Discurso. Organon – Revista do Instituto 
de Letras da UFRGS, v. 24, nº 48, 2010. 

______. O Ensino a Distância e as Novas Tecnologias: o funcionamento do 
discurso pedagógico nos Ambientes Virtuais de Aprendizagem. Eutomia – 
Revista Online de Literatura e Linguística, v.1, nº 07, 2011.  

GRIGOLETTO, E. A noção de sujeito em Pêcheux: uma reflexão acerca do 
movimento de desidentificação. Estudos da Lingua(gem), v.1, n.1, p. 61-67, 2005.  

INDURSKY, F. Unicidade, desdobramento, fragmentação: a trajetória da noção 
de sujeito em Análise do Discurso. In: MITTMANN, Solange; GRIGOLETTO, 
Evandra; CAZARIN, Ercília (Orgs.). Práticas Discursivas e identitárias. Sujeito & 
Língua. Porto Alegre, Nova Prova, PPG-Letras/UFRGS, 2008. (Col. Ensaios, 22). 

INDURSKY, F. A fala dos quartéis e as outras vozes. 2º ed. São Paulo, Editora da 
Unicamp, 2013.  

http://anaisdosead.com.br/4SEAD/SIMPOSIOS/AracyErnstPereira.pdf
https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads/2020/10/anuario-14-2020-v1-interativo.pdf
https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads/2020/10/anuario-14-2020-v1-interativo.pdf


98 
 

 

______. AAD-69 – O marco histórico de um discurso fundador. Língua e 
Instrumentos linguísticos. Campinas, São Paulo, nº 44, p. 157-173, jul./dez. 2019. 

INSTITUDO MARIA DA PENHA. Ciclo da Violência, 2018. Disponível em: 
<https://www.institutomariadapenha.org.br/violencia-domestica/ciclo-da-
violencia.html> Acesso em 13/08/2020.  

KEHL, M. R. Deslocamentos do feminino: a mulher freudiana na passagem para 
a modernidade. 2º ed. Boitempo, 2016.  

LUNKES, F. Gestos de violência contra a mulher: uma análise discursiva. In: 
GARCIA, D.A; SOARES, A.S.F. (Orgs). De 1969 a 2019: Um percurso da/na Análise 
de Discurso. São Paulo, Pontes Editores, 2019. 

MAGALHÃES, B. As marcas do corpo contando a história: Um estudo sobre a 
violência doméstica. Maceió, EDUFAL, 2005.  

MARIANI, B. Testemunho: um acontecimento na estrutura. Revista do Programa 

de Pós-Graduação em Letras da Universidade de Passo Fundo. V. 12, nº 1, p. 48-

63, 2016.  

______. Testemunhos de resistência e revolta: um estudo em Análise do 

Discurso. Campinas: Pontes, 2021. 

MICHAELIS. Dicionário Brasileiro da Língua Portuguesa. São Paulo: 
Melhoramentos, 2015. Disponível em: <https://michaelis.uol.com.br/moderno-
portugues/> 

SAFFIOTI, H. Gênero, Patriarcado, Violência. 2ºed. São Paulo: Expresso Popular: 
Fundação Perseu Abramo, 2015.  

______.  Advocacia Pro Bono em Defesa da Mulher Vítima de Violência.  In: 
MORAES, Maria Lygia Quartim de; NAVES, Rubens.. Editora Unicamp: Imprensa 
Oficial SP, p.33 – 41, 2002.  

______. Ontogênese e filogênese do gênero: ordem patriarcal de gênero e a 
violência masculina contra mulheres. Série Estudos e Ensaios/Ciências Sociais/ 
FLACSO – Brasil, 2009. Disponível em 
<http://flacso.redelivre.org.br/files/2015/03/Heleieth_Saffioti.pdf> Acesso em 
05/12/2020. 

SCOTT, J. Gênero: Uma categoria útil de análise histórica. Educação e 
Realidade. Porto Alegre, v. 20, n. 2, p. 71-99, jul./dez. 1995. 

SOIHET, R. O corpo feminino como lugar de violência. Projeto História, nº 25, 
“Corpo & Cultura”, São Paulo: Editora da PUC - SP, p. 269 - 289, 2002. 

https://www.institutomariadapenha.org.br/violencia-domestica/ciclo-da-violencia.html
https://www.institutomariadapenha.org.br/violencia-domestica/ciclo-da-violencia.html
http://flacso.redelivre.org.br/files/2015/03/Heleieth_Saffioti.pdf


99 
 

 

ORLANDI, E. Análise de Discurso: Princípios e Procedimentos. Pontes Editores, 
2015.  

______. Discurso e Argumentação: Um observatório do político. Fórum 
Linguístico, n. 1, p. 73-81, 1998.  

______. Nota introdutória à tradução brasileira. In: CONEIN, B. (et al.). 
Materialidades Discursivas. Campinas, Editora Unicamp, 2016.  

______. Processos de significação, corpo e sujeito. In: ORLANDI, E. Discurso 
em Análise:  Sujeito, sentido, ideologia. Pontes Editores, São Paulo, 2017.  

______. As formas do Silêncio: no movimento dos sentidos. 6º ed. Campinas, 
SP, Editora da Unicamp, 2007.  

______. Segmentar ou recortar? Lingüística: questões e controvérsias., n. 10, 
Uberaba, p. 9-26, 1984. (Série Estudos) 

PÊCHEUX, M. FUCHS, C. A propósito da análise automática do discurso: 
atualização e perspectivas (1975). In: GADET, F.; HAK, T. (Org.). Por uma análise 
automática do discurso: uma introdução à obra de Michel Pêcheux. Campinas: 
Editora UNICAMP, 2014a.  

______ Análise automática do discurso (AAD-69). In: GADET, F.; HAK, T. (Org.). 
Por uma análise automática do discurso: uma introdução à obra de Michel Pêcheux. 
Campinas: Editora UNICAMP, 2014b. p. 59 – 106.  

______  Semântica e discurso: uma crítica à afirmação do óbvio. 5ºed. 
Campinas, SP. Editora Unicamp, 2014c.  

______ O discurso: estrutura ou acontecimento. 7º ed. Campinas, Pontes 
Editores, 2015.  

______ Ousar pensar e ousar se revoltar. Ideologia, marxismo, luta de classes. 
Tradução de Guilherme Adorno e Gracinda Ferreira. Décalages, Vol. 1, Iss. 4, Art. 
15, 2014d.  

PERON, A.P. A produção de sentidos sobre a mulher-mãe em relatos de 
violência conjugal. In: ZOPPI-FONTANA, M.; FERRARI, A.J. (Orgs.) Mulheres em 
Discurso: Gênero, linguagem e ideologia – volume 1. Campinas: Pontes, 2017, p. 
35-55.  

PERON, A. P. Ser mulher, sentir a violência, enunciar os sentimentos: um olhar 
discursivo sobre a humilhação na condição de violência conjugal. Tese de 
Doutorado, UNICAMP, Campinas, 2016. 



100 
 

 

RECUERO, R. Redes Sociais na Internet. Porto Alegre, Editora Sulina, 2009.  

TEJADA, B. Gênero, riso e violência: um olhar discursivo para o humor de 
Danilo Gentili. Dissertação de mestrado, PPGL UFPel, 2020. Disponível em: 
<http://guaiaca.ufpel.edu.br/bitstream/prefix/7448/1/Dissertacao_Bruna_Tejada.pdf> 

TEJADA, B. Elementos para a reflexão sobre o processo de interpelação 
generificado. In: ERNST, A.G.; PEREIRA, R.C.M. (Orgs). Linguagem: Texto e 
Discurso. 1º ed. Campinas, SP, Pontes Editores, 2021.  

TIBURI, M. Feminismo em comum: para todas, todes e todos. 10º ed. Rio de 
Janeiro: Rosa dos Tempos, 2019.  

VINHAS, L. I. Considerações sobre o pré-construído na análise de discurso: 
gesto de interpretação de dizeres de uma mulher presa. Cad. Est. Linguísticos, 
Campinas, v. 62, p. 1-15, 2020.  

VINHAS, L. I.; ERNST, A. G. A derrisão no discurso político: A 
homossexualidade em questão. In: ERNST, A. G.; PEREIRA, R.C.M. (Orgs). 
Linguagem: Texto e Discurso. 1º ed. Campinas, SP, Pontes Editores, 2021.  

ZOPPI-FONTANA, M.; FERRARI, A.J. Apresentação: Uma análise discursiva das 
identificações de gênero. In: ZOPPI-FONTANA, M.; FERRARI, A.J. (Orgs.) 
Mulheres em Discurso: Gênero, linguagem e ideologia – volume 1. Campinas: 
Pontes, 2017, p. 7-19. 

ZOPPI-FONTANA, M.G. Lugares de enunciação e discurso. Leitura – Análise do 
Discurso, nº 23, p. 15-24, 1999.   

ŽIŽEK, S. Violência: seis reflexões laterais. Boitempo, 2014.  

WALKER, Lenore E. The battered woman syndrome. 3º ed. 2009. Disponível em 
<The Battered Woman Syndrome (hacettepe.edu.tr)> Acesso em 15/02/2021 

 

http://yunus.hacettepe.edu.tr/~cin/Criticism%20of%20the%20Western%20Society%20&%20Civilization%20-%20Collection%205/Domestic%20Violence/Walker%20-%20The%20Battered%20Woman%20Syndrome%20(2009).pdf


 

 

8 ANEXOS  

 

ANEXO I - RELATOS COMPLETOS 

 

RELATO 6 

Tive um relacionamento abusivo. Fazem oito meses que terminamos. No início 

ele era um cara lindo, ou parecia ser. Me convenceu a perder a virgindade com 

ele, e como eu estava encantada e achava que era o momento certo, me deixei 

levar. Daí o meu primeiro arrependimento. Sempre me contive e deixei de fazer 

com pessoas que realmente valiam a pena porque era uma coisa importante 

para mim. Primeiro, ele queria eu agisse como namorada e ele como solteiro. 

Sempre me desprezava, falava que eu precisava engordar porque eu tinha 

“pouca carne”. Ele me usou de todas as formas possíveis e imagináveis. Usou 

da minha dignidade, psicologicamente e fisicamente. Eu não podia sair com as 

minhas amigas, não podia vestir algo curto e nem ao menos postar uma foto no 

Instagram que ele falava que eu queria provocar homem. Porque eu me 

maquiava tanto para ir para a faculdade. Ou porque eu queria colocar um salto 

e uma blusa decotada para ir ao cinema com ele. Aí vem a parte onde ele 

começa a me tratar como um verme como ele me chamou por várias e 

seguidas vezes. Verme. “Tenho nojo de você.” “Você é só mais uma putinha.” 

“Você é um peso na minha vida”. “Você é não feia, é bonitinha.” “Podia ter mais 

bunda.” “Tenho nojo de você.” Fora que eu só podia chegar perto dele, fazer 

um carinho ou qualquer outra coisa do tipo quando ele permitisse. Eu era 

desvalorizada e ferida 24h por dia. Quando eu finalmente comecei a tentar ter 

voz na relação, ele tentava terminar todos os dias. Pressão psicológica 24h por 

dia. Me desesperei. Surtei. Afinal era a única pessoa que eu pensava que eu 

tinha. Já que moro em outro país, e aqui tudo é mais intenso. Estamos longe 

de tudo e todos que amamos. Fui diversas vezes na casa dele, chorando. Até 

que chegou o dia em que ele me bateu, a primeira vez. Ele já tinha quase 

batido em outras vezes por eu apenas tentar contrariar ou pedir algo. Me 

acostumei a sofrer, a ser maltratada, desvalorizada e humilhada. Até hoje sofro 

consequências. Não me amo, não consigo me envolver com ninguém, me vejo 

como a pior pessoa do mundo porque um dia alguém me maltratou. Uma luta 

diária comigo mesma. Porque sei quem sou, que sou uma pessoa boa, e que 

mereço alguém bom. Não deixem meninas, ninguém se desfazer de você 

assim. Não dê tudo para alguém que você tenha pelo menos 1% de dúvida que 

valha a pena. Porque eu dei tudo e hoje me vejo sem nada. Lutem por vocês! 

Se amem, se cuidem, imponham limites. Não deixem ninguém dizer que você 

não é suficiente. Não deixem ninguém levar a sua alma. Uma única pessoa tem 

poder de destruir tudo aquilo que você levou uma vida construindo. Não deixem 

isso acontecem. Termino aqui o meu relato. (Disponível em: 

<https://filhasdefrida.com/relato-6/> Acesso em 19/06/2020). 

 

 

https://filhasdefrida.com/relato-6/


102 
 

 

RELATO 7 

Conheci meu ex aos 20 anos, ele já com seus 41. Parecia-me um príncipe, 

abria porta do carro, puxava cadeira, e eu pensava que era uma mulher de 

sorte. Com poucos meses de namoro fomos morar juntos. Esse foi o meu 

primeiro erro. Larguei coisas que tinha conquistado (coisas que eu sonhava), 

mas ele dizia que aquilo era pouco pra mim, que me ajudaria a conquistar 

coisas maiores. Com menos de um mês morando juntos, ele fez com que eu 

desfizesse de todas as minhas roupas, dizia que elas não combinavam com os 

novos ambientes, e a partir daí começou a me vestir como ele queria. Com o 

tempo ele invadiu meu WhatsApp, fez com que eu apagasse boa parte dos 

meus amigos do Facebook, porque eles “não eram pessoas pra mim”. Mais 

alguns meses (já sem amigos, longe da família e totalmente dependente dele 

emocional e financeiramente) as agressões psicológicas começaram. Era: lixo, 

vagabunda, piranha, entre outros. Ele me culpava por tudo, me diminuía, dizia 

que sem ele eu não conseguiria nada. Me mandava embora e sabia que eu 

não teria como ir, afinal, 400 km de casa, sem dinheiro, sem amigos na cidade 

e com vergonha de contar pra minha família o que se passava. um ano, dois 

anos… A primeira tentiva de me sufocar. A minha primeira tentativa de suicídio. 

Eu pensava que ele iria mudar, que ele não era assim, até que por engano 

parei em um grupo sobre relacionamentos abusivos e comecei a perceber que 

aquilo não era amor, nunca foi. Quem ama não machuca, não humilha, não 

destrói o outro. Então o feminismo foi aparecendo na minha vida, fui 

começando a ter forças pra sair daquilo que eu achava ser um relacionamento. 

Criei coragem e contei pra minhas irmãs, pedi ajuda pra voltar pra casa, e 

assim elas fizeram, me acolheram, me apoiaram. Dentro de mim as coisas 

foram renascendo: o amor próprio, os novos sonhos, a vontade de recuperar os 

anos perdidos… E ele que dizia que sem ele eu não conseguiria nada, sabe o 

que aconteceu? Comecei um novo curso (consegui ser federal), arrumei um 

emprego legal no qual permite que eu me sustente sem depender de ninguém. 

Passei a me sentir bonita (coisas da felicidade né?), recuperei os kg perdidos e 

voltei a sorrir como nunca havia acontecido. Me livrar de um relacionamento 

abusivo foi a minha melhor decisão, e como dizem por aí “existem recomeços 

disfarçados de finais dolorosos”. E sobre o feminismo: o que seria de mim sem 

você?  (Disponível em: <https://filhasdefrida.com/relato-7/> Acesso em 

19/06/2020). 

RELATO 8 

O relacionamento abusivo que vivi durou cerca de um ano e meio. Eu tinha 21 

anos, ele, 22. No começo ele parecia ser um príncipe, se mostrando sempre 

extremamente atencioso, dedicado, fiel… Com o tempo vieram os pedidos de 

excluir das redes sociais, o ex-namorado ou quem já tinha dado em cima de 

mim, até chegar ao ponto de me mandar excluir todas as pessoas do sexo 

masculino. E consequentemente essa regra passou para o meu dia a dia 

também, eu só podia ter homens por perto se eles fossem da minha família. Eu 

não podia dar bom dia pra nenhum, não podia sequer responder a qualquer um 

que viesse falar comigo, ainda que fosse um “que horas são?”. Um belo dia um 

amigo gay que ele não conhecia, veio falar comigo na academia, ele largou 

https://filhasdefrida.com/relato-7/


103 
 

 

tudo que estava fazendo e foi pro meu lado, começou a gritar, a me ameaçar, 

me chamar de puta… A minha única reação foi sair desesperadamente 

daquela academia, morrendo de vergonha. Com o tempo (que não foi muito), 

ele passou a me bater. Às vezes eu precisava usar calça e blusa com manga 

mais comprida por semanas, até que o roxo desaparecesse. Ele me obrigava a 

provar que estava em casa, que estava no trabalho, que estava na faculdade… 

Eu não podia sair de casa para absolutamente nada que não fosse trabalho e 

faculdade. Nem na padaria. Nem na porta de casa. E apesar de poder ir 

nesses dois lugares, era impossível fazer qualquer coisa direito, porque o 

tempo inteiro eu precisava tirar fotos, gravar áudios, dizer quem estava do meu 

lado na cadeira da faculdade, atender ligações, não podia ficar dois minutos 

sem dar satisfações. Me ameaçou de morte inúmeras vezes, me xingava 

sempre que achava que estava acontecendo algo de errado (nunca estava) e 

ainda me fazia achar que eu era a culpada de muitas dessas coisas. Eu tentei 

terminar muitas vezes, muitas mesmo. Mas ele sempre chorava muito, chegou 

a dizer algumas vezes que ia se jogar do prédio, fingia desmaio, me batia… 

Outras vezes dizia que ia mudar, que precisava ajudar ele, que eu era o amor 

da vida dele, pedia à família dele e à minha pra ajuda-lo, enfim. E eu sempre 

tive muito medo, pois ele dizia ter uma arma… então acabei cedendo inúmeras 

vezes. Em uma das vezes que tentei terminar, ele pediu ajuda da prima dele, 

que no começo realmente o ajudou, mas em um momento ela percebeu que 

tinha algo muito errado com a nossa relação, pelas respostas que eu dava pra 

ela. E aí ela resolveu me perguntar se ele me agredia e eu disse que sim. A 

partir daí ela fez de tudo pra me ajudar a terminar, disse que não ia ajudar ele, 

que ia ME ajudar, que eu não merecia passar por aquilo e foi com a ajuda e a 

força que ela me deu que eu tive coragem de manter a minha decisão, e que 

ela conseguiu fazer ele desistir de ficar atrás de mim. Eu tenho uma gratidão 

imensa por ela. Às vezes a gente sabe que tá num relacionamento abusivo, 

quer terminar mais do que tudo e simplesmente não consegue. Às vezes a 

gente nem sequer sabe que está em um relacionamento assim. Mas seja lá 

qual for o caso, não julguem, apenas ajudem, deem força, porque é disso que a 

gente precisa pra sair desse buraco. Sejam como essa mulher que me ajudou 

a voltar a viver, a respirar.   (Disponível em: <https://filhasdefrida.com/relato-8/> 

Acesso em 19/06/2020). 

RELATO 19 

Eu pensei muito sobre como resumir 3 anos de abusos físicos e psicológicos, 
pensei se deveria fazer pois ainda carrego feridas abertas em meu coração, 
mas ler o que vocês minhas irmãs escrevem me dá forças pra continuar, me 
mantém firme em minha decisão e com ajuda de vocês carrego a certeza de 
que tudo ficará bem. Ele me conheceu com 15 anos, esperou eu completar 18 
pra me chamar para sair, ele era amigo do meu pai, eu tinha 18 ele 39, eu era 
uma criança. 
Tive uma infância complicada e carreguei traumas por minha adolescência 

afora, ele sabia disso e se aproveitou de mim. No início tudo corria bem e eu 

achava que ele queria me ajudar a superar meus traumas, falava muito em 

Deus e dizia que eu estava cercada de maus espíritos, ele se dizia meu 

salvador, me tirou da vida mundana e estava me ensinando a ser alguém 

https://filhasdefrida.com/relato-8/


104 
 

 

melhor, alguém como ele, eu acreditava. Até que ele fez eu me afastar dos 

meus amigos e da minha família, até que ele começou a me bater, até que ele 

vivia a vida normalmente e sua justificativa é que ele era bom então podia e eu 

era malvada e não deveria, até que ele me trancava em casa, até que ele me 

traía, até que ele me colocava como louca e eu acreditava, até que ele me 

proibiu de beber, não me deixava falar em público. Eu afundava na depressão, 

emagreci, vomitava e após chegar no fundo do poço tive um lapso de coragem 

e procurei ajuda na psiquiatra e psicóloga, ele deixou muito a contra gosto pois 

dizia que elas me manipulariam e me colocariam contra ele, ele sempre cheio 

de si e de razão. Foi aí que tudo começou e aos poucos fui me conhecendo, 

me descobrindo, encontrando mulheres fortes ao meu redor, encontrei o 

feminismo, a autonomia, o prazer de viver, de ser, de me amar e foi assim que 

consegui ir embora do clausuro que ele me colocou e quase me matou. O amor 

da minha família me apoiando nesse momento, o amor de mulheres 

desconhecidas, o amor de Deus e o amor que fui nutrindo por mim me 

salvaram e me salvam todos os dias. (Disponível em: 

<https://filhasdefrida.com/relato-19/> Acesso em 19/06/2020). 

RELATO 23 

Tinha um relacionamento muito conturbado, onde tudo que acontecia eu saía 

como a culpada. Não importava o que acontecia: a culpa era minha. Eu tinha 

certeza que estava certa, mas após falar com a pessoa, me culpava e pensava 

que a culpa era mesmo minha. Já fui chamada de louca na frente dos outros, 

fui afastada dos meus amigos, e ele ditava até com o que podia ou não vestir 

pra sair com ele. Fui e ainda sou culpada por ele por ele ter recaído na 

depressão. Percebi que estava em um relacionamento abusivo quando já não 

queria mais fazer nada, só chorava e me culpava por estar horrível o 

relacionamento. Comecei a pesquisar sobre o assunto e me encaixei muito em 

tudo o que dizia ser relacionamento abusivo. OK, decidi terminar, mas aí 

descobri que estou gestante e resolvi tentar mais uma vez. Porém nada mudou 

e nunca mudará, ele continua o mesmo controlador e até me questionou se o 

filho era dele. Bom, agora estou grávida e perdida, sendo julgada pelas 

pessoas por não ter me cuidado e procurando forças pra criar meu filho da 

melhor forma possível. São dias de lutas constantes comigo mesma. Ser mãe 

solo não era meu plano, pelo contrário, sonhava com um momento lindo e 

único, mas nem sempre é como planejamos. (Disponível em: 

<https://filhasdefrida.com/relato-23/> Acesso em 19/06/2020). 

RELATO 25 

Eu estava num relacionamento abusivo. Assim que fomos morar juntos ele 

começou a beber muito, falando que estava com muitos problemas na família 

dele. Ele chegava em casa, me empurrava, colocava a mão no meu pescoço e 

quando o efeito da bebida passava ele sempre se dizia arrependido. Então eu 

queria “ajudar”, mas nunca adiantou. Engravidei dele, havia tomado a pílula do 

dia seguinte, mas não adiantou. E sempre ele era muito possessivo, me 

afastou dos meus amigos, eu não podia falar com ninguém. Chamava-me de 

puta na frente dos outros no meio da rua e a culpa era minha, por ter tido 

https://filhasdefrida.com/relato-19/
https://filhasdefrida.com/relato-23/


105 
 

 

outros relacionamentos antes dele. Porque uma mulher direita permanece 

virgem até encontrar um marido. Aos cinco meses de gestação ele chegou 

bêbado em casa e me bateu até eu desmaiar. Dei parte, fomos à delegacia, 

mas ele era réu primário, tinha emprego fixo, então foi solto no dia seguinte. Eu 

tentei seguir minha vida sem ele. Ia pro trabalho, pagava todas as contas 

direitinho, mas um dia cheguei em casa e estava tudo destruído. Eu morava 

num estado diferente dos meus pais e pedi pro meu pai ir ficar comigo e ele 

não quis. Todos os dias chegava em casa e estava tudo revirado. O aceitei de 

volta porque preferia o inimigo ao meu lado a longe de mim. A agressividade 

física parou, a verbal continuou. Minha filha nasceu, perdi o emprego porque 

nessas brigas com ele eu acabava faltando muito porque ele não me deixava 

sair de casa. Pedi pro meu pai para me deixar voltar pra casa e ele não quis. 

Falava que era escolha minha, mas eu tinha que pensar na minha já filha e 

ajudar “meu marido”. Meu pai faleceu no final do ano, conversei com a minha 

mãe e ela disse que não sabia que meu pai me falava para não voltar. Então 

eu peguei todas as minhas coisas depois de uma briga e saí de casa enquanto 

ele estava no trabalho. Algumas coisas ficaram pra trás, mas eu nem ligo. 

Nunca estive tão bem por ter paz todos os dias. Tem dois meses que estou 

livre! (Disponível em: <https://filhasdefrida.com/relato-25/>  Acesso em 

19/06/2020). 

 

 

https://filhasdefrida.com/relato-25/

