
Carolina Sebalhos 

Caminhografia do evento “Sofá na Rua” 

em Pelotas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

2 

 

Universidade Federal de Pelotas 

Faculdade de Arquitetura e Urbanismo 

Programa de Pós-Graduação em Arquitetura e Urbanismo 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

HETEROTOPIAS NA CIDADE: 
Caminhografia do evento “Sofá na Rua” em Pelotas 

 
 
 

 

 

 

 

 

Carolina Frasson Sebalhos 
 

 

 

 

 

Pelotas, 2021.  



 
 

3 

 

Carolina Frasson Sebalhos 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

HETEROTOPIAS NA CIDADE: 
Caminhografia do evento “Sofá na Rua” em Pelotas 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Arquitetura e 
Urbanismo, da Faculdade de Arquitetura e 
Urbanismo, na Universidade Federal de 
Pelotas, como requisito parcial à obtenção 
do título de Mestre em Arquitetura e 
Urbanismo. 

 

 

 

 

 

Linha de Pesquisa: Urbanismo Contemporâneo 

Orientador: Prof. Dr. Eduardo Rocha 

 

 

Pelotas, 2021.  



Universidade Federal de Pelotas / Sistema de Bibliotecas
Catalogação na Publicação

S443h Sebalhos, Carolina Frasson
SebHeterotopias na cidade : caminhografia do evento “sofá
na rua” em Pelotas / Carolina Frasson Sebalhos ; Eduardo
Rocha, orientador. — Pelotas, 2021.
Seb172 f. : il.

SebDissertação (Mestrado) — Programa de Pós-Graduação
em Arquitetura e Urbanismo, Faculdade de Arquitetura e
Urbanismo, Universidade Federal de Pelotas, 2021.

Seb1. Heterotopias. 2. Caminhografia. 3. Caminhar. 4.
Dispositivo. 5. Urbanismo contemporâneo. I. Rocha,
Eduardo, orient. II. Título.

CDD : 711.4

Elaborada por Leda Cristina Peres Lopes CRB: 10/2064



 

 

5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Banca examinadora:  

 

 

Orientador: Prof. Dr. Eduardo Rocha 
PROGRAU - Universidade Federal de Pelotas 

 
 

Membro externo: Prof.ª Dra. Ana Clara Correa Henning 
PPGD - Universidade Federal de Pelotas 

 

 

Membro Externo: Prof.ª Dra. Maribel Aliaga Fuentes 
PPGFAU - Universidade de Brasília 

 

 

Membro Interno: Prof.ª Dra. Lisandra Fachinello Krebs 
PROGRAU - Universidade Federal de Pelotas 



 

 

6 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Às que vieram antes 
de mim, às que 

estão comigo e  
às que virão.  



 

 

7 

 

Agradecimentos 

 
Aos meus pais, por todo suporte, apoio incondicional e 

incentivo para ir atrás dos meus desejos. Aos meus três caçulinhas, 

pelas risadas compartilhadas, pela vida alegre e leve que me 

proporcionam. Pela diversão que é ter vocês como família que se 

pudesse escolheria mais mil vezes. 

Ao Vô Wando e à Vó Marlene, Xica, Vovoia e Tia Silvia, por 

não medirem esforços ao me oportunizar viver em conforto enquanto 

produzia esta dissertação, além do amor e carinho recebido durante 

toda a minha vida. 

Ao Vô Mai e à Vó Lu pelas lembranças na distância, com 

enchentes, peixes e muito carinho. 

Às minhas tias e tios, primas e primos que sabem fazer 

companhia mesmo espalhados por toda a América. 

À Mari, minha prima-irmã, pelas conversas e desabafos, pelo 

canal de comunicação sempre aberto e pela conexão estabelecida 

desde meus primeiros dias. 

Aos meus amigos, Gustavo, Gabi, André, Adri, Rafa, Cátia, 

Manon, Felipe, Barbara, pelas conversas de alma compartilhadas até 

mesmo na distância.  

Ao Edu, amigo Dudu, que me conquistou desde o primeiro dia 

com seu carinho na docência, pelas aulas da pós que me 

possibilitaram estar aqui hoje, pelo cuidado com a minha saúde 

física e mental, pelas sábias palavras que me atravessam sempre e 

pela oportunidade de ser sua orientanda. 

Ao Grupo C+C, pelo exemplo de união e companheirismo na 

academia e pelo encontro afetivo que é a Gang do Dudu, em especial 

à Valentina, Marina, Vanessa, Taís, Sky, Luana, Lorena e Bárbara, 

que me acolheram como se eu da casa fosse. 



 

 

8 

 

À Carla Rodrigues, pela oportunidade de vivenciar uma das 

experiências didáticas mais incríveis da minha vida, que foi sua 

aula sobre o devir e a guerreira Pentesileia, pela sua morada que 

hoje se faz minha, pelo singelo bilhete entregue quase às 

escondidas que me fez sentir estar na direção certa. 

À Ana Clara, pelo entusiasmo e por indiretamente, me fazer 

confessar um pouco menos. 

À Marcia, pelas milhares de vezes em que chamei seu nome. 

À minha paixão, Daniela, pelas conversas infinitas à cada 

frase deste trabalho, pela sensibilidade na leitura, da sensação 

ao sentimento. Por ter me buscado nas profundezas de meus 

sentimentos mais deletérios e me trazer de volta, a vida. Pelo 

carinho, cuidado e amor. 

Ao Abu e à Eva, pela companhia constante e por me mostrar 

que o amor exige respeito, espaço, carinho e comida no prato.  

 

 



 

 

9 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Se podes olhar, vê. 
Se podes ver, 

repare. 
 

Livro dos conselhos  
(Ensaio sobre a 
cegueira, José 

Saramago) 



 

 

10 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Prólogo - Sempre olhei para o diferente, o outro, o incomum. Ao 
me formar, me deparei com o igual, o mesmo, o ordinário. Vim para 
Pelotas fazer aulas como aluna especial do mestrado, como forma de 

refúgio dos meus anseios em arquiteturar e urbanizar o mesmo, o 
igual. Em uma aula do meu agora orientador, ouço a ‘palavra’ 
mágica: filosofia da diferença. Apesar de estranho aos meus ouvidos 
aquela aula em especial prendeu minha atenção, aos poucos fui 
entendendo e assimilando, digerindo e me apropriando de um 

significado todo meu. Foi ali, o primeiro encontro verdadeiro com 
Foucault. Já tinha olhado para ele uma vez, de soslaio, tímida. 

Dessa vez, o olhar permaneceu, como uma criança que ganhou seu 
primeiro livro e aprendeu nele a ler as palavras e formar frases. 

Finalmente as ideias faziam sentido e eram colocadas em seus 
lugares. Não que ler Foucault seja de todo fácil, mas aos poucos 

as leituras se cruzam e lendo e relendo e relendo e relendo, tudo 
é o que não é. Além disso, minha conexão com a rua também começou 
cedo, sempre estive mais nela do que em casa. Naturalmente me 

interessei pelo que nela acontece. Eventos e feiras de rua, 
encontros que transcendem a ideia da simplicidade, apesar de 

cotidianos. Sua simplicidade está nos encontros da rua. Eventos 
que eram considerados empoderadores para a população, transmitindo 



 

 

11 

 

uma mensagem de tomada de posse, reivindicação de seu lugar por 
direito. O verbo eram, no passado, pode causar certa estranheza, 
mas não eram porque não o são mais. Eram, porque são mais agora. 
Essa pesquisa começou como uma semente, em meados de outubro de 
2018, em abril de 2020 brotou, cresceu, virou árvore e hoje, em 

dezembro de 2021, floresceu. Suas flores ainda tem medo, suas 
sementes tem receio, seu pólen não tem mais chão para cair. Mas só 

por enquanto. E é isso que leva o “mais” de antes. Se o uso da rua 
era uma reivindicação de posse, hoje, ouso dizer que é o contrário. 

Nas ruas estão os obrigados, nas ruas estão os descuidados. Nenhum 
dos dois pertencem a ela. E a pesquisa? Vai acompanhando o tempo, 
como um pássaro pousado na árvore, esperando o dia passar. 

Conjecturando possibilidades, voando em várias direções: uma delas 
mostra a volta da normalidade sem nenhum senso crítico e as 

ligações humanas não passam de uma mera formalidade, a outra; 
mostra uma total e completa transformação das conexões humanas, 

asfálticas, urbanas. E nesse entretempo de pesquisa e pandemia, se 
dão as linhas teóricas de uma prática que apesar de “logo ali”, 

ainda parece muito longe. 
 
 

 
 
 

 
 
 

 
 
 

 
 
 

 
 
 

 
 

Afectos: o estado da alma, um sentimento, uma mudança ou 
modificação que ocorre simultaneamente no corpo e na mente.  

(Frase retirada do ‘caderno amarelo’, meu caderno de campo e de sala)  



 

 

12 

 

RESUMO 

 
 
SEBALHOS, Carolina Frasson. Heterotopias na cidade: caminhografia 
do evento “Sofá na Rua” em Pelotas. 2021. 172f. Dissertação (Mestrado 
em Arquitetura e Urbanismo) – Universidade Federal de Pelotas –RS. 
2021.  

 
 
A cidade tem como uma de suas funções a circulação da população e 

mercadorias. Sua estrutura normativa se dá pelo cotidiano das 
circulações, por vezes, controladas pelo Estado. A formação e a finalidade 
da cidade descrito por Foucault, perpassam por uma análise dos poderes 

punitivos, controladores e disciplinadores do Estado sobre o indivíduo e a 
população. Esse controle gera os espaços normatizados, 
regulamentados. Porém, também gera espaços outros, as heterotopias , 

lugares reais que contradizem, sobrepõem e, ao mesmo tempo, se 
distanciam dos espaços normatizados. Sendo assim, o objetivo desta 
pesquisa é investigar como a caminhografia pode auxiliar na análise das 

ocupações dos espaços urbanos, mais especificamente no evento “Sofá 
na Rua” em Pelotas, Rio Grande do Sul. Para analisaremos evento 
enquanto heterotopia, utilizaremos os estudos sobre disciplina e 

dispositivo, bem como os princípios dos espaços heterotópicos. A 
metodologia utilizada é a caminhografia, que através da cartografia 
oriunda das teses de Deleuze e Guattari, juntamente com a errância de 

Paola Jacques e a caminhada zonza de Francesco Carreri, compõe uma 
forma outra de apreensão da cidade cotidiana, banal. A caminhografia 
busca entender os processos urbanos, bem como os processos da própria 

pesquisa. Dessa forma, discutimos as caminhografias realizadas e 
amparados ao nosso referencial teórico, conectamos os eixos do evento 
e as linhas molar, molecular e de fuga desenvolvidas por Deleuze. Por fim, 

concluímos que a caminhografia é uma alternativa outra às metodologias 
tradicionais que totalizam e apagam as singularidades, auxiliando na 
apreensão da cidade banal, sua ocupação e processos. 

 
 
Palavras-chave: Heterotopias. Caminhografia. Caminhar. Dispositivo. 

Urbanismo Contemporâneo.  
 
  



 

 

13 

 

ABSTRACT 
 
 
SEBALHOS, Carolina Frasson. Heterotopias in the city: walkgraphy of 
the event "Sofá na Rua" in Pelotas. 2021. 172f. Dissertation (Master in 

Architecture and Urbanism) – Universidade Federal de Pelotas –RS. 2021. 
 
 

The city has as one of its functions the circulation of population and 
products. Its normative structure is given by the daily circulation, 
sometimes controlled by the State. The formation and purpose of the city, 

as described by Foucault, go through an analysis of the punitive, 
controlling, and disciplining powers of the State over the individual and the 
population. This control generates normatized, regulated spaces. 

However, it also generates other spaces, the heterotopia: real places that 
contradict, overlap, and, at the same time, distance themselves from the 
normatized spaces. Therefore, the objective of this research is to 

investigate how walkgraphy can help in the analysis of the occupations of 
urban spaces, more specifically in the event " Sofá na Rua" in Pelotas, Rio 
Grande do Sul. To analyze the event as a heterotopia, we will use 

Foucault's studies on discipline and dispositive, as well as the principles of 
heterotopic spaces. The methodology used is the walkgrafy, which, 
through the cartography derived from Deleuze and Guattari's thesis, 

together with Paola Jacques' errancy and Francesco Carreri's dizzy walk, 
composes another way of apprehending the everyday, banal city. The 
walkgraphy attempts to understand the urban processes, as well as the 

processes of the research itself. In this way, we discuss the walkgraphies 
carried out and based on our theoretical reference, connecting the axes of 
the event and the molar, molecular and escape lines developed by 

Deleuze. Finally, we conclude that the walkgraphy is an alternative to 
traditional methodologies that totalize and erase singularities, helping in 
the apprehension of the banal city, its occupation and processes.  

 
 
Keywords: Heterotopias. Walkgrafy. Walking. Dispositive. Contemporary 

Urbanism.   



 

 

14 

 

Sumário 

CALÇAR OS  TÊNIS: o iní cio da  caminhada 16  

1.  DE UM PONTO A OUTRO : dispositivo e  heterotopias
 25  

1.1 Dispositivo 29 

1.2 Heterotopias 59 

2.  MODOS DE OLHAR E PERCEBER O  PERCURSO: a  

caminhografia 6 7  

2.1 Cartografia dos encontros 71 

2.2 Caminhografia 95 

3.  CAMINHADA: S ofá  na  Rua  e  caminhografias 112  

3.1 Pelotas e o evento “Sofá na Rua” 115 

3.2 Caminhografias 127 

4.  NO  FIM O  COMEÇO: caminhar em p ensamento 137  

Reflexões sobre as caminhografias 139 

“Sofá na Rua” 147 
[ACESSO À CULTURA] 147  
[ECONOMIA SOLIDÁRIA] 151  
[DIVERSIDADE] 152  

Heterotopia 154 

Impacto da pandemia na pesquisa 157 

VOLTAR PARA CASA: considerações finais 1 60 

REFERÊNCIAS 1 66 

 

 

 

 

 



 

 

15 

 

Lista de Ilustrações 

Figura 1: Modelo do Panóptico de Bentham. . ..................................... 32 

Figura 2: Prisão do modelo Panóptico de Benthan..  ............................ 33 

Figura 3: Pôster do filme Dente Canino. ............................................. 35 

Figura 4: Imagem multilinear, estudo de diagrama..  ............................ 41 

Figura 5: Isto não é um cachimbo....................................................... 44 

Figura 6: Sintonizando. . .................................................................... 45 

Figura 7: Linhas de força geral, estudo de diagrama..  ......................... 49 

Figura 8: Self Portrait with Blue Slash.. ............................................... 51 

Figura 9: Gravura em metal: homem matando uma ideia de morrer...... 55 

Figura 10: Multiplicidade, plano de imanência e estratificação.. ............ 73 

Figura 11: Tipos de raízes.. ............................................................... 75 

Figura 12: Kintsugi – a arte de abraçar as nossas imperfeições. .......... 94 

Figura 13: Cena de 2001: uma odisseia no espaço..  ..........................103 

Figura 14: Intervenção “Chove na Cidade: hoje o dia está lindo”.  ........106 

Figura 15: Boston.. ...........................................................................109 

Figura 16: Mapa das caminhografias.. ...............................................113 

Figura 17: Fotos oficiais do evento "Sofá na Rua"..  ............................119 

Figura 18: Fotos oficiais do evento "Sofá na Rua”..  ............................121 

Figura 19: Fotos oficiais do evento "Sofá na Rua"..  ............................123 

Figura 20: Fotos oficiais do evento "Sofá na Rua"..  ............................124 

Figura 21: Fotos oficiais do evento "Sofá na Rua"..  ............................125 

Figura 22: Fotos oficiais do evento "Sofá na Rua"..  ............................126 

Figura 23: Foto evento "Sofá na Rua"................................................129 

Figura 24: Bairro Porto.. ...................................................................131 

Figura 25: Da janela posso ver..........................................................133 

Figura 26: Cartaz filme Taxidermia. ...................................................143 

  

file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154960
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154961
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154962
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154963
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154964
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154965
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154966
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154967
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154968
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154969
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154970
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154971
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154972
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154974
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154975
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154976
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154977
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154978
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154979
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154980
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154981
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154982
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154983
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154984
file:///D:/Mestrado%20+-/dissertação/DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc89154985


 

 

16 

 

 

 

 

 

 

CALÇAR OS  TÊNIS: o iní cio da  caminhada 

 

 Para iniciarmos nossa caminhada, convidamos o leitor a calçar os 

tênis conosco, preparar a mochila e nela colocar todas as experiências 

vividas, roupas confortáveis, lanchinhos e água, hidratação é a parte mais 

importante. Combinamos também sobre as pausas, pequenos momentos 

de descanso – entre as obras artísticas e cinematográficas1 – para 

recuperarmos o fôlego e aproveitarmos o percurso. 

No entanto, não devemos ter apego ao conteúdo de nossas 

mochilas, desfazendo-se aos poucos e gradativamente de tudo que não 

nos serve mais, de tudo que não nos ajude a chegar ao nosso destino.  E 

assim, voltarmos para casa. Outros.  

Nossa caminhada começa – e termina – em pensamento, contudo 

faremos uso da rua em alguns momentos. Por isso, pensar e agir estão 

conectados nesta pesquisa. O termo “pensar global, agir local” é um dos 

grandes lemas atuais e foi cunhado pelo sociólogo alemão Ulrich Beck 

(2011). Para ambientalistas e empresários que propõem um consumo 

consciente, sustentabilidade e solidariedade, a frase exprime um modo de 

agir, viver, consumir e construir. 

                                                 
1 As páginas laranjas são uma tentativa de provocar a reflexão a partir de obras de arte, 
fotografias e f ilmes, de se fazer chocar teoria e arte. As conexões entre o texto e a obra 
podem ser feitas pelo leitor, se ele assim o desejar. Porém, sua principal função é dar um 

respiro ao texto, por vezes denso ou longo, então respire e faça uma pausa. 



 

 

17 

 

Na arquitetura e urbanismo, o lema reflete o pensamento atual que 

visa sustentabilidade e o fazer cidade em uma escala humana. 

Diferentemente dos modernistas com suas grandes escalas, arquitetos e 

urbanistas contemporâneos tentam quebrar esse paradigma das cidades 

industriais. Pensar localmente é reduzir a escala do pensamento, 

chegando diretamente na população usuária do local que está sendo 

projetado. Cada comunidade, região, bairro, cidade, possui suas 

particularidades, não cabendo mais modelos universais aplicados ao redor 

do mundo sem distinção. 

Nessa temática, temos dois exemplos relevantes na literatura 

sobre o “agir local”. Em “Cidade para pessoas” do arquiteto Jan Gehl 

(2014), há uma crítica à modernidade e sua escala projetual, com 

destaque para a importância de planejar cidades mais habitáveis, 

sustentáveis e saudáveis.  

Para que isso seja possível, Jan Gehl (2014) defende que a escala 

humana deve ser o principal fator de decisões, o que incita debates sobre 

mobilidade, priorização de transportes alternativos (ciclismo e transporte 

coletivo), dinâmicas de vitalidade e segurança nas áreas urbanas.  

Em “Morte e vida das grandes cidades”, a ativista e jornalista Jane 

Jacobs (2014) debate sobre a reurbanização e o planejamento urbano 

voltado à população. Focada nos vários usos de um bairro, a autora trata 

as ruas e calçadas como órgãos vitais de uma cidade, onde os 

protagonistas devem ser os cidadãos e cidadãs que contribuem 

diretamente com a economia e a cultura local. Para a autora é importante 

que o morador sinta segurança ao fazer uso de ruas e calçadas, sentindo-

se integrado ao bairro e a cidade. 

Gehl (2014) e Jacobs (2014) propõem o uso misto e a ocupação 

da rua pelos moradores do bairro e da cidade que está sendo 



 

 

18 

 

(re)planejada. Um espaço plural com acesso à cultura, desenvolvimento, 

educação e saúde, que (re)ative o senso de pertencimento da população.  

Um meio para ativar bairros e ruas é através dos eventos que 

acontecem esporádica ou regularmente, como feiras, mostras de música, 

teatro, comércio, entre outros. Na cidade de Pelotas, no Rio Grande do 

Sul, existem diversos eventos que acontecem periodicamente 

promovendo uma grande circulação de pessoas entre os bairros e 

interação entre moradores.  

A Feira Nacional do Doce (Fenadoce) e o Festival Internacional 

Sesc de Música, são dois grandes eventos que acontecem anualmente na 

cidade, com cerca de 28 e 10 edições respectivamente. A Fenadoce 

promove o comércio de doces da região, um festival de gastronomia, 

shows para a população e espaço cultural com apresentações teatrais, 

circenses e musicais. Assim como o Festival de música, que promove 

shows gratuitos em várias regiões da cidade, ativando o comércio local e 

os espaços públicos.  

As feiras livres acontecem diariamente pelas manhãs e à tarde, 

em vários bairros da cidade, assim como o Piquenique Cultural, com o 

slogan “onde a cidade se encontra” em um movimento artístico que 

acontece em praças e parques de Pelotas. Não menos importante, se 

mostra o Carnaval de Rua de Pelotas, com vários blocos que percorrem 

as ruas da cidade nos 3 dias festivos. 

Dentre os eventos pelotenses, o objeto desta pesquisa  é o “Sofá 

na Rua”, organizado pelo coletivo Casa Fora do Eixo e realizado 

mensalmente na Rua José do Patrocínio, bairro portuário da cidade. O 

evento conta com 75 edições realizadas até a presente data, sendo as 

últimas 5 em formato online via Facebook  2. Os organizadores afirmam 

                                                 
2 Sua última edição presencial foi em dezembro de 2019. No ano de 2020 foram realizadas 
mais 5 edições em formato online. Em 2021 não houveram edições do evento, apenas “bate-

papo” com convidados, apresentados também em formato online. 



 

 

19 

 

que o evento promove a democratização da rua através de um intercâmbio 

social e do acesso livre à cultura, provocando uma resistência à 

organização social que não investe suficientemente em políticas públicas 

voltadas para esse fim. 

No marco teórico desta pesquisa , organização social tem como 

significado o Estado e seus dispositivos que controlam movimentações 

sociais dentro da cidade. Qualquer ação que contrapõe esse controle é 

uma resistência, até que seja capturada novamente pelo controle social, 

num ciclo infinito.  

Nesse sentido, as cidades se organizam a fim de permitir a 

circulação de sua população e de mercadorias, as movimentações que 

ocorrem nela são controladas pelo Estado, regularizadas e/ou 

normalizadas. Porém, existem lugares que resistem a esse controle, 

denunciando a desordem dos espaços e os comportamentos impostos.  

Na ocorrência de uma quebra de padrão por parte da população 

esse espaço torna-se uma heterotopia, ou seja, lugares que contradizem 

os espaços normatizados da mesma forma que se sobrepõem a eles, 

distanciando-se do espaço original controlado.  

Esse controle é realizado através dos dispositivos, os quais estão 

em constante atualização, captando movimentos que podem ou não estar 

fora da normalidade. Portanto, como fio condutor da pesquisa  

utilizaremos os estudos de Michel Foucault (1984; 2008; 2013; 2014; 

2018) e a cartografia de Deleuze e Guattari (1992; 1995; 1996; 1997), 

esses autores fazem parte do pensamento filosófico da diferença3. 

Essa escolha teórica nos permite enxergar o mundo através de 

suas singularidades e diferenças. A “caixa de ferramentas” foucaultiana 

empresta as heterotopias para compreender a cidade sob uma nova 

perspectiva, o que possibilita uma análise do evento em relação à 

                                                 
3 Deleuze (2005) inclusive dedica uma obra à Foucault interpretando seus estudos . 



 

 

20 

 

organização social e à população. Ao passo que Deleuze e Guattari nos 

auxiliam a compreender as linhas dimensionais do dispositivo através do 

diagrama cartográfico.  

Na metodologia, a caminhografia abre espaço para uma forma 

de coleta de dados subjetiva. O caminhógrafo4 se envolve com o trajeto, 

joga com a cidade e suas ruas, subverte o trajeto direto e torna sinuoso o 

caminho de saída e chegada. Deixa se levar pelas forças externas e 

internas e registra seus pensamentos e sentimentos, o caminhógrafo usa 

de todos os sentidos para criar um registro do que se passa ao seu redor. 

Em outras palavras, a caminhografia se utiliza do caminhar, jogar 

e registrar. Como embasamento teórico da caminhografia, utilizamos a 

cartografia proposta por Deleuze e Guattari (1992; 1995; 1996; 1997); a 

cartografia urbana apresentada por Virgínia Kastrup (PASSOS, 2015); a 

prática da experiência urbana trazida por Paola Jacques (2012) e;  a 

caminhada de Francesco Careri (2018) do grupo Stalker em Roma.   

Quanto ao estado da arte, investigamos o Banco de Teses e 

Dissertações do Portal de Periódicos da CAPES e palavras-chave como 

“Foucault”, “heterotopia” e “arquitetura e urbanismo”. Foram encontrados 

três trabalhos que se relacionam diretamente com esta pesquisa, 

especialmente ao referencial teórico.  

Destacamos a tese “Dispositivo Urbanismo: entre a 

governamentalidade e a resistência”, defendida no ano de 2017, por Junia 

Maria Ferrari de Lima, no Programa de Pós-graduação em Arquitetura e 

Urbanismo da Escola de Arquitetura da Universidade Federal de Minas 

Gerais, na área de concentração de Teoria, produção e experiência do 

Espaço, orientada pela Profª. Dra. Jupira Gomes de Mendonça. Do 

mesmo programa, a dissertação “Vazio Heterotopia – entre a especulação 

                                                 
4 Aquele que pratica a caminhografia. 



 

 

21 

 

e a produção do comum”, defendida também em 2017, por Mariana de 

Moura Cruz, orientada pela Profª. Dra. Natacha Silva Araújo Rena. 

O terceiro trabalho encontrado foi a dissertação “Portal de Santa 

Luzia: Uma alegoria para a relação entre segregação social e as formas 

de fazer cidade e urbanismo no Centro Histórico de Salvador”, defendida 

por Solange Gomes Valladao, em 2017, no Programa de Pós-Graduação 

em Urbanismo, da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo da Universidade 

Federal da Bahia, orientada pela Prof.ª Dra. Thais Bhanthumchinda 

Portela. Esses trabalhos versam sobre a produção das heterotopias no 

espaço urbano e suas diferentes formas de expressão.  

No que diz respeito à metodologia, as dissertações anteriores do 

grupo de pesquisa Cidade+Contemporaneidade, do PROGRAU/UFPel,  

orientadas pelo professor Eduardo Rocha, trouxeram inspiração e 

sustentação à escrita deste trabalho, uma vez que a caminhografia se trata 

de caminhar e cartografar. A dissertação “Cidade, Corpo e Escritas 

Urbanas: Cartografia no espaço público contemporâneo”, defendida por 

Bárbara de Bárbara Hypolito, no ano de 2015. E do mesmo ano, 

“Fotografia sequencial e fotomontagem: Alternativas para o estudo da 

dinâmica da paisagem urbana” defendida por Fernanda Tomiello, estudos 

que iniciam o percurso da cartografia como método para que hoje 

tenhamos a caminhografia como fonte de pesquisa. 

Ademais, temos as dissertações “Feira das pulgas: Cartografia 

da cidade na contemporaneidade” (2017), defendida por Rafaela Barros 

de Pinho, “Cidades pequenas: território de um devir menor na 

contemporaneidade” (2018), defendida por Luana Pavan Detoni e 

“Cartografia urbana na linha de fronteira: Travessias nas cidades-gêmeas 

Brasil-Uruguay” (2019), defendida por Lorena Maia Resende. As 

pesquisas recentes demonstram a evolução e o aprimoramento ao aplicar 

a metodologia da cartografia na Arquitetura e Urbanismo.  



 

 

22 

 

Sobre o termo “caminhografia”, foram publicadas duas edições 

da Revista Pixo, Revista de Arquitetura, Cidade e Contemporaneidade, 

n.11 e n.12, que tem como principal tema a Caminhografia Urbana. Essas 

edições tratam das várias formas de expressão do caminhar e cartografar, 

além de informar o desenvolvimento desses estudos nas diferentes 

regiões do Brasil e da América Latina. 

Com isso, situamos nossa pesquisa quanto ao seu referencial 

teórico e sua metodologia, o que demonstra sua relevância para a 

produção do conhecimento em novas perspectivas metodológicas na área 

da Arquitetura e do Urbanismo. 

Desde o surgimento do grupo de pesquisa 

Cidade+Contemporaneidade são desenvolvidas pesquisas urbanísticas 

que utilizam a cartografia deleuze-guattariana como base para uma 

análise urbanística. Seu aprimoramento culminou na caminhografia, 

metodologia que está diretamente conectada com a apreensão e o 

registro da cidade contemporânea. 

 Através da caminhografia, oferecemos elementos para uma 

análise urbanística outra, uma alternativa ao modelo urbanístico moderno 

que prioriza as grandes escalas de pensamento. A caminhografia traz o 

corpo e sua escala humana para apreender a cidade real, cotidiana, 

ordinária. Faz dos acontecimentos reais uma reflexão sobre a cidade 

outra, a cidade “escondida” das grandes narrativas urbanas. 

A complexidade dos problemas de pesquisa, em geral, pode ser 

dividida em três grandes grupos: prático, teórico e metodológico. O 

primeiro, trata dos erros e falhas que precisam de conserto ou solução. Já 

o segundo e o terceiro, abordam o problema da falta: a) de tratar sobre 

um determinado assunto e; b) de ferramentas atualizadas para analisar 

objetos de pesquisa de complexidade social. É na última categoria que 

reside o problema desta pesquisa. Notamos o prejuízo da análise 



 

 

23 

 

tradicional em capturar as singularidades e subjetividades que são 

produzidas pelos eventos de rua como o “Sofá na Rua”, a complexidade 

do evento vai além das medidas de ruas e calçadas e da contagem de 

casas residenciais e comerciais do bairro.  

Essa insuficiência de análise impulsiona a utilização de novos 

métodos capazes de assimilar as singularidades, o que não implica 

menosprezar os aportes dos métodos tradicionais usualmente aplicados 

em objetos de pesquisa. A construção de um problema também consiste 

na delimitação do trio espaço, tempo e lugar, nesta pesquisa, o evento 

“Sofá na Rua” de Pelotas (RS) nos anos de 2019 e 2020. Visto isso, 

pretendemos responder: Como a caminhografia pode auxiliar na 

análise do evento “Sofá na Rua” enquanto heterotopia? 

O objetivo geral desta pesquisa é investigar como a 

caminhografia pode auxiliar na análise da leitura das ocupações e 

espaços outros na cidade, especificamente no evento “Sofá na Rua” de 

Pelotas/RS enquanto heterotopia5.  

Os objetivos específicos são: a) Discutir, com fundamento nos 

estudos foucaultianos, os espaços regularizados na cidade e as 

heterotopias para compreender como funcionam as relações existentes 

entre esses dois espaços; b) Elucidar a caminhografia enquanto 

metodologia e; c) Aplicar a caminhografia como um método de análise do 

evento “Sofá na Rua” de Pelotas/RS enquanto heterotopia, a fim de validar 

a metodologia. 

Isto posto, no primeiro capítulo “De um ponto à outro: dispositivo 

e heterotopias”, discutimos as questões acerca da heterotopia e sobre a 

relação dos espaços urbanos. Para isso, abordaremos as instâncias do 

dispositivo e suas consequências na cidade, o surgimento dos  espaços 

                                                 
5 Não temos o intuito de definir e/ou rotular o espaço do “Sofá na Rua”, mas sim, fazer uso 

de uma ferramenta de análise sobre a cidade. 



 

 

24 

 

heterotópicos através dos poderes punitivos, controladores e 

disciplinadores do Estado sobre o indivíduo e a população. E por fim, 

versaremos sobre os princípios da heterotopologia, estudo foucaultiano 

sobre as heterotopias. 

O capítulo “Modos de olhar e perceber o percurso: a 

caminhografia” versa sobre a cartografia deleuziana e os conceitos 

necessários para realizar essa pesquisa, tais quais: multiplicidade, afectos 

e perceptos, devires e Corpo sem Órgãos. Em seguida, abordaremos 

sobre o caminhar como prática de apreensão da cidade, resultando na 

caminhografia como metodologia.  

No terceiro capítulo “CAMINHADA: Sofá na Rua e 

Caminhografias”, faremos uma contextualização sobre a cidade e o 

evento e em seguida a transcrição dos registros caminhográficos 

utilizados nessa pesquisa. A partir disso, a contextualização histórica do 

evento Sofá na Rua em Pelotas permite relacionar o objeto de pesquisa e 

o referencial teórico. 

Assim, no capítulo referente aos resultados e discussão, iniciamos 

a análise sobre o evento trazendo reflexões com base no referencial 

teórico. Em seguida, examinamos os eixos que compõem o evento para 

logo após, analisar as características do evento sob os princípios da 

heterotopologia de Foucault. 

No último capítulo, elucidaremos de que forma a caminhografia 

auxiliou na análise da problemática desta pesquisa. Os resultados serão 

debatidos através da coleta dos dados feitos em campo e do referencial 

teórico, as caminhografias, suas análises e problematizações.   



 

 

25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1.  DE UM PONTO A OUTRO : 

dispositivo e  heterotopias 

 

Em 1930, o crítico e escritor de arquitetura inglesa Reyner 

Banham denominou “poética maquinista” a visão mecanicista do mundo. 

Oriunda de Descartes, Galileu e Newton, proporcionou um modelo 

orientador do pensamento científico moderno, eficiente para estudos 

mensuráveis como dimensões, quantidades e movimento. Tanto a 



 

 

26 

 

descrição do corpo humano, quanto a dos átomos significava tão somente 

a junção de pequenas peças, alinhadas e com funções bem definidas para 

o conjunto: uma verdadeira máquina (COLIN, 2004). 

Os conceitos gerais do pensamento mecanicista voltado à 

arquitetura circulavam entre: a economia de recursos e espaços; a 

objetividade; o antiindividualismo (quebra o paradigma do trabalho 

artesanal versus a reprodução mecânica); o funcionalismo; a 

racionalidade; a anti-monumentalidade (eliminação dos elementos 

simbólicos da arquitetura tradicional); o anti-historicismo (marca de 

autossuficiência); a dessemantização; entre outros. Aspectos esses que 

constituem o pensamento do Movimento Moderno. 

Porém, o modelo de máquina mostrou-se insuficiente e limitado 

para áreas do conhecimento que investigavam objetos imensuráveis, 

como as ciências sociais e a psicologia. É por essa urgência que o 

estruturalismo, pensamento em que a máquina passa a ser estrutura, 

substitui o pensamento modernista. Como consequência, as partes 

componentes deixam de ser analisadas e dão lugar aos elementos 

estruturantes, de modo que se tornam protagonistas dos estudos da 

corrente estruturalista (COLIN, 2004; 2009). 

Na lógica simplista do mecanicismo, a máquina significa a perda 

da visão, do gosto, dos sons, do tato e do olfato, da sensibilidade ética e 

estética, da qualidade, dos valores, das formas. A visão estrutural, embora 

tenha surgido com a pretensão de alcançar novos objetos de estudo 

invisibilizados pela corrente mecanicista, não foi capaz de contemplar a 

consciência, o espírito e a alma, peças esquecidas pela estrutura aonde a 

experiência do indivíduo é expulsa do científico. 

Os grupos sociais, a matemática, a língua falada e a mente 

humana são exemplos de objetos de estudo estruturalista. As 

particularidades perdidas na visão mecanicista não serão recuperadas 



 

 

27 

 

pelo estruturalismo e sim o oposto, as individualidades são desprezadas 

para que se possa pensar em um sistema e sua totalidade.  

A modernidade foi marcada pelo avanço do conhecimento e 

libertação pela racionalidade, sinalizada pelo apreço aos binarismos e 

linhas de fronteiras: nós/outros; racionalidade/irracionalidade; 

normal/anormal. Grandes narrativas lineares e unificadas também dão a 

identidade da modernidade, como as metanarrativas.  

Por essa razão, nos primeiros respiros do que posteriormente se 

denominou pós-estruturalismo, Nietzsche faz uma crítica à verdade 

estabelecida por Marx e questiona o pensamento binário moderno, 

atribuindo importância ao jogo da diferença em contraponto com a síntese 

dialética. 

A análise macro – estruturalista – passa a ser insuficiente para 

entender e estudar a nova sociedade global do século XX e XXI. A crítica 

ao estruturalismo, aliada ao período de orfandade pelo qual atravessou 

com a morte de seus mentores, foi decisiva para que o pensamento pós-

estruturalista fosse angariando espaços.  

O pós-estruturalismo promove uma outra forma de ruptura, sem 

a quebra do sistema como propôs a corrente anterior: a mudança de 

perspectiva, um olhar atento àquilo que não faz parte da intenção do 

pensador estruturalista. Criticando as simplificações e a análise dos 

padrões estruturais, Foucault e Deleuze inspiram-se no iluminismo, porém 

descontruído e revisado, analisando os campos da cultura e suas 

particularidades, individualidades, minúcias. O exame das problemáticas 

sociais percorre as sutilezas de cada componente que envolve a 

população.  

Como forma de crítica à filosofia tradicional, pensada desde a 

Antiguidade até a Modernidade, Deleuze (2006) propõe a filosofia da 

diferença, que busca romper com o paradigma tradicional da filosofia que 



 

 

28 

 

fundamenta o pensamento através da natureza do ser, da religião e de 

Deus. Para isso, o filósofo propõe a eliminação dos pressupostos 

históricos e necessários do pensamento, os objetivos e as subjetividades  

em um exercício transcendente para apreensão do que acontece no 

mundo.  

A filosofia da diferença valoriza o simulacro em detrimento do 

Modelo, isto é, a cópia infiel das coisas ao invés de sua representação. 

Representar algo é um decalque do real, reduz as diferenças através de 

identificação, analogia, oposição e semelhança. Usa da sensibilidade, 

imaginação, memória e pensamento para desvincular o que está posto, 

trabalha no campo das intensidades para apreensão e produção da 

diferença (FAÇANHA, FREITAS E SANTOS, 2019).  

Abordaremos aqui, filósofos dessa linha: Foucault com o 

dispositivo e a heterotopia, junto à; Deleuze e Guattari, com a 

conceitualização de dispositivo, produção de subjetividade e a leitura dos 

diagramas compostos pelas linhas de força de Foucault.  O trio segue a 

vertente que privilegia a diferença, a transformação, o simulacro, a 

identidade e a essência, ou seja, dá atenção às multiplicidades. 

O início de nossa caminhada se dá pelo dispositivo, aparato do 

poder que engloba instituições, discursos, leis, conhecimentos práticos e 

técnicos, medidas administrativas, formas arquitetônicas, bases de nosso 

convívio em sociedade, nossos valores e ações, nossas condutas e 

pensamentos.  Para então, chegarmos ao lado oposto, adjacente e 

sobreposto: as heterotopias, lugares que surgem através da resistência 

ao dispositivo.  

Esses dois lugares que são também não-lugares, pois não estão 

localizáveis em apenas um espaço ou de apenas uma forma, se 

entrecruzam e misturam o tempo inteiro. Se fazendo, refazendo, 

atualizando. Nessa nossa caminhada, estaremos num e após noutro. Já 



 

 

29 

 

em nossa caminhografia, estaremos ora em um, ora em outro, ora em 

ambos.  

 

1.1 Dispositivo 

 

Para entendermos a cidade contemporânea6 seguindo o 

pensamento pós-estruturalista, é necessário traçar um caminho pelo 

funcionamento dos escritos foucaultianos e usá-los como ferramentas de 

apreciação. O filósofo explica como funcionam os dispositivos em sua obra 

Vigiar e Punir, descrevendo as formas de controle do Estado sobre a 

população e, simultaneamente, sobre a cidade.  

Foucault considera que a sociedade se arranja em torno de 

relações de poder, não o opressor contra o oprimido, os trabalhadores 

contra a burguesia, os ricos contra os pobres, mas uma relação de oprimir 

e se submeter em várias instâncias da vida. Em sua obra, revelam-se os 

aspectos dessas relações desde a sociedade punitiva no século XVIII – 

os suplícios – até a nova arte de punir dos séculos XIX e XX.  

Essas modificações sociais ensejam também a transformação do 

Estado. Por essa razão, Foucault (2014) analisa a transição entre o 

Estado Soberano e o Estado Disciplinar que comporta as mudanças da 

“arte de governar”, chamada de governamentalidade.  

No Estado Soberano, a espetacularização dos suplícios – penas 

corporais – ocorria em praça pública, onde o condenado era torturado e 

morto a fim de desencorajar outros atos criminosos e condutas 

                                                 
6 Agamben (2009, p.65-70) discorre em seu livro “O que é o contemporâneo? e outros 
ensaios” sobre esse termo utilizado para caracterizar a sociedade atual, mas que carrega 
consigo diversas conotações. O contemporâneo pode ser anacrônico e dissociado; pode ser 

o que impede o tempo de compor-se; o olhar f ixo no tempo ou o olhar a obscuridade do seu 
tempo; “ser pontual num compromisso ao qual se pode apenas faltar”, do mesmo jeito que 
“ser contemporâneo signif ica [...] voltar a um presente em que jamais estivemos”. Por essa 
razão o termo aqui utilizado simboliza a atualidade, porém sem desconhecer as diversas 

nuances que o caracterizam. 



 

 

30 

 

inesperadas. Ao final do século XVIII e início do século XIX, os 

espetáculos de suplício foram desaparecendo porque já não eram aceitos 

por grande parte da população, a qual se manifestava contra as punições 

intolerantes e de violência gratuita. Aliado a isso, os espetáculos semanais 

tornaram-se caros e pouco eficientes. 

O fim dos suplícios exigiu uma nova forma de punição aos que 

não agiam dentro da norma e descumpriam o pacto social7, o que foi 

solucionado através da restrição de liberdade. No lugar da dor corporal 

implementou-se a punição por meio da perda de bens ou de direitos, 

assim, o corpo é posto em um sistema de coação e privação. Longe do 

público, a punição se torna mais eficiente e econômica: mantém-se o 

sofrimento físico pela restrição e agrega-se o sofrimento psíquico. 

As denúncias feitas para o Rei deram lugar a um novo sistema 

penal definido por códigos e leis, do qual emerge a figura do juiz, julgador 

dos crimes e desvios em uma cerimônia penal com punição regramentada. 

Segundo Foucault (2014), as penalidades servem para reprimir os delitos 

e variam de acordo com a natureza do crime, o status do condenado e os 

costumes da sociedade. A quebra do pacto social era então 

cuidadosamente medida e a punição deliberada, discreta e contínua. 

A nova forma de punição passa a ser um procedimento 

burocrático e administrativo, deixando em segundo plano a visão do 

soberano, o que conduzia a população à uma falsa impressão de poder 

ao povo. Além disso, o crime torna-se menos atraente e o Estado passa a 

controlar e disciplinar os cidadãos, punindo com universalidade. Nesse 

sentido, podemos dizer que “o castigo passou de uma arte das sensações 

insuportáveis a uma economia dos direitos suspensos” (FOUCAULT, 

2014, p.16).  

                                                 
7 Conjunto de normas e regras impostos de forma explícita e implícita que rege a modo de 

vida da população, condutas normalizadas e padrões de comportamento. 



 

 

31 

 

Essa anatomia política utiliza o corpo novamente, porém de forma 

atualizada, através da disciplina. O Estado usa de seus aparatos para 

vigiar a população e conduzir o cotidiano por meio do controle de 

atividades, tais como o rigor de horário, o funcionamento de instituições 

(escolas, hospitais, quarteis, fábricas...) e o vigiar hierárquico. Os 

indivíduos são peças importantes para o funcionamento da sociedade-

máquina:  

 

Será uma transformação geral de atitude, uma ‘mudança 
que pertence ao campo do espírito e da subconsciência?’ 
Talvez. Com maior certeza e mais imediatamente, porém, 
signif ica um esforço para ajustar os mecanismos de poder 

que enquadram a existência dos indivíduos: signif ica uma 
adaptação e harmonia dos instrumentos que se encarregam 
de vigiar o comportamento cotidiano das pessoas, sua 
identidade, atividade, gestos aparentemente sem 

importância; signif ica uma outra política a respeito dessa 
multiplicidade de corpos e forças que uma população 
representa. O que se vai definindo não é tanto um respeito 
novo pela humanidade dos condenados – os suplícios ainda 

são frequentes, mesmo para os crimes leves – quanto uma 
tendência para uma justiça mais desembaraçada e mais 
inteligente para uma vigilância penal mais atenta do corpo 

social (FOUCAULT, 2014, p. 78). 
 

A ideia de encarceramento atravessa a arquitetura a partir da 

composição de Jeremy Bentham, denominada de Panóptico, onde a obra 

assume uma forma singular: o entorno da construção tem o formato de 

anel e, no centro, há uma torre. Na primeira, existem divisões por celas e 

na segunda, largas janelas que ocupam seu interior (Figura 1). A intenção 

desse tipo de construção, para além do aprisionamento, é a vigilância 



 

 

32 

 

constante, como refere Foucault “ver sem parar e reconhecer 

imediatamente” (2014, p. 194). 

A individualização das celas evita o contato entre os vigiados onde 

não lhes é permitida a comunicação, garantindo a ordem do 

estabelecimento. O Panóptico materializa no indivíduo a consciência 

dessa visibilidade ininterrupta e assegura o funcionamento do poder de 

maneira automática: não é necessário que o vigia esteja na torre para que 

o operário, o louco ou o prisioneiro controlem seus corpos e 

comportamentos. A estrutura por si é capaz de “dissociar o par ver-ser 

visto: no anel periférico, se é totalmente visto, sem nunca ver; na torre 

central, vê-se tudo, sem nunca ser visto” (FOUCAULT, 2014, p. 195).  

Figura 1: Modelo do Panóptico de Bentham. Fonte: FOUCAULT, 2014. 



 

 

33 

 

Assim, o Panóptico passa a ser uma forma de estrutura que molda 

os comportamentos em outras instituições, como escolas, quartéis, 

hospitais, fábricas. Para que se possa ter uma vigilância mais atenta, o 

Estado se utiliza da própria população para criar uma espécie de punição 

constante, um assujeitamento dos indivíduos e assim, uma prisão entre 

muros e até mesmo ao ar livre através da vigilância.  

Foucault (2014) refere que o cárcere age em três frentes: ele é 

panóptico – vigilância generalizada –; disciplinar – treina os corpos 

através de recompensas e punições – e; sequestrador – organiza e 

molda os corpos no tempo e no espaço – (Figura 2). Essas três frentes 

agem em todos os campos sociais através da disciplina.  Portanto, o 

objetivo já não consiste na punição do indivíduo e seu corpo culpado, mas 

sim a construção de um corpo disciplinado, permitindo ao instituto 

carcerário o avanço no corpo social e a atuação de suas técnicas para 

além do indivíduo, através do poder de normação8. 

                                                 
8 Foucault (2014) delibera o termo ‘normação’ gerado pela disciplina e ‘normalização’ o terma 

relacionado à segurança (norma).  

Figura 2: Prisão do modelo Panóptico de Benthan. Fonte: FOUCAULT, 2014. 



 

 

34 

 

A disciplina molda os corpos submissos e exercitados pela política 

de coerção, manipulando gestos e comportamentos tornando-os corpos 

dóceis (Figura 3).  Para Foucault (2014), os corpos dóceis são corpos que 

podem ser submetidos, transformados, aperfeiçoados e utilizados. É o 

corpo produzido, construído, é o efeito que se espera do poder disciplinar. 

Num perfeito balanço entre utilidade – para a economia – e 

docilidade – obediência política – o poder separa o homem de si mesmo, 

reprime os corpos e as mentes para produzir um indivíduo treinado, 

lucrativo e sem pensamento crítico. Para moldar a maneira de existir dos 

sujeitos, o poder se utiliza das várias instâncias da vida, sejam elas a 

família e a creche – treinamento e adestramento –, a escola e a faculdade 

– ofício e obediência – e/ou o escritório – produção –.  

O poder não se estabelece em apenas um sujeito ou 

representante dele, o Poder está circulando em todos aqueles que 

desfrutam do modo capitalista, tirando vantagem de suas explorações, 

sejam políticos, empresários, padres, ricos, mas também pobres, minorias 

que de alguma forma assumem o poder dentro de algum grupo. São as 

formas de exercer poder na hierarquia capitalista/racista/heteronormativa 

etc. 

Se o alvo anterior da disciplina eram os corpos marginalizados que 

não se comportavam conforme as normas estabelecidas e que possuíam 

uma conduta desviante, o alvo atual é a classe operária, que deve seguir 

horários, regras e padrões de comportamento. E caso as instâncias não 

consigam produzir esse corpo dócil, sempre haverá a cadeia, a igreja, o 

hospital, o quartel. 

  



 

 

35 

 

 

 

  

Figura 3: Pôster do f ilme Dente Canino. Fonte: DENTE, 2009. 



 

 

36 

 

Nas técnicas da disciplina descritas por Foucault (2014), 

podemos destacar a arte das distribuições, ou seja, a distribuição do 

indivíduo no espaço que seguem os preceitos de:  cercamento de locais 

heterogêneos, como colégios e quartéis; princípio do quadriculamento que 

decompõe as implantações coletivas como forma de encontrar os 

indivíduos no espaço e poder vigiá-los a todo instante; regra das 

localizações funcionais, codificando os espaços arquitetônicos livres como 

forma de vigiar e romper qualquer tipo de comunicação perigosa que 

possa ocorrer e; definição do indivíduo pela posição “na fila”, pelo lugar 

que ocupa na série, na sociedade. 

Através dessa vigilância espacial, a cidade permite ao Estado o 

controle das circulações, de pessoas, mercadorias, doenças. O 

planejamento das cidades se associa aos interesses do Estado de forma 

a agregar um forte aliado do dispositivo de segurança, que tem em sua 

essência a gestão da população e suas normas. As cidades são 

envolvidas nas relações de poder a partir da urbanização e do controle, 

especialmente com as revoltas urbanas do século XVII que versavam 

sobre os anseios da população para com seus governantes, como a seca 

e a escassez de grãos.  

Para impedir que as revoltas ocorressem foi necessário avaliar 

as causas que poderiam afligir a população, como por exemplo, a falta de 

alimento. O avanço das tecnologias assegurou condições de produção, 

armazenamento e comércio dos grãos. Fato importante a ser destacado, 

foi o poder de conduzir a população a outro olhar, tirar o foco da escassez 

gerada pela desigualdade para o próprio grão e assim, isentar o Estado e 

os governantes da responsabilidade sobre os tempos de crise. 

No século XVIII, para controlar os anseios da população quanto 

a transmissão de doenças e mortalidade, o Estado europeu cria as polícias 

médicas, que controlam e vigiam os cidadãos primeiramente através das 



 

 

37 

 

aplicações de vacina, que evoluiram para a observação de regularidades 

e a vigilância sanitária, atualizando seu funcionamento até os dias de hoje. 

Novamente, o poder se mantém em constante atualização para melhor 

conduzir e controlar a população, sendo a cidade o pano de fundo dessa 

trama: ora cidade-mercadoria, ora cidade-infecciosa, mas sempre como 

espaço biopolítico9 que interage com os governantes e a população.  

A disciplina está diretamente ligada com a noção de biopolítica, 

enquanto a primeira era a forma de regulamentar o mundo moderno, a 

última é a forma de acompanhar os movimentos sociais e fazer 

movimentar a população no mundo contemporâneo.  

Se a disciplina agia através do adestramento dos corpos e 

assujeitamentos, a biopolítica promete a maximização da sociedade. Isto 

é: afirma que é possível que a sociedade tenha um progresso sem 

desordem, onde o Estado é submetido à economia e o indivíduo é 

supostamente livre. A partir do século XVII, a polícia age como força de 

Estado para garantir essa ordem e o progresso, através do dispositivo de 

segurança.  

É no Estado de Segurança  que os dispositivos estabelecem o 

que é aceitável socialmente. Para Foucault (2008, p. 11), existe uma 

“correlação entre os mecanismos jurídicos-legais [soberania], os 

mecanismos disciplinares [indivíduos] e os mecanismos de segurança 

[população]”, para assegurar o poder de controle.  

Nesse modelo de governar, portanto, a polícia é ferramenta de 

crescimento da força do Estado e tem a função de controlar: o número de 

habitantes; as necessidades da vida; os problemas de saúde; a ociosidade 

dos homens. Assim, a coexistência entre os homens torna-se objeto da 

polícia. O dispositivo age de forma mais sutil e definitiva, acompanhando 

                                                 
9 Configuração da governamentalidade que transforma a vida em objeto de poder 

(FOUCAULT, 2008). 



 

 

38 

 

os movimentos da sociedade antes de intervir. Ele une uma gama de 

estatísticas, previsões e conduções para que possa integrar novos 

elementos à sociedade e dominar esses movimentos.  

O Estado gera uma série de conteúdos sobre a própria 

população. As questões demográficas registram os nascimentos e mortes, 

as taxas de reprodução e fecundidade. Na saúde pública, recolhe dados 

sobre doenças, sua duração e extensão, elencando as enfermidades que 

fazem com que o indivíduo se retire do mercado de trabalho por 

determinado tempo, por exemplo (TRINDADE, 2019b)10. 

Também fazem parte do controle governamental a urbanização, 

o sanitarismo, as áreas de lazer, de descanso e de trabalho, como forma 

de estabelecer um local e uma função para determinado grupo social, 

acompanhando seus deslocamentos e desvios. Isso é registrado e 

controlado para que o poder possa prevenir as movimentações e assim 

fazer parte delas. 

A manutenção da vigilância sobre os indivíduos é dada pela 

análise das relações que possuem: com o poder – acesso e condições –; 

com o conhecimento – opinião pública, ideologias, senso comum –; com 

os indivíduos – concorrência, intolerâncias, cooperação –; dos indivíduos 

com eles mesmos – como se sentem, o que pensam de si, seus objetivos 

e interesses –. 

Em consequência, para a população existe a polícia que produz 

parte desses dados, mantém o status quo, zela pelos costumes, religiões, 

pela “tranquilidade” pública, saúde, cuida os edifícios e as áreas de lazer, 

descanso, trabalho, comércio. A polícia estabelece a obediência às leis, 

previne e combate as rebeliões da barriga – fome – e da cabeça – ideias 

                                                 
10 Contextualizadas para a atualidade brasileira temos IBGE, INDE, INEP, INFOPEN, entre 
outras pesquisas de gestão do governo. 



 

 

39 

 

– que o Estado combate com a política de pão e circo11. O poder produz 

assim, uma verdade, uma narrativa que controla a história a ser contada, 

nossas interações e condutas diante da sociedade.  

A governamentalidade  é a fusão do Estado de Justiça – 

soberania/leis –, do Estado Administrativo – disciplinar – e do Estado de 

Governo – governar –, que usam da biopolítica para aprisionar os 

indivíduos através dos dispositivos. O pensamento foucaultiano possibilita 

compreender a relação entre a força social e o Estado, quais são e como 

são utilizados os elementos pela governamentalidade: a sociedade, a 

economia, a população, a segurança e a liberdade. 

A disciplina age como uma força centrípeta que isola um espaço 

e determina um segmento, assujeita indivíduos e regulamenta todas as 

esferas sociais de maneira constante. Determina o que deve ser feito por 

qual grupo de pessoas ou indivíduos, divide a sociedade em modelos 

estáticos e usa a lei para proibir, para prescrever e o dispositivo segurança 

para instruir proibições e permissões. Através da vigilância ininterrupta, 

adestra os corpos e fabrica subjetividades. 

A biopolítica atua como uma força centrífuga que se amplia 

infinitamente e integra elementos o tempo inteiro, seja produção, afetos, 

subjetividades, comportamentos, consumos. A biopolítica está sempre em 

movimento e engloba a população ativa, acompanha os movimentos 

sociais, sequestra o movimento dos corpos e através da 

governamentalidade – a tríade Estado Administrativo de justiça e de 

governo – aprisiona o indivíduo manipulando, distribuindo e 

estabelecendo espaços de competição e concorrência, base do 

liberalismo.  

                                                 
11 A política do pão e circo tem o objetivo de apaziguar os anseios da população, 
principalmente sobre o desemprego e a fome. Ao oferecer grandes banquetes e espetáculos 

artísticos e esportivos para a população desviar sua atenção quanto aos problemas sofridos. 



 

 

40 

 

 Para Foucault, o termo dispositivo pode ser entendido como uma 

tecnologia do poder: 

 

um conjunto heterogêneo, que inclui virtualmente qualquer 
coisa, linguístico e não linguístico no mesmo título: 
discursos, instituições, edifícios, leis, medidas de segurança, 
proposições f ilosóficas, etc. (AGAMBEN, 2005, p. 9).  

 

 Ou seja, são aparatos utilizados pelo Estado para disciplinar e 

exercer poder sobre o indivíduo. 

O aprofundamento realizado por Deleuze (2005) descreve o 

dispositivo como um conjunto de linhas de diferentes naturezas – 

diagrama –, que podem seguir várias direções, traçando processos que 

estão sempre em desequilíbrio, ora afastando, ora aproximando uma linha 

à outra. Elas estão em diálogo com as três dimensões de trabalho de 

Foucault: o saber, o poder e a subjetividade. Essas linhas podem ser 

quebradas, bifurcadas, tensionadas e pressionadas, agem conforme os 

enunciados, as forças em exercício e os sujeitos (Figura 4). 

Cada dimensão – saber, poder e subjetividade – é composta por 

suas singularidades, são cadeias de variáveis que se destacam uma das 

outras. Foucault descobre uma linha nova a cada crise em seus estudos, 

sobre isso: 

 

desenredar as linhas de um dispositivo, em cada caos, é 
construir um mapa, cartografar, percorrer terras 
desconhecidas, é o que ele [Foucault] chama de ‘trabalho de 

terreno’. É preciso instalarmo-nos sobre as próprias linhas; 
esta não detém apenas na composição de um dispositivo, 
mas atravessam-no, conduzem-no, do norte ao sul, de leste 

a oeste, em diagonal (DELEUZE, 2005, p.1). 
 

Na dimensão do saber, estão localizadas as curvas de 

visibilidade que são formadas pelas linhas de luz, responsáveis pelo 

visível e o invisível, como o dispositivo prisão – ver, sem ser visto – e 

fazendo com que o objeto nasça e desapareça por sua própria existência. 



 

 

41 

 

Também estão localizadas nesta dimensão as curvas de enunciação, 

responsáveis pelos discursos, as palavras e os silêncios. As curvas não 

são sujeitos ou objetos, mas sim regimes definidos pelo visível e o 

enunciável.  

As curvas dos enunciados não medem o par verdadeiro/falso. 

Tudo é possível sem necessariamente ser real, sua curva se dá através 

de seu comportamento enquanto enunciado reproduzível, regularizável. 

Em um espaço considerado, os enunciados caracterizam uma emissão de 

Figura 4: Imagem multilinear, estudo de diagrama. Fonte: autora. 



 

 

42 

 

singularidade através de um ponto singular que possui espaços 

correspondentes à sua conexão com outras esferas, sempre inseparáveis 

de uma lei e de um efeito de raridade, ou seja, são o oposto de frases e 

proposições gramaticais, são linguísticos. 

O primeiro sentido de regularidade de um enunciado se dá no 

seu espaço colateral – associado, adjacente – onde outros enunciados 

que fazem parte do mesmo grupo se ligam através de vetores. O espaço 

correlativo corresponde às relações com seus sujeitos, objetos e 

conceitos, função derivada da primitiva. Já o espaço complementar dá 

lugar às formações não-discursivas, como as instituições, os 

acontecimentos políticos, práticas e processos econômicos. 

O território existencial de um enunciado está em sua relação 

discursiva com os meios não-discursivos, uma diagonal que traça limites 

entre a formação não-discursiva de instituições e a formação discursiva 

de enunciados. Essa formação – de sujeitos e objetos – está diretamente 

relacionada com os limites da existência, como um médico no hospital ou 

um guarda na prisão, sua condição de saber – e poder – está atrelada à 

instituição em que se encontra, os saberes produzidos por ela em meios 

não-discursivos e discursivos de seu enunciado (DELEUZE, 2005). 

A dimensão do saber é responsável pelos efeitos do discurso, o 

que se fala e o que se oculta deliberadamente para criar 

desconhecimentos sistemáticos. Sobre a sexualidade, por exemplo, 

Foucault (2018) exemplifica como os conhecimentos são produzidos 

através das instituições que coletam o acúmulo de saber e disseminam 

apenas o que lhes é conveniente. Há uma produção de erros sistêmicos 

que moldam as relações do indivíduo consigo, sua sexualidade e com os 

outros. Ao fazer do sexo uma ciência, o dispositivo sexualidade a 

normaliza, regulariza as relações em torno do sexo, define o que é 

permitido ou proibido, o que é normal ou anormal. 



 

 

43 

 

No diagrama deleuziano, o saber corresponde às camadas 

sedimentares, são os estratos ou formações históricas constituídos dos 

pares: palavras e coisas; ver e falar; visível e dizível; regiões de 

visibilidades e campos de legibilidade; conteúdo e expressão.  Cada 

estrato é feito da combinação dos pares, da maneira de ver e da forma de 

dizer, de evidência e discursividade. 

Apesar de existirem coisas fora do saber, não há nada que o 

anteceda, ele é um empilhamento de vários começos: éticos, estéticos, 

políticos, científicos, afetivos, empíricos... Ele é um agenciamento prático, 

constituído apenas pelas práticas discursivas de enunciados – práticas de 

dizer – e práticas não-discursivas de visibilidades – práticas de ver –.  

As formas de conteúdo são definidas pela luminosidade criada 

pela luz, através de relâmpagos, reverberações e não pelos elementos 

visuais ou objetos. Para extrair as passabilidades visuais não se pode 

olhar a coisa/objeto isolado de seu contexto e do que o produz. Assim 

como as formas de expressão não são definidas por palavras, frases ou 

proposições. É preciso rachá-las, abri-las para que se possa extrair o 

enunciado que se torna legível ou dizível apenas em relação com as 

condições que o produzem.  

Dessa forma, temos o olho e a boca, ver e falar, como elementos 

puros, o ser-luz e o ser-linguagem. Temos a primeira luz e a primeira 

linguagem que abrem as coisas e as palavras respectivamente, para 

surgir uma segunda luz e uma segunda linguagem que faz surgir o visível 

e o enunciável. Esses formam, finalmente, a condição na experiência real, 

na prática. Diferente de passivo e ativo, o par falar e ver é formado pela 

espontaneidade de falar – há linguagem – e receptividade de ver – há luz 

– e juntos estão sempre em uma não-relação, pois não possuem a mesma 

formação, são de naturezas diferentes.  



 

 

44 

 

A não-relação pode ser explicada pela famosa frase Ceci n'est 

pas une pipe12 (figura 5), onde nem a imagem, nem o “isto” é um 

cachimbo, nem desenho, nem enunciado. Apesar dessa não-relação, se 

fazem e desfazem encontros entre eles. Assim, as palavras e as coisas 

formam dois estratos diferentes no diagrama, o falar e o ver que se 

entrecruzam o tempo todo e ao mesmo tempo compõem estratos que se 

transformam. As visibilidades captam enunciados e os enunciados 

provocam visibilidades. 

O estrato, portanto, se localiza em uma terceira dimensão que 

comporta os aspectos entre o visível e o enunciável, quais sejam: 

heterogeneidade de formas (visibilidade e dizibilidade); diferença de 

natureza (ver e falar); pressuposição recíproca entre as visibilidades e os 

enunciados (agenciamentos); combates e capturas mútuas (não-relação) 

e; um primado bem determinado de uma sobre a outra (DELEUZE, 2005).  

                                                 
12 Do francês: isto não é um cachimbo.  

Figura 5: Isto não é um cachimbo. FONTE: MAGRITTE, 1929. 



 

 

45 

 

 

 

 

  

Figura 6: Sintonizando. Fonte: VICENTE, 2009. 



 

 

46 

 

Na dimensão do poder estão as linhas de força que relacionam 

as curvas do saber – visibilidade e enunciados – de um ponto a outro. Elas 

passam por todos os espaços, são invisíveis e indizíveis, elas se misturam 

com todas as outras e é impossível separá-las. Essa dimensão é 

responsável pela produtividade, pela forma de viver, agir, pensar e ser. O 

poder é tudo aquilo que nos atravessa, ele nos produz como sujeitos 

(Figura 6).  

Essa concepção do poder, que não é mais vista como 

propriedade e sim como uma estratégia, não tem homogeneidade, ou 

seja, é constituído e inerente às desigualdades, desequilíbrios. Define-se 

por singularidades, pelos pontos singulares onde passa e também não é 

localizável, porque não existe um lugar privilegiado como fonte de poder, 

não conseguimos definir sua posição exata visto que o poder é difuso, 

além de ser local e nunca global.  

O poder não é subordinado, sendo um modo de produção, como 

uma superestrutura que não está encarnada em aparelhos – 

infraestruturas – como o Estado, por exemplo. A relação do poder é um 

conjunto de relações de força, que não possui essência, passa tanto pelas 

forças dominadas quanto pelas dominantes. Definido em sua relação, o 

poder é operacional sendo que  

 

o poder investe (os dominados), passa por eles e através 
deles, apoia-se neles, do mesmo modo que eles, em sua luta 
contra esse poder, apoiam-se por sua vez nos pontos em 

que ele os afeta (DELEUZE, 2005, p. 37). 

 
O poder produz realidades e verdades antes de enganar, 

reprimir, iludir ora como propaganda, ora como polícia, não age por 

violência ou ideologias. Ou seja, ele antecede o momento da violência 

criando um território em que ela possa, ou não, surgir. Assim como sempre 

comporta uma relação de ilegalismo e lei, onde a lei não é feita para 



 

 

47 

 

impedir certos comportamentos, mas diferenciar as maneiras de 

interpretação das próprias leis. 

O poder é uma relação de forças, relação de poder, ele não é a 

ação – por isso não é violento – ele pratica ações sobre as ações, seus 

verbos passam por incitar, induzir, desviar, ampliar ou limitar, por isso, a 

violência é uma consequência, não uma constituinte. Ele compõe o tempo-

espaço, ordenando o tempo – decompõe o gesto, programa o ato e 

subdivide o tempo – e dividindo os espaços – interna, enquadra e ordena 

– porém, ele não é repressivo em si, pois passa tanto pelo dominante 

quanto pelo dominado. O poder se exerce antes de possuir, e se exerce 

através do afeto. 

A matéria da força é ser afetada e sua função é afetar. No par 

espontaneidade e receptividade13, os afetos ativos são: incitar, suscitar, 

produzir. Os afetos reativos são: ser incitado, ser suscitado, determinado 

a produzir. Afetar e ser afetado são sempre relações desiguais e móveis, 

a partir de inúmeros pontos e singularidades.  

Em outras palavras, no diagrama, as forças de poder conectam 

as linhas da dimensão do saber, fazem afastar e convergir as curvas de 

enunciação e de visibilidade. O diagrama não apresenta forma, cor, som, 

memória, ele é o mapa, cartografia do campo social, para nós, cartografia 

do encontro.  

Se o poder é diagramático é porque ele mobiliza matérias e 

funções não-estratificadas, passa por pontos que marcam a aplicação de 

uma força, ou seja, a ação ou reação de uma força em relação à outra. 

Um afeto como estado de poder é sempre local e instável, não localizável 

numa dimensão ou outra, mas difusa: vai de um ponto a outro marcando 

                                                 
13 Igualmente, na dimensão do saber onde há espontaneidade de falar e receptividade de 

ver, que não corresponde ao par passivo e ativo.  



 

 

48 

 

as inflexões, retornos, resistências, mudanças de direção, retrocessos, 

giros. 

Em suma, a prática do poder é irredutível a toda prática de saber, 

ela é a estratégia. Remete assim, a uma microfísica – dimensão do 

pensamento também irredutível ao saber – com ligações móveis e não-

localizáveis. Afinal, Foucault pensa através de práticas e 

consequentemente, problematizações.  

O conjunto poder-saber une diagrama e arquivo, força e estrato, 

organizados a partir de suas diferentes naturezas. As relações de poder 

se articulam por suas diferenças que determinam singularidades, afetos. 

A atualização é responsável pela estabilização e estratificação, uma forma 

de integração que consiste em traçar uma linha de força geral: alinha; 

homogeniza; coloca em série; as faz convergir (Figura 7). Seu objetivo é 

sempre uma integração global que não pode ser alcançada já que 

relações são sempre locais e parciais.  

A forma Estado, por exemplo, busca a integração global quando 

age sobre a ordem pedagógica, judiciária, econômica, familiar, sexual. O 

governo tem primazia em relação ao Estado, possui o poder de afetar sob 

todos os aspectos, governa crianças, almas, doenças, família, entre 

outros. O poder utiliza das instituições como agentes de estratificação – 

transformação em saber – a família, o Estado, religiões, mercado, arte, 

moral como práticas, mecanismos operatórios. Para o poder, não existe 

Estado, existe estatização. 

O caráter geral de uma instituição consiste em organizar as 

relações poder-governo numa instância molar, ou seja, microfísica, como 

por exemplo, o Pai dentro da família, Deus na religião, etc. As instituições 

agem através de dois elementos: as regras e os aparelhos, organizando 

campos de visibilidade e regimes de enunciados. No poder, através de 

matérias não-formadas e funções não-formalizadas, respectivamente 



 

 

49 

 

receptividade e espontaneidade, que são responsáveis pela atualização 

do saber. 

A intensidade dos afetos integra na linguagem a forma curva-

enunciado, através da espontaneidade de integração, assim como integra 

na luz a forma quadro-descrição14, através da receptividade de integração. 

Estes, formam caminhos comparáveis, porém não correspondentes,  

 

a relação das duas formas no seio de sua não-relação 

consistirá nas suas respectivas maneiras de f ixar relações 
de forças instáveis, localizar e globalizar difusões, 
regularizar pontos singulares (DELEUZE, 2005, p. 87), 

                                                 
14 Foucault utiliza do quadro-descrição como forma da imagem, como as curvas para os 
enunciados, para ele, descrever um quadro é muito mais que transformar imagens em 
palavras, é abrir as visibilidades, descrever os relâmpagos e reverberações da segunda luz 

(DELEUZE, 2008).  

Figura 7: Linhas de força geral, estudo de diagrama. Fonte: autora. 



 

 

50 

 

  
No diagrama, os estratos que correspondem à dimensão do 

saber – luz e enunciados – são os pontos de singularidades que se 

conectam com outros pontos através da linha de força geral, organizada 

e regida pelas relações de poder. Essas relações de forças não estão no 

lado de fora, elas são o próprio lado de fora dos estratos, sem forma e 

feitas apenas de distâncias, um devir de forças.  Esse lado de fora é 

composto pelas resistências e pensamentos que se contrapõem e 

condicionam a existência do poder. 

  



 

 

51 

 

 

  

Figura 8: Self Portrait with Blue Slash. Fonte: MICALLEF, 2016. 



 

 

52 

 

Na dimensão da subjetividade , temos a linha de subjetivação 

que atua sobre si mesma e enreda as linhas do saber – luz e enunciado – 

e as linhas de força – relações de poder –. Ela pode se transformar em 

linha de fuga, caso o processo de individuação se concretize. Esse 

processo se dá pelo escape do sujeito ou grupo de pessoas das normas 

estabelecidas e dos saberes constituídos. Ela é a sua própria dimensão e 

escapa das outras linhas para criação de novas linhas e atualizações dos 

dispositivos. 

A subjetivação se dá através de dobras, é o lado de dentro do 

pensamento. No diagrama, possui relação com o lado de fora, uma 

relação absoluta e também uma não-relação. Ela deriva do poder e do 

saber, mas é independente deles. Possui relação consigo, governa a si, 

reintegrando as relações de saber e poder a qual se deriva.  

Se encontra no interior do indivíduo, codificada, porém 

recodificada na moral, torna-se o que está em jogo no poder. É a dobra 

que se desdobra: por um lado, a submissão pelo controle e dependência, 

apego a individualização e modulação que o poder instaura; por outro 

lado, apego à própria identidade, mediante a consciência e conhecimento 

de si. A moral tem dois polos opostos, o código e o modo de subjetivação, 

inversamente proporcionais: quando um aumenta o outro diminui. 

Assim, a subjetivação passa pelo código, que ou se esvazia ou 

se enrijece. Consequentemente, possibilita um novo tipo de poder, 

penetrando no interior do indivíduo e retoma o poder a partir do resultado 

desse encontro. Ela se faz e refaz num ritmo constante, recuperada pelas 

relações do poder e relações do saber, a relação consigo está sempre 

renascendo – metamorfose – em outro lugar, em outra forma (Figura 8).  

Nas dobras feitas pela subjetivação, Deleuze (2008) descreve 

quatro ‘pregas de subjetivação’, o afeto de si para consigo, são elas: de 

caráter material, nossos prazeres, nossa carne, a parte material de nós 



 

 

53 

 

mesmos; de relações de forças, a relação consigo é submetida à relação 

de forças estabelecidas por um código e uma regra singular; da dobra, da 

verdade, do saber, onde acontece a ligação do nosso ser com a verdade, 

condição formal para todo o saber, a subjetivação do saber e; de 

interioridade de espera, é a dobra do próprio lado de fora, é dela que o 

sujeito espera: a morte, a liberdade, a salvação, a eternidade, a 

imortalidade.  

As quatro dobras são causa final, formal, eficiente e material da 

subjetividade ou da interioridade da relação consigo. Operam sobre os 

códigos e regras do poder e do saber, criando novas dobraduras ao se 

juntar a elas. As relações consigo são variáveis, em ritmos diferentes, 

constituem modos irredutíveis de subjetivação.  

Quanto à sujeição dos indivíduos, existem duas formas mais 

atualizadas de atuação, sendo: individualizar de acordo com as exigências 

do poder e; ligar cada indivíduo a uma identidade sabida, conhecida e bem 

determinada “de uma vez por todas”15. Essa é a luta da subjetividade, 

direito à diferença e à variação, à metamorfose.   

A subjetivação está ligada com o tempo e o espaço. A própria 

dobra é uma memória – verdadeiro nome da relação consigo, do afeto de 

si por si –. Segundo Kant, o espaço é “a forma pelo qual o espírito era 

afetado por outra coisa”, e o tempo “a forma pelo qual o espírito se afeta 

a si mesmo” (DELEUZE, 2005, p. 115). Isso posto, o tempo era 

responsável pela auto-afecção, estrutura essencial da subjetivação, logo, 

da memória. Porém, não da memória curta, aquela oposta ao 

esquecimento, e sim, a absoluta memória, que duplica o presente, 

                                                 
15 Colocar o indivíduo em grupos definitivos, com o objetivo de desindividualizá-lo, 
transformando-o em um grupo. A partir do momento que não sou mais um indivíduo, 
respondo pelos pensamentos e atitudes dos grupos aos quais faço parte, perdendo minhas 

singularidades. 



 

 

54 

 

reduplica o lado de fora e não se difere do esquecimento, ela é ela própria, 

é sempre esquecida para se refazer: 

 

sua dobra (pli), com efeito, confunde-se com o 
desdobramento (repli), porque este permanece presente 
naquela como aquilo que é dobrado. Só o esquecimento (o 
desdobramento, dépli) encontra aquilo que está dobrado na 

memória (na própria dobra) (DELEUZE, 2005, p. 115). 
 

Dessa forma, a memória se opõe ao esquecimento do 

esquecimento, constitui a própria morte (Figura 9). Tendo o tempo como 

sujeito, a subjetivação no presente passa ao esquecimento, uma 

impossibilidade de retorno. Enquanto no passado se conserva na 

memória, uma necessidade de recomeçar: é a dobra do lado de fora. 

A dobra em si é o entrelaçamento do estrato e da estratégia, do 

saber e do poder. Para Foucault “o pensamento pensa sua própria história 

(passado), mas para se libertar do que ele pensa (presente) e poder, enfim 

pensar de outra forma (futuro)” para que possa surgir algo novo 

(DELEUZE, 2005, p.127). Assim, o pensar sucede o pensamento, na 

fissura que existe a vida, onde o si está situado, há singularidades que 

não são medidas nas relações de força, onde o indivíduo se torna dono 

de sua velocidade.  

  

 

  



 

 

55 

 

 

  

Figura 9: Gravura em metal: homem matando uma ideia de morrer. 

Fonte: SUSANO, 2020. 



 

 

56 

 

 

Sobre a produção de subjetividade , Guattari explica que ela é 

formada não só pelas instâncias individuais, mas também pelas instâncias 

coletivas e institucionais (DELEUZE e GUATTARI, 1992). 

Tradicionalmente, o modelo do Inconsciente é tido como produzido pelo 

sujeito individual. Ao trazer a problemática do desenvolvimento em massa 

da produção de subjetividade pela sociedade moderna e contemporânea, 

o autor nos mostra como a subjetividade enquanto inconsciente deixou de 

ser individual e passa a ser também coletiva da sociedade.  

  Posto isso, podemos evidenciar que a noção de subjetividade é 

dada como “uma matéria viva e mutante a partir da qual é possível 

experimentar e inventar maneiras diferentes de perceber o mundo e de 

nele agir” (MANSANO, 2009, p. 112). Por mais que a subjetividade aja de 

maneira individual, ela é produzida coletivamente, socialmente, através do 

sistema de signos, costumes, culturas, gestos. Está atrelada ao ambiente 

familiar, educação, meio ambiente, arte, religião, esportes, entre outros. 

Também é capaz de ser produzida de forma imagética por meio do cinema 

e das mídias de comunicação.  

Dessa forma, a linha de subjetivação é responsável pela criação, 

através dos jogos de objetivação e subjetivação. A subjetivação 

movimenta o sujeito em relação a si, fazendo com que se reconheça como 

sujeito de enunciado e assim, se desfaça das amarras do estabelecido, 

regularizado. A objetivação coloca os corpos e as subjetividades como 

objeto para o saber e o poder, são sujeitos aprisionados a identidades 

estabelecidas, o que produz um dispositivo mais sofisticado e atualizado. 

A subjetivação rompe e atualiza os dispositivos, ora proporcionando aos 

corpos uma fuga dos dispositivos, ora captando esses corpos novamente.  

 No diagrama temos, enfim, suas três dimensões históricas: ser-

saber determinado pelas duas formas em dado momento, suas relações 



 

 

57 

 

formadas e formalizadas em estratos, enunciado e visibilidade; ser-poder 

definido nas relações de força conforme a época, ao nível do diagrama, 

receptividade e espontaneidade e, por fim; ser-si determinada pelo 

processo de subjetivação pelos locais onde passa a dobra, relação com o 

lado de fora, pensamento. 

 As dimensões são históricas porque não são de um todo universal, 

dependem de uma singularidade histórica e de suas condições de 

problematização, ou seja, variam conforme a época. Dessa forma 

problematizamos: que posso eu saber? Que posso fazer? Que posso 

ser?16 O que posso eu ver e enunciar em tais condições de luz e 

linguagem? Que poder visar e que resistência opor? De que dobras me 

cercar ou como me produzir como sujeito? (DELEUZE, 2005). 

 O “eu” é um conjunto de posições singulares, que se ocupam em 

um fala-se, vê-se, combate-se, vive-se. Para Foucault, o diagrama é 

topológico, tendo três instâncias independentes uma das outras, mas em 

constante troca. Sobre isso,  

 

cabe aos estratos produzir, incessantemente, camadas que 
fazem ver ou dizer algo de novo. Mas também cabe à 
relação com o fora colocar novamente em questão as forças 
estabelecidas e, f inalmente cabe à relação consigo chamar 

e produzir novos modos de subjetivação (DELEUZE, 2005, 
p. 127-128). 

 
Assim, o diagrama é a apresentação de puras relações de força 

ou emissão pura de singularidades. Todo diagrama é uma multiplicidade 

espaço-temporal, intersocial e em devir17. Ele não representa um mundo 

pré-existente, ele produz uma nova realidade, um novo modelo de 

Verdade:  

 

                                                 
16 Perguntas inspiradas no f ilme Viveiro de 2019, do cineasta Lorcan Finnegan. 
17 Conceito desenvolvido no capítulo tópico 2.1 Cartografia dos encontros. 



 

 

58 

 

faz as histórias desfazendo as realidades e as signif icações 
anteriores, formando um número equivalente de pontos de 
emergência ou de criatividade, de conjunções inesperadas, 
de improváveis continnuns. Ele duplica a história com um 

devir (DELEUZE, 2005, p. 45). 

 
Um diagrama é a exposição dessas relações de forças que 

constituem o poder. Não é uma ideia transcendente, superestrutura 

ideológica ou infraestrutura econômica, ele estende-se por todo o campo 

social. Todo dispositivo é definido pelo que detém em novidade e 

criatividade, além de sua capacidade de se transformar ou se fundir para 

formar um dispositivo futuro. Ele possui linhas de visibilidade, enunciação, 

força, subjetividade, desubjetivação, brecha, fissura, fratura, todas elas se 

misturam e se cruzam. Essas linhas são divididas em dois grandes grupos: 

as linhas de estratificação ou sedimentação e as linhas de atualização ou 

criatividade (DELEUZE, 2005). 

O diagrama é uma forma de ler e organizar as dimensões do 

dispositivo. Logo, o dispositivo possui todas as dimensões presentes no 

diagrama: os saberes visíveis e enunciáveis, as relações de poder e as 

subjetivações, que podem se alinhar conforme as regras do dispositivo ou 

se oporem à ele. A subjetividade é a dimensão capaz de criar o novo, fazer 

surgir a mudança, a diferença e assim, o dispositivo a integra novamente 

em suas dimensões anteriores. O dispositivo, assim como o diagrama, não 

é uma estrutura – nem infra, nem super – ele está conectado à todas essas 

instâncias de nossas vidas, se fazendo e se atualizando continuamente.  

Por vezes, compõe nossos pensamentos, ações e saberes, 

também pode estar presente dentro do próprio ato de resistência, afinal, 

resistência e poder coexistem e são predicados obrigatórios à existência 

um do outro. Nos identificarmos como sujeitos de enunciados e nos 

desfazer dos saberes e mundos pré-existentes é a única maneira de criar 

o novo, de ser resistência. 



 

 

59 

 

Quando ocorre uma quebra da conduta esperada, a linha da 

subjetividade torna-se linha de fuga, momento em que novos espaços são 

criados. A resistência que trabalha em oposição à normalização dos 

espaços fará emergir os contraespaços, também denominados como 

heterotopias. 

 

1.2 Heterotopias  

 

Antes de definirmos as heterotopias, recorremos as ideias de 

Foucault sobre a mudança de sentido dos espaços e como eram 

entendidos pela sociedade, essas mudanças definem o que hoje são os 

lugares, objeto de grande valor para o filósofo francês.  

Na Idade Média, os espaços eram vistos com base em suas 

hierarquias, eram fixos, imóveis e funcionavam através das dicotomias: 

sagrados e profanos; protegidos e expostos; urbanos e rurais. O espaço 

medieval é onde cada coisa é colocada em seu lugar específico, o espaço 

das disposições. O pensamento científico da época era baseado no 

tempo: ciclos; desenvolvimentos e estagnação; o espaço enquanto 

localização temporal na história. 

Com as viagens marítimas e terrestres na Era Renascentista, os 

espaços ganham a extensão infinita, ilimitada e móvel. No século XVII o 

espaço da disposição ou localização é substituído pelo espaço da 

extensão. Com a Revolução Industrial veio o crescimento demográfico, e 

com isso, a expansão das cidades. Pela primeira vez houve a divisão entre 

espaço de trabalho e descanso e a necessidade de transporte que 

conectasse esses espaços.  

Com a modernidade, o espaço da extensão foi substituído pelo 

espaço do lugar: lugares que se relacionam com outros lugares. Ou seja, 

os espaços eram definidos pelas suas relações de proximidade entre os 



 

 

60 

 

pontos e elementos da cidade e da vida do homem. Formados em redes 

ou malhas, são a junção do conceito dos espaços Medievais e 

Renascentistas: hierárquicos, móveis, infinitos e limitados. Apesar da 

sociedade moderna ter rompido com a relação entre espaço e tempo – 

muito importante para os espaços anteriores – ainda não conseguiu 

romper com os espaços sagrados – agora ocultos – mas que ainda 

dividem o público e o privado, o social e o familiar, o lazer e o trabalho, o 

cultural e o útil.  

A partir do século XX, o pensamento científico antepõe a 

geografia como forma de pensar em detrimento à história e o tempo dá 

lugar aos espaços: sua simultaneidade e justaposição geográfica. Dessa 

forma, “o estruturalismo não implica uma negação do tempo; mas acarreta 

uma certa maneira de lidar com aquilo a que chamamos tempo e com 

aquilo a que chamamos história” (FOUCAULT, 1984, p. 78). Com essa 

mudança do pensamento científico no mundo Ocidental, houve uma 

espécie de ruptura entre a história (tempo) e a geografia (lugar). Em que 

pese sejam de campos do saber interligados e conexos, essa ruptura 

muda a forma de pensamento sobre os espaços. 

Com a separação, os estudos sobre os lugares se 

intensificaram, suas definições passam a serem percebidas por suas 

relações quanto à proximidade, circulação, classificação, marcação, 

armazenamento aos elementos humanos, à forma de vida. Os espaços 

contemporâneos – ainda em trans-formação – se mostram simultâneos, 

justapostos, apesar de ainda carregarem dicotomias como próximo e 

longe, lado-a-lado e disperso.  

Para os filósofos existem dois tipos espaço, o interno – de dentro 

do homem – e o externo – onde acontece a vida – e é neste último que 

Foucault dedica seus escritos no texto “Outros Espaços” (1984), transcrito 

de uma conferência de Estudos Arquitetônicos ministrada em 1967. De 



 

 

61 

 

todos os espaços que existem, interessa os lugares que se relacionam 

com os outros lugares, neutralizam, secundam, invertem as relações já 

impostas. Esses lugares, são divididos em dois grandes grupos.  

As utopias, lugares sem lugar real, apresentam a sociedade de 

uma forma aperfeiçoada – irreal – ou totalmente contrária à perfeição. 

Para dar nome aos lugares que existem, Foucault denomina de 

heterotopias onde as utopias são representadas, contestadas e 

invertidas simultaneamente. É onde todos os outros lugares reais são 

encontrados, espécie de utopia localizada. Esses lugares – utopias e 

heterotopias – são totalmente diferentes dos espaços que discutem e 

refletem. Sobre as utopias, o autor relaciona: 

 

Há países sem lugar e histórias sem cronologia; cidades, 
planetas, continentes, universos, cujos vestígios seria 
impossível rastrear em qualquer mapa ou qualquer céu, 
muito simplesmente porque não pertencem a espaço algum. 

Sem dúvida, essas cidades, esses continentes, esses 
planetas nasceram, como se costuma dizer, na cabeça dos 
homens, ou, na verdade, no interstício de suas palavras, na 
espessura de suas narrativas, ou ainda, no lugar sem lugar 

de seus sonhos, no vazio de seus corações; numa palavra, 
é o doce gosto das utopias. No entanto, acredito que há – e 
em toda sociedade – utopias que tem um lugar preciso e 
real, um lugar que podemos situar no mapa; utopias que tem 

um tempo determinado, um tempo que podemos fixar e 
medir conforme o calendário de todos os dias. É bem 
provável que cada grupo humano, qualquer que seja, 
demarque, no espaço que ocupa, onde realmente vive, onde 

trabalha, lugares utópicos, e, no tempo em que se agita, 
momentos ucrônicos (FOUCAULT, 2013, p. 19).   

 

Os lugares irreais são projetados para serem modelos análogos 

diretos ou inversos dos espaços reais que, embora levem o nome “utopia”, 

podem existir no plano material. À exemplo disso, os desenhos de Le 

Corbusier ou o plano diretor de Brasília que representam uma versão 

aperfeiçoada da realidade, ou também, o espaço de uma prisão, que 

encarcera os corpos indesejáveis para tornar verdadeiro um espaço 

utópico.  



 

 

62 

 

Em contrapartida, heterotopias são lugares que se diferenciam de 

todos os outros espaços e podem ser definidas como contraespaços. Para 

elas, existe uma descrição sistemáticas de seus princípios para que se 

torne objeto de estudo e análise. São seis princípios carregados de 

exemplos e que demonstram como as heterotopias surgem, são 

transformadas e usadas, esse conjunto de fundamentos tem o nome de 

heterotopologia .  

O primeiro princípio afirma que todas as culturas e sociedades ao 

redor do mundo criam suas heterotopias, as quais possuem formas 

variadas e de nenhuma maneira universais. São divididas em duas 

classificações: das sociedades primitivas e das sociedades atuais. As 

primeiras constroem heterotopias de crise, lugares destinados à períodos 

da vida que todo indivíduo passa, como adolescência, velhice, para as 

meninas a menarca e a gravidez. São espaços privilegiados ou sagrados 

ou proibidos, como abrigos para os momentos de puberdade, casa 

reservadas às mulheres em trabalho de parto, entre outras. Apesar de 

estarem desaparecendo, essas heterotopias ainda existem nos colégios 

internos, serviços militares e até mesmo num espaço sem limite geográfico 

como as viagens de lua de mel, destinado para a perda da virgindade da 

mulher em algumas culturas (FOUCAULT, 1984).  

Atualmente, os lugares destinados a atender as situações de crise 

estão sendo substituídos pelas heterotopias de desvio, onde o indivíduo 

que tenha um comportamento fora dos padrões e da média necessária 

para se viver em sociedade seja corrigido ou mantido fora do convívio 

social. Como os hospitais psiquiátricos, as casas de repousos – que 

também se classificam como crise, pois a velhice é uma fase da vida e 

viver ociosamente escapa à regra do lazer por diversão –, os motéis para 

amantes em uma sociedade monogâmica e claro, as prisões, também são 

exemplos das heterotopias de desvio.  



 

 

63 

 

O segundo princípio elucida que toda heterotopia tem uma função 

determinada e precisa, porém, pode assumir um papel diferente do 

original com o passar do tempo. Foucault (1984) descreve a mudança 

ocorrida nos cemitérios desde o século XVIII, considerado um lugar 

sagrado e localizado ao lado das Igrejas, possuíam ainda hierarquias de 

túmulos. A partir do século XIX, coincidentemente – ou não – os túmulos 

passaram a ser direito de todos e o cemitério torna-se lugar da doença, 

agora, removidos do centro da cidade para as linhas externas, a cidade-

outra.  

 No terceiro princípio, uma heterotopia pode também, sobrepor 

vários espaços: lugares que por si só seriam incompatíveis, como os 

teatros com seus palcos e os cinemas com suas telas : heterotopia de 

sobreposição, nosso terceiro princípio. Um dos exemplos mais antigos 

desse princípio são os jardins da Pérsia que possuem quatro cantos onde 

cada um simboliza um canto do mundo e em seu centro, uma fonte ou 

taça com água para retratar o centro do mundo, para o autor “o jardim é a 

mais pequena parcela de mundo e também a totalidade do mundo, tem 

sido uma espécie de heterotopia feliz e universalizante”. Existem também 

os tapetes persas que espelham os jardins, a perfeição simbólica do 

mundo que se pode deslocar no espaço (FOUCAULT, 1984, p.  82). 

 O quarto princípio é chamado de heterocronia, é relativo aos 

lugares que estão ligado à pequenas parcelas do tempo, são divididos em 

três tipos: heterocronia acumulativa; heterocronia de festival e; 

heterocronia de férias.  A heterotopia acumulativa de tempo é aquela em 

que o tempo se empilha sobre si, como os museus e as bibliotecas. A do 

modo festival faz referência ao tempo fugaz, passageiro, como as feiras, 

os circos, os teatros, também é conhecida como o lugar do outro, do 

estrangeiro, do diferente, pela transitoriedade de acontecimentos. E a 

última, uma junção de acumulo de tempo e festividade, a heterotopia de 



 

 

64 

 

férias é o lugar onde o tempo de certa forma não existe e mesmo assim 

se relaciona com as festas temporárias, como as colônias de férias e 

cidades de veraneio. 

 O quinto princípio pressupõe que a heterotopia possui um sistema 

de abertura e fechamento, ela pode ser hermética ou penetrável. Sua 

entrada é compulsória – como as prisões –, ritualística – como templos ou 

escolas – ou aberta, onde se é permitida a entrada livremente, mas 

também pode excluir o indivíduo de alguma forma – como os motéis e 

bordéis –. 

 Por fim, no sexto princípio, as heterotopias carregam em sua 

essência a contestação de todos os outros espaços, ela faz isso de duas 

formas, através da ilusão ou da compensação. Ao criar um ambiente onde 

tudo é possível, os bordéis são um bom exemplo das heterotopias 

ilusórias, denuncia todo o resto da realidade como ilusão. Já para 

contestar a realidade, as heterotopias de compensação criam um lugar 

meticulosamente feito, perfeito em sua disposição, denunciando a 

desordem e o desarranjo dos espaços reais, como as colônias jesuítas do 

Paraguai: fechadas em si mesmas, sem conexão com o resto do mundo.  

 Foucault traz dois exemplos muito interessantes quanto a 

existência e surgimento das heterotopias, uma delas está nas crianças:  

 

As crianças conhecem perfeitamente esses contraespaços, 

essas utopias localizadas. É no fundo do jardim, com 
certeza, é com certeza o celeiro, ou melhor ainda, a tenda 
de índios erguida no meio do celeiro, ou é então – na quinta-

feira à tarde – a grande cama dos pais. É nessa grande cama 
que se descobre o oceano, pois nela se pode nadar entre as 
cobertas; depois, essa grande cama é também o céu, pois 
se pode saltar sobre as molas; é a f loresta, pois pode-se nela 

esconder-se; é a noite, pois ali se pode virar fantasma entre 
os lençóis; é, enfim, o prazer, pois no retorno dos pais, se 
será punido (FOUCAULT, 2013, p. 12). 
 

E também, na formação de civilizações que se expandiram através da 

colonização, como os navios: 



 

 

65 

 

 

E se considerarmos que o barco, o grande barco do século 
XIX, é um pedaço de espaço f lutuante, lugar sem lugar, com 
vida própria, fechado em si, livre em certo sentido, mas 
fatalmente ligado ao infinito do mar e que, de porto em porto, 

de zona em zona, de costa a costa, vai até as colônias 
procurar o que de mais precioso elas escondem naqueles 
jardins orientais que evocávamos há pouco, 
compreenderemos porque o barco foi, para nossa civilização 

– pelo menos desde o século XVI – ao mesmo tempo, o 
maior instrumento econômico e nossa maior reserva de 
imaginação. O navio é a heterotopia por excelência. 
Civilizações sem barcos são como crianças cujos pais não 

tivessem uma grande cama na qual pudessem brincar; seus 
sonhos então se desvanecem, a espionagem substitui a 
aventura, e a truculência dos policiais, a beleza ensolarada 

dos corsários (FOUCAULT, 2013, p. 30). 
 

  Em sua obra “As palavras e as coisas”, Foucault (1999) consola 

o leitor quanto a existência das utopias como lugar real e irreal: 

 

é que, se elas não têm lugar real, desabrocham, contudo, 
num espaço maravilhoso e liso; abrem cidades com vastas 

avenidas, jardins bem plantados, regiões fáceis, ainda que o 
acesso a elas seja quimérico (FOUCAULT, 1999, p. 09). 

 
Por outro lado, as heterotopias bagunçam o pensamento, 

inquietam, impedem a definição e nomeação disto ou daquilo.  

As utopias e as heterotopias se encontram, de certa forma, na 

dualidade e contradição do real e do irreal entre os espaços. Como o 

espelho que reproduz a imagem que nele reflete em um lugar irreal, sendo 

ele mesmo um objeto real que molda a relação entre a coisa refletida e 

seu reflexo, utopia e heterotopia: 

 

No espelho, vejo-me ali onde não estou, 

num espaço irreal, virtual, que está 
aberto do lado de lá da superfície; estou 
além, ali onde não estou, sou uma 
sombra que me dá visibilidade de mim 

mesmo, que me permite ver-me ali onde 
sou ausente (FOUCAULT, 1984, p. 80). 
 

Do lugar em que me encontro no espelho 

apercebo-me da ausência no lugar onde 
estou, uma vez que eu posso ver-me ali 
[...] volto a mim mesmo: dirijo-me o olhar 
a mim mesmo e começo a reconstituir-

me e mim próprio ali onde estou 
(FOUCAULT, 1984, p. 80).  



 

 

66 

 

Assim, o espelho transforma o lugar que se ocupa quando o 

reflete, o espaço real e o irreal, o lugar onde não se está reflete o contexto 

onde se está. Reverberando os espaços uns nos outros, a heterotopia é o 

espelho da cidade. É o lugar do sem-lugar, do incomum, do diferente, do 

inclassificável, do que não se submete à identidade niveladora, do que 

não pertence ao lugar-comum e que não compartilha a mesma linguagem. 

  

 

 

  



 

 

67 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2.  MODOS DE OLHAR E PERCEBER O  PERCURSO: a  

caminhografia 

 

A ciência moderna, implementada no século XIX após a revolução 

científica do século XVI, alterou a compreensão dos fenômenos por meio 

da utilização de regras metodológicas de racionalidade científica.  

Isto é, utilizando-se de medidas quantitativas, fórmulas 

matemáticas e, principalmente, da experimentação a racionalidade foi 

responsável pelo domínio das ciências naturais sobre as ciências sociais. 

O produto desse domínio foi a simplificação de fenômenos complexos em 

prol da estabilidade dos resultados, o que gerou uma desvalorização de 

investigações acerca das relações sociais e subjetividades.  



 

 

68 

 

Com o tempo, essa forma de pensar através de quantidades se 

mostrou ineficiente para responder perguntas relacionadas à psicologia, 

sociologia e filosofia. Na filosofia contemporânea, a vertente da filosofia 

da diferença foca nas singularidades existentes para desenvolver análises 

qualitativas de diversos aspectos sociais. Assim, os filósofos desse 

segmento debatem e desenvolvem teorias que nos orientam nesta 

pesquisa a pensar e analisar através das diferenças. 

Deleuze (2005; 2006) e Guattari (2012) apresentam essa vertente 

filosófica e seus modos de pensar a partir de conceitos18: multiplicidade, 

rizoma, afectos, perceptos, devires, agenciamentos, entre outros. A fim de 

percorrer o território de um diagrama, o pesquisador realiza uma 

cartografia com as forças subjetivas que o atravessam. 

Deleuze e Guattari (1992; 1995; 1996; 1997) nos oferecem uma 

análise cartográfica qualitativa dos seus estudos psicanalíticos , 

implementada na pesquisa científica de diferentes áreas, como uma 

metodologia analítica do singular. Essa metodologia, chamada cartografia 

social foi desenvolvida por nomes como Passos, Kastrup e Escóssia 

(2009) entre outros autores que amparam esse capítulo.  

O termo “caminhografia” foi criado pelo grupo de pesquisa Cidade 

e Contemporaneidade19, coordenado pelo Professor Eduardo Rocha, a fim 

de aprimorar a cartografia social no campo da arquitetura e do urbanismo.  

A forma livre de caminhar pela cidade e se deixar atravessar pelos 

acontecimentos implementada pelos Internacionais Situacionistas, grupo 

de pensadores na década de 1970, é uma crítica ao movimento moderno. 

Esse pensamento dispõe de novas formas de apreensão da cidade e do 

modo de vida do homem pós revolução industrial. A partir da proposição 

                                                 
18 Os f ilósofos acreditam numa maneira de pensar através de conceitos, não somente os 
utilizados nesta pesquisa. Dentre os conceitos por eles foram escolhidos os mais apropriados 
para essa pesquisa. 
19 Grupo de pesquisa da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo da Universidade Federal de 

Pelotas (FAU/UFPel). 



 

 

69 

 

de uma espécie de jogo com a cidade geram situações que expõem as 

fragilidades e as singularidades do lugar. 

À exemplo disso, o arquiteto italiano Francesco Careri, em seu 

livro Walkscapes (2018), discorre sobre o caminhar enquanto prática 

estética – arte – e ética com o objetivo de ganhar território na cidade. 

Careri utiliza o caminhar como prática da experiência urbana, assim como 

aqueles que praticam as derivas e errâncias que discorreremos neste 

capítulo. 

Para fugir das grandes narrativas modernas e contemporâneas, 

nos utilizamos das narrativas urbanas menores através do caminhar de 

forma livre, porém atenta, registrando os acontecimentos, observando 

aqueles que fogem do padrão estabelecido socialmente e que profanam 

os usos da cidade. 

A caminhografia pretende unir: o pensar por conceitos, advinda 

filosofia da diferença; o caminhar de forma livre, sem percursos 

predefinidos e; o jogar com a cidade a fim de criar uma narrativa urbana 

pormenorizada. Essa combinação produz um mapa da diferença. 

Fruto de um emaranhado de pensamentos e autores a 

caminhografia não apresenta hierarquias ou centralidade. Para 

compreender o processo de formação da caminhografia enquanto 

metodologia de pesquisa, é necessário recorrer primeiramente à 

cartografia deleuziana. 

O processo da caminhografia se firma na cartografia, oriunda da 

psicanálise e da filosofia em conjunto com os conceitos da cartografia 

social para ser aplicada como método para o caminhar, o jogar e o 

registrar, com foco principal no último. 

O conceito de cartografia como guia para a pesquisa acadêmica, 

possibilita um método heterogêneo e singular de produção de mapas e 

modos de percepção do processo. Através da subjetividade são 



 

 

70 

 

produzidos mapas do sensível, do micro, do heterogêneo. Nesses mapas 

são trazidos os componentes que usualmente são desprezados ao 

quantificar e validar uma pesquisa. Ao importar a cartografia deleuze-

guattariana para a arquitetura e urbanismo, conseguimos produzir um 

mapa urbanístico da diferença, obtendo uma leitura díspar da cidade 

contemporânea. 

O primeiro conceito – diagrama – rege o processo de estudo, 

pensamento e realização do trabalho, através de suas linhas. A partir dos 

afectos e perceptos – outro conceito que traremos nesse capítulo – 

construímos um mapa da diferença. Um mapa que não oposto aos mapas 

tradicionais, mas complementar, não utiliza medidas ou separa os usos 

dos espaços. Esse mapeamento é realizado a partir do corpo do 

caminhógrafo, das forças que agem sobre ele e seus desejos.  

Outros conceitos presentes neste capítulo são os agenciamentos 

– forças que atuam sobre o dispositivo – e o Corpo sem Órgãos – forma 

do corpo pleno que permite a produção da diferença em si mesmo – para 

que possamos entender como funciona esse registro de subjetivação em 

um território.  

Assim, temos os fundamentos da caminhografia e os conceitos 

que amparam esta pesquisa. Como resultado, o encontro: de si, da escrita, 

do jogo, do registro, do caminhar, dos pensamentos, sentimentos, afetos 

e criações. O encontro como análise que mistura e cruza todos esses 

choques. Por fim, chegamos à caminhografia e seu diálogo entre 

conceitos e práticas, colhendo e largando pistas de como podem funcionar 

as análises e processos do caminhar, jogar e registrar.  

Metodologicamente, os objetivos são estabelecidos no projeto de 

pesquisa e, embora tenhamos um objetivo estabelecido inicialmente que 

serve de caminho e orientação geral, a caminhografia permite a 

flexibilização dos objetivos no decorrer da pesquisa, uma vez que o 



 

 

71 

 

pesquisador não sabe o que irá encontrar na caminhada e na produção 

deste mapa. Assim, “a diretriz cartográfica se faz por pistas que orientam 

o percurso da pesquisa sempre considerando os efeitos do processo do 

pesquisar sobre o objeto da pesquisa, o pesquisador e seus resultados” 

(PASSOS, KASTRUP e ESCÓSSIA, 2009, p. 17). 

  O desmembramento e a definição dos pensamentos em torno da 

caminhografia definem a divisão do capítulo: a cartografia deleuze-

guattariana que funda o pensamento lógico em torno do desenvolvimento 

da metodologia; a cartografia social que carrega esse conhecimento para 

as áreas de conhecimento práticas e; a caminhografia como a união de 

conceitos e estratégias que proporcionam de forma singular e inovadora 

o modo de apreender o espaço urbano. A disposição didática desse 

capítulo não importa fragmentação, isso porque se faz uma leitura 

rizomática dos conteúdos que se complementam sem hierarquia. Assim 

definimos os modos de olhar e perceber o percurso. 

 

2.1 Cartografia dos encontros 

 

Tradicionalmente, um mapa expressa um caminho, um trajeto, 

um território ou até mesmo uma mudança do território com o tempo. De 

forma quantitativa, dedica-se ao território enquanto localidade e 

posicionamento fixo. Para a cartografia desenvolvida por Deleuze e 

Guattari (1995), o mapa é produzido pela leitura das linhas de forças que 

atuam sobre um território existencial, ou seja, um território físico, 

semântico, afetivo, político.  

A cartografia deleuziana não se utiliza da macro política, seja o 

Estado ou as instituições, ela atravessa sua análise pelas dinâmicas 

micropolíticas de poder. Esses atravessamentos criam um mapa em forma 



 

 

72 

 

de diagrama que expõe as linhas de diferentes naturezas de um território, 

seus enfrentamentos, densidades e intensidades.  

Para desenvolver os conceitos desses autores, necessitamos 

visitar o filósofo francês Henry Bergson, para capturar o conceito de 

multiplicidades e desenvolvê-lo a partir da coletânea deleuze-guattariana 

Mil Platôs. 

Bergson (1959) critica a ideia da psicologia na qual o consciente 

é capaz de ser mensurável através da Grandeza Intensiva, teoria que 

utiliza de quantidade para pensar qualidades. Também defende que essa 

junção é incompatível, pois essas grandezas pertencem a naturezas 

diferentes. O autor separa o objetivo e o subjetivo, o espaço e o tempo, o 

consciente e o mundo, em duas multiplicidades distintas: números e 

qualidades (TRINDADE, 2020). 

A multiplicidade quantitativa se expressa por símbolos 

numéricos, é a generalização da realidade, uma vez que descarta todas 

as diferenças de algo para uni-los, focando apenas em suas semelhanças. 

Um exemplo disso é o processo de contar maçãs: as unimos pela 

semelhança de serem maçãs, mas cada uma se origina de um galho, de 

uma árvore, cada uma tem um tamanho e uma forma, possuem uma 

mescla de cores única. Assim, transformamos a multiplicidade em unidade 

ao banalizar suas diferenças. 

Contaminada pela ideia dos números, a qualidade passa pelo 

mesmo processo, se tornando fruto da quantidade. Porém, é na 

multiplicidade qualitativa  que se encontra a nossa consciência, capaz 

de conciliar a heterogeneidade – onde cada coisa é singular – e a 

continuidade – onde cada momento não pode ser separado de outro –. 

Isso permite que a consciência se diferencie dos outros e de si mesma o 

tempo todo, ela é a mistura de tudo que nos afeta no presente e no 

passado, onde todos os momentos se fundem em um só.  



 

 

73 

 

A multiplicidade por si só é impensável, inaudível, invisível, 

indiscernível. Tudo o que temos são os números e as qualidades, tudo o 

que existe. A multiplicidade pura então, é a diferença pura, a singularidade 

em si. Tudo o que experimentamos está no campo das multiplicidades.  

A filosofia deleuziana busca apreender a multiplicidade. Uma 

vez que realidade não pode ser expressada por representação ou por uma 

verdade última, ela é composta por multiplicidades irredutíveis que só são 

pensáveis em um plano recortado. Dessa forma, a multiplicidade só pode 

ser apreendida através da estratificação em um plano, chamado de plano 

de imanência20. 

Tudo que existe são multiplicidades puras, elas se movem por 

intensidades, ora em fluxos maiores, ora em fluxos menores. Para que 

possamos ouvi-las, enxergá-las, pensá-las e experimentá-las precisamos 

do plano de imanência. Quando uma multiplicidade de qualquer natureza 

age sobre o plano de maneira intensa, pode destruir a estrutura, o que 

causa uma mudança no plano de imanência (Figura 10).  

                                                 
20 Imanência, define-se como característica do que faz parte da essência de alguma coisa 
em oposição à existência (real, imaginária ou f ictícia); característica ou particularidade 
daquilo que é intrínseco ao mundo material e concreto; aquilo que existe mater ialmente; o 

que é real. (IMANÊNCIA, 2021). 

Figura 10: Multiplicidade, plano de imanência e estratif icação. Fonte: Autora. 



 

 

74 

 

 Quando uma multiplicidade encontra o plano de imanência ela 

forma uma espécie de platô, é sua estratificação, sua organização espaço-

temporal. Por isso, o nome da coleção: Mil – multiplicidades – Platôs – 

estratificação –. Assim, os autores pretendem apresentar as formas de 

apreensão das multiplicidades (TRINDADE, 2020). 

 A estratificação das multiplicidades molda e controla nossos 

corpos em um território fechado, através da macro e micropolítica. A ideia 

em Deleuze e Guattari (1995) é criar novos territórios, novos mundos, 

novas condições de estratificação. Para isso, eles desenvolvem o conceito 

de rizoma na cartografia se utilizando da botânica para trazer à vida esse 

mapa de diagramas e linhas. Nesse caso, a filosofia se utiliza da botânica 

para comparar a forma de organização do pensamento21.  

É chamado de modelo arbóreo a organização que se desenvolve 

a partir de um fundamento centralizado e único. Nele, as análises se 

desenvolvem pelo fundamento-raiz, que é a unidade, a gênese, a 

Verdade. As reflexões feitas a partir daí estão sempre condicionadas à 

raiz, ou seja: o caule, as folhas e os frutos dessa árvore são limitados a 

ela.  

O modelo arbóreo de pensamento traz o Livro Raiz, o tipo de 

livro clássico, onde a árvore é a imagem do mundo e a raiz é a imagem 

desta árvore-mundo. As conexões crescem de forma linear e bifurcada, o 

Uno (a gênese, a Verdade) se torna dois, o dois se torna quatro e assim 

por diante, sempre com uma unidade principal e pivotante que não 

acompanha a realidade das multiplicidades, que poderiam pular de um 

para três, de três para cinco, por exemplo. 

                                                 
21 O exemplo dado por Deleuze e Guattari em Mil Platôs (1995) traz o conceito de rizoma 

através do livro. Para os autores, um livro é formado por matérias de diferentes datas e 
velocidades, nele – como em qualquer outra coisa – existem linhas de articulação ou 
segmentaridade, estratos, territorialidades, linhas de fuga, movimentos de 

desterritorialização e desestratif icação. 



 

 

75 

 

Para isso, existem os Livros Radículas – método moderno – que, 

ainda que possibilitem um crescimento espontâneo, não rompem com o 

dualismo sujeito/objeto. No sistema de radículas, a raiz pivotante aborta e 

suas várias raízes secundárias se desenvolvem sem estarem ligadas à 

ela. É aí que os autores refletem sobre a exigência de uma raiz secreta, 

um fio condutor do pensamento, de fundamento Uno intrínseco. 

Deleuze e Guattari (1995) afirmam que o Modelo Radícula se 

apresenta como um falso rizoma (Figura 11). Isso porque está ligado 

socialmente com uma estrutura e, por isso, sofre uma perda de potência 

e preserva uma unidade de totalização. Esse Modelo é como um livro 

dividido em vários volumes, mas que também pode ser apresentado em 

um só grande livro, uma grande obra. 

Enquanto o livro raiz cresce linearmente, o livro radícula cresce 

em círculos ou ciclos. Dessa forma, os autores concluem que todo 

pensamento ligado a uma estrutura está limitado a sua composição e 

assim, reduzido das leis de combinação. 

Desviando-se dos juízos de valor e sem fazer oposição ao modelo 

arbóreo, Deleuze e Guattari (1995) desenvolvem o modelo rizomático de 

organizar o pensamento. Na botânica, o rizoma é um sistema de caules 

responsável pela captação dos nutrientes para alguns tipos de plantas, ele 

Figura 11: Tipos de raízes. Fonte: FARMACOBOTÂNICA, 2015. 



 

 

76 

 

cresce horizontalmente, sem hierarquia ou centro. Não existe uma raiz 

central ou primária, ele se constitui de ramificações infinitas que se cruzam 

e se juntam, se multiplicam de forma não linear. Cada raiz é também caule, 

que gera uma outra folha, e essa é a ideia do rizoma como pensamento, 

como mapa. Isso possibilita a ligação das multiplicidades por elas 

mesmas, sem necessidade de um fio condutor único e rígido que não 

permita novas conexões. 

 Dessa forma, o pensamento rizomático se dá como processo, não 

funciona por oposições, apenas deserções, fugas ou quebras da linha, 

não tem começo ou fim, não possui uma Verdade, uma unidade ou 

centralidade. Formado por dimensões e direções variáveis, o rizoma 

constrói uma rede móvel, conectando pontos e posições nos dispositivos 

e/ou nos territórios existenciais. É nele que as conexões das diferentes 

instâncias do saber – as formas de expressão e de conteúdo – se 

multiplicam e intensificam, produzindo e movendo o desejo. Por isso, o 

rizoma serve como antídoto para as ações dos dispositivos.  

O livro rizomático se diferencia pela não necessidade de uma raiz 

pivotante, ou de uma raiz secreta que contenha um fundamento Uno, ele 

rompe com o dualismo e proporciona uma forma de conexão em rede que 

não pode ser justificada por modelos estruturais ou gerativos. O rizoma é 

apresentado pelos autores como fórmula n-1, em outras palavras: n, é a 

dimensão em que se está em contato, a multiplicidade e; 1, refere-se ao 

pensamento fundamentador, o Uno. Portanto, a multiplicidade subtrai o 

Uno, a raiz pivotante, o pensamento fundamental, a verdade única, para 

que reste apenas a multiplicidade nela mesma. Os autores creem que o 

Uno faz parte do todo pela multiplicidade, de forma que ao subtraí-lo, ele 

também se faça presente sem ser o pivô, o fundamento (DELEUZE e 

GUATTARI, 1995). 



 

 

77 

 

 Se o modelo arbóreo nos condiciona ao modo sedentário de viver 

nas organizações sociais, o rizoma nos possibilita a mobilidade, cria uma 

multiplicação real das linhas de conexão. Para se desprender do 

dispositivo e produzir a diferença, é necessário se utilizar do rizoma, agir 

no nível dimensional das relações, sem interferência ou exigência de uma 

raiz secreta que norteie nossos pensamentos e ações. 

A fim de estabelecer o conceito de rizoma de forma mais efetiva, 

Deleuze e Guattari (1995) anunciam características que se aproximam à 

essa forma de pensar através de princípios rizomáticos. Quais sejam: de 

conexão e heterogeneidade, em que qualquer ponto pode e deve estar 

conectado a qualquer outro ponto, formando uma rede aberta e variável; 

da multiplicidade, que rejeita o pensamento centralizado, fundamentado 

em Uno; da ruptura assignificante, ou seja, uma linha pode ser rompida e 

isso não significa o fim de suas conexões, assim como ela também pode 

retornar22 e por fim; o princípio de cartografia e decalcomania. 

Esse último recebe nossa atenção especial, pois o rizoma serve 

de orientação metodológica para o olhar cartográfico. O decalque ou 

decalcomania é uma reprodução, uma cópia, algo seriado e fixo que não 

possibilita a criação do novo. Já a cartografia produz realidades novas a 

partir do diagnóstico das multiplicidades em seu território (DELEUZE E 

GUATTARI, 1995).  

Nesse ponto, é possível comparar a cartografia e o decalque 

com os jogos de subjetivação e objetivação. A cartografia permite o 

movimento do sujeito em relação a si mesmo, ao se reconhecer enquanto 

sujeito de enunciado, produzindo a diferença em si mesmo – subjetivação 

–. O decalque é a objetivação, dado que o sujeito está preso a identidades 

                                                 
22 Assim como existem linhas que estratif icam, territorializam, atribuem signif icado e 
organizam, existem as linhas que desterritorializam e fogem, como as linhas de subjetivação 

(linhas de fuga) que voltam a agir sobre tal território. 



 

 

78 

 

visíveis nos dispositivos, aos modelos impostos e, assim, coloca os corpos 

e a subjetividade como objeto para o poder e o saber.  

Dessa forma, os mapas rizomáticos não correspondem mais à 

um decalque da realidade como os mapas hegemônicos que representam 

objetos. Não possuem apenas uma entrada e um caminho a ser seguido: 

estão em constante modificação. Acerca disso, os autores afirmam que “o 

mapa é aberto, é conectável em todas as suas dimensões, desmontável, 

reversível, suscetível de receber modificações constantemente.” 

(DELEUZE E GUATTARI, 1995, p. 22). O mapa pode ser construído por 

um indivíduo ou um grupo: 

 

ele pode ser rasgado, revertido, adaptar-se a montagens de 
qualquer natureza [...]. Pode-se desenhá-lo numa parede, 
concebê-lo como obra de arte, construí-lo como uma ação 
política ou como uma meditação. Uma das características 

mais importantes do rizoma talvez seja a de ter sempre 
múltiplas entradas; [...] um mapa tem múltiplas entradas 
contrariamente ao decalque que volta sempre "ao mesmo". 
Um mapa é uma questão de performance, enquanto que o 

decalque remete sempre a uma presumida "competência” 
(DELEUZE E GUATTARI, 1995, p. 22). 

 
A partir do rizoma é possível a criação de um mapa do micro, do 

indizível, do menor. Este mapa pode ser sobreposto aos mapas 

hegemônicos sem necessariamente contradizê-los ou anulá-los, de forma 

sensível, a cartografia traz à luz as minúcias invisíveis ao olho macro. 

Assim, à medida que “a árvore impõe o verbo ‘ser’, o rizoma tem como 

tecido a conjunção ‘e... e... e...’ Há nesta conjunção força suficiente para 

sacudir e desenraizar o verbo ser” (DELEUZE E GUATTARI, 1995, p. 37).  

Dessa forma, o conjunto dispositivo + rizoma + cartografia 

resulta o método de análise, a ferramenta e a orientação metodológica 

desta pesquisa. Para que consigamos praticar esse ato de diferenciação 

em nós mesmos e nos desvincularmos do que é objeto de poder e causar 



 

 

79 

 

a ruptura da linha objetivante – gerar o novo – é necessário criarmos para 

nós um Corpo sem Órgãos23.  

Falamos aqui, não sobre um corpo abstrato ou metafórico, mas 

um corpo real, o corpo que come, caga, ri, chora, caminha, cai, sangra, 

sara. O corpo é antes de tudo, o lugar onde o desejo se move, antes dos 

órgãos e das organizações, antes dos sistemas – digestivo, respiratório, 

reprodutor – ele é um fundamento pré-individual. O órgão faz parte de um 

organismo vivo, é um instrumento para além de si mesmo, uma espécie 

de ferramenta dotada de sentido, sua função é a sobrevivência. 

Criar para si um Corpo sem Órgãos (CsO) é, antes, um 

exercício, uma experimentação, um conjunto de práticas. “Ao corpo sem 

órgão não se chega, não se pode chegar, nunca se acaba de chegar a 

ele, é um limite”, para isso, os autores aconselham: prudência, periódicas 

injeções de prudência (DELEUZE & GUATTARI, 1996, p. 9). A busca de 

um CsO, não é somente uma busca pelo prazer, é a busca pelo desejo 

que nos move, a busca por destruir tudo que nos faz ser quem somos, 

para conseguirmos criar um novo porvir. 

Sobre o CsO, é necessário explorar o conceito de desejo em 

Deleuze e Guattari (1996). Como crítica ao inconsciente de Freud, de 

Platão ou Sócrates, em que o desejo é entendido como falta – falta essa 

fabricada, produzida – aqui os autores se utilizam do desejo como força 

de movimento, o próprio inconsciente (TRINDADE, 2019a). 

O inconsciente para Deleuze e Guattari (1992) é uma máquina, 

o Inconsciente Maquínico, que funciona como uma usina produtora de 

                                                 
23 Deleuze e Guattari (1996) usam o termo de Artaud “um corpo sem órgãos” para designar 
o conjunto de ações que desarticulam a hierarquia e organização feita pela sociedade do 
controle. Um órgão é visto como todas as maneiras particulares do nosso corpo ter acesso 
ao mundo, porém, há algo que é dado fora do corpo que determina as hierarquias, 

organizações, julgamentos, bom e mau (o que devo fazer com meu corpo, como devo agir). 
Então, nesse caso, um corpo sem órgãos não é vazio ou oco, ele tem órgãos, mas ele está 
livre da organização que determina seus modos de expressão. 

 



 

 

80 

 

desejos, agindo através de intensidades. Somente essas intensidades são 

capazes de gerar criação. O objetivo do Inconsciente Maquínico é que a 

máquina artística, a máquina analítica e a máquina revolucionária virem 

peças e engrenagens umas das outras e o CsO o lugar onde essas 

máquinas se arranjam, desarranjam e rearranjam para produzir o novo.  

O capitalismo é um sistema baseado na exploração, colonização 

e dominação do desejo, por consequência, da dominação do inconsciente. 

Resistir ao capitalismo é destruir a relação de exploração do inconsciente. 

Usar o desejo como motor para a subjetivação – se diferenciar em si 

mesmo – resistência e, principalmente revolução.  

Para reorganizar nossas máquinas desejantes é necessário o 

que os autores chamam de esquizoanálise, que se dá em três 

movimentos, são eles: destruição do eu “normal”, desorganizar essas 

máquinas desejantes, deixar de reproduzir e seguir modelos – 

desterritorializar –; descobrir suas próprias máquinas desejantes , 

reorganizar as máquinas, sentir ao invés de interpretar – criar novas 

territorialidades – e; criação do Corpo sem Órgãos, remanejar a si mesmo 

dentro do social, agir na dimensão em que se encontra para produzir 

novas realidades, a reterritorialização. 

O CsO não possui objetivo, imagem ou destino, ele “é o que é, 

não o que deveria ser, ele é o próprio desejo em si” (TRINDADE, 2019a, 

s. p.). Esse processo rearranja nossas máquinas e o corpo é onde o 

desejo flui ou empaca. Se empaca, faz parar de funcionar, provoca a 

morte, a morte do eu, do sujeito que está acostumado a viver conforme 

um modelo. Se flui, gera criação. Somos, então, como micro mecânicos, 

que apertam e soltam as engrenagens dos desejos, que por si são 

revolucionários. 

Deleuze e Guattari (1996) propõem substituir a anamnese pelo 

esquecimento e a interpretação pela experimentação. Nesse sentido, o 



 

 

81 

 

Corpo sem Órgãos só pode ser ocupado por intensidades que são 

manejadas conforme o sentir, ele as produz e as distribui, somente elas 

povoam, passam, circulam, bloqueiam.  

Dessa forma, o CsO não é um corpo vazio, ao contrário, se 

mostra como um corpo pleno que permanece aberto às intensidades. E 

desejar é construir agenciamentos, definidos como 

 

articulações singulares de forças que se mobilizam 
estrategicamente em torno de objetos, envolvendo enunciações 
e relações de poder, tanto podendo capturar, anular e assujeitar, 
quanto organizar formas de resistência a jogos de objetivação e 

subjetivação (PRADO FILHO & TETI, 2013, p. 48). 

 
Quer dizer, os agenciamentos trabalham dentro das dimensões 

do dispositivo, movimentando as linhas responsáveis pelas palavras, 

pelas coisas, pelas relações de poder, mas também pela movimentação 

da linha de fuga, que produz a diferença. Ele trabalha para o dispositivo e 

para as heterotopias, para o poder e para a resistência, interagindo nos 

jogos de ação e reação da linha da normalidade, ora subjetivando, ora 

objetivando (PRADO FILHO & TETI, 2013). 

Assim, agenciamentos funcionam pela conveniência entre 

elementos diferentes, que por alguma razão se unem para movimentar o 

sujeito em seu território existencial. Primeiro, o território existencial de um 

indivíduo é reconhecido pelas repetições de elementos que nele estão 

presentes e esse ritmo cria uma identificação do sujeito ao território, que 

não necessariamente será geográfico. E segundo, ora os agenciamentos 

são de ordem interna – heterogeneidade – ora externas ao sujeito – 

multiplicidades – (CAVALACANTE, 2020). 

A heterogeneidade pode ser entendida de duas formas 

distintas: formas de expressão e formas de conteúdo. A primeira 

corresponde ao agenciamento de enunciação, descrito como um manual 

de instruções de comportamentos aceitos socialmente através da 



 

 

82 

 

linguagem e essas regras formam uma determinada estética (GUATTARI, 

2012). 

A segunda acontece no interior do indivíduo, são os 

agenciamentos Maquínicos. Se para Deleuze e Guattari, todo corpo é uma 

máquina, logo, esses encontros de corpos formam um agenciamento, 

dele, são produzidos novos desejos, ou apenas, desejos.  

As multiplicidades são de ordem externa e com valências de 

desterritorialização e reterritorialização. A desterritorialização remete a 

uma instabilidade dentro do território, uma quebra do ritmo através de 

encontros, choques, que resultam numa abertura para o caos. Por outro 

lado, a reterritorialização é onde o caos é utilizado para a produção de um 

novo território sobre o anterior.  

As multiplicidades são fundadas em três tipos de linhas: molares, 

moleculares e de fuga. Essas linhas coexistem em um território e o que 

caracteriza um agenciamento – molar, molecular ou de fuga – é o 

favorecimento de uma sobre a outra. 

 A linha molar é sedentária, significante e segmentada. Ou seja, 

ela conserva o território, o ritmo das repetições, ela dá significado ao 

indivíduo e o segmenta conforme o território que atua, à exemplo do 

indivíduo no bar, na universidade, em casa, no trabalho, com a família... A 

linha molar quer evitar o encontro que produz o caos, que gera o novo. Ela 

é arborescente: do modelo Árvore, possui um fundamento Uno e age 

através da cultura e da memória social, cria um Rosto, uma identidade a 

ser seguida: o homem, branco, europeu, heterossexual, cristão, racional, 

capitalista, magro. Ela é binária: organiza e classifica o território através 

de dualismos, de juízo de valor, como bem ou mal, certo ou errado, 

civilizado ou selvagem. 

A linha molar também é circular: forma contornos ao redor do 

território a partir do Rosto formado, mantém o território estável. E é 



 

 

83 

 

segmentada: coordena os processos de subjetivação, sujeitando o 

indivíduo, dominando e classificando através de micro sujeições, usa de 

pequenas situações para intimidar, reduzir o ser em seu território. Assim, 

ela impede as linhas de fuga através da trapaça, para manter a rigidez do 

território e não permitir problematizações24 (CAVALACANTE, 2020).  

Diferente à linha molar, temos a linha de fuga que é nômade, 

assignificante e assegmentada. Ou seja, ela se mexe no território, ela é 

responsável por desconectar os sentidos das palavras e das coisas, ela 

quebra os esquemas de sujeição. Descodificando fluxos, ela c ria novas 

conexões e encontros, desterritorializa.  

Se a linha molar engana, a linha de fuga é traidora, ela não 

ludibria para manter alguém no território, ela faz abandonar todos os 

esquemas de regras e instruções, todas as normas e regularidades. Ao 

contrário do decalque, da reprodução ou interpretação, produz um novo 

território, uma nova enunciação através da experimentação, dos sentidos  

e sentimentos (CAVALACANTE,2020). 

                                                 
24 A partir do momento que existe uma produção de diferença no território, o agenciamento 

microfascista, que assim como o Fascismo Institucional, usa o Estado para promover a 
violência contra um “inimigo” – contra uma diferença – cria o adversário. Reúne o desejo que 
a massa já possui em culpar um diferente e constrói todo um território de destruição. Primeiro 
da destruição do outro, depois a autodestruição do indivíduo, que perde a capacidade de 

gerar um pensamento crítico. Essa cadeia de destruição está presente no que Guattari 
(1996) chama de buraco das subjetividades, ou buraco negro, que é onde a subjetividade 
perdeu sua criatividade. Como os buracos negros da astronomia, o buraco das 

subjetividades possui um centro de gravidade que atrai outros buracos negros, onde o(s) 
indivíduo(s) se perde(m) dentro de suas subjetividades e vive(m) imerso(s) em suas paixões, 
medos, ódios... O agenciamento microfascista tem a tarefa de transformar essas paixões e 
medos e ódios em um sentimento de impotência, e depois, transformar a impotência em 

potência destrutiva. Dessa forma, devastando tudo que há de produção de diferença em um 
território, ele produz uma linguagem menor – molecular – de ofensas ao Outro, enquanto cria 
para si ideias de valores positivos (qualquer semelhança com bols0narist4s, não é mera 
coincidência). Assim, para fugirmos da autodestruição, da violência e da vida microfascista 

é necessária uma reflexão diária sobre quais usos do poder do Estado para produção de 
violência fazemos uso: na universidade, no trabalho, na família, no bar, na igreja. E para 
ainda perseguir o CsO: periódicas injeções de prudência.   



 

 

84 

 

No entre dessas duas linhas, está a linha molecular que faz o 

modelo dominante colidir com os modos de existência singular. Ela fura 

todos os esquemas de representação e nela não há protocolos sobre 

como agir. Aqui é onde se produz a linguagem menor, onde acontecem 

os encontros, os choques. É o intermezzo dos territórios, entre a 

desterritorialização e a reterritorialização, conectando todas as camadas  

dimensionais de um território. 

A Cartografia acontece sobre essas linhas, nas complexas 

relações de identidade e diferenciação do indivíduo que são causadas 

pelos agenciamentos. Para acontecer o novo, a consciência precisa de 

formas de pensar para criar o caos, para romper com os signos mundanos 

e os regimes significantes25. Ela pode – ou podemos – orientar o 

pensamento no caos em três frentes: pela filosofia em um plano de 

imanência a partir de personagens conceituais; pela ciência em um plano 

referencial através de observações parciais e; pela arte em um plano de 

composição com relação a figuras estéticas.  

 A arte rompe os signos mundanos, que são vazios, previsíveis 

e antecipam a ação e o pensamento. Para isso, ela cria caóides, e o caos 

produz afectos e perceptos, que são blocos de sensações criados pelo 

artista, mas que deve se sustentar em si, possuir consciência própria, 

parar em pé: “a obra de arte é um ser de sensação, e nada mais: ela existe 

em si”. O plano em que trabalha o artista é aquele em que consegue tirar 

os afetos do universo ao seu redor e gerar sensações aos outros, por um 

personagem estético, aquele que habita o plano da composição, seja uma 

gravura, um personagem de um livro ou até uma cor predominante em 

uma pintura (DELEUZE E GUATTARI, 1992, p. 213). 

                                                 
25 Deleuze usa a expressão Muro branco para falar sobre os signos mundanos, em paralelo 
com a expressão Buraco negro, o muro branco é responsável por impedir os f luxos com o 

exterior, ele territorializa o indivíduo.  



 

 

85 

 

A função da arte é criar intensidades, ela deve ser um gentil 

convite – ou não – para deixarmos de ser quem somos, para sairmos da 

experimentação da obra de arte diferentes em si mesmos. O encontro da 

arte com o caos gera sensibilidade, cria novos mundos para termos novas 

sensações, são elas, os afectos e perceptos (TRINDADE, 2017). 

Perceptos são as intensidades criadas da relação entre o 

Modelo e a singularização, desloca os sentidos das percepções. Em 

consequência, os afectos são produzidos através dos perceptos, lidando 

com o caos de forma criativa gerando novos modos de existência. 

Deleuze e Guattari (1997) afirmam que, para criar esse bloco de 

sensações, o artista tem de passar por algo violento, que o tire da linha 

molar, do estabelecido. Ao se deixar afetar pelo caos, o artista não foge 

de seus sentimentos, ele cria. Cria através dos devires. 

Ao romper os signos mundanos e sair do modelo estabelecido, 

caímos no caos e para sair do caos, precisamos de uma força maior que 

nos faça reconstruir o território. Essa reconstrução se dá por meio de 

outros tecidos – objetos, máquinas, órgãos, linguagens – de forma 

inovadora, costurando para reconstruir uma representação do mundo, 

esse processo tem o nome de bricolagem (DELEUZE E GUATTARI, 

1997). 

Essa bricolagem também se dá através do devir, uma forma de 

contaminar nosso corpo, ser afetado, nos tornar algo que não somos sem 

deixar de sermos si. Podemos nos fazer pássaro, nos fazer árvore, nos 

fazer tesoura, os devires não humanos fazem com que animais, coisas e 

pessoas sejam idênticos, se aliançam para andar no intermezzo do 

território, produzir uma capa de representação do mundo, nos 

reterritorializando. 

Em resumo, quando saímos do regime significante caímos ao 

caos. Para sair dele, é necessária uma criatividade que produza perceptos 



 

 

86 

 

– intensidades – para voltarmos ao território existente. O devir captura 

intensidades de outro – objeto ou animal – para ser usado em nós mesmos 

como forma de voltar ao plano. Isso produz os afectos, que criam novos 

modos de existência, novas sensações, modificando o artista e aqueles 

que experimentam suas obras de arte.  

Assim, existem dois aspectos importantes relacionados ao bloco 

de sensações que são: seu material e sua duração. Nossas sensações 

são formadas através de composições, que por vezes podem nos remeter 

a objetos e se misturarem a matéria, porém, o que se conserva delas – 

sensações – são os perceptos e afectos e não o material. A duração da 

matéria para Deleuze e Guattari (1992) é contrastada com o tempo da 

sensação: pois  

 

mesmo se o material só durasse alguns segundos, daria à 
sensação o poder de existir e de se conservar em si, na 
eternidade que coexiste com esta curta duração. Enquanto 
dura o material, é de uma eternidade que a sensação 

desfruta nesses mesmos momentos (DELEUZE E 
GUATTARI, 1992, P. 216-217). 
 

Diferente do material que remete a nossa sensação e do material 

da própria obra que causa uma sensação, Deleuze e Guattari (1992, p. 

217) evidenciam que “a sensação não se realiza no material, sem que o 

material entre inteiramente na sensação, no percepto ou no afecto”. Ou 

seja, o afecto é material, enquanto a sensação é construída. Dessa forma, 

o objetivo da arte é separar o afecto – material – das afecções – 

sensações –, extrair da matéria do objeto um bloco de sensações que se 

sustentam em si.  

Para nós, nesta pesquisa, os afectos são a materialidade que 

encontramos no caminho, algo que nos faz mudar, mesmo sem que haja 

mudança. Ao permitir os atravessamentos dos afectos, saímos dessa 

experiência diferentes de quando entramos, situação em que os blocos de 

sensações atingem nosso corpo e/ou nossa consciência.  



 

 

87 

 

Dessa forma, temos duas etapas de processos cartográficos. A 

primeira como observadores: cartógrafos que se deixam atravessar pelas 

experiências, pelos afectos do caminho, procurando um caminho ao nosso 

CsO que possibilite novos agenciamentos. A segunda, como produtores 

de afectos: um mapa rizomático que busca produzir um bloco de 

sensações e criar um novo território, um novo modo de existência, tanto 

para si, quanto para o outro. 

Estamos sempre na busca do nosso devir-artista: encontrar um 

plano de composição para nossa cartografia; criar um personagem 

estético para percorrer conosco esses caminhos; gerar afectos e 

perceptos que criem o novo território sobre o antigo; emergir do caos; sair 

do território dos signos e significados; desterritorializar o pensamento.  

 Metodologicamente, encontramos na cartografia uma 

possibilidade de investigação dos processos, processos de produção da 

subjetividade. Enquanto a ciência moderna separa o sujeito e o objeto de 

pesquisa, a pesquisa cartográfica requer que o pesquisador – nesse caso, 

cartógrafo – habite o território existencial de sua pesquisa, mantenha 

contato direto com as pessoas em seu território e participe da vivência 

para além da observação. O objetivo da cartografia é “desenhar a rede de 

forças à qual o objeto ou fenômeno em questão se encontra conectado, 

dando conta de suas modificações e de seu movimento permanente” 

(BARROS e KASTRUP, 2015, p. 57). 

 Em um paralelo entre as metodologias ditas tradicionais e a 

cartografia, podemos apontar alguns aspectos que as fazem divergir. 

Como por exemplo, os passos da pesquisa tradicional, onde coleta, 

análise e discussão de dados, se dão em séries sucessivas em momentos 

separados. Por outro lado, a cartografia desenvolve um processo de 

passos que se sucedem sem se separar, em um movimento contínuo de 

produção, análise e discussão de dados. 



 

 

88 

 

 Podemos destacar a mudança, não apenas nominal, do processo 

de produção de dados, mas também conceitual onde o cartógrafo faz parte 

da experiência do território pesquisado. Cada momento – produção de 

dados, análise dos dados, discussão dos dados e escrita dos textos – traz 

consigo o momento anterior, assim como prolonga-se nos momentos 

seguintes.  

 Para registrar a experiência, o cartógrafo pode se utilizar da 

escrita, do desenho, de um caderno de campo, que colabora com a 

produção de dados e tem a função de transformar as observações e as 

frases captadas em modos de fazer e conhecimento. Existe aí, uma 

coprodução entre experiência e conhecimento.  

 Por esse motivo, é de suma importância o cartógrafo estar rendido 

à experiência do território existencial. Território esse, que diferente da 

formação clássica de unidade, generalidade e funcionalidade, é composto 

por ritmos, objetos e comportamentos. Esses, dão lugar à personagens 

rítmicos e paisagens melódicas, envolvendo qualidades, multiplicidades e 

expressividades. E esses ritmos embalam o constante processo de 

produção deste território (ALVAREZ e PASSOS, 2015). 

 Para a pesquisa cartográfica, habitar um território é acompanhar 

seus processos, mais do que descrever acontecimentos e coisas. É uma 

pesquisa com e não sobre. Cartografar é compor com o território, em um 

papel de aprendiz-cartógrafo, diferente do clássico pesquisador.  

 Na ciência moderna o conhecimento é aquele adquirido em 

experimento, com componentes separados de seu meio e uma suposta 

imparcialidade do observador e o objeto, alvo de dominação e controle. 

Na cartografia, surge a partir das experiências e vivências do ser aprendiz 

num ato de cultivar o conhecimento. Um pesquisador procura um discurso 

puro e claro sobre seu objeto de estudo, deslocado dos acontecimentos. 



 

 

89 

 

Enquanto o cartógrafo se põe de lado no território a modo de fazer circular 

experiências incluindo tudo e todos.  

 Ainda, a ciência moderna se utiliza de práticas de produção do 

conhecimento que fazem desaparecer sua origem inventiva, de modo a 

ser validado por uma comunidade científica que pretende controlar o 

objeto e sua manifestação presente e futura. Assim, se faz valer de 

modelos explicativos, com determinadas regras gerais para tentar prever 

uma repetição futura de acontecimentos.  

 Essa inventividade se mostra dispersa, contínua, incessante, em 

toda prática científica. Os conceitos, práticas, atitudes e valores produzem 

enunciados e até a própria racionalidade (PASSOS, KASTRUP e 

ESCOSSIA, 2015). Esse conjunto identifica a ciência como prática social 

e histórica de produção de conhecimento e é por essa razão que 

precisamos saber que tudo ao nosso redor, conhecimentos e valores, em 

algum momento foram inventados por alguém26. 

 A ciência inventa um dispositivo capaz de separar a “invenção” e 

o que nos parece “apenas invenção”. Assim, está sempre em constante 

transformação, atualizando os enunciados, refazendo práticas, criando 

novos problemas. 

 Para isso, a cartografia surge com a composição do seu próprio 

dispositivo, através dos movimentos-função de: referência; explicitação e; 

transformação-produção. Já que a cartografia não é um método que se 

aplica, e sim se pratica, ela não fornece modelos investigativos, se faz 

                                                 
26 Essa inventividade da ciência é denunciada há muito, Foucault, Deleuze e Guatarri fazem 
parte deste seleto grupo que questiona a invenção e imposições dos conhecimentos e 

valores de nossas sociedades. A inventividade do homem como ele é, hoje, sua relação com 
a religião e com Deus. Ao “matar” Deus em um ato simbólico, Nietzsche muito mais denuncia 
uma manipulação social do que comete um ato violento e herege. Se desfazer das amarras 

do conhecimento e das condutas como a conhecemos é também se desapegar do que 
identif icamos como eu, nós, o mundo. Também é abrir mão de Deus, já que somos sua 
“imagem e semelhança”. Abrir mão de nossa identidade, nosso grupo social, nossas relações 
sociais e aprender a desaprender, através de constantes problematizações como sugere 

Foucault.  



 

 

90 

 

através de pistas, estratégias e procedimentos concretos  (KASTRUP e 

BARROS, 2015). 

 Os movimentos-função dos dispositivos servem como condições 

concretas para a prática da cartografia. O movimento-função de 

referência tem um funcionamento regular, articulando as repetições e 

variações do dispositivo, serve para a criação do território existencial. No 

movimento-função das explicitações das linhas, emergem as linhas 

que participam do processo de produção de pesquisa e intervenção do 

dispositivo, explorando as potências nos processos de produção de 

subjetividades.  

 Por fim, temos o movimento-função de transformação-

produção da realidade , transformando as relações entre os elementos, 

linhas e vetores afetivos, cognitivos, institucionais micro e macropolíticos, 

ativando e sustentando movimentos de produção. Os efeitos dessa 

transformação-produção são analisados através da ligação com os outros 

movimentos-função: com a referência, desterritorializando o território 

existencial; com a explicitação das linhas, que envolve a produção de 

subjetividades a ponto de tensionar as linhas para que se chegue a um 

estado de criação, e assim, nova atualização do dispositivo.   

 Dissemelhante da pesquisa tradicional que se mostra histórica e 

longitudinal, a pesquisa cartográfica é transversal, ou seja, rompe com os 

eixos cartesianos – vertical e horizontal – e garante a potência dos 

movimentos das subjetividades, acompanha esse movimento no território. 

Para a cartografia, conhecer não é controlar as variáveis da realidade, 

para que se possa antecipar o futuro e determinar as regularidades do 

fenômeno, mas sim, aprender com os eventos a medida em que os 

acompanha através da experiência, reconhecendo suas singularidades.   

 Diferente do que acontece com o pesquisador e seu problema de 

pesquisa fechado, em que o resultado pode não ser uma reflexão e estará 



 

 

91 

 

dentro dos conceitos e ideais fixas já estabelecidas. O cartógrafo deve 

cultivar uma receptividade ao campo, uma disponibilidade à experiência, 

“estar ao lado sem medo de perder tempo, se permitindo encontrar o que 

não se procurava ou mesmo ser encontrado pelo acontecimento” 

(ALVAREZ e PASSOS, 2015, p. 137). 

 A receptividade se mostra através de aspectos opostos à 

passividade, que se mostra ignorante, que segue forças hegemônicas e é 

obediente. O cartógrafo curioso perde tempo com o cultivo de uma 

experiência, procura o estranhamento para sair de sua zona habitual. 

Essa disposição a perder tempo tem relação com o caminhar zonzo de 

Francesco Careri que veremos no próximo item. 

 Experiência não deve ser confundida com informação ou com o 

experimento, ela é “o que nos passa, o que nos acontece, o que nos toca.  

Não o que se passa, não o que acontece, ou o que toca (...) dir-se-ia que 

tudo o que se passa está organizado para que nada nos aconteça” 

(BONDÍA, 2002, p. 21). É desse modo que a experiência se torna cada 

vez mais rara: falta de tempo, excesso de trabalho, obsessão por opiniões. 

Por isso,   

 

é incapaz de experiência aquele a quem nada lhe passa, a 

quem nada lhe acontece, a quem nada lhe sucede, a quem 
nada a toca, nada lhe chega, nada o afeta, a quem nada o 
ameaça, a quem nada ocorre (BONDÍA, 2002, p. 25). 

 

 O sujeito da experiência é aquele receptivo, que não se põe ou se 

opõe no território, ele produz um espaço disponível aos acontecimentos. 

A experiência se define como uma paixão, ela é singular, irrepetível, 

produz diferença, heterogeneidade e pluralidade. 

 Ao seguir a filosofia deleuziana como metodologia de uma 

pesquisa, devemos tem em mente que, em síntese, Deleuze nos faz 

pensar por conceitos e a filosofia e a experiência estão sempre 

conectados uma à outra. O cartógrafo deve estar sempre aberto ao 



 

 

92 

 

acontecimento, aos bons e maus encontros – embora deva esperar 

sempre os bons – através das intensidades (ORLANDI, 2014).  

 Para Deleuze, um encontro é uma experiência que vive na dobra 

do ordinário e do extraordinário e o efeito desse encontro é medido pelos 

movimentos e pelos repousos, pelas velocidades e lentidões. Mas 

também pelo aumento e diminuição da força de existir e do poder de ser 

afetado.  Essas condições nos dizem mais sobre os encontros, quais nos 

fazem criar, quais nos fazem parar, quais atravessamentos provocam 

paixões, alegres ou tristes (Figura 12).  

 O labirinto deleuziano nos carrega a um caminho diferente de 

outros labirintos: o labirinto clássico possui uma entrada que leva para o 

centro e um caminho do centro para a saída e; o labirinto “maneirista” 

promove emboscadas sem saídas. Já o labirinto rizomático se mostra 

conjuntivo, onde cada caminho pode se ligar a qualquer outro, não há 

centro, periferia ou saída, ele é potencialmente infinito.  

 Então, como sair? Ao delimitar nosso território existencial, ou o 

território da própria pesquisa, se delimita também um dentro e um fora.  A 

partir disso, pode-se aventurar: o movimento de criar um território, sair 

desse território e retornar para dentro carregado de novos modos. O 

ritornelo nos permite carregar as intensidades dos nossos encontros e 

criar um mapa, um modo de viver, um novo algo. Dessa forma, nos 

desemaranhamos das representações, jogamo-nos ao caos, mas 

sabendo que temos um porto ao qual retornar. Nesse sentido, 

  

não há território sem desterritorialização, isto é, sem que 

pulse nos encontros um ‘vetor de saída do território; e não 
há saída do território, ou seja, desterritorialização, sem ao 
mesmo tempo, um esforço para se reterritorializar em outra 

parte (ORLANDI, 2014, s. p.).  
 

 Ao estarmos atentos aos encontros, nos recolocamos no                     

hic et nunc – aqui e agora – dos acontecimentos. Estar aberto para tal 



 

 

93 

 

experiência envolve um esforço pessoal. Nos desamarramos das normas 

e do senso comum estabelecido em toda nossa história para adentrar em 

território outro. Necessitamos sair na nossa casa, do que nos traz conforto 

e segurança, problematizar nossas vivências a partir da existência do 

diferente, da diferença, fazer do encontro de vidas efeito de mudança e 

criação. 

  



 

 

94 

 

 

 

  

Figura 12: Kintsugi – a arte de abraçar as nossas imperfeições. 

Fonte: AH-HOY, 2016. 



 

 

95 

 

2.2 Caminhografia  

 

O caminhar sempre fez parte da história da humanidade desde 

antes do homo sapiens que conhecemos hoje em dia, toda nossa 

evolução passou de uma forma ou outra pelo caminhar. Dos tempos mais 

remotos, os nômades fizeram do caminhar o seu lar, dos instintos à 

sabedoria ancestral, escolhiam seu paradeiro temporário e, assim como 

os aprendizes-cartógrafos, estavam abertos às experiências do território 

em que se encontravam27.  

Da bíblia, os irmãos Abel e Caim, filhos de Adão e Eva, dividem 

a humanidade em duas grandes famílias, os nômades e os sedentários, 

respectivamente. Vivendo sobre espacialidades diferentes, reconhecendo 

territórios pela construção física e também pela construção simbólica do 

espaço. Assim como a concepção da própria arquitetura, onde há esses 

dois cosmos, essas duas formas de enxergar o território (CARRERI, 

2018). 

Deleuze e Guattari (1997b) nomeiam esses dois tipos de 

território – cheio e vazio – e espaço liso e espaço estriado, sendo o 

primeiro do território nômade, menos denso, mais líquido, por isso, vazio. 

Já o espaço estriado, é o território sedentário, mais denso, cercado por 

muros, percursos, recintos, por tanto, cheio. Nesta mescla de cheios e 

vazio existe a margem para o intercâmbio, dentro de um, o outro. 

Das origens da humanidade, das migrações intercontinentais e 

do intercâmbio entre povos, surge a habilidade de ler paisagens, de se 

orientar no vazio, de se apropriar e mapear territórios. Ao caminhar por 

                                                 
27 Talvez não de uma forma consciente, estar aberto à experiência do território-outro era o 
que os mantinham vivos, estar à espreita do inesperado, do desconhecido, na imanência de 

ser afeto e afetar.   



 

 

96 

 

espaços não mapeados, o espaço torna-se lugar e caminhar se 

transforma em ato perceptivo e criativo de leitura e escrita de um território.  

Foi na década de 1920 com o movimento dadaísta que o 

caminhar ganha uma nova função. Ao fazer uma excursão pelos lugares 

banais da cidade de Paris, como uma operação estética28 consciente, 

substituíram a obra de arte pela deambulação, sem modificar o espaço, 

sem deixar rastros, uma provocação a antiarte.  

Os surrealistas seguindo os dadaístas recriaram a figura do 

flâneur, um personagem efêmero que perdia seu tempo vagabundeando 

pela cidade. Ao irem à um lugar desconhecido sem deixar rastros físicos 

e sem elaboração a partir dessa experiência, os artistas tinham como ação 

apenas visitar o lugar, realizando o fazer nada. Apesar das tarefas que 

faziam no percurso, como ler um texto ao acaso, presentar transeuntes e 

fazer movimentar a rua, seu principal objetivo era visitar lugares onde não 

existiria nenhuma razão para sua existência. 

A partir dessas deambulações começa a investigação do 

inconsciente da cidade. Uma deambulação na França fez surgir o Primeiro 

Manifesto Surrealista, e com ele a definição do surrealismo: “automotismo 

psíquico puro com o qual se propõe expressar, seja verbalmente, seja por 

escrito, seja de qualquer outro modo, o funcionamento real do 

pensamento”. Isso porque, ao passar dias caminhando do centro de Paris 

à uma cidade ao acaso, Breton – autor do primeiro manifesto surrealista – 

descreve a deambulação como uma “exploração pelos limites entre a vida 

consciente e a vida dos sonhos” (CARERI, 2018, p. 78).  Dessa forma as 

deambulações sugeriam uma desorientação, um abandono do 

inconsciente, deter o espaço como sujeito ativo, produtor ele de afetos 

e de relações.  

                                                 
28 Estética no sentido da f ilosofia da arte, como a escultura e a pintura, onde o caminhar 
por si se transforma em obra de arte efêmera com a intenção de problematizar a própria 

arte (CARERI, 2018). 



 

 

97 

 

Assim, dá início a uma troca recíproca com o lugar, resultando 

num forte estado de apreensão: de compreender e sentir medo. Os 

surrealistas acreditavam que o espaço poderia ser atravessado assim 

como a mente humana. É nos territórios desconhecidos da cidade, fora do 

itinerário turístico que se desenvolvem os passeios, os acontecimentos 

inesperados, os encontros, os jogos coletivos. Ideia que depois é 

desenvolvida pelos situacionistas e sua cartografia.  

Na década de 1950, os letristas se apropriam dos conceitos do 

surrealismo para desenvolve-lo como atividade lúdica e coletiva, para 

definir essas zonas inconscientes da cidade e investigar os efeitos 

psíquicos que o contexto urbano produz. Passam a construir e 

experimentar novos comportamentos na vida real e modos alternativos de 

habitar a cidade através da deriva. 

Os letristas rejeitavam a separação da vida cotidiana aborrecida 

e alienante e da vida imaginária fantástica, acreditavam que a realidade 

deveria ser maravilhosa ela mesma. Isso, através da construção de 

situações: “agir e não sonhar”. Ao ajustar a teoria da deriva urbana para 

“trabalhar na construção consciente e coletiva de uma nova cultura” 

(CARERI, 2018, p. 86). 

Ao substituir a cidade consciente e onírica, pela cidade lúdica e 

espontânea os situacionistas propõem o mapeamento urbano através das 

várias percepções de um percurso, para compreender as pulsões e os 

afetos que a cidade provocava a cada indivíduo que por ela caminha. Para 

isso, apresentam um jogo que lança o desafia de um novo uso do tempo 

e do espaço, ou melhor, dispuseram quase uma volta à era paleolítica: 

espairecer, ao invés de consumir.  

O jogo constitui primeiramente em uma quebra de regras, 

inventar as suas próprias, libertar a criatividade das construções 

socioculturais, projetar ações estéticas e revolucionárias contra o controle 



 

 

98 

 

social. Era isso que propunham ao perder-se na cidade: a utilização do 

tempo livre do trabalhador fora no consumo do sistema capitalista, sem a 

necessidade de consumir e produzir fora do tempo de trabalho. Voltar a 

vida ao momento de prazer e lazer, provocar e reativar o desejo latente 

que não passou por imposições culturais e vontades impostas. 

No âmbito do urbanismo moderno podemos separar essas 

movimentações em três fases: de meado e final do século XIX e início do 

século XX, a recriação da figura do flâneur criticava a primeira 

modernização das cidades, através das flanâncias procuravam a cidade 

banal e do cotidiano; das décadas de 1910 à 1959, as deambulações dos 

surrealistas procuravam a cidade inconsciente, criticando algumas ideias 

urbanísticas do movimento moderno e; do momento pós-guerra até 1970, 

as derivas situacionistas criticavam o modernismo (ou moderno tardio) se 

utilizando da psicogeografia29 (JACQUES, 2012). 

Essa construção das flanâncias, deambulações, derivas e 

errância constituem a noção de perder tempo para se apropriar do espaço, 

da cidade, do território. Um fervoroso combate entre tempo e espaço que 

não se conciliam de forma absoluta com o sistema capitalista, consumista, 

porém “o espaço é uma fantástica invenção com a qual se pode brincar” 

e se sabendo brincar – jogar – é possível ganhá-lo (CARERI, 2018, p. 

171).   

Na contemporaneidade, o caminhar de forma livre também pode 

ser chamado de errância30. Errar pela cidade contemporânea é uma 

ferramenta de apreensão e investigação do espaço urbano, o que 

possibilita a criação de microrresistências. As errâncias estão dentro da 

                                                 
29 Área do conhecimento que estuda os efeitos do meio geográfico na psique e o 

comportamento afetivo dos indivíduos deste meio organizado ou não (CARERI, 2018, p. 90). 
30 A errância é o perambular, o caminhar de forma livre, sem roteiros ou planejamentos. 
Caminhar na cidade de forma errática é praticar a experiência urbana (JACQUES, 2012). 



 

 

99 

 

cartografia urbana, e são experiências não planejadas que contrariam ou 

profanam os usos planejados do espaço na cidade (JACQUES, 2012). 

Por muito tempo e ainda hoje quem caminha de forma livre e 

errática pela cidade são os chamados “Outros Urbanos”31: ambulantes, 

camelôs, catadores, prostitutas, pessoas em situação de rua. O homem 

ordinário resiste e sobrevive em seu próprio cotidiano, escapa da 

anestesia pacificadora da cidade espetacularizada que busca eliminar os 

dissensos e as disputas entre diferentes, seja por indiferenciação, seja por 

inclusão-excludente.  

Essa diluição dos conflitos procura diminuir as possibi lidades de 

experiência nas cidades contemporâneas, uma esterilização da 

experiência. Não de forma a destruí-la, mas de capturar, domesticar e 

anestesiar essas experiências. Esses processos pacificadores sobretudo 

nos espaços públicos fabricam falsos consensos, escondem as tensões e 

impossibilitam qualquer experiência de alteridade nas cidades.  

Para combater o anestesiamento, resistir à pacificação e 

desafiar a espetacularização, é necessário explicitar os conflitos que 

existem dentro da cidade, provocar os dissensos e praticar a errância 

como o outro urbano. Para nós, aprendiz-cartógrafo, ou caminhógrafo 

procuramos sempre o estranhamento, se afastar do espaço familiar e 

cotidiano para experimentar a cidade de dentro, se opondo ao modo 

cartesiano da visão de cima, visão do mapa tradicional. 

Essa experiência pode ser utilizada como ferramenta urbanística 

de planejamento e apreensão da cidade real através das narrativas 

errantes, uma transmissão da experiência da alteridade urbana pelos 

errantes.  

                                                 
31 Para Milton Santos: homens lentos. Para Michel de Certeau: praticantes ordinários das 
cidades. Para Ana Clara Torres Ribeiro: sujeitos corporif icados. “Aqueles que a maioria 
prefere manter na invisibilidade, na opacidade e que, não por acaso, são os primeiros alvos 
da assepsia promovida pela maior parte dos atuais projetos urbanos espetaculares, 

pacif icadores, ditos revitalizadores” (JACQUES, 2012, p. 16). 



 

 

100 

 

As narrativas errantes são raras e escassas visto que seu 

principal personagem são os Outros Urbanos, por isso a narrativa aqui se 

faz importante tanto no processo de apreensão da cidade como 

contemporânea, quanto como registro da cidade real contemporâneo, com 

seus conflitos, suas discordâncias e sua opacidade. 

As narrativas errantes são narrativas menores, micronarrativas, 

que contrapõe as grandes narrativas modernas e reafirma a potência da 

vida coletiva. A complexidade e multiplicidade de pensamentos e formas 

de viver na urbe confronta a tentativa de criar um pensamento único e 

singular, sem diferenças ou embates entre heterogêneos modos de usar 

e se apropriar dos espaços (JACQUES, 2012). 

A errância é uma forma de caminhar na cidade e assim, perder-

se nela, de forma zonza, sem direção, perdida. É nesse sentido que Careri 

(2018, p. 167) explica o caminhar na obra Walkscapes, onde o termo 

zonzo – no idioma italiano – refere-se ao “passear sem meta, perder o 

tempo”. Às margens dos muros de Roma, o grupo que caminha com Careri 

usa da caminhada como prática estética, ao percorrer caminhos feitos e 

desfeitos, sem distinção entre público ou privado, dentro ou fora, são 

traçados os entre-meios de um mapa único do zonzear. 

Há uma grande relutância entre os alunos de Careri (2018) de 

se disporem a “perder o tempo” muito valioso hoje – e sempre – ainda 

mais para estudantes. Contudo, a insistência na prática de perder o tempo 

é imprescindível para a profanação dos lugares de circulação, 

ressignificando as ruas e bairros.  

Apesar da magnitude desta prática, Careri (2018) admite que o 

andar zonzo em território europeu é essencialmente diferente, sobretudo 

quando relatado o caminhar em Bogotá, Santiago do Chile, São Paulo, 

Salvador e Talca. As regras exigidas para a prática do caminhar e a 



 

 

101 

 

apropriação do espaço na América Latina coexistem com o medo: do 

escurecer, do espaço público, do outro, da violência...  

Careri (2018) ressalta a falha de contato pelos alunos latinos de 

arquitetura com a rua, principalmente na infância, como brincar na rua e 

andar pelo bairro onde se vive. A compreensão do autor é persuasiva, 

explicamos. Essa ausência nos acompanha pelo resto da vida, aos 

arquitetos(as) e urbanistas latino-americanos que projetam casas e 

interferem nas cidades, a falta de pertencimento provocada pela 

inexistência de um elo com a rua afeta tanto o profissional como a 

população que se beneficia de seus serviços.  

Se o andar não é natural, mas mecanizado por esse 

afastamento, não há o encontro do indivíduo e a vida que acontece nas 

ruas, não há como fazer da rua nossa segunda casa, e não há como 

planejar bairros e cidades sem os efeitos desse encontro verdadeiro.  Ao 

passo que essa distância, esse sentimento em que a rua não é um habitat 

natural nos provoca um deslocamento do pertencer: essa rua é minha? Eu 

vivo aqui? O bairro é meu? Eu conheço as pessoas que aqui convivem? 

As casas? Os fragilidades e potencialidades? Essa é a minha cidade? 

A intervenção em uma cidade/bairro, quando acompanhada do 

medo de explorar lugares desconhecidos ou não familiares pode destruir 

a possibilidade de apresentar soluções aos problemas reais que possam 

existir naquele território.  

Resta para nós latinoamericanos apropriarmos da rua, que hoje 

é vista como o lugar de andarilhos, dos sem-teto, dos vendedores 

ambulantes. Afinal, "o único modo de ter uma cidade viva e democrática é 

poder caminhar sem suprir os conflitos e as diferenças, poder caminhar 

para protestar e para reivindicar o próprio direito à cidade" (CARERI, 2018, 

p. 170). 



 

 

102 

 

Ao praticar a errância é necessário também estar disposto a 

cumprir o jogo. Jogar com a cidade é priorizar os usos dos lugares, em 

detrimento à sua função. O jogo urbano, então, pode ser usado como 

apreensão dessa cidade outra. Alguns exemplos do jogar na cidade é: 

conversar com estranhos no caminho; escolher o caminho mais tortuoso 

para chegar no destino; não ter destino. Também é capaz de envolver os 

sentidos, não só os cinco sentidos humanos, olfato, paladar, tato, mas 

todas as significações da palavra “sentido”, como direção, propósito, 

significado. Os situacionistas 

 

insistem na importância da invenção e criação de condições 
favoráveis para o desenvolvimento dessa paixão pelo jogo 
urbano, no valor do jogo, que seria o da própria vida 
livremente construída, sendo que a liberdade seria garantida 

pelas práticas lúdicas” (JACQUES, 2012, p. 223). 
 

O errante “inventa sua própria cartografia a partir de sua 

experiência itinerante”, ou seja, ele cria a partir da experiência de caminhar 

e jogar, uma cidade singular e subjetiva (JACQUES, 2012, p. 24). 

Por tanto, a caminhografia se trata da junção do registro 

cartográfico embasados na cartografia de Deleuze e Guattari; o jogo da 

cartografia urbana proposto pelos situacionistas e; a caminhada zonza 

exposta por Careri. Essa combinação de caminhar, jogar e registrar, 

possibilita que o caminhógrafo apreenda (d)a cidade, suas afecções e 

percepções e construa um mapa da diferença.  

Um mapa rizomático é criado através dos afectos e perceptos e 

conduzido pela subjetividade que atravessa o caminhógrafo de forma 

coletiva. É o produto da expressão do processo de caminhar, jogar e 

registrar. Assim como não existem manuais ou regras para esses 

processos, também não há para o resultado, há apenas pistas, que são 

lançadas para que se faça uso da própria imaginação e dos sentidos.  

  



 

 

103 

 

 

  



 

 

104 

 

Em seu livro Walkscapes, o arquiteto italiano Francesco Careri 

disserta sobre o início da caminhada para a humanidade, o uso do 

território e suas diferentes interpretações entre sedentários e nômades. 

Os dois grupos habitavam o território de formas variáveis, um percebendo 

o percurso como estrutura da vida, dando origem às cidades, e out ro como 

lugar simbólico onde a vida se estende. 

Vale destacar a forma de reconhecimento do trajeto pelos 

nômades, fazendo do percurso um mapa em constante mudança. Ao não 

utilizarem pontos fixos de referência, esses povos tinham a capacidade de 

mapear enquanto corpo em movimento, conforme se deslocavam pelos 

territórios uniam vazios, oásis, lugares sagrados em um mapa do espaço 

líquido com fragmentos cheios.  

Daí surge a necessidade de um território neutro onde nômades 

e sedentários pudessem trocar subsídios para sua existência. É neste 

período que surge o menir (Figura 13), objeto de pedra colocado de forma 

vertical em pontos estratégicos nos trajetos de grandes caminhadas, mas 

também marco para trocas. Nômades e sedentários se uniam para 

movimentar e fixar o menir nesses pontos, territórios neutros, o que faz 

desse objeto a primeira ação humana de transformação da paisagem 

(CARERI, 2018). 

Menir – perda litteradas – pode ser traduzido como pedras 

letradas ou pedras das letras. Pode ser interpretado de três diferentes 

formas: “material sobre o qual inscrever figuras simbólicas”, como os 

desenhos pictóricos das cavernas; “elemento com os quais escrever 

sobre o território”, à exemplo das formas geométricas e as diferentes 

configurações de espaço proporcionadas pelos menires e; “sinais com 

os quais descrever o território”, além da configuração geográfica, 

aspectos místicos-religiosos e culturais (CARERI, 2018, p. 52). 

 



 

 

105 

 

A partir dessas considerações, podemos inferir algumas 

semelhanças entre o menir e a caminhografia. A caminhografia enquanto 

metodologia engloba o caminhar, jogar e registrar – não necessariamente 

nessa ordem – com o auxílio do caderno de campo, os olhos e os pés.  

A caminhografia proporciona o contato com a alteridade da 

cidade, com o outro. Cotidianamente, parte majoritária da população 

utiliza as ruas como travessia de um lugar ao outro, passagem veloz e 

desatenta por onde a vida apenas passa. Contudo, na rua existe vida, 

outras velocidades, outros tipos de atenção e outros modos de viver: a rua 

como constituinte da vida, pano de fundo principal de existência.  É dela 

que vem o sustento, o dormir, o morar, o comer.  

Quando praticamos a caminhografia procuramos caminhos 

desconhecidos, andamos em ritmos mais lentos e nossos olhos ficam 

mais atentos aos pormenores da rua. Entramos em contato com uma rua-

outra, uma cidade-outra, onde o andar de um ponto a outro é feito pelos 

outros, enquanto a vida ali permanece. Para nos ajudar com esse 

processo de entrar em contato com o outro, narrativas urbanas são feitas 

– simultaneamente – no caderno de campo. 

O registro no caderno de campo é livre, isso quer dizer que as 

anotações podem ser desenhos, linhas, textos, palavras soltas, qualquer 

forma de expressão que o caminhógrafo sinta com os pés, olhos, cabeça, 

coração. Também é possível fazer outros tipos de registros como imagens 

– fotos e vídeos – e sons. Tudo aquilo que é captado pelo caminhógrafo 

de uma forma sensível e (in)consciente é usado para a apreensão da 

cidade como ela é, da rua, do bairro, do tempo e do espaço. 

De certa forma, nosso caderno de campo é nosso menir, onde 

inscrevemos figuras simbólicas que carregam significado, sentido e 

sentimento.  



 

 

106 

 

Os jogos, trazidos pelos situacionistas para essa metodologia, 

nos possibilita escrever sobre o território. Deixar rastros efêmeros ou 

temporários na cidade que podem – ou não – trazer algum tipo de reflexão 

sobre os costumes cotidianos. Um exemplo dessa potência 

problematizadora foi a performance realizada pelo artista visual Humberto 

Levy de Souza (2020) em uma das aulas de Caminhografia Urbana32 

oferecida pelo Programa de Pós-Graduação em Arquitetura e Urbanismo 

da UFPel (Figura 14). 

 

 

Figura 14: Intervenção “Chove na Cidade: hoje o dia está lindo”. Fonte: SOUZA, 2020. 

Ao jogar com a cidade e com o percurso usamos a 

caminhografia como elemento para intervir na rua, modificar camadas 

                                                 
32 A disciplina de Caminhografia Urbana é oferecida pelo Programa de Pós-Graduação em 

Arquitetura (PROGRAU/UFPel), ministrada pelo Professor Eduardo Rocha e proposta pelo 
grupo de pesquisa Cidade e Contemporaneidade do Laboratório de Urbanismo da 
Universidade Federal de Pelotas. 



 

 

107 

 

objetivas e subjetivas do consciente e do inconsciente da cidade33. 

Tentamos, de alguma formar juntar, colar discurso, prática, estudo e 

realidade, através de jogos que usam a rua, o cotidiano, nossos corpos, 

outras pessoas, nossos sentidos, os sentidos de outras pessoas. O tato, 

o olfato, a voz, a letra, o som, o movimento lento, atípico, excêntrico ou 

normal, cotidiano.  

É nesse entremeio de mundos, do corriqueiro e do incomum que 

moram as problematizações: quais são os movimentos aceitos? Por quem 

são aceitos? Quem dita o “normal” e o “anormal”?  

Ao fundir a filosofia da diferença, o pensar em conceitos de 

Deleuze com as errâncias urbanas, temos um campo de ação que vai 

além da caminhada em si, vai além do registro síncrono, além das 

lembranças que carregamos. A ação de caminhografar carrega consigo 

uma grande potência de criação. Ao pensarmos nossos conhecimentos 

como rizomas, na multiplicidade de modos de vida e nas tantas amarras 

que devemos reconhecer para nos libertar, conseguimos de certa forma 

problematizar o cotidiano, nosso próprio, da cidade, da rua, da população, 

dos tipos de vida que englobamos quando pensamos na população e 

quais estão isolados, quais não pertencem a esse grupo. 

                                                 
33 Desde o nosso segundo encontro na disciplina de Caminhografia Urbana foi combinado 
com o grupo de alunos que em cada percurso (cada aula) inscreveríamos algo sobre a 
cidade, deixaríamos rastros e provocações ao perambular, zonzear, derivar na cidade. Uma 

das interferências da autora foi pixar o mapa da América Latina com o Sul global para cima 
(o mapa de “cabeça pra baixo”), ainda hoje, 3 anos após a prática, ainda existem marcações 
em algumas paredes da cidade, o que nos faz questionar até onde pode chegar as 
problematizações realizadas durante a disciplina, não apenas as já citadas, mas como tantas 

outras realizadas por alunos de diversas vertentes, pensamentos, vivências, pesquisas (aos 
outros mestrandos), e assim, nos perguntamos, quanto tempo o tempo tem? Qual o limite de 
tempo que nossas ações podem reverberam nos outros e em nós mesmos? Quais as 
dimensões necessárias para uma mudança, uma desterritorialização provocadora? Serão 

elas minúsculas, ocultas, gigantes, livres? Como essas intervenções, essas inscrições na 
cidade podem transformar o cotidiano e o quanto somos responsáveis por essas mudanças 
e permanências?  



 

 

108 

 

Quando dizemos isso, problematizamos: será que todas as 

formas de viver estão inclusas nos planejamentos das cidades? nos livros 

e artigos que tratam sobre a cidade contemporânea? nos meios de contato 

com nossos meios de notícias, como reportagens televisivas, rádios, 

redes sociais e internet? Quando pensamos na palavra “população” 

pensamos numa sociedade hegemônica, homogênea, regulamentada e 

nivelada. Rotinas parecidas e familiares a nós34. Porém, existem n 

possibilidades de modos de vida na cidade, mas como planejadores e 

pensadores da cidade, devemos considerar sem invisibilizar os grupos 

minoritários e excluídos, como os indígenas urbanizados, as pessoas em 

situação de rua, andarilhos, prostitutas, enfim, os outros urbanos que 

vivem na cidade.  

A partir do explorar lugares desconhecidos e não familiares que 

a caminhografia proporciona, pela mudança de velocidade que esse 

caminhar induz, conseguimos nos deslocar desses espaços de 

ensinamentos e pensamentos culturalmente imbricados nos nossos 

conhecimentos. Daí a grande potência criadora da caminhografia e da 

filosofia da diferença. A partir delas é possível descrever o território real, 

se deslocando das grandes narrativas modernas do capitalismo, um 

registro que compõe parte subjetiva da cidade contemporânea, seus 

diferentes e heterogêneos modos de habitá-la, além do caráter cultural do 

estilo de narração, dos modos de vida e dos hábitos.  

  

                                                 
34 Nós, acadêmicos, pensadores da cidade, arquitetos, urbanistas, f ilósofos, sociólogos, 

geógrafos, etc. 



 

 

109 

 

 

  

Figura 15: Boston. Fonte: FAIRBURN, 2021. 



 

 

110 

 

O produto da caminhografia é na verdade o próprio processo: 

processo de caminhar, de pensar, de ver, ouvir, sentir, afetar e ser afetado 

(Figura 15). Esse processo de encontros, choques, colisões resulta em um 

mapa rizomático dos afectos e perceptos que nos atravessam, ou melhor, 

que atravessam o caminhógrafo, e geram um registro único. Há também 

o encontro coletivo, seja com outros caminhógrafos, seja com 

desconhecidos ou até mesmo colegas que ajudam de forma subjetiva – 

ou não – a criar um registro desse processo e também, a processar.  

O mapa caminhográfico pode ser composto pelas diferentes 

expressões de arte, através do som, do movimento, da cor, do volume, do 

espaço, da palavra e do audiovisual. Pode ser montado de forma livre, 

individual – apesar de nunca ser um resultado individual – ou coletivo. É a 

partir dos afectos que a expressão encontra sua forma mais genuína: 

quanto mais presente está o caminhógrafo na cidade, mais a 

caminhografia toma/adquire forma enquanto narrativa. 

Junto com a ideia de afecto, perceptos e rizoma, é importante 

falar sobre o encontro do afecto e da subjetividade para o caminhógrafo, 

o choque da matéria com a matéria. Aqui, o encontro dos conceitos de 

dispositivo/heterotopia de Foucault, com a metodologia da caminhografia 

e o evento Sofá na Rua, que resulta na tentativa de encontrar pistas para 

responder o problema. Ao investigar como uma metodologia auxilia na 

compreensão de relações da cidade e seus espaços, a própria 

metodologia vira pesquisa, e a pesquisa, metodologia.  

O lugar Outro na cidade – heterotopia –, o evento de rua – “Sofá 

na Rua” – e a produção de um mapa da diferença – caminhografia – 

formam um encontro. Como um arranhão mútuo que grava um no outro 

seus próprios conceitos e percursos, atravessando a superficialidade do 

pensar e que deixa a marca de um no outro. O encontro como choque, 

como união de ideia, como descoberta.  



 

 

111 

 

É dessa forma que um encontro vira mapa, como as raspagens 

feitas no papiro para que um texto dê lugar a outro – o palimpsesto da 

produção – é através, também, da montagem imagética dos afectos, o 

recorte, a colagem, a sobreposição e justaposição. É a maneira de 

expressar os atravessamentos, as visões, os sons, os cheiros, os toques, 

os sentidos, que fazem do processo, o próprio resultado da caminhografia.  

Quanto aos procedimentos utilizados nessa pesquisa, a coleta 

de dados foi realizada através de pesquisa bibliográfica para alcançar os 

objetivos específicos a) e b)35 e pelas caminhografias para obter o objetivo 

c)36. Para analisar os dados coletados e produzidos nesta pesquisa, foram 

utilizados os conceitos de agenciamento, afectos e perceptos e 

problematizações analíticas, a fim de discutir as caminhografias sem 

pretensão de chegar a uma resposta ou verdade absoluta. 

Vale ressaltar, que ao longo da escrita deste trabalho, foram 

revisitados os objetivos e ao problema de pesquisa em diversos 

momentos. Sempre com intuito de aprimorar as proposições para que 

ficassem mais perto da realidade da pesquisa e do que se encontrava ao 

longo da produção de dados.  

  

                                                 
35 a) Discutir, com fundamento nos estudos foucaultianos, os espaços regularizados na 
cidade e o surgimento das heterotopias, para compreender como funcionam as relações 

existentes entre esses dois espaços b) Elucidar a caminhografia enquanto metodologia, 
através dos conceitos da cartografia deleuze-guattariana e do método da cartografia social. 
36 c) Aplicar a caminhografia como um método de análise do evento “Sofá na Rua” de 
Pelotas/RS enquanto dispositivo e heterotopia, a f im de validar a metodologia e a 

investigação presente nessa pesquisa. 



 

 

112 

 

 

 

 

 

 

3.  CAMINHADA :  sofá  na  rua  e  caminhografia s  

 

Nesse momento da pesquisa, o referencial teórico e a metodologia 

já estão postos o que nos permite dar o próximo passo: abordar o evento 

“Sofá na Rua”. Abordaremos neste capítulo o surgimento do evento e uma 

breve explanação sobre seu crescimento e o contexto atual que permite a 

realização do mesmo. 

Também foram coletadas fotografias oficiais do evento desde sua 

primeira edição, para que através delas pudéssemos ter uma percepção 

– ainda que superficial – sobre a passagem do tempo e evolução do 

evento. Essas imagens, junto com o texto, compõe um mero aspecto do 

evento que não tem pretensões de substituir o corpo presente na rua, em 

dia da sua realização. 

 Após, estão transcritas as caminhografias realizadas no ano de 

2019 e 2020, feitas pela caminhógrafa. As caminhografias realizadas no 

primeiro ano da pesquisa (2019) são feitas pelos pés, pelos olhos, pelo 

corpo presente na rua. As de 2020 contudo, são feitas pelo cérebro, pelo 

fluxo de pensamentos, com o corpo lá onde estou ausente, mas ainda 

aqui, em minha casa, onde me faço presente (Figura 16). 



 

 

113 

 

 



 

 

114 

 

 A pesquisa foi atravessada pela pandemia, visto que as 

caminhografias realizadas em 2019 não contava com todo o 

conhecimento e imersão da caminhógrafa no plano do evento. Dessa 

forma, há uma tentativa de esgotamento de análise e debate sobre os 

registros já feitos. Atravessada também porque após os estudos 

necessários para compreensão total da metodologia não houveram 

edições na rua do evento, apenas através de lives no Facebook.  

As caminhografias iniciais foram feitas com intenção de especular 

a produção da cartografia, de caráter experimental, para que o evento 

pudesse ser sentido antes de analisado. Realizadas através de escritas 

simultâneas à caminhada, as caminhografias perdem um potencial de 

problematização e afecção que nada mais pode ser feito, dado que a 

pandemia persiste e as ruas continuam “fechadas” para os sofás.  

Porém, ainda assim, podemos tê-la como narrativa urbana que 

dirige nosso olhar aos acontecimentos que atravessaram a caminhógrafa, 

eu, durante sua realização. No contexto em que foi realizado, na duração 

do evento, a caminhografia nos permite problematizar e perceber 

potenciais e fragilidades no evento. Apesar de não ser o foco da pesquisa 

ou o problema que pretende ser respondido, discutir sobre esses aspectos 

nos faz “treinar” o olhar aos dispositivos e o controle e vigilância dos 

espaços pela polícia de segurança a qual fala Foucault.  

Destacamos que o objetivo não é rotular ou lançar juízo de valor 

quanto a realização do evento, e sim, procurar meios de fazer com que a 

metodologia da caminhografia ajude a detectar pontos que se aproximam 

ou se afastam das forças que agem no dispositivo cidade e quanto o 

evento se caracteriza quanto uma heterotopia.  

Assim, percorreremos o evento de forma teórica e prática. 

  



 

 

115 

 

3.1 Pelotas e o evento “Sofá na Rua” 

 

Para entendemos o contexto em que o evento “Sofá na Rua” está 

inserido, necessitamos revisitar a história da cidade de Pelotas de maneira 

crítica e não-fantasiosa. Quer dizer, nos deslocarmos das narrativas 

históricas embranquecidas e que amenizam – se não apagam 

completamente – o passado aristocrático e escravagista de seu 

surgimento.  

Durante o Império brasileiro, colonizadores exploravam as terras 

brasileiras mantendo a mão-de-obra escrava de negros e indígenas. Uma 

das principais fontes de alimentação oferecida para os escravizados era o 

charque que inicialmente era produzido na região do Nordeste brasileiro. 

Com a seca da região, comerciantes viram a oportunidade de implementar 

no Rio Grande do Sul fazendas que produzissem a carne salgada para 

suprir essa demanda (VARGAS, 2017). 

Em 1770, chega a região o charqueador José Pinto Martins, que 

estimulou a criação de mais fazendas de charque na localidade. Antes 

mesmo de ser reconhecida como cidade (ato que ocorreu em 1835), em 

1822 já haviam 22 charqueadas, fazendas que produziam o charque e 

comercializavam couro, sebo, graxa, chifres. O professor historiador da 

Universidade Federal de Pelotas, Jonas Vargas (2017) estima que cada 

proprietário de fazenda de charque utilizava cerca de 55 a 65 

escravizados, população que compunha 1/3 do número de habitantes da 

cidade em 1870.  

Ao se tornar a maior produtora de carne-seca no período do 

Império, a cidade de Pelotas teve sua ascensão econômica graças as 

charqueadas. Porém, essa prosperidade econômica se deu às custas do 

trabalho escravo, sendo os grandes proprietários de fazendas de charque, 

os Barões do charque, os maiores proprietários de cativos do Brasil 



 

 

116 

 

meridional – que inclui além dos estados do Paraná, Santa Catarina e Rio 

Grande do Sul, também Rio de Janeiro e São Paulo.  

Pelotas, então, foi uma das grandes favorecidas pelo tráfico 

transatlântico, prova disso é o declínio que sofreram as fazendas de 

charque a partir dos anos de 1900, não coincidentemente a partir da 

abolição da escravatura e também, da queda do império monárquico. 

Vargas(2017) relata que “a escravidão não apenas viabilizou o surgimento 

da própria cidade como enriqueceu os proprietários das fábricas de 

charque, tornando-os os proprietários mais ricos do Rio Grande do Sul.” 

Com tamanha riqueza, as famílias nobres da época promoviam e 

apreciavam a cultura com a construção de teatros e palacetes. 

Realizavam também muitas festas, os saraus foram os responsáveis pela 

fama que carrega Pelotas, hoje conhecida como a capital nacional do 

doce, graças aos doces portugueses e africanos que eram oferecidos 

enrolados em papel seda e enredados na época. 

Além dos doces, a produção de pêssego, morango, arroz e gado 

foram bastante importante para a manutenção da cidade e sua população. 

Depois dos conflitos territoriais, guerras e batalhas ocorridas no território 

de Pelotas, grande parte da população que residia nessa localidade partiu 

para outras regiões, o que causou um declínio no crescimento da cidade.  

A cidade voltou a crescer com a federalização da Universidade 

Rural do Sul, e depois com o decreto presidencial de 1969 que a 

transforma em Universidade Federal de Pelotas (UFPel). O crescimento 

da cidade acompanha o da universidade, que por muitas décadas foi 

constante, porém lento. Foi a partir de 2007 que a UFPel adere ao 

Programa de Apoio ao Plano de Reestruturação e Expansão das 

Universidade Federais, o Reuni, quando a cidade acompanhou um 

crescimento sem precedentes, aumentando o número de cursos de 58 



 

 

117 

 

para 96 e dobrando o número de estudantes, em sua maioria de outras 

cidades e regiões do país.  

Esse crescimento provocou uma renovação e uma popularização 

dos debates e resistências urbanas, ao combater a cultura conservadora 

pelotense. O acesso democrático à cultura, principalmente popular, é a 

pauta de muitos dos eventos de rua que acontecem na cidade, tendo como 

sua maior atração, reconhecida no Brasil inteiro, o carnaval de rua. Porém, 

existem outros eventos que provocam e fomentam o debate crítico 

político, social e econômico, como o nosso objeto de estudo.  

O evento “Sofá na Rua” teve sua primeira edição em 2012 dentro 

da programação do Festival Vira Lata37 na cidade de Pelotas. Com show 

da banda Vade Retrô ocupando a parte interna da Casa Fora do Eixo e 

parte da rua, sem bloqueá-la para a festividade. A Casa Fora do Eixo foi 

um espaço que promovia o intercâmbio social que compreendia moradia, 

escritório, casa de show e agencias de mídia livre (CASA FORA DO EIXO 

PELOTAS, 2013).  

Como o lugar era muito pequeno para sediar o show, foram 

colocados um sofá e os equipamentos do show na vaga de 

estacionamento em frente à casa e ali, com cerca de 50 pessoas, deu 

início a primeira edição do evento. As edições seguintes usavam tanto o 

interior quanto a rua para expor arte, vender artesanatos e comidas 

caseiras, algo que cresceu culturalmente no evento e se transformou no 

que hoje o evento chama de “economia criativa”. Que são vendas de 

artesanatos, camisetas personalizadas, comidas caseiras, brechós, entre 

outros.  

                                                 
37 Projeto da LoBit juntamente com a Casa Fora do Eixo que compôs o calendário do Circuito 
Sul de Festivais e Rede Brasil de Festivais, com a proposta de integração de cultura e arte, 
englobando artes visuais, música, dança, teatro, audiovisual e economia, ocorrido em 

novembro de 2013. 



 

 

118 

 

Poucas edições depois, o evento já se tornara grande o suficiente 

para fechar a rua e chamar cada vez mais pessoas interessadas no 

intercâmbio social fomentado pelos organizadores. Em um ano de evento, 

participaram artistas locais e regionais de música, pintura, grafite, dança, 

com intervenções circenses e mais outras tantas. O evento também fez 

parte de outros festivais da cidade como 4º Grito do Rock Pelotas e mais 

adiante a Virada Cultural promovida pela Secretaria de Cultura de Pelotas.  

  



 

 

119 

 

 

  

Figura 17: Fotos oficiais do evento "Sofá na Rua". Fonte: SOFÁ NA RUA, 2021. 



 

 

120 

 

Em sua 24ª edição, o evento mudou-se da rua em frente à Casa 

Fora do Eixo, para a Rua José do Patrocínio, no Cais do bairro do Porto. 

Com uma parceria com o Galpão do Rock – hoje Galpão Satolep – o 

evento pôde expandir seu público e abrir mais espaços para artistas 

independentes, nacionais e internacionais. Em sua página no Facebook, 

os organizadores contam: 

 

Sofá na Rua #24 Trem Imperial + Circo + Donah Dinna + Dia 
da Mulher. Sofá nas ruas do Porto! Pela primeira vez o sofá 
saiu da sua rua e criou seus aposentos no cais do porto, 
entre ruínas de prédios abandonados sobressai imagens de 

uma história esquecida, uma cidade que mantem orgulho de 
sua tradição do Sal (Charque) ao açúcar (Doce), uma 
princesa que continua condicionada! Ocupamos o porto para 
mostrar uma contra cultura que deseja muito mais que 

desenvolvimento econômico voltado a empresas, de uma 
população que se apropria de suas ruas e se expressa com 
sua identidade, com ideias simples e criativas criamos 
ambientes de trocas e experimentações, a subversão da 

educação. O porto não quer mais navios de cargas! ele grita 
por arte, educação, por ambientes de encontro, de 
conscientização, humanização. Queremos uma cidade que 

respeita a diversidade de gêneros, de classes e de espaços! 
#FinanciamentoColetivo #OcupaPorto #DiadaMulher 
#ArtesIntegradas #SofánaRua (SOFA NA RUA, 2014). 
 

A ideia inicial buscava fomentar a visibilidade artística cultural e a 

economia solidária em um evento aberto à comunidade. Proporcionando 

acesso democrático à cultura como forma de resistência social que não 

dá acesso livre a cultura e arte. Atualmente o evento conta com cerca de 

2000 pessoas por edição (TAVARES; LEMOS, 2015).  

Até o fim do ano de 2019 foram 70 edições do evento realizados 

em Pelotas (Figuras 17; 18; 19; 20; 21; 22) e desde então alguns eventos 

online com participação de artistas através de lives e debates sobre cultura 

com encontros através da internet. O evento promove a democratização 

da rua e a indução de manifestações artísticas, trazendo cultura à 

população. Sobre isso, comenta a produtora executiva Isadora Passeggio   



 

 

121 

 

 



 

 

122 

 

em entrevista concedida à Isabelle Domingues para o jornal e-cult mídia 

ativa de Pelotas, para Passeggio o evento serve para:  

 

movimentar e estimular a criação, produção, divulgação, 
socialização e acessibilidade às manifestações artísticas e 
culturais, não como um processo f inito, mas como uma ação 
integrada e articuladora, tanto pelo seu conteúdo cultural 

quanto pela maneira como se apresenta. [...] O evento é 
efêmero. O que f ica é a memória e a vivência. Existe uma 
construção simbólica e imaterial que pode ruir a qualquer 
momento se nos apoiarmos no que ele foi e não no que ele 

é ou pode vir a ser. O Sofá está em nosso imaginário e na 
nossa paixão. Não existe estabilidade nesse trabalho, é uma 
batalha constante para mantê-lo vivo. [...] O Sofá é 
resistência, é união, é paixão, é respeito, é diversidade, é 

transformação. O atuador deve ser lúcido e ambicionar 
mudar a sociedade, percebendo como primeira e urgente a 
transformação de si mesmo (DOMINGUES, 2019). 

 
O evento busca promover o uso da rua pelas pessoas, pelos 

pedestres, pelos artistas e cidadãos. Democraticamente convida todas as 

classes, faixas etárias e tribos pra uma festa ao ar livre e à celebração da 

diversidade. Para Passeggio, “a rua é um espaço democrático onde só ali  

é possível refletir a sociedade conforme ela se organiza e criar novos 

mecanismos de atuação e transformação”. Isso significa, “oportunizar 

acesso às artes, produzir cultura, e legitimar um lugar que, por ser 

estratégico, também se converge em espaço educativo e político cultural.” 

(DOMINGUES, 2019).  

Atualmente, o coletivo Sofá na Rua está em vias de se tornar 

Associação sem fins econômicos, com debates sobre o estatuto e votação 

de diretoria executiva e conselho fiscal.  

Pelotas conta com vários eventos de rua espalhados pela cidade, 

como: Piquenique Cultural, Feira do Galo Verde (feira vegana), o evento 

de música promovido pelo Saint Patrick bar, Feira de Pulgas 

(antiguidades), carnaval de rua, Festival Internacional SESC de Música 

entre outros. 

 



 

 

123 

 

 

  



 

 

124 

 

 

  



 

 

125 

 

  

  



 

 

126 

 

 

  



 

 

127 

 

3.2 Caminhografias 

 

A seguir, transcrevemos a caminhografia feita durante o evento 

“Sofá na Rua”, em setembro de 2019, os afectos e perceptos, através da 

narrativa dos caminhos percorridos no dia. Em seguida, a caminhografia 

feita junto ao grupo experimental e interdisciplinar Partendo dal Porto 

Portando, conduzido pela Prof. Dra. Emanuela di Felice, quando 

caminhamos na região portuária de Pelotas, em novembro de 2019. 

Já nas caminhografias do ano de 2020, temos uma tentativa de 

“caminhografia de casa”. A primeira, feita a partir de um atravessamento 

inesperado em maio de 2020 e logo após, da última edição do evento feita 

em formato digital e online do mesmo ano. Essas últimas são tentativas 

de extravasar a rua e trazer para a pesquisa um pouco do que foi ser 

pesquisadora em uma pandemia, sem deixar de produzir.  

Apesar da não intenção em fazer surgir uma nova espécie de 

caminhografia, feita sem a presença corporal no local, não podemos 

deixar de destacar a diferença na composição desses dois modos. Como 

a mente devaneia à própria sorte sem que haja necessariamente um 

atravessamento de acontecimentos reais quando a caminhografia é feita 

de forma remota. O que nos leva a um deslocamento do território 

existencial da pesquisa, para um território particular de experiências, 

memórias e afetos pessoais do pesquisador.  

Quase como uma psicanálise des-coordenada, sem um 

profissional para se guiar, a caminhografia remota nos permite registrar 

mais, quantitativamente, contudo, não nos permite falar sobre a cidade 

cotidiana, banal, real. Nos permite continuar a vagar pelo plano diretor, 

pela imaginação da “cidade vista de cima”, pelas fabulações e intenções 

que temos enquanto urbanistas e não enquanto corpos que habitam a 



 

 

128 

 

cidade real. Corpos que sentem cheiros, que suam, que passam frio, que 

comem, que caminham, que cansam, que sentem.  



 

 

129 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sofá na Rua – 15 de setembro de 2019. 

Para chegar ao evento, eu preciso percorrer em quase toda sua 
totalidade a Rua Almirante Barroso, saio de casa antes do 

anoitecer e sigo pela rua de forma livre. No caminho já noto 
as movimentações de diferentes grupos de amigos, duplas e 

pessoas só, a pé ou de bicicleta, encontro e desencontro os 
grupos o tempo todo, os caminhos são vários e o destino é um 

só. Mais perto da rua onde acontece o evento já sinto o cheiro 
de churrasquinho de rua e já começo a escutar a música, já se 

enxerga o aglomeradoi de pessoas – hoje a música é boa – penso, 
toca Tim Maia e o clima está ótimo. Ao entrar em meio à 

multidão, já sinto o cheiro de maconha, pessoas dançando e 
cantando, mas em sua grande maioria, são apenas grupos de 
amigos reunidos e conversando. Como um lugar sem preconceitos 

ou paradigmas, onde cada um pode ser o que quiser de forma 
muito individual e mesmo assim, coletiva. Noto as pessoas de 

todos os tipos, nas laterais da rua em cima das calçadas, 
barraquinhas onde são vendidos dos mais variados artefatos: 

roupas, comidas doces, salgadas, veganas e carnívoras, 
plantas, artesanatos... Mais próximo ao fim da rua, onde fica 

o palco, estão os sofás e a mudança de público é quase que 
palpável, crianças e idosos, adultos e jovens, todos juntos 
apreciando o show e esperando as próximas atrações. Atrás do 

palco, um espaço kids com pequenas cadeiras e mesinhas em 
escala infantil, onde as almofadas são ainda mais coloridas e 

as risadas ingênuas e divertidas tomam conta, pequenas 

Figura 23: Foto evento "Sofá na Rua". Fonte: Autora. 



 

 

130 

 

carinhas pintadas, brinquedos e brincadeiras. Na rua de trás, 
um improviso de rampas e obstáculos para a galera do skate, 
aqui se vende de tudo, os vendedores são dos mais variados, 

desde mulheres que sobrevivem dessa renda, até jovens 
estudantes que veem no Sofá na Rua uma oportunidade para fazer 

sua “graninha extra”. Conversando com os sofaenses, apelido 
carinhosamente dado aos participantes do evento, descubro que 

hoje mais cedo um casal foi preso no local, eles estavam 
vendendo os famosos brisadeiros². “Deu ruim” foi o que ouvi o 

moço que vendia balas dizer, “mas logo mais aparece alguém 
vendendo de novo”. Penso nesse momento, que é uma ótima deixa 
pra uma reflexão sobre drogas, consumo, venda, capitalismo, 

urbanização, tudo isso paira na minha cabeça e passa em dois 
segundos páginas e mais páginas que isso poderia render um 

dia. Volto a mim e olho em volta, procurando o que encontrar, 
forçando os olhos para ser afetada, não encontro nada 

específico, olho na verdade, a multidão: Adultos, jovens, 
jovens adultos; Crianças, casais, solteiros; Brancos, pretos, 

amarelos; Mulheres, homens, gente! Héteros, gays, lésbicas, 
bissexuais, assexuais, transexuais, seres com sexo, com cor, 

com vida. Gente curtindo a festa, gente no celular, gente 
falando, gente em silêncio, gente querendo falar, gente 
querendo ouvir, gente querendo falar, gente não querendo 

ouvir. Coincidentemente a apresentação agora é sobre humanos, 
escuto (Figura 23). Confesso que não sei muito o que escrever, 

sinto que toda vez que eu olho para o caderno, perco algo, 
agora estamos sentadas no meio-fio, entre a barraca kids e os 

skatistas, ouvindo o som que de costas pra nós, nos mostra a 
cara de um evento infinito. 

 

i Hoje, 28 de abril de 2020, transcrevendo minha andança, já sinto a estranheza em escrever 

a palavra “aglomerado”, talvez antes a conotação dessa palavra fosse mais leve, mais alegre, 
talvez, falasse sobre reuniões e alvoroço, de uma maneira inofensiva. Hoje nos remete a 
algo mais sério, porém, escolhi não substituir a palavra original, afinal, ela tem uma razão 
por estar onde está. 

² Brigadeiros feitos com manteiga de maconha.  



 

 

131 

 

 

 

 

 

 

 

Zona do Porto – 07 de novembro de 2019. 

Saímos da Faurb por volta das 17 horas, rumo ao porto, seguimos 
a Rua Benjamin Constant. Pelo caminho pessoas passeando com 

seus cachorros, por vezes sentados em frente à sua casa com 
cadeiras de praia, tanto na Benjamin, quanto nas ruas 

transversais. Ao passar pela Galeria Brahma, paramos. Reparo 
como as expressões urbanas se fazem presente na região. O chão 

inteiro treme quando passa um ônibus pela rua de 
paralelepípedo. Os pontos de ônibus são precários e os carros 

de autoescola tomam conta do lugar. Organicamente, nosso grupo 
cria um círculo para que possamos nos apresentar. As (poucas) 
pessoas que passam por nós escolhem entre duas possibilidades, 

fazer a volta – passar pela rua – ou atravessar no meio do 
nosso círculo. Ao observar essa escolha e quem as faz, penso 

também sobre nossa reprodução de papéis na sociedade. O 
primeiro grupo, de jovens, passa pela rua. O segundo, de 

adultos, passa pela rua, mas nos olha como se estivéssemos 
usando a calçada de forma errada, e de fato, talvez 

estivéssemos. Depois, passa uma mulher, com uma criança no 
colo e outra agarrada em sua mão, e como se calculasse o 

esforço que deveria empenhar se decidisse cruzar pela rua, 
com duas crianças, atravessa nosso grupo. Enquanto tomo 
anotações, escuto atentamente aos participantes da caminhada. 

Alguns alunos da graduação, outros professores do campo da 
Antropologia, mas também curiosos de diversos campos de 

estudo. Ao continuar a caminhada, vejo que em frente à rua 
que acontece o Sofá na Rua, existe uma oficina de carro. Ao 

seguir caminho, chegamos na Praça da Cotada, onde crianças 

Figura 24: Bairro Porto. Fonte: Autora. 



 

 

132 

 

brincam. A lua está sensacional. E na parede em letras 
gritantes “MULHERES RETOMEM AS RUAS”. Ao seguir os trilhos do 
trem, com a grama torrada pelo sol em meio as pedras, chegamos 

na fábrica Moinho Pelotense, que hoje é usada como 
armazenamento de grãos. Conseguimos entrar na fábrica e 

passear pelas marcas do tempo. Ao sair de lá, já escurecendo, 
voltamos pela rua Gomes Carneiro e em determinadas esquinas 

cada um seguiu o seu caminho (Figura 24). 

  



 

 

133 

 

Live teste do sofá na 
rua – maio de 2020 

 

A imanência de um 

presságio de 

aproveitamento do 

lugar no agora.  

 

Foram alguns minutos em 

frente à tela do celular 
lendo a palavra garrafal 

e colorida: TESTE, que 
me fez borbulhar 

pensamentos e 
sentimentos sobre o 
tempo e o espaço-

território. Como poderia 
eu, imaginar que os 

eventos que presenciei e 
não cartografei, por 

achar que “ano que vem 
seriam               melhor 

cartografados”, seriam de tanta valia. Como poderia eu, 
imaginar que um simples teste de “live” na internet abriria o 
mundo virtual para as possibilidades de encontros virtuais 

que não mais podem ser presenciais. Me arrependo, por parte, 
em não ter cartografado todos os eventos que fui, também, 

pensei na época, que perdia algo de genuíno ao ir com um 
caderno na mão a um evento tão distinto. Se a experiência 

extrapola a narrativa, eu poderia dividir minhas idas ao 
evento em idas acadêmicas e idas da vida, e assim, ao escrever 

essa dissertação, tanto a parte acadêmica quanto a parte vida 
apareceriam de alguma forma. E por parte tenho razão, por 

parte não.  Tenho razão porque a experiência de ambas as 
situações se dá de formas diferentes – numa se escreve sobre 
a maconha, em outra, usa-se, numa se escreve sobre a música, 



 

 

134 

 

em outra, vive-se –, mas a questão do registro fica 
prejudicada, porque a experiência sem narrativa vira 
fabulação, e não é de fabulações que se dão as experiências, 

não em todo pelo menos. Então, passo a valorizar o território, 
o espaço e o tempo. Passo a valorizar também, o registro. 

Tenho um livro chamado “Tentativa de esgotamento de um local 
parisiense” que comprei por impulso de entender o esgotamento 

de um local, o fazer urbanismo enquanto não se faz nada, como 
diz o autor. Também já li textos do Hélio Oiticica, que faz 

um registro da cidade do Rio de Janeiro. Ambos falam das 
cidades onde residem, ambos estão no tempo, conscientes, 
registrando-o. Então, me deparo com a preciosidade de um 

registro temporal consciente, que leva para o eterno – o tempo 
das afecções – a experiência do antes, ou do anterior. Louco, 

completamente insano, eu diria àquele que me ousasse anunciar 
o presente! E por isso começo a perceber o raro de cada 

instante. O raro em andar na rua, o raro em percorrer o caminho 
à faculdade, o raro dos pixos pelo caminho (que também são 

efêmeros e agora enxergo – com os olhos da alma – o quanto 
desprezei-os ao pensar que poderia registrá-los ‘outro dia’). 

Longe de mim fazer apologia ao “viva como se fosse o último 
dia da sua vida”, seriam atrocidades que provavelmente me 
marcariam permanentemente as que eu faria, mas acho que a 

palavra “conscientemente” ajuíza de uma maneira mais precisa 
o sentimento. Talvez a velocidade do cotidiano nos dê a 

sensação de bem estar em menosprezar os segundos. Talvez a 
velocidade de conseguir a informação nos mantém calmos ao 

esperar o “filme sair”. Talvez o registro fixo e imediato de 
informações que as tecnologias nos permitem, façam com que o 

próprio conhecimento seja depreciado. Por fim, o exercício de 
valorizar o agora é de um tanto quanto difícil, porém não o 
fazer seria apenas um desleixo (Figura 25). 

  



 

 

135 

 

#75 Sofá na Rua, live - 19 de dezembro de 2020 

 

Do sofá da minha sala passo pela cozinha, abro a geladeira, 
olho, olho de novo, nada de novo desde a última vez. Pego uma 
garrafa de água e vou para o quarto: computador ligado, papel 
na mesa, lápis na mão, será que isso é uma caminhografia? 
Cinco minutos antes do evento começar oficialmente uma música 
na tela, será que eu deveria fazer pipoca? Começa uma narração 
e imagens passam na tela, 8 anos de Sofá na Rua em 2020, 
respeito à diversidade. Feirinhas, roupas, artesanatos, 
comidas, cerveja, no inferior da tela passam nomes e números 
dos estabelecimentos parceiros como naqueles canais que vendem 
semi joias de madrugada.  A live começa com a Renata e a 
Isadora, organizadoras do evento, falam sobre aglomeração, 
contato, proximidade... O cenário tem plantas, violão e duas 
enormes poltronas onde estão as duas. Com “parceria” da 
Outroporto e CMPC muito se assemelha com programas de 
televisão com patrocinadores e propagandas. Não tem como não 
comparar as festas da rua com as lives em casa. A 
impossibilidade de prestar atenção em outra coisa do evento 
que não o que nos é apresentado, de conversar com colegas e 
amigos que tão estão assistindo. Como toda live, problemas de 
conexão, algumas frases cortadas, começa a primeira 
apresentação. Quatro músicos divididos na tela com violão e 
instrumentos improvisados, sino dos ventos, chocalhos e outros 
badulaques. Rodrigo Garcia, o músico convidado, fala sobre 
sua amiga Cassia Eller e sobre como fez amigos e parcerias 
musicais em Pelotas. Interessantes ele falar da Cassia, o que 
ela pensaria sobre esse momento que estamos vivendo? Quanta 
revolta e quanta arte isso pode gerar? Quão saudáveis físico 
e mentalmente estão nossos artistas para criar? música tocada 
é bastante instrumental, logo entra os irmãos D’ávila, com 
transição de tela entre uma e outra casa, entre um e outro 
sofá. Qual a preciosidade desse momento? Quão especial ele é, 
e o que difere um acontecimento gravado para um não gravado? 
Porque obviamente há diferença entre uma live e um 
show/festiva ao vivo, isso é indiscutível. A produção 
audiovisual está muito sensível, por vezes alegre, outras 
emocionantes. Rodrigo traz amigos e convidados para tocar com 
ele algumas músicas, me sinto próxima ao artista que está na 



 

 

136 

 

tela, mas ao mesmo tempo invisível. Uma intimidade de receber 
todos eles em meu quarto e poder ser recebida na cada deles 
também. Uma intimidade impessoal, inexistente, afinal, 
ninguém está na minha casa e eu daqui não saí. Voltam as 
apresentadoras falando sobre os 3 eixos do Sofá na Rua: 
diversidade, apoio aos artistas locais e apoio à economia 
local, chamada de economia criativa e solidária. “Consumir é 
um ato político” diz uma delas, “consuma local” dos pequenos 
empreendedores. Antes de voltar às apresentações artísticas, 
empreendedores mostram seu negócio, um ateliê de artesanatos 
e um escritório de arquitetura sustentável e de baixo custo. 
Agora canta uma voz feminina, com um sotaque lindo do nordeste 
do país. Me pergunto se não seria a arte o grande impulso de 
fuga da normalidade, fazer arte para si, para o outro e pelo 
outro, uma troca de expressões que se cruzam e se chocam em 
sentimentos que tocam o outro.  Definitivamente, 
“caminhografar” em uma mesa é diferente. Enquanto escrevo nas 
ruas com meus pés, agora me resta os pés na cadeira e as 
pernas mais finas e atrofiadas cruzadas em baixo dela. O 
devanear com o pé, com os olhos e com o coração, na rua 
transforma de dentro pra fora, com o tempo e com o processar 
dessa caminhada. Aqui, agora, me ocupo de quase uma hora de 
evento para escrever sem intervalo, um pensamento levando a 
outros tantos, uma apresentação abrindo o caminho a tanta 
folha em branco. Foram várias apresentações curtas de artistas 
independentes espalhados pelo Brasil e pelo mundo. Quer dizer, 
o quanto o Sofá na Rua tem a potência de reunir e fazer 
convergir artistas e “consumidores de arte” com o propósito 
de criar uma rede de apoio entre artistas e conectar pessoas 
semelhantes em ideias, que vem de diferentes lugares e vivem 
de diferentes formas. Foram vários convidados, cantando, 
tocando com Rodrigo Garcia. Engraçado o quanto esse impulso 
de descrever o que acontece no “palco-tela” se perde no evento 
na rua. Esse ímpeto substitui os pés ziguezagueando entre a 
rua e a calçada, entre dança e desvio. Que saudade... O evento 
termina, mais nomes de empreendimentos passam na parte 
inferior da tela, enquanto as apresentadoras conversam no 
mudo, se mexem, levantam, abanam... vida que segue. E fim. 

 

 



 

 

137 

 

 

 

 

 

 

4. NO FIM O COMEÇO: caminhar em pensamento 

 

Iniciamos este capítulo com uma breve discussão acerca da 

caminhografia da live-teste, onde surgiu o seguinte questionamento: é 

possível uma “caminhografia de casa”? Quais são os atravessamentos 

reais de afectos que surgem de uma tela? Seria a tela uma utopia de 

espelho? Relembramos Foucault: Se no espelho - ou na tela, eu me vejo 

lá onde não estou - na live, em um espaço irreal - internet que se abre 

virtualmente atrás da superfície, eu estou lá longe - em pensamento 

presente no evento, lá onde não estou - porque estou em casa, uma 

espécie de sombra que me dá a mim mesmo minha própria visibilidade, 

que me permite me olhar lá onde estou ausente: utopia de espelho. 

Podemos pensar na tela como ocupante desse espaço dualista e 

contraditório, que conecta a ausência com a presença. Foucault 

continua… Mas é igualmente uma heterotopia, na medida em que o 

espelho - a tela existe realmente, e que tem, no lugar que ocupo, uma 

espécie de efeito retroativo: é a partir do espelho - tela que me descubro 

ausente no lugar em que estou porque eu me vejo – em pensamento lá 

longe - ou ao contrário, me descubro ausente no lugar em que me vejo 

(dentro da tela) porque também me vejo aqui, em casa (FOUCAULT, 

1984, p. 415). 

A inquietação sobre as “lives” serem ou não uma caminhografia 

nasce a partir da produção da “caminhografia de casa”, o que nos leva à 

outros questionamentos: se a tela funciona como um “espelho”, seria o 



 

 

138 

 

espaço virtual da internet uma heterotopia em si? Ou a nossa realidade é 

a heterotopia do espaço utópico que é a internet? Incluir a internet 

enquanto espaço de praticar a caminhografia é apreender a cidade real?  

No atual contexto pandêmico, onde grande parte da vida (ou tudo 

que era possível) passou a ser online, vai de encontro à prática 

caminhográfica que tem como essência caminhar como experiência 

urbana e transforma o registro em uma cartografia deleuze-guattariana. 

Conforme o capítulo dois, a caminhografia necessita dos jogos a fim de 

desterritorializar o caminhógrafo para que entre em contato com as 

subjetividades, a linha de fuga no território da pesquisa. 

A cartografia de Deleuze, rege parte da caminhografia, porém não 

é desenvolvida para fins urbanísticos, o que acarreta a uma falha na 

apreensão da cidade real e cotidiana. Em razão disso, as “caminhografias 

de casa” não podem receber essa denominação, pois não atendem aos 

fundamentos da caminhografia. Essa crítica também serve às tentativas 

de reconhecimento de um bairro ou região através da internet, por meio 

de serviço de pesquisa e visualização de mapas e imagens de satélite da 

Terra, como o Google Maps, por exemplo. Essa prática deve ser evitada 

à todo custo, principalmente por arquitetos que intervirão em um território 

real, seja por meio de construções arquitetônicas de grande ou pequeno 

porte, ou urbanistas que desejam propor intervenções à uma região. Por 

esse motivo, as cartografias realizadas em casa não serão analisadas, 

apesar de terem sido úteis para esta reflexão. 

O evento será analisado somente no ano de 2019, ano em que 

ocorreram as caminhografias, por não haverem registros anteriores com 

essa metodologia e não terem ocorrido eventos na rua desde então, 

devido a pandemia da covid-19. 

Nesta primeira etapa, analisaremos afirmações encontradas nas 

caminhografias segundo o referencial teórico e metodológico. Em seguida, 



 

 

139 

 

refletiremos sobre o evento enquanto constituinte das dimensões dos 

dispositivos em Foucault, dialogando sobre as linhas molar, molecular e 

de fuga de Deleuze descritas no capítulo dois. Para isso, exploraremos os 

três eixos que compõem o evento: diversidade, acesso à cultura e 

economia solidária. Juntos, os três eixos têm a finalidade de promover 

uma contracultura que combata a cultura hegemônica. 

Logo após, examinaremos o evento a partir dos princípios 

heterotópicos de Foucault, quais sejam: heterotopia de desvio; função 

precisa e determinada; sobreposição de lugares; heterocronia; sistema de 

abertura e fechamento e; heterotopia de compensação e ilusão. 

Lembrando que a intenção da pesquisa não é rotular o evento enquanto 

espaço um ou outro. 

  

Reflexões sobre as caminhografias 

 

Na caminhografia do dia 15 de setembro, destacamos dois trechos 

sobre o evento: “[...] saio de casa antes do anoitecer e sigo pela 

rua de forma livre” e; “Como um lugar sem preconceitos ou 

paradigmas, onde cada um pode ser o que quiser de forma 

muito individual e mesmo assim, coletiva”. Entendemos a 

pretensão de seguir pela rua de forma livre38, mas será que essa liberdade 

é verdadeira? Se conforme os preceitos foucaultianos de que nunca 

                                                 
38 A palavra livre, neste contexto, pretendia expressar a possibilidade de escolher qualquer 
trajeto para chegar ao evento, por mais longo que fosse. Porém, seguir de “forma livre” não 

signif ica liberdade para andar fora das calçadas, pois a cidade é comandada pelos 
automóveis. Não se aplica também, nas escolhas sobre quais ruas uma mulher pode ou não 
se “aventurar”. Uma vez que, o medo rege nossa caminhada constantemente. Qual é a minha 

real segurança em um lugar público? O que me faz sentir estar em um lugar “sem 
preconceitos ou paradigmas” está completamente ligado ao meu tempo e espaço, minha 
companhia do dia, além de ser uma sensação subjetiva causada pela maneira em que se 
apresentam as relações sociais nesse contexto: quanto mais pessoas eu identif ico como 

sendo parte do “meu grupo” mais eu me sinto segura em reafirmar essas posições.  



 

 

140 

 

estamos livres das forças que nos condicionam, de onde surge essa 

idealização de um lugar seguro e sem preconceitos?  

Ponderar sobre a liberdade traz uma sequência de novas 

indagações: O que é caminhar de forma livre? Isso existe? O que não se 

move de forma livre? Ou melhor, quem não se move de forma livre? A 

quem é permitido caminhar livremente? Na tentativa de responder a essas 

inquietações vestimos as lentes de Foucault, Deleuze e Guattari sobre 

sociedade, identificação, individualização e desejo.   

Conforme discorrido ao longo dos capítulos um e dois, podemos 

aferir que um território é feito por repetições e seus ritmos, formando a 

linha molar, que evita a todo custo o encontro com o novo, com o outro, 

que pode provocar uma desterritorialização. Dessa forma, a linha molar 

nos faz acreditar que somos livres, porque impede ao máximo as 

problematizações que podem surgir desse encontro, que resultaria na 

produção de uma linha de fuga.  

 Ao invés de tentar encontrar o significado de liberdade, podemos 

refletir sobre como o medo nos faz prisioneiros de trajetos, hábitos, modos 

de existência. Para Deleuze, os aspectos subjetivos não são construídos 

apenas individualmente, eles são construídos coletivamente, neste caso, 

o medo é utilizado como componente de subjetivação biopolítica. Isso 

enfraquece tanto as relações individuais quanto coletivas, com intuito de 

despotencializar os encontros. 

 O medo gera exclusão e marginalização no espaço urbano 

através da grande mídia, de produtos e serviços em favor do capitalismo 

e das narrativas para separar cada vez mais a população em pequenos 

nichos.  

 Na obra “História da sexualidade” de Foucault (2018), exposta no 

capítulo um, a sexualidade emerge como um dispositivo para regrar 

comportamentos aceitáveis, para ditar o que é proibido e permitido, 



 

 

141 

 

diferenciando o “normal” do “anormal”. Esse dispositivo também serve 

como subterfúgio à confissão e consequentemente, separação da 

população.  

Por esse motivo, é necessário problematizar o trecho que afirma 

a inexistência de paradigmas e preconceitos no evento: qual lugar resiste 

à pressão e a lógica heteronormativa que cria os preconceitos e violências 

contra as minorias sociais? Ademais, como podemos afirmar que cada um 

pode ser o que quiser? Quanto desse querer está imbricado na lógica 

social de padrão de comportamentos e produção do desejo? Até que 

ponto podemos confiar nos nossos desejos sem problematiza-los e 

analisar qual a verdadeira fonte desse querer?  

Em primeiro lugar, podemos afirmar que o desejo é coletivo no 

contexto de produção de subjetividades em Deleuze e Guattari. Porém, o 

desejo também é um fundamento pré-individual considerando sua força 

de movimento pelo Inconsciente Maquínico, usina produtora de desejos 

que existe antes mesmo dos órgãos e organizações no nosso corpo 

(Corpo sem Órgãos). Partindo do pressuposto que apenas é possível 

alcançar o desejo pré-individual como exercício de produção de um CsO 

e que a ele não se pode chegar, podemos aferir que os desejos individuais 

são irrealizáveis, e nosso querer é sempre estabelecido por meio de uma 

lógica coletiva, construída. 

O filme Taxidermia de 2006, (Figura 26) escrito e dirigido pelos 

húngaros György Pálfi, Zsófia Ruttkay e Lajos Parti Nagy, retrata 60 anos 

na história da Europa Central através de avô, pai e filho. Na narrativa 

fílmica os diretores percorrem os desejos reprimidos, os vícios atendidos 

e a repulsa em cada geração, o que nos leva ao ato último do protagonista. 

A atividade da taxidermia pode ser considerada o extremo oposto de um 

CsO, isso porque, enquanto a taxidermia consiste no preenchimento de 

corpos de animais com palha para alcançar a perfeição da natureza e a 



 

 

142 

 

imortalidade, o CsO é a tentativa de desfuncionalizar os órgãos e 

reengrená-los com objetivo de viver uma vida plena de si. Ainda assim, o 

filme faz emergir uma gama de atitudes dos protagonistas movidos pelo 

desejo construído coletivamente que atravessam suas subjetividades 

mais íntimas. 

  



 

 

143 

 

 

  



 

 

144 

 

Em seguida, o excerto “Noto as pessoas de todos os tipos” 

ressalta a noção de diversidade, o que orienta a discussão no que 

concerne às divisões e subdivisões inconscientes. A seleção e separação 

em “caixas” de gênero, raça, sexualidade e classe seguem uma lógica 

totalizante e generalizante, oriunda do racionalismo clássico.  

Mais adiante na leitura da caminhografia de 15 de setembro, 

encontramos: 

 
descubro que hoje mais cedo um casal foi preso 
no local, eles estavam vendendo os famosos 
brisadeiros². “Deu ruim” foi o que ouvi o moço que 

vendia balas dizer, “mas logo mais aparece 
alguém vendendo de novo”.  
 

Sabemos que a cidade está inteiramente imersa nos encontros e 

que consequentemente, faz parte da exclusão e marginalização dos 

indivíduos. A partir dos estudos foucaultianos, podemos afirmar que o 

Estado determina padrões de comportamento, ao mesmo tempo em que 

responsabiliza os desviantes. Outrossim, oculta tanto a autoria dessas 

determinações quanto seu caráter inventivo.  

No capítulo dois, denunciamos que as práticas de produção do 

conhecimento na ciência moderna fazem desaparecer sua origem 

inventiva. Essa lógica também se aplica aos conhecimentos e valores a 

que somos condicionados.  

A gestão dos ilegalismos é realizada pelo poder governamental 

que produz uma diferenciação de tratamento das classes dominantes. A 

disciplinaridade e a retenção dos corpos marginalizados resulta na 

manutenção da prisão até a contemporaneidade, com foco nos grupos 

socialmente oprimidos e empobrecidos39. 

                                                 
39 O termo empobrecido segue a lógica de Boaventura de Souza Santos que utiliza esses 
termos como uma balança de relações, já que só existem pessoas empobrecidas porque 

existem as enriquecidas. 



 

 

145 

 

Nessa temática, além do traficante de drogas, emerge a figura do 

usuário.  O uso de psicoativos pode servir à diferentes modalidades, como: 

recreativo; religioso, que vai ao encontro do divino ou misticismo; 

terapêutico, em tratamentos médicos; a busca de um laço social que 

promove a sensação de pertencimento e; o manejo da dolorosa 

existência, o sofrimento. Esses diferentes usos dependem do contexto 

cultural, econômico e social do indivíduo. 

Os modos de vida padrão definidos pelo estado exigem da 

população empobrecida e excluída a busca por trabalhos informais e/ou 

ilegais. A partir daí, surgem alguns questionamentos: a venda e compra 

de drogas ocorre em todos eventos da cidade? A realização do Sofá na 

Rua na zona portuária, negligenciada pelo poder público, interfere nessa 

troca? Como é a atuação da polícia nessa região na ausência do evento? 

E durante ele?  

Dentro da cidade, existem regiões mais ou menos privilegiadas, 

com maior ou menor policiamento (que não se assemelha a segurança) e 

áreas de maior ou menor investimento público. Nesse sentido, convém 

questionar o papel do arquiteto e urbanista, pesquisador da cidade banal, 

enquanto agente modificador de um bairro.  

Essa crítica perpassa o pensamento moderno que age sobre a 

ideia imaginária de uma cidade ideal, ao estudar regiões, bairros, até 

cidades inteiras apenas se utilizando do mapa tradicional e seu plano 

diretor. Por esse motivo, precisamos promover o debate sobre outras 

formas de apreender a cidade e os diversos modos de vida de sua 

população, tentando abarcar todas estas questões em qualquer 

proposição urbanística.  

Comparando as caminhografias, podemos refletir sobre a 

percepção do ambiente no que tange às expressões artísticas presentes 

na cidade. A frase “Reparo como as expressões urbanas se fazem 



 

 

146 

 

presente na região” denuncia o deslocamento dos grafites e pixos40 

enquanto cenário do evento Sofá na Rua e, enquanto paisagem do urbano 

cotidiano.  

 A partir disso, observamos o quanto o evento é imersivo, nos 

fazendo estar presente cada vez mais dentro do universo “Sofá na Rua”, 

do que no universo da cidade cotidiana. Isso mostra o quanto os 

acontecimentos que nos atravessam durante o evento são deslocados da 

rua em que acontece a vida ordinária.  

Os pixos e grafites são notados em ambas as situações, porém, 

durante o evento, esses desenhos e frases fazem parte do cenário, se 

mesclam ao ambiente. Enquanto que, na ausência do evento, eles se 

destacam ainda mais, fazendo emergir a sensação de rebeldia, de 

manifestação e resistência. É somente na caminhografia de novembro que 

noto “na parede em letras gritantes ‘MULHERES RETOMEM AS 

RUAS’”.  

A frase remete a importância da luta feminista na construção das 

novas perspectivas urbanísticas, bem como suas contribuições à 

construção da cidade real, inclusiva e segura.  

Para findar as discussões acerca das frases encontradas nas 

caminhografias, trazemos a imponente e marcante frase pixada em um 

muro. Não à toa, pois muito das afecções e forças que atravessaram as 

caminhografias e essa pesquisa se fez a partir de um corpo mulher. Um 

corpo mulher que precisa muito mais de sua intuição aguçada do que de 

um mapa tradicional para andar na cidade41. Um corpo sempre à espreita, 

sempre atento, que aos poucos retoma seu lugar de direito, o mundo.  

 

                                                 
40 Admitindo que existem inúmeros debates sobre a diferença de nomenclatura entre pixo e 
grafite e como essa diferenciação é percebida, utilizaremos ambos os termos. Por que, nesta 
pesquisa, toda expressão urbana é válida, seja ela realizada através de grandes painéis 
projetados em paredes, sejam rabiscos “ilegais” em muros alheios.  
41 A respeito do corpo mulher que caminha, ver (SANTOS, FORNECK E SEBALHOS, 2019) . 



 

 

147 

 

“Sofá na Rua” 

 

O evento tem como proposta a construção de uma contracultura, 

situada em três eixos que regem o evento, quais sejam: acesso 

democrático à cultura; exercício da economia solidária (criativa) e; 

promoção da diversidade. Esses eixos guiarão nosso debate para que 

possamos analisar as linhas (molar, molecular e de fuga) que constituem 

o evento segundo os estudos de Deleuze, dispostos no capítulo dois. 

 

[ACESSO À CULTURA] 

 

A cultura abarca os conhecimentos, costumes, crenças, padrões 

de comportamento, entre outros aspectos que caracterizam um grupo 

social. Essa cultura se torna hegemônica quando se sobrepõe a outros 

costumes, reprimindo e oprimindo o outro, o diferente. A sociedade 

constrói um modelo de identidade a ser seguida, como abordam Deleuze 

e Guattari (1996), através do Rosto: um ser com características a serem 

seguidas e almejadas, de forma que tudo que se encontra fora dessas 

características é reprimido e quanto mais distante um indivíduo está, mais 

reprimido ele será por essa identidade estabelecida.  

O Rosto é criado pela linha molar, que conserva o território, suas 

repetições e ritmos, de modo a evitar qualquer encontro que possa 

produzir o novo. Por esse motivo, ela segmenta e estratifica grupos sociais 

através de binarismos, provocando um juízo de valor que afasta o 

diferente. No contexto desta pesquisa, considerando a localização 

geográfica (sul global, sul do sul do brasil) e temporal (século XXI), 

podemos determinar um Rosto atual através de aspectos individuais que 

de alguma forma privilegiam o sujeito que os segue, tendo ele um corpo 



 

 

148 

 

branco, masculino cis gênero, heterossexual, cristão, sem deficiências, 

magro, enriquecido, adulto. 

Socialmente alguns aspectos se sobressaem à outros, sendo 

importante a intersecção desses elementos para analisar quais opressões 

recaem a um grupo social ou indivíduo.  

Um evento cultural proporciona um espaço de lazer, 

entretenimento e diversão para a população, podem ser pagos ou 

gratuitos e acontecer em lugares públicos ou privados. O acesso à cultura 

é um direito constitucional que deve ser garantido pelo Estado, em 

pesquisa divulgada no ano de 2013, 71% dos brasileiros nunca foram ou 

não frequentam um museu, o que mostra a falha no acesso à bens 

culturais (GOMES, 2016).  

A partir dessas informações, podemos inferir que: 1) há uma falha 

em garantir o acesso à cultura por parte do Estado à população, 

principalmente aos grupos sociais vulneráveis; 2) o Estado utiliza os 

eventos como forma de vigilância sobre as manifestações sociais, se 

inteirando das opiniões públicas e intervindo sorrateiramente antes da 

eclosão de possíveis protestos (FOUCAULT, 2018); 3) O Estado também 

exige autorização para que eventos aconteçam, seja por meio de alvará 

em locais privados, seja autorização para usar os espaços públicos. Essa 

é a garantia de controle do Estado sobre as manifestações culturais sob 

pretexto de segurança. 

A proposta do evento “Sofá na Rua” é oferecer um acesso 

democrático à cultura, trazendo artistas independentes, locais e 

internacionais, para proporcionar ao público performances artísticas 

alternativas. Alguns exemplos que podemos citar são as apresentações 

musicais, recitais de poemas e poesias, espetáculos circenses e 

intervenções artísticas. 



 

 

149 

 

A gratuidade dessas apresentações beneficia tanto o artista 

independente quanto o público, oportunizando aos artistas a 

disseminação e exposição de suas artes e seu trabalho. Existe aí uma 

troca mútua de afeto, entre palco e chão, espetáculo e espectador. Em 

contrapartida à elitização do acesso à shows, concertos e peças teatrais 

em espaços privados.  

 Assim, o “Sofá na Rua” proporciona um espaço gratuito e 

democrático com shows de diversos segmentos, sejam bandas de rock, 

indie ou alternativo, bandas de tributo ou grupo de samba e pagode. Ainda, 

entrega espetáculos circenses e intervenções artísticas solo e coletiva, o 

marcando um território de arte, de diferença, de valorização do único. 

Cada apresentação reflete uma parte da sociedade, seja ela vista ou 

propositalmente esquecida, seja ela com visibilidade ou lutando por um 

espaço de respeito e dignidade social.  

A arte pode ser o bloco de sensações de que Deleuze e Guattari 

(1992) falavam. Ao encontrar um corpo capaz de sentir algo a partir da 

apresentação, a arte encontra uma forma de romper as estruturas mais 

isostáticas, penetrar nossos sentimentos e fazer emergir o que nem 

sabíamos que existia. Para isso, é necessário um corpo aberto, uma 

mente livre e um maquinista vigiante quanto aos acontecimentos em suas 

engrenagens. O corpo sem órgãos se desmonta e volta a se montar dessa 

vez diferente, dessa vez, com mais sensibilidade e assim, forma um 

pensamento crítico ao que lhe rodeia.  

O tempo da apresentação artística pode durar segundos, minutos 

ou horas, mas o tempo verdadeiro de sua duração é o quanto demoramos 

para assimilar a performance e por quanto tempo aquilo reverbera e gera 

outros movimentos, novos movimentos, novos olhares, novas 

problematizações, novas percepções, novos modos de pensar. São os 

afectos e perceptos que nos atravessam. 



 

 

150 

 

A arte auxilia na construção do movimento que nos permite agir 

sobre nós mesmos, governar nossos próprios pensamentos, criar a linha 

de fuga. Seja ela pra algo grandioso, como novos modos de viver e agir, 

seja para algo menor, como reparar em algo que nunca paramos o olhar.  

Por essa razão, é persuasiva a afirmação de que para a 

manutenção da sociedade fundada em princípios patriarcais e capitalistas 

seja necessário exercer o poder estatal, autorizando ou proibindo 

quaisquer movimentos artísticos. Afinal, para o Estado, a arte é uma 

ameaça à estabilidade social imposta.  

Nessa estrutura social, o diferente é perigoso e o pensamento 

crítico deve ser evitado e desfeito a todo custo – através do controle e da 

disciplina ou através da repressão –. Quanto mais regularizado o evento 

e as manifestações artísticas, menor a chance de ebulição de 

manifestações que criticam e/ou subvertem o poder. Quando várias 

parcelas da população, não necessariamente todas, estão manifestadas 

em um evento, o simples contato com o outro é capaz de prejudicar o 

“equilíbrio” desequilibrado das relações de poder políticas e sociais , ação 

da linha molar.  

É por esse motivo que o poder disciplinar de Foucault, se utiliza 

da arte das distribuições para segregar e manter afastadas partes 

diferentes da sociedade. Esse poder se beneficia da segmentaridade 

social, uma vez que vigia e estabelece quais as comunicações são 

possíveis entre os diferentes grupos formados. Isso impede a descoberta 

das diferentes amarras que oprimem cada grupo social.  

Então é dessa forma que a vigilância e a regularização do Estado 

se fazem necessárias em eventos como o “Sofá na Rua”, que produz 

encontros, choques entre modos de pensar, de agir, de consumir.  

 



 

 

151 

 

[ECONOMIA SOLIDÁRIA] 

 

No segundo eixo do evento analisaremos o exercício da economia 

solidária. Esse tipo de economia carrega funções como a autogestão, 

comércio justo e consumo solidário, à exemplo dos clubes de trocas, 

cooperativas, rede de consumo e articulação de consumo e produção 

(CENTRO DE ESTUDOS SOCIAIS, 2012). 

A proposta da economia solidária se diferencia do capitalismo pois 

não tem seu foco na exploração humana, no acúmulo de capital ou bens, 

mas sim conduzido pela troca justa de preços que em alguns casos pode 

apresentar uma nova moeda local ou até mesmo utilizar o próprio produto 

como moeda de troca. Dessa forma, o evento pretende criar um espaço 

onde seja possível uma outra de economia. 

Com base nos eventos ocorridos no ano de 2019 e na narrativa 

trazida pela caminhografia, podemos perceber dois diferentes grupos que 

atuam como vendedores no evento: os que tem sua barraquinha e seu 

lugar fixo e; os vendedores que não fazem parte da feirinha em si, que 

perambulam com seus produtos pelo “Sofá na Rua” ou não vendem dentro 

do evento propriamente dito, mas nas ruas adjacentes a ele.  

A economia solidária também carrega o adjetivo criativa dentro do 

“Sofá na Rua”, pela venda de produtos de confecção manual e caseira de 

peças e produtos únicos. As comidas e bebidas seguem essa mesma 

lógica, vendidas por produtores locais de pequeno e médio porte. À 

exemplo disso, temos a venda das cervejas artesanais que são uma forma 

de fazer a bebida alcoólica feita a partir da fermentação caseira de cereais. 

Esse processo foge da lógica das grandes indústrias alimentícias que a 

produzem em grande escala, conseguindo um preço mais baixo para as 

compras em grande quantidade dos subsídios necessários para o produto, 

o que acarreta a um preço final mais barato. Já no modo artesanal, é 



 

 

152 

 

despendido um valor maior para a aquisição dos subsídios que tem 

ligação direta com o valor final do produto. 

Portanto, se de um lado temos o consumo solidário que não quer 

explorar e nem acumular riquezas, do outro lado temos o consumidor 

consciente que precisa de condições financeiras para ter acesso à esse 

tipo de produtos. Isso quer dizer que, não apenas o evento corrobora com 

a tentativa de uma economia saudável e solidária como também pode cair 

nas amarras do capitalismo em criar bloqueios ou barreiras para 

separação das classes sociais. No entanto, o público também é 

responsável sobre o consumo, sua intenção e consciência ao fazer a 

compra.  

No evento-live cartografado para esta pesquisa, uma das 

organizadoras e também apresentadora do “Sofá na Rua” usa a frase 

“todo consumo é um ato político”. Quanto a isso, se nem todos tem acesso 

e condições a usufruir dos produtos vendidos no evento, temos nessa 

tentativa de uma nova economia, criativa e local, a oportunidade para que 

comerciantes e empreendedores locais vendam seus produtos.  

Sendo assim, aqui não se exige que o evento propicie 

necessariamente novas experiências com o consumo solidário, mas sim, 

problematizar quem são as pessoas ou o grupo social que tem condições 

financeiras de fazer parte dessa troca (dinheiro x produto) por mais que 

seja numa tentativa de fazer do consumo um ato político.  

 

[DIVERSIDADE] 

 

A palavra diversidade está diretamente relacionada com a 

multiplicidade, singularidade e também pluralidade. Como vimos no 

segundo capítulo da dissertação, Deleuze e Guattari falam sobre a 

multiplicidade ser tudo que existe, porém, ela só é captada quando 



 

 

153 

 

submetida a um plano de imanência. Pensando nessa perspectiva, 

seriamos cada um de nós uma multiplicidade em si, em um grupo 

traríamos o aspecto de diversidade por sermos únicos em nós mesmos. 

Por essa razão, é necessário incluir nessa lógica, os estudos de Foucault, 

desenvolvidos também por Deleuze (2005). 

A sociedade produz uma Rostidade através da construção social, 

esse Rosto é responsável pela divisão em suas características, de modo 

a anular as singularidades do indivíduo para enquadrá-lo enquanto grupo 

social. É nessa anulação de singularidades que perdemos a diversidade 

enquanto indivíduo e na fragmentação perdemos a diversidade enquanto 

grupo.  

Diversidade abarca classe, raça e etnia, sexualidade, religião, 

entre outros aspectos sociais. Para tanto, o evento cria um espaço que 

prioriza vozes silenciadas, lutas invisibilizadas, bens culturais 

marginalizados, onde minorias sociais podem ter o protagonismo e a 

população vulnerável é acolhida. Esse ambiente com identidades diversas 

possuem uma grande potência em produzir choques entre singularidades, 

colisões entre modos de existir, encontros de corpos e particularidades.  

Contudo, precisamos problematizar quanto à identificação dos 

indivíduos em grupos sociais, como disserta Foucault  em História da 

Sexualidade I (2018) as identidades são produzidas pelo dispositivo 

sexualidade, as classes forjadas pelo sistema econômico capitalista, os 

costumes fabricados para se chegar a um corpo dócil, domado, submisso.   

Contudo, apesar da identidade forjada pelo poder disciplinador, é 

através do encontro com outras identidades que é possível criar uma linha 

de fuga, reconhecer-se enquanto sujeito de enunciados e fazer a 

diferenciação de si. Buscar o desejo do Inconsciente que move nosso 

Corpo sem Órgãos, fazer nossas maquinas se reorganizarem de uma 

nova maneira.  



 

 

154 

 

Portanto, o território produzido pelo evento e seu público 

constituem uma potente linha molecular, responsável por fazer colidir com 

os modelos dominantes com os modos de existência outros. A linha 

molecular também quebra os esquemas de representação das palavras e 

das coisas, extinguindo qualquer convenção de controle.   

 

Heterotopia 

 

Neste tópico, iremos analisar a caminhografia realizada no “Sofá 

na Rua” para aferir se o evento de alguma forma se configura enquanto 

heterotopia. Para isso, seguiremos a heterotopologia desenvolvida por 

Foucault, expressa no primeiro capítulo dessa dissertação.  

 O primeiro princípio de uma heterotopia estabelece seu 

surgimento em todas as sociedades, mas nunca de maneira universal. 

Atualmente, as heterotopias atuam como lugar de desvio, onde os 

grupos que agem em desconformidade com a imposição social possuem 

um lugar para serem modificados ou para estarem separados da 

sociedade. Sendo este último, o caso do nosso objeto de pesquisa.  

 Como debatido no tópico anterior, o evento tem como proposta 

uma contracultura, isto é, proporcionar um espaço onde não haja 

imposições e determinações de comportamento e costumes padrão. A luta 

pela diversidade é uma maneira de produzir um espaço democrático, de 

direitos respeitados e da valorização das singularidades e das diferenças 

dos grupos sociais. O evento “levanta” bandeiras como a luta contra o 

racismo, machismo e LGBTQIA+fobia, oportunizando a fala de pessoas 

que sofrem essas opressões e mais tantas outras.   

 O segundo princípio da heterotopologia concerne sobre a função 

precisa a qual surge uma heterotopia  e a possibilidade dela se atualizar 

conforme o passar do tempo. Pensando no contexto do evento, sua 



 

 

155 

 

principal função é oferecer um espaço que sirva como propulsor de novas 

relações, sejam elas artísticas, sociais ou econômicas. Relações essas 

que evoluíram com o passar dos 8 anos de realização do evento. 

 Primeiramente, o início do “Sofá na Rua” se deu pela necessidade 

em gerar um espaço para contemplação de um evento musical. Sendo – 

literalmente – carregado de dentro do espaço privado da casa, para o 

espaço público da rua. De início, o sofá ocupava a vaga de 

estacionamento em frente à casa Fora do eixo, o crescente público tomou 

a rua nos eventos que se sucederam, e atualmente, com a realização da 

parceria com o Galpão Satolep o sofá, ou melhor, os sofás, são 

carregados para a rua José Bonifácio no bairro Porto.  

 Assim, o evento apresentou uma evolução de suas relações 

artísticas e econômicas. A primeira, com a efetivação de uma agenda 

musical, com apresentação de vários artistas e aprimoramento da 

infraestrutura do palco. A segunda, com a transição das vendas 

independentes que aconteciam durante o evento para a implementação 

da economia solidária com foco nos empreendimentos locais e nos 

vendedores autônomos.  

 A sobreposição de lugares nos leva ao terceiro princípio. 

Simbólico e emblemático seu título traz o sofá como portador do íntimo, 

lugar de descanso, de dentro de casa, privado e a rua significando 

movimento, circulação, trânsito, público. O evento carrega em si a 

sobreposição de dois espaços: a casa e a cidade, o dentro e o fora, o sofá 

e a rua. 

O singelo ato de levar um sofá à rua, produz um novo espaço, um 

espaço antes transitório, agora estático. Um lugar antes de movimento e 

circulação, agora de lazer e permanência. Fazendo emergir o combate 

desses dois objetos que nunca antes se viram, a não ser pelo viés do 

abandono. Também carrega um embate entre proposição e realidade, 



 

 

156 

 

entre o que se tem e que haverão de ter. A resistência de fazer 

permanecer onde se é passagem. 

 No quarto princípio, Foucault nos traz a temporalidade dos 

espaços, chamada de heterocronia, ele separa as heterotopias em três 

tipos: de acumulo do tempo, de festividade e de férias. Sendo a segundo 

a que melhor se encaixa com o evento analisado. Primeiro, por se 

caracterizar como um evento efêmero de curta duração: apenas algumas 

horas em algum domingo do mês.  

 Segundo, porque Foucault traz a heterocronia de festividade como 

o lugar do estrangeiro, do outro, do diferente. Isso porque remete à 

passagens circenses e teatrais pela cidade, os forasteiros que 

espetacularizam a diferença. Neste sentido, também podemos atribuir 

esse aspecto ao evento, já que além dos artistas que se apresentam, 

também temos um espaço de encontro com a alteridade (se estivermos 

dispostos à). 

 O quinto princípio versa sobre as heterotopias possuírem 

sistemas de aberturas e fechamentos, sendo mais ou menos 

penetráveis. Aqui, iremos discorrer sobre dois aspectos, a delimitação do 

espaço “Sofá na Rua” e sobre autorizações que circunscrevem esse 

território. 

 Apesar do evento acontecer em uma rua pública, são cavaletes 

que delimitam seu início e seu fim, sendo acessível para apenas para 

pedestres e ciclistas.  O que nos leva a reflexão sobre as autorizações 

para: 1) fechar a rua (autorização da prefeitura) e; 2) entrar com carinhos 

de comida e banquinhas de venda na rua do evento (autorização da 

organização). Posto que o evento permite essa entrada e pode proibir 

outras, ele se caracteriza enquanto detentor dessa acessibilidade, fator 

que corrobora o evento enquanto uma heterotopia com aberturas e 

fechamentos. 



 

 

157 

 

 O sexto e último princípio discorre sobre a essência de uma 

heterotopia em contestar todos os outros espaços. Elas podem se dar 

de duas formas, através da compensação ou da ilusão. A primeira cria um 

lugar meticulosamente perfeito, evocando os aspectos dos espaços reais 

e elevando-os ao mais alto grau de perfeição, para denunciar a desordem 

e o desarranjo desses espaços reais.  

 Já na segunda, o ambiente heterotópico é organizado para que 

tudo seja possível, para expor a realidade ilusória dos espaços que 

vivemos. É nesta que se assemelha o “Sofá na Rua”, por promover um 

espaço a priori sem preconceitos que almeja a diversidade. Ou seja, 

contraria as convenções e determinações sociais para que seja possível 

a criação de um espaço diverso, de coexistência do diferente, em oposição 

aos espaços cotidianos geridos pelo poder disciplinar e vigilante.  

 

Impacto da pandemia na pesquisa 

 

 O vírus do coronavírus, responsável pela pandemia de covid-19, 

chegou ao Brasil ainda em janeiro de 2020, através de brasileiros que 

viajaram ao exterior e regressaram carregando o vírus. Foi no início março 

do mesmo ano que a Universidade Federal de Pelotas suspendeu suas 

atividades, acompanhada pela prefeitura municipal com os decretos de 

lockdown e funcionamento restrito à horários e estabelecimentos 

essenciais. Consequentemente, os eventos que geravam grandes 

aglomerações foram suspensos por tempo indeterminado.  

 Naquele momento, a pesquisa encontrava-se em 

desenvolvimento para fim de qualificação – que ocorreu no mês de julho 

– portanto, em vias iniciais de coleta e produção de dados. Após a 

qualificação, a pandemia alcançava seus números mais preocupantes até 

então, com cerca de 1000 mortes por dia.  



 

 

158 

 

 No período até a qualificação ainda haviam esperanças de uma 

“volta à normalidade” ainda no final do mesmo ano. Não foi necessário 

muito tempo para que a esperança morresse junto com a vontade de 

pesquisa, com a concentração e a saúde mental. Impossível não ter se 

deixado abalado pela situação do país e revolta causada pelo movimento 

anti-vacina, anti-ciência, fascista e genocida da extrema direita brasileira.  

 A pandemia ainda tornou mais visível o quanto a lógica capitalista 

de exploração e produção está imbricada na educação, com destaque 

específico para as exigências de produção acadêmica dos programas de 

pós graduação de diversas áreas em todo o Brasil. A continuidade pétrea 

da programação normal de eventos acadêmicos, aulas, reuniões e grupos 

de estudo, fez ainda mais vítimas nessa pandemia, aniquilando o restava 

da saúde mental dos estudantes.  

 Ressalto aqui, que essa é uma crítica geral, sentida por mim e 

pelos meus colegas, amigos acadêmicos e conhecidos. Quanto a 

produtividade exigida para essa pesquisa, meu orientador e eu sempre 

tivemos uma conversa franca sobre o andamento e a saúde mental em 

que me encontrava. O que me leva a relatar o quadro agudo de depressão, 

causada pela pandemia e o isolamento social, cumprido a risca por essa 

pesquisadora. Contando hoje, 16 de novembro de 2021, cerca de 1 ano e 

8 meses de distanciamento social, longe da família e dos amigos, sem 

viagens ou encontros, apenas eu, minha noiva e meus dois gatos.  

 Foram muitos os momentos em que desistir soava razoável, o 

tema – um evento de rua – me causava náuseas e culpa, elaborar o 

pensamento em torno de um evento, onde as pessoas estão alegres, se 

aglomeram, celebram a felicidade. Tudo isso me pareceu irrisório, fútil, 

superficial.  

 Foi mergulhando em escritos de Deleuze e Guattari, apenas em 

julho de 2021 que consegui voltar com a escrita desse trabalho. Um ano 



 

 

159 

 

após meu colapso. Muito já tinha se passado, muito eu já tinha 

processado. “Só mais um dia” era o que eu precisava para não jogar para 

o alto e voltar para casa. Ninguém me disse que ser adulto era assim tão 

difícil. Ser responsável pelas nossas decisões e aguentar as 

consequências de “fazer o certo”, que não é o mesmo certo de outras 

pessoas, mas é o meu certo. 

 Assim como a vida acontecia, a escrita desse trabalho se deu em 

diversos ritmos, por vezes mais lento, mais cauteloso, por vezes mais livre, 

mais leve, alguns períodos mais densos, outros mais espaçados. Por isso 

também, a necessidade da arte, em cada pausa, em cada fôlego. 

 E se chegamos até aqui, quer dizer que você conseguiu, 

sobreviveu, mas quer dizer também, que eu sobrevivi, que eu não desisti 

e que essa é uma vitória nossa, conjunta, coletiva. 

  



 

 

160 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

VOLTAR PARA CASA: 

considerações finais 

 

Essa pesquisa buscou investigar como a 

caminhografia pode auxiliar na análise de 

ocupações na cidade, com foco no evento “Sofá na 

Rua” e, a partir disso, analisar as convergências 

entre o espaço do evento e as heterotopias.  Para 

isso, discutimos os estudos foucaultianos para 

compreender a relação desses espaços através da 

metodologia da caminhografia.  

Compreender a ocupação das ruas por um evento requer o corpo 

presente, sentindo e registrando os atravessamentos durante sua 



 

 

161 

 

realização. No entanto, sabemos que os marcos teóricos dessa pesquisa 

valorizam a qualidade em detrimento da quantidade e, sendo assim, 

buscamos explorar ao máximo os registros que possuíamos.   

O primeiro capítulo, calçar os tênis, convida o leitor a embarcar 

no processo de caminhografar. Nele, revisitamos autores importantes para 

a reflexão sobre a cidade contemporânea, convocando urbanistas a 

pensar a partir da escala humana, tornando suas intervenções realistas. 

Antes de sair de casa, definimos o destino: o evento “Sofá na Rua”, 

realizado no bairro do Porto, na cidade de Pelotas. Mas de que forma 

iríamos? Não somente a pé, mas acompanhados de autores como Michel 

Foucault, Gilles Deleuze, Felix Guattari, Francesco Careri, Virginia 

Kastrup e Paola Jacques.  

Todos esses, à sua maneira, guiaram nossos pés e nossa 

caminhada para percepções aprimoradas sobre a ocupação da cidade e 

formas de registrá-la.  

Em seguida, vestimos as lentes foucaultianas para compreender 

as forças que atravessariam nossos corpos e território durante o percurso. 

Nesse tema, a disciplina e o dispositivo foram imprescindíveis para 

identificar os motivos que levam nossos corpos a se movimentarem para 

essa ou aquela direção. Além disso, retratamos os diferentes sentidos de 

espaço e também contraespaços, as heterotopias, de um ponto a outro.  

No segundo capítulo, definimos os modos de olhar e perceber o 

percurso, recorrendo à filosofia deleuziana de pensar por conceitos, 

momento em que aprendemos sobre multiplicidade, botânica, linhas e 

sentidos. Ainda, percorremos junto aos nômades e sedentários o espaço 

liso e o estriado, para enfim chegarmos na caminhografia. A metodologia 

do caminhógrafo visa compreender processos, apreender a cidade 

ordinária, ser atravessado por singularidades outras. 



 

 

162 

 

Por esse motivo, a nós interessa o processo. Ao contextualizar o 

evento, observamos e relatamos as transformações que experimentou no 

decurso do tempo, suas aspirações de proporcionar um espaço receptivo 

à diversidade, cultura e uma economia outra.  

Identificamos nas caminhografias os acontecimentos que nos 

atravessaram – e que ainda reverberam no corpo por sua conexão com a 

arte e a resistência (não seria uma arte o resistir?) – seja durante o evento 

ou na sua ausência. Ao longo da caminhada, esvaziamos e enchemos a 

mochila à medida que caminhavam também nossos pensamentos.  

Estabelecidos o ponto de partida, de chegada e o modo de 

percorrer o trajeto, chegamos ao nosso destino. No fim, o começo: esse 

momento de reflexão implica retirar a mochila das costas, mais leve ou 

mais pesada, mas definitivamente com outro peso. Enquanto acompanha 

nossos pés, os pensamentos são agora responsáveis pelo caminhar.  

No capítulo acerca dos resultados e discussão, através da 

transcrição e leitura das caminhografias, trouxemos à luz os três eixos do 

evento: acesso à cultura, economia solidária e diversidade. Cada um, na 

sua particularidade, revelou-se nas linhas de Deleuze: molar, molecular e 

de fuga. 

Por toda a experiência e vivência que o trajeto nos proporcionou, 

conseguimos identificar nas caminhografias as opressões que nos 

cercam, modos de pensar que reproduzem modelos produzidos pela 

organização social contemporânea42. 

A análise das caminhografias apontou como a cultura hegemônica 

produz o território existencial e, com isso, a reconhecemos como a linha 

molar, que evita os encontros com o novo, dificulta a alteridade. Para 

combater a linha molar, o evento “Sofá na Rua” cria um espaço onde 

                                                 
42 Capitalista, patriarcal, machista, racista, LGBTQIA+fóbica, sexista, cristã, eurocentrista, 
colonialista, capacitista, gordofóbica, higienista, eugenista, etarista, carnívora, entre tantos 

outros sistemas de opressões que compõe nossa sociedade.  



 

 

163 

 

esses choques são possíveis, há ali um grande potencial de produção do 

novo. Por isso, consideramos o evento nossa linha molecular. Esses 

potentes encontros apenas se transformarão em linha de fuga se o 

indivíduo estiver disposto a deixar que os acontecimentos o atravessem, 

que gerem afectos e perceptos e, assim, uma desterritorialização da 

própria subjetividade.  

Além disso, ao utilizarmos os estudos foucaultianos sobre 

heterotopologia conferimos as compatibilidades do evento enquanto 

heterotopia. E, embora esteja de acordo com os princípios das 

heterotopias, não deixou de ser capturado pelo dispositivo controlador, 

disciplinador e vigilante. 

Neste momento, é importante retornar ao problema de pesquisa: 

sendo o evento um exemplo de ocupação do espaço urbano, como a 

caminhografia pode auxiliar na análise do evento “Sofá na Rua” enquanto 

heterotopia? 

Ao proporcionar a apreensão da cidade banal, a caminhografia 

auxilia na percepção dos acontecimentos da cidade outra, a que está 

distante das narrativas capitalista e moderna que envolvem o urbano e os 

modos de vida padrão. Com a construção de uma cartografia menor, 

percebemos as singularidades do evento, bem como os aspectos que são 

capturados pelo dispositivo.  

Por esse motivo, a caminhografia se mostra uma alternativa às 

metodologias tradicionais que por muito tempo deixaram escapar as 

singularidades, por seu caráter totalizador e redutor de complexidades. 

Isso nos inspira a uma continuidade dessa pesquisa através de modos 

outros de ocupação e utilização da cidade, seja pela caminhógrafa, seja 

por quem sentiu vontade de caminhar por si. 

 Assim, podemos concluir que a caminhografia contribui na 

compreensão do processo de ocupação na cidade, que permite ao 



 

 

164 

 

caminhógrafo capturar nas minúcias os atravessamentos que acontecem 

no percurso.  

Essa metodologia única é promissora na apreensão da cidade 

contemporânea por sua potência em carregar vários modos de existência, 

modos outros. Se o urbanista não conhece esses outros modos de habitar 

a cidade ao pensar e projetar, como pode cogitar o sucesso de sua 

intervenção?  

 É por essa razão que a caminhografia foca no processo da 

pesquisa, da ocupação da cidade, no processo de caminhar, jogar e 

registrar a cidade contemporânea real.  

 Prontos para voltar para casa, aproveitamos o retorno para 

refletir sobre o processo dessa pesquisa. Relembrar os conteúdos que 

antes habitavam nossas costas e que agora estão espalhados pelo 

caminho. Revisar nossos novos objetos, sem esquecer de tomar uma 

água de vez em quando. Respirar fundo e entrarmos em casa, outros.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

165 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
“Poderia me dizer o caminho?” perguntou Alice para o gato que ria. 

“Depende”, respondeu o gato. 
“De quê?”, replicou Alice. 

“Depende de para onde você quer ir” 
“Não me importo muito para onde”, retrucou Alice. 

“Então não importa o caminho que você escolha”, disse o Gato. 
“Contanto que dê em algum lugar”, Alice completou. 

“Oh, você pode ter certeza que vai chegar se você caminhar 
bastante”, disse o Gato. 

"Nesta direção", disse o Gato, girando a pata direita, "mora um 
Chapeleiro. E nesta direção", apontando com a pata esquerda, “mora 

uma Lebre de Março. Visite quem você quiser, são ambos loucos”. 
"Mas eu não quero me encontrar com gente louca", observou Alice. 

"Você não pode evitar isso", replicou o gato. "Todos nós aqui somos 
loucos. Eu sou louco, você é louca". 

"Como você sabe que eu sou louca?" indagou Alice. 
"Deve ser", disse o gato, "Ou então não estaria aqui". 

Lewis Carroll  



 

 

166 

 

REFERÊNCIAS 
 

2001: Uma Odisseia no Espaço. Direção: Stanley Kubrick. Estados 

Unidos/Reino Unido: Metro-Goldwyn-Mayer, 1968. Cor. 142 min. Título 

Original: 2001: a space odyssey. 

AGAMBEN, Giorgio. O que é o contemporâneo? e outros ensaios. 
Chapecó, SC: Argos, 2009. Trad.: Vinícius Nicastro Honesko.  

AGAMBEN, Giorgio. O que é um dispositivo? outra travessia, 
Florianópolis, n. 5, p. 9-16, jan. 2005. ISSN 2176-8552. Disponível em: 
https://periodicos.ufsc.br/index.php/Outra/article/view/12576/11 743. 

Acesso em: maio 2019. doi:https://doi.org/10.5007/%x. 

AH-HOY, Nereyda. Kintsugi – a arte de abraçar as nossas imperfeições. 

2016. Disponível em: http://alma.indika.cc/kintsugi-a-arte-de-abracar-as-

nossas-imperfeicoes/. Acesso em: jul. 2021. 

ALVAREZ, Johnny; PASSOS, Eduardo. Cartografar é habitar um 

território existencial. In: PASSOS, Eduardo; KASTRUP, Virgínia; 

ESCÓSSIA, Liliana da. (Orgs.). Pistas do método da cartografia : 

pesquisa-intervenção e produção de subjetividade. Porto Alegre: Sulina, 

2015. 

BARROS, Laura; KASTRUP, Virgínia. Cartografar é acompanhar 

processos. In: PASSOS, Eduardo; KASTRUP, Virgínia; ESCÓSSIA, 

Liliana da. (Orgs.). Pistas do método da cartografia : pesquisa-

intervenção e produção de subjetividade. Porto Alegre: Sulina, 2015. 

BECK, Ulrich. Sociedade de Risco: Rumo a uma Outra Modernidade. 
São Paulo: Editora 34, 2011. 

BERGSON, Henry. Ensaio sobre os dados imediatos da consciência . 

Œuvres, Édition du centenaire. Paris: PUF, 1959. 

BONDÍA, Jorge Larrosa. Notas sobre a experiência e o saber de 
experiência. Revista Brasileira de Educação, nº 19. Trad.: João 

Wanderley Geraldi. jan/fev/mar/abr. 2002. 

CARERI, Francesco. Walkscapes: o caminhar como prática estética. 
Trad.: Frederico Bonado, x ed. São Paulo: Editora GG, 2018. 



 

 

167 

 

CASA FORA DO EIXO PELOTAS. Facebook, 2013. Sobre. Disponível 
em: 
https://www.facebook.com/pg/casaforadoeixopelotas/about/?ref=page_int

ernal. Acesso em: jul. 2019. 

CAVALACANTE, Diego Marques. O procedimento da criação: imanência 
e produção de diferença em Gilles Deleuze e Félix Guattari. Revista 

Trágica: estudos de filosofia da imanência, Rio de Janeiro, v. 13, nº 3, 
pp. 81-107, 2020. Disponível em: 
https://revistas.ufrj.br/index.php/tragica/article/view/37298. Acesso em: 

ago. 2021. 

CENTRO DE ESTUDOS SOCIAIS. Dicionário das crises e das 

alternativas. Coimbra, 2012. 

COLIN, Silvio. Estruturalismo, pós-estruturalismo e arquitetura . Para 
entender o desconstrutivismo. In: AU REVISTA Edição 181 - Abril/2009. 
Disponível em:  http://au17.pini.com.br/arquitetura-

urbanismo/181/artigo132442-1.aspx. Acesso em: nov. 2018.  

COLIN, Silvio. Pós-modernismo: Repensando a arquitetura. Rio de 
Janeiro: UAPÊ, 2004.  

DELEUZE, Gilles. Diferença e Repetição. Trad. Luiz Orlandi e Roberto 
Machado. 3ª ed. Rio de Janeiro: Graal, 2006.  

DELEUZE, Gilles. Foucault. Trad. Claudia Sant’anna Martins. 1ª ed. São 

Paulo: Brasiliense, 2005. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil Platôs. Capitalismo e 
esquizofrenia. Rio de Janeiro: Editora 34, 1995. Vol 1.  

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil Platôs. Capitalismo e 
esquizofrenia. Rio de Janeiro: Editora 34, 1996. Vol 3.  

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil Platôs. Capitalismo e 

esquizofrenia. Rio de Janeiro: Editora 34, 1997. Vol 4.  

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil Platôs. Capitalismo e 
esquizofrenia. Rio de Janeiro: Editora 34, 1997b. Vol 5.  

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Percepto, Afecto e Conceito. In: 
DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é a filosofia? Trad.: Bento 



 

 

168 

 

Prado Jr. e Alberto Alonso Muñoz. São Paulo: Editora 34, 1992, p. 213-
255. 

DENTE canino. Direção: Yórgos Lánthimos. Grécia: Boo Productions, 

2009. Cor. 94 mn Título original: Kynodontas. 

DOMINGUES, Isabelle. Sofá na Rua chega à sua 61ª edição em Pelotas. 
E-cult mídia ativa, Pelotas, 24 Jan. 2019. Disponível em: 

http://ecult.com.br/geral/sofa-na-rua-chega-a-sua-60a-edicao-em-pelotas. 
Acesso em: jan. 2020. 

FAÇANHA, Luciano da Silva; FREITAS, Flávio Luiz de Castro; SANTOS, 

Jamys Alexandre Ferreira dos. Notas sobre diferença e repetição: a 
propósito dos conceitos “heterogênese” e “diferença” de Gilles Deleuze. 
Aurora: revista de arte, mídia e política, São Paulo, v.11, n.33, p. 21-37, 

out.2018-jan.2019. 

FAIRBURN, Ed. Boston. 2021. Desenho original com tinta cruzada 
sobre um mapa atlas de Boston, Massachusetts. Disponível em: 

https://edfairburn.com/project/boston/. Acesso em: ago. 2021. 

FARMACOBOTÂNICA 5º Período. Professor: Marcelo Garcez 
Rodrigues. Anápolis, 2015. 

FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas: uma arqueologia das 
ciências humanas. Coleção Tópicos. Trad.: Salma Tannus Muchail, 8ª 
ed. São Paulo: Martins Fontes, 1999.  

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade I: vontade de saber. 
Coleção Biblioteca de Filosofia. Trad.: Maria Thereza de Costa 
Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque, 7ª ed. Rio de Janeiro/São 

Paulo: Guerra e Paz, 2018. 

FOUCAULT, Michel. O corpo utópico, as heterotopias. São Paulo: n-1 
Edições, 2013. 

FOUCAULT, Michel. Outros Espaços. In: Conferência no Círculo de 
Estudos Arquitetônicos, 14 de março de 1967, Architecture, mouvement, 
continuité, nº5, outubro de 1984, os. 46-49. Tunísia: 1984. 

FOUCAULT, Michel. Segurança, território, população. Coleção 
tópicos. Trad.: Eduardo Brandão. Rev. De Trad.: Claudia Berliner. São 
Paulo: Martins Fontes, 2008. 



 

 

169 

 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir: Nascimento da prisão. Petrópolis, 
RJ: Vozes, 2014.  

GEHL, Jan. Cidade para pessoas. Trad.: Anita Di Marco. São Paulo: 

Ed. Perspectiva, 2014. 

GOMES, Leandro. A falta de acesso à cultura na sociedade 
brasileira, assimetria popular. Disponível em: 

https://medium.com/@leandrogomes/a-falta-de-acesso-%C3%A0-
cultura-na-sociedade-brasileira-b16e81ddf09. Acesso em: nov. 2021 

GUATTARI, Félix. Heterogênese. In: GUATTARI, Félix. Caosmose: um 

novo paradigma estético. Trad.: Ana Lúcia de Oliveira e Lúcia Cláudia 
Leão. São Paulo: Editora 34, 2012. p. 11-44. 

IMANÊNCIA. In: DICIO, Dicionário Online de Português. Porto:7Graus, 

2021. Disponível em: https://www.dicio.com.br/. Acesso em: ago. 2021. 

JACOBS, Jane. Morte e vida das Grandes Cidades. Trad.: Carols S. 
Mendes Rosa. São Paulo: Martins Fontes, 2014. 

JACQUES, Paola Berenstein. Elogio aos Errantes. Salvador: EDUFBA, 
2012. 

KASTRUP, Virgínia. BARROS, Regina. Movimentos-funções do 

dispositivo na prática da cartografia. In: PASSOS, Eduardo; KASTRUP, 
Virgínia; ESCÓSSIA, Liliana da. (Orgs.). Pistas do método da 
cartografia: pesquisa-intervenção e produção de subjetividade. Porto 

Alegre: Sulina, 2015. 

MAGRITTE, René. A Traição das Imagens. 1929. Pintura óleo sobre 

tela, 63,5 x 93,98 cm. Los Angeles: Museu de Arte do Condado de Los 

Angeles, LACMA. Título original: La trahison des images. 

MANSANO, Sonia Regina Vargas. Sujeito, subjetividade e modos de 

subjetivação na contemporaneidade. Revista de Psicologia da UNESP, 
v.8, n.2, p. 110-117. 2009. 

MICALLEF, Antony. Self Portrait with Blue Slash. 2016. Pintura a óleo 

com cera de abelhas em linho francês, 130 x 110 cm. Disponível em: 

https://antonymicallef.com/current-paintings/. Acesso em: ago. 2021. 

ORLANDI, Luiz. Um gosto pelos encontros. 2014. Online. Disponível 
em: https://territoriosdefilosofia.wordpress.com/2014/12/29/um-gosto-

https://medium.com/@leandrogomes/a-falta-de-acesso-%C3%A0-cultura-na-sociedade-brasileira-b16e81ddf09
https://medium.com/@leandrogomes/a-falta-de-acesso-%C3%A0-cultura-na-sociedade-brasileira-b16e81ddf09


 

 

170 

 

pelos-encontros-luiz-
orlandi/?fbclid=IwAR0x3nJo8SSav7kRRX36jkXScW6Bz0rSnojII4G4P2M
1z9VGufoBWHjvpTs. Acesso em: 16 out 2019. 

PASSOS, Eduardo; KASTRUP, Virgínia; ESCÓSSIA, Liliana da. (orgs). 
Pistas do método da cartografia : Pesquisa-intervenção e produção de 
subjetividade. Porto Alegre: Sulina, 2015. 

PRADO FILHO, Kleber; TETI, Marcela Montalvão. A cartografia como 
método para as ciências humanas e sociais.  Barbaroi, Santa Cruz do 
Sul, n. 38, p. 45-49, jun.  2013.   Disponível em: 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-
65782013000100004&lng=pt&nrm=iso. Acessos em: ago, 2021. 

SANTOS, Tais Beltrame dos; FORNECK, Vanessa; SEBALHOS, 

Carolina Frasson. O corpo-mulher que caminha: caminhografia na cidade 
de Pelotas. PIXO – Revista de arquitetura, cidade e contemporaneidade, 
Pelotas, v. 3, n. 11, p. 166 - 183, primavera, 2020. Disponível em: 

https://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/pixo/article/view/18053/111
60. Acesso em: nov. 2021. 

SOFA NA RUA. Facebook. 2014. Álbuns de Sofá na Rua. Disponível 

em: 
https://www.facebook.com/media/set/?set=a.1509577775989266&type=3
. Acesso em: set. 2021. 

SOFA NA RUA. Facebook. 2021. Fotos. Disponível em: 
https://www.facebook.com/sofanarua/photos/?ref=page_internal. Acesso 
em: set. 2021. 

SOUZA, Humberto Levy de. Chove na cidade: hoje o dia está lindo. 

PIXO – Revista de arquitetura, cidade e contemporaneidade, Pelotas, v. 

4, n. 12, p. 262 – 267, verão, 2020. Disponível em: 

https://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/pixo/article/view/18601/112

20. Acesso em: set. 2021. 

SUSANO, Correia. Gravura de metal: homem matando uma ideia de 

morrer. 2020. Técnica: Água-forte, água-tinta e chine-collé, 30 x 40 cm. 

Disponível em: https://www.susanocorreia.com.br/product-page/homem-

matando-uma-ideia-de-morrer-gravura-em-metal. Acesso em: jul. 2021. 

TAVARES, Aléxia; LEMOS, Caroline. Sofá na Rua reúne pelotenses. 
Arte no Sul, Pelotas, 18 out. 2015. Disponível em: 



 

 

171 

 

https://wp.ufpel.edu.br/artenosul/2015/10/18/sofa -na-rua-reune-
pelotenses/. Acesso em: 22 jan. 2020. 

TAXIDERMIA. Diretor: György Pálfi. Hungria: Amour Fou Filmproduktion 

GmbH, 2006. Cor. 94 min. 

TRINDADE, Rafael. Bergson – duas multiplicidades. Razão Inadequada. 
São Paulo, 19, jul. 2020. Disponível em: 

https://razaoinadequada.com/2020/07/19/bergson-duas-multiplicidades/. 
Acesso em: jul. 2021. 

TRINDADE, Rafael. Como criar para si um corpo sem órgãos? Razão 

Inadequada. São Paulo, 28, out. 2019a. Disponível em: 
https://razaoinadequada.com/2019/10/28/como-criar-para-si-um-corpo-
sem-orgaos/. Acesso em: jul. 2021. 

TRINDADE, Rafael. Deleuze – o que é arte?  Razão Inadequada . São 
Paulo, 13, dez. 2017. Disponível em: 
https://razaoinadequada.com/2017/12/13/deleuze-o-que-e-arte/. Acesso 

em: jul. 2020. 

TRINDADE, Rafael. Foucault – Disciplina e Biopolítica. Razão 

Inadequada. São Paulo, 28, out. 2019b. Disponível em: 

https://razaoinadequada.com/2019/06/30/foucault-disciplina-e-

biopolitica/. Acesso em: ago. 2021. 

VARGAS, Jonas Moreira. “As Mãos e os Pés do Charqueador”:  o 

processo de fabricação do charque e um perfil dos trabalhadores 

escravos nas charqueadas de Pelotas, Rio Grande do Sul (1830-1885). 

SÆCULUM - Revista de História v. 36, João Pessoa, jan./jun.,  2017. 

Disponível em: 

https://periodicos.ufpb.br/ojs2/index.php/srh/article/view/27484/19638. 

Acesso em: fev. 2022. 

VICENTE, Fernando. Sitonizando. 2009. Ilustração. 

 

 

 

 

  



 
 

168 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Epílogo – Clique na imagem para reproduzir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANTONY MICALLEF b. 1975 Self-Portrait, 2014, Oil on canvas. 

  


#4 Esgotamento - Afetos (Bio)Políticos (com Danny Rosa)

Razão Inadequada

Imposturas Filosóficas

2018-09-07

Podcast

666.6238



 
 

169 

 

 


