UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS
Centro de Letras e Comunicacéo

Programa de P6s-Graduacgédo em Letras

Dissertacdo de Mestrado

Os Dias Antigos da Terra-média:

Biblia e mitologias em O Silmarillion, de J. R. R. Tolkien

Isabela Brito Oliveira

Pelotas, 2020



Isabela Brito Oliveira

Os Dias Antigos da Terra-média:

Biblia e mitologias em O Silmarillion, de J. R. R. Tolkien

Dissertacdo apresentada ao Programa de POs-
graduagcdo em Letras do Centro de Letras e
Comunicacdo da Universidade Federal de Pelotas,
como requisito parcial a obtencao do titulo de Mestre
em Letras.

Orientador: Prof. Dr. Eduardo Marks de Marques

Pelotas, 2020



Universidade Federal de Pelotas / Sistema de Bibliotecas
Catalogagao na Publicagao

048d Oliveira, Isabela Brito

Os dias antigos da terra-média : biblia e mitologias em O
silmarillion, de ). R. R. Tolkien / Isabela Brito Oliveira ;
Eduardo Marks de Marques, orientador. — Pelotas, 2020.

125f.

Dissertacdo (Mestrado) — Programa de Pés-Graduacao
em Letras, Centro de Letras e Comunicacdo, Universidade
Federal de Pelotas, 2020.

1. O silmarillion. 2. Tolkien. 3. Biblia. 4. Mitologias. 5.
Letras. I. Marques, Eduardo Marks de, orient. Il. Titulo.

CDD : 809

Elaborada por Aline Herbstrith Batista CRB: 10/1737




Isabela Brito Oliveira

“Os Dias Antigos da Terra-média: Biblia e mitologias em O Silmarillion, de
J. R. R. Tolkien”

Dissertagdo aprovada, como requisito parcial, para obtencdo do grau de Mestre em
Letras, Area de concentragdo Estudos da Linguagem do programa de Pés-Graduagéo
em Letras, da Universidade Federal de Pelotas.

Pelotas, 18 de setembro de 2020

Banca examinadora:

Profa. Dra. EDUARDO MARKS DE MARQUES
Orientadora/Presidente da banca

Universidade Federal de Pelotas

Dol

Profa. Dra. DANIELE GALLINDO GONCALVES
Membro da Banca

Universidade Federal de Pelotas

SiZe A =R

Prof. Dr. RENATA KABKE PINHEIRO
Membro da Banca

Universidade Federal de Pelotas



Agradecimentos

Agradeco, em primeiro lugar, ao meu orientador, professor Eduardo Marks de
Marques, por aceitar embarcar nesta jornada pela Terra-média e por todo o apoio
durante o processo de elaboracéo do projeto e desenvolvimento da pesquisa.

Agradeco a minha méae, minha irmd, meu cunhado e meu pai por toda a
ajuda, paciéncia e conselhos.

Agradeco aos amigos Erica Carvalho, pela ajuda com os textos em lingua
inglesa; Daniel Farias, pela consultoria biblica; Aline Coelho, Carim Rodrigues,
Bruna Passos, Juliane Cardoso, Luciane Sinott, Marcelle von Pfeil e Wendel
Buchweitz, por todos os momentos compartilhados.

Agradeco aos companheiros tolkienianos Cassio Cabral, Enilson Rodrigues e
Fernando Branco pela ajuda com “As cartas de J. R. R. Tolkien”.

Sem vocés, isso néo teria sido possivel.

Obrigada!



“La fantasia no es simple entretenimiento: nos permite
entender el mundo y el lugar que la humanidad ocupa en él.”
(HOWE, 2012)



Resumo

OLIVEIRA, Isabela Brito. Os Dias Antigos da Terra-média: Biblia e mitologias em
O Silmarillion, de J. R. R. Tolkien. Orientador: Eduardo Marks de Marques. 2020.
125 f. Dissertacdo de Mestrado (Mestrado em Letras) — Centro de Letras e
Comunicacéao, Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, 2020.

Neste trabalho, analisamos parte da obra que abre cronologicamente o legendario
de J. R. R. Tolkien, O Silmarillion (1977), com o objetivo de estudar a confluéncia
entre as mitologias biblica, celta, grega e nérdica na constru¢do desta narrativa. O
recorte estabelecido inclui as trés primeiras se¢des do livro, que foi publicado quatro
anos apds a morte do autor com edicéo realizada por seu filho Christopher Tolkien.
No primeiro capitulo, apresentamos algumas questdes para nortear a andlise: a
cosmogonia, a relacdo entre religido e mitologia, os deuses mitologicos e 0s
mitemas. Para isso, utilizamos trabalhos de Mircea Eliade, Joseph Campbell, Claude
Lévi-Strauss, dentre outros. No segundo capitulo, ainda trazemos questdes para
nortear a discussdo, mas relacionadas a vida de Tolkien e sua visédo sobre mitologia.
No capitulo final, fazemos a analise de O Silmarillion, partindo da cosmogonia de
Arda até o final da Primeira Era, seguindo os eventos relacionados ao destino das
Silmarils e levando em consideracdo, além do referencial tedrico apresentado nos
capitulos anteriores, outros trabalhos que se relacionem de uma forma ou de outra
com o texto tolkieniano. Nesta analise, apontamos alguns paralelos que nos
permitem mostrar como a fé catdlica que Tolkien professava e as obras mitolégicas
gue o autor lia influenciam na elaboracéo de seu legendario.

Palavras-chave: O Silmarillion. Tolkien. Mitologia. Biblia.



Resumen

OLIVEIRA, Isabela Brito. Los Dias Antiguos de la Tierra media: Biblia y mitologias
en El Silmarillion de J. R. R. Tolkien. Orientador: Eduardo Marks de Marques. 2020.
125h. Disertacion de Maestria (Maestria en Letras) — Centro de Letras y
Comunicacion, Universidad Federal de Pelotas, Pelotas, 2020.

En este trabajo, analizamos parte de la obra que abre cronolégicamente el
legendario de J. R. R. Tolkien, El Silmarillion (1977), con el objetivo de estudiar la
confluencia entre las mitologias biblica, celta, griega y nérdica en la construccion de
esta narrativa. El recorte establecido incluye las tres primeras secciones del libro,
gue fue publicado cuatro afios después de la muerte del autor con edicion realizada
por su hijo Christopher Tolkien. En el primer capitulo, presentamos algunas
cuestiones para nortear el andlisis: la cosmogonia, la relacion entre religion y
mitologia, los dioses mitologicos y los mitemas. Para eso, utilizamos trabajos de
Mircea Eliade, Joseph Campbell, Claude Lévi-Strauss, entre otros. En el segundo
capitulo, aun traemos cuestiones para nortear la discusion, pero relacionadas a la
vida de Tolkien y su vison sobre mitologia. En el capitulo final, hacemos el analisis
de El Silmarillion a partir de la cosmogonia de Arda hasta el final de la Primera Edad,
acompafnando los eventos relacionados al destino de las Silmarils y considerando,
ademas del referencial tedrico presentado en los capitulos anteriores, a otros
trabajos que se relacionen de una manera u otra con el texto tolkeneano. En este
andlisis, apuntamos algunos paralelos que nos permiten mostrar como la fe catdlica
que Tolkien profesaba y las obras mitolégicas que el autor leia influyen en la
elaboracion de su legendario.

Palabras-clave: El Silmarillion. Tolkien. Biblia. Mitologias.



Sumario

Lo INEFOAUGAOD ... 11
2. UM norte para a diSCUSSAOD ....coeeeiiiieie et 16
2.1 Cosmogonia: umaresposta aos anseios humanos ...........cccceeeeeeeennn. 16
2.2 Verdade, crenca, ficcdo: a relacdo entre religido e mitologia............. 18
2.3 Deuses mitolégicos: exemplos para 0os homens ........cccoeeeeeevveeeeinnnnnnn. 24
2.4 Mitemas: 0 esqueleto dO MItO.....cccevveieiiiiiiiiic e 27
3. Ajornada de TOIKIEN ... e 30
4. O Silmarillion: a Histéria da Terra-média no legendario de Tolkien...... 40
4.1 Os deuses da mitologia tolkieniana............cc.ccoeeeviviiiiiiiii e, 45
4.1.1 Eru [lavatar: 0 Ser SUPEIIOL ...uuuuiii i eeeeeeeiie e e e e e e e 46
4.1.2 Valar e Maiar: deuses iNferioreS ......ccccccvvvviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeee 47
4.1.3 Sauron € Melkor: 0S iNIMIQOS ..uuuiiiiiieiiiieeeie e 61
4.2 O “Quenta Silmarillion” e @ Biblia .............cooocvviiiiiiii e 63
4.3 O Silmarillion e outras Mitologias .........ccevvveviiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeee 104
5. Considerag0es fiNAIS .....coooeiiiiiieeeeeeee e 117

Referéncias bibliograficas ........cccuueeiiiiiiii i 122



Uma versdo prévia da secao 2.4 foi publicada em OLIVEIRA, Isabela Brito. A queda
de Numenor: o dilavio na mitologia tolkieniana. Revista Travessias, Cascavel, v.13,
n.2, p. 68-80, maio/ago. 2019. Disponivel em: <http://e-
revista.unioeste.br/index.php/travessias/article/view/22918/14605>. Acesso em: 17
nov. 2019.



1. Introducéo

O legendario tolkieniano nasce do desejo de J. R. R. Tolkien de criar uma
mitologia para a Inglaterra, seu pais de origem, e de um chamado de seu amigo G.
B. Smith. (CARPENTER, 2018, p. 127) Cronologicamente, os relatos comegam em
O Silmarillion (1977), mas o primeiro livro publicado foi O Hobbit (1937), seguido de
O Senhor dos Anéis (1954-1955). Além dessas obras, ha também estorias sobre a
Terra-média e seus povos em outros escritos de Tolkien, como Contos inacabados
(1954) e a série de doze volumes The History of Middle-earth (1983-1996), ambos
editados pelo filho do autor, Christopher Tolkien, assim como O Silmarillion.

Curiosamente, O Hobbit ndo foi escrito para fazer parte dessa mitologia, mas
teve de ser adaptado para isso em sua segunda edicdo devido ao pedido do editor
de Tolkien por uma sequéncia para ele, o que gerou O Senhor dos Anéis. Estas
duas obras sdo as mais conhecidas de Tolkien pelo grande publico ndo sé por suas
publicacdes como também por suas adaptacdes cinematograficas. Mas a mitologia
tolkieniana como um todo povoa a cultura pop na atualidade e possui muitos fas ao
redor do mundo que ndo apenas consomem suas obras literarias, como todo e
qualguer conteudo que se relacione a ela. H& diversos sites, blogs, féruns e canais
no YouTube dedicados a discutir o assunto Tolkien. Para citar apenas um exemplo,
no Brasil, o canal do YouTube Tolkien Talk conta com 79,6 mil inscritos e mais de
cinco milhdes de visualizagcdes em seus videos®.

Neste trabalho, estudaremos a obra de abertura do legendario de Tolkien, O
Silmarillion, com o objetivo de analisar como religido e mitologia, ambas de
importancia significativa na vida do autor, confluem para a criacdo da chamada
mitologia tolkieniana. A motivacéo para tal escolha parte de uma questao pessoal.
Apods a leitura de O Senhor dos Anéis e O Hobbit, houve a descoberta de O
Silmarillion, que causou grande impressao por se tratar de algo tdo diferente do lido
até entdo — ndo somente em se tratando de Tolkien — e logo se tornou o livro
preferido. Era possivel ver que as estorias tratavam do mesmo mundo, mas eram
diferentes. Nestas, havia deuses que decidiam o destino através da musica, que
desciam do vazio para construir cada elemento da terra, do céu e do mar e esperar

ansiosamente pelo surgimento dos habitantes desse territorio. Havia também um

! Dados disponiveis em: <https://www.youtube.com/c/TolkienTalk/about>. Acesso em: 26 ago. 2020



12

deus rebelde que se dedicava a destruicdo. E tudo narrado de uma forma téo
profunda que prende a atencao do leitor e desperta o desejo de saber mais sobre
Arda e seus povos. A isso, somou-se 0 descobrimento posterior de que tudo estava
interligado, O Silmarillion, O Hobbit, O Senhor dos Anéis e outros livros lidos mais
tarde: Os filhos de Hurin e Contos Inacabados.

Na primeira leitura de O Silmarillion, ja foi possivel perceber que havia uma
relagdo com a Biblia e com outras mitologias. Mesmo sem o conhecimento da
biografia de Tolkien e, consequentemente, da importancia dessas narrativas para ele
e sem um conhecimento profundo sobre relatos biblicos e mitolégicos, havia ecos
claros nessa obra. As primeiras percepgdes foram logo no inicio: em “Ainulindalé”, a
relacdo foi feita com a Biblia ja nas palavras iniciais “[h]Javia Eru, o Unico, que em
Arda é chamado lluvatar” (TOLKIEN, 2011, p. 3) que de imediato foram ligadas a
“In]o principio era o verbo, e o verbo estava com Deus, e Deus era o verbo.” (JOAO
1,1) devido ao ritmo do texto; e, em “Valaquenta”, onde se detalham quem sao os
deuses tolkienianos e suas funcdes, ja foi possivel tracar, mesmo que
superficialmente, um paralelo entre eles e os deuses gregos. Assim, surgiu o
interesse em estudar quao profundas sao as relagdes entre a mitologia tolkieniana e
0s outros relatos mitoldgicos. Por uma questéo de logica, o estudo comeca pela obra
que abre cronologicamente o legendario.

Mais complexo do que O Hobbit e O Senhor dos Anéis, O Silmarillion retine
relatos do que ocorreu no Mundo Secundario de Tolkien durante milhares de anos.
Dividido em cinco se¢des, comeca com a harrativa da cosmogonia de Arda e a
apresentacao dos deuses que trabalhardo na construgcdo desse mundo, passando
por ocorréncias de toda a Primeira Era, pela queda de Numenor até chegar a uma
introducdo a Terceira Era.

Este talvez seja o livro de Tolkien de mais dificil leitura. Primeiramente, é
inacabado. Christopher editou-0 a partir de manuscritos e apontamentos deixados
por seu pai quatro anos ap0s sua morte e organizou-os de forma que se tornassem
coerentes e consistentes internamente. Mas, ainda assim, ha uma lacuna temporal
entre os relatos da terceira e da quarta secéo e entre esta e a quinta, o que, apesar
de néo tornar o texto incoerente ou ininteligivel, pode causar problemas a um leitor
desavisado, que espere encontrar um romance completo como os publicados

durante a vida de Tolkien.



13

Em segundo lugar, ha uma caracteristica dos textos tolkienianos, a riqueza de
detalhes, que, em O Silmarillion, unida a incompletude do texto, pode causar certa
confusdo e atrapalhar a fluéncia da leitura para os iniciantes em Tolkien — e mesmo
para 0s ja acostumados com os trabalhos do autor. Paragrafos inteiros sao
dedicados a descri¢des, como ocorre em “Da chegada dos homens ao oeste”, em
que é apresentada parte da arvore genealdgica de uma das familias dos homens a
partir do personagem Hador. (TOLKIEN, 2011, p. 184) Ha, também, uma grande
guantidade de nomes — tanto de personagens quanto de locais, que fizeram com
que Christopher, ao editar a obra, incluisse um extenso glossario em seu final — e
longas descrigcbes geogréficas, que tornaram necessarias as inclusdes de mapas de
Arda nas publicacdes.

Por outro lado, esse cuidado de Tolkien para com os detalhes favorece a
percepcdo dos elementos que aqui analisaremos. Um leitor que conhece
minimamente o texto biblico, j& na primeira leitura, percebe as semelhancas entre os
relatos tolkienianos e biblicos. O mesmo ocorrera com os leitores familiarizados a
outras mitologias. E, em uma analise pormenorizada, é possivel notar a existéncia
de paralelos entre estas narrativas que, muitas vezes, incluem até mesmo esses
detalhes, como ocorre, por exemplo, no retorno dos noldor a Terra-média em que
até a posicao geogréfica reforca a aproximacao entre a punicao destes elfos e a de
Caim. Assim, tais descricbes, que podem parecer excessivas e macantes, Sao
importantes para a compreensao da obra internamente e também para a percepcao
de sua relagdo com outros textos.

Devido aos limites dimensionais impostos por uma Dissertacdo de Mestrado,
estabelecemos um recorte para a analise, comecando pela cosmogonia tolkieniana
até o final da Primeira Era e, dentro desta, tendo como fio condutor os relatos sobre
o destino das Silmarils, de forma que ndo abordaremos a sina de Turin Turambar,
com excecdo do trecho em que se refere a queda de Nargothrond e o caso do colar
Nauglamir. Também por razdo da dimensédo, ndo sera possivel abordar todos os
paralelos encontrados, ainda que estes estejam dentro das secdes trabalhadas.

Para empreender esta analise, temos como base as teorias sobre mito e
religido de Mircea Eliade e Joseph Campbell, sobre mitemas de Claude Lévi-Strauss
e sobre estorias de fadas do proprio Tolkien, tendo em vista que, para ele, 0s mitos
gue compdem sua mitologia formam esse tipo de narrativa. Também utilizaremos

textos criticos sobre a obra de Tolkien — dos quais destacamos Biblical Parallels in



14

the Silmarillion, de Alfred Byrd — e trabalhos sobre a vida do autor, que tem grande
influéncia sobre seu legendario. Em seu livro, Byrd apresenta uma série de paralelos
entre os relatos biblicos e as estorias de O Silmarillion, porém, se limita a apontar tal
relacdo. Diferentemente do que este autor faz, aqui, discutiremos a presenca dos
mitemas na obra tolkieniana.

Assim, no primeiro capitulo deste trabalho, “Um norte para a discussao”,
falaremos sobre cosmogonia e cosmovisao, a relacdo entre religido e mitologia, o
papel dos deuses nos mitos e 0os mitemas. Veremos que as cosmogonias Sao 0s
relatos sobre a criacdo do cosmos, compostos por homens para explicar a existéncia
do mundo e que geram uma cosmovisao. Nestas narrativas, 0S personagens
principais sdo os deuses que, através de seus atos, servem de exemplo aos
individuos, que depositam suas crencas nestas divindades. Com base nas
cosmogonias, 0s homens constroem outras narrativas para explicar ocorréncias no
espaco em que vivem também pela acdo de seus deuses. Sdo esses relatos que se
tornam mitos e, deles, séo retiradas suas estruturas, os mitemas utilizados nas mais
diversas narrativas, como as lendas heroicas e as estoérias de fadas.

No segundo capitulo, “A jornada de Tolkien”, falaremos sobre o autor: sua
relacdo com a religido catélica, que ocupa um espaco importante em sua vida apos
o falecimento dos pais; com a mitologia, as obras literarias de que mais gostava; e
com a familia e amigos, que também influenciaram em seu trabalho, seja inspirando
passagens ou estimulando-o. Além disso, abordaremos sua visdo sobre as estorias
de fadas que, para ele, ndo sdo narrativas destinadas exclusivamente as criangas,
mas sim uma evolu¢do dos mitos primordiais passando pelos épicos, lendas e sagas
heroicas e que, agora, ocupam o lugar pertencente aos mitos nas sociedades
primitivas, do ponto de vista que trazem ensinamentos ao ser humano, seja ele de
qualquer idade.

Por fim, no terceiro capitulo, “O Silmarillion: a Histéria da Terra-média no
legendario tolkieniano”, analisaremos as trés primeiras sec¢fes do livro de Tolkien,
“Ainulindalé”, “Valaquenta” e “Quenta Silmarillion”. Na analise da primeira destas,
veremos como Eru/llGvatar orquestrou a Musica dos Ainur para definir o destino de
Arda e seus povos e qual cosmovisao pode ser encontrada no mito cosmogonico de
Tolkien. Além disso, mostraremos quais paralelos estdo presentes nesta narrativa;
como as dissonancias de Melkor podem ser vistas na pratica; que Eru/llGvatar é um

deus otiosus; e tracaremos um paralelo entre esta divindade e o Deus biblico.



15

Ja no estudo do “Valaquenta”, faremos uma comparacdo entre os deuses
tolkienianos Valar e Maiar com os anjos biblicos e os deuses gregos. A opgao por
esta mitologia e ndo outra se deu por percebermos ser possivel fazer uma analise
mais completa a partir dela. Apontaremos também a relacdo que pode ser feita entre
essas divindades e as nordicas e indicaremos quem sao 0s inimigos que tentardo se
tornar os Senhores do Mundo no decorrer da mitologia tolkieniana: Melkor na
Primeira Era e Sauron na Segunda e na Terceira.

A abordagem dos contos que formam o “Quenta Silmarillion” se dara de forma
diferente do que foi feito com as outras sec¢des. Esta sera divida em dois momentos.
No primeiro, analisaremos os paralelos biblicos encontrados e, no segundo, os de
outras mitologias. Para isso, a narrativa sera considerada como um todo continuo,
seguindo os eventos que tenham relacdo com o destino das pedras preciosas
Silmarils. Mas ndo trabalharemos apenas com paralelos, também seréo analisados
mitos tolkienianos nos quais ndo foi possivel encontrar uma relagdo com outras

narrativas mitologicas e refletiremos sobre algumas questdes internas da obra.



2. Um norte para a discusséo

2.1 Cosmogonia: uma resposta aos anseios humanos

O homem tem a necessidade de encontrar uma explicagdo para tudo o que
acontece em sua volta, incluindo seu surgimento e a criagdo do mundo em que vive.
N&o contente em simplesmente existir, ele cria narrativas que expliquem como o
universo se formou e, a partir dai, a humanidade foi criada nesse espaco e se
desenvolveu. Essas narrativas, as quais chamamos de mitos, fazem parte do
desenvolvimento de todas as culturas humanas e, dentro do arcabouco de mitos
possiveis, encontramos aqueles que explicam a formacdo do cosmos: as
cosmogonias.

Todos os povos tém relatos da criagdo do mundo em suas culturas e 0s
utilizam para explicar como se relacionam com as demais criaturas existentes.
Alguns os mantém em forma escrita, sendo esses textos considerados sagrados e
de acesso relativamente facil; outros apenas na oralidade, o que dificulta o acesso a
eles. Esses relatos demonstram a maturidade que a cultura desses povos atingiu ao
integrarem “os elementos simbdlicos mais representativos desses grupos,
dependendo de aspectos préprios de seu entorno, como a geografia” (TORRES,
2012, p. 7, traducao nossa)

A cosmogonia gera uma forma de ver e entender o mundo que varia para
cada povo. Essa cosmovisdo surge a partir da maneira como cada mito é
interpretado, considerando as crencas, 0s costumes e as tradicées dos povos. Ela é
a mensagem que 0 mito passa para os membros da comunidade a qual pertence.
No caso da cosmovisdo dos povos indigenas costarriquenses bribris e cabécares,
por exemplo, existem trés dimensdes, “0 submundo, 0 mundo do meio € o0 mundo

superior™

(TORRES, 2012, p. 9, tradugdo nossa), e, quando alguém morre, sua
alma vai para o submundo encontrar o criador dos indigenas. A cosmovisao catélica
também apresenta essas trés dimensdes, mas, diferentemente do que ocorre na
crenca indigena, as almas vao para o mundo superior encontrar seu criador.

(TORRES, 2012, p. 9)

24l...] los elementos simbolicos mas representativos de estos grupos, dependiendo de aspectos

Eropios del entorno como la geografia.” (TORRES, 2012, p.7)
“[...] el inframundo, el mundo de en medio y el mundo de arriba. [...]” (TORRES, 2012, p.9)



17

Nas cosmogonias em que aparecem divindades como os criadores do
cosmos, eles sdo sempre onipotentes e sabios e o mundo pode surgir do nada ou a
partir do pensamento do deus criador, das palavras que ele proferir, de alguma
matéria, como, em alguns casos de mitos primitivos, o barro (ESPINOSA, 2015, p.
23) ou uma parte do seu corpo, néo significando que ele serd diminuido ou extinto
por isso (ESPINOSA, 2015, p. 18).

De acordo com o filosofo romeno e fundador da moderna Historia das
Religides, Mircea Eliade (2018, p. 44), “toda construcdo ou fabricacdo tem como
modelo exemplar a cosmogonia” [grifo do autor]. Ela é “a suprema manifestacao
divina, o gesto exemplar de forca, superabundancia e criatividade.” (ELIADE, 2018,
p. 72 [grifo do autor]) Assim sendo, o mito da criacdo do mundo se torna o modelo
de comportamento dos homens para toda a sua construcdo, seja ela concreta —
como a de uma casa (ELIADE, 2018, p. 49), de uma aldeia (ELIADE, 2018, p. 45) e
a geracdo de descendentes (ELIADE, 2016, p. 33) — ou abstrata — como o
“‘restabelecimento de uma situacdo militar” (ELIADE, 2016, p. 33), e do equilibrio
psiquico (ELIADE, 2016, p. 33), “a introducdo da crianca na sociedade e na cultura”
(ELIADE, 2016, p. 77) e, inclusive, o surgimento de outros mitos de criagao
(ELIADE, 2016, p. 33). Neste ultimo caso, o objetivo é que tenham também a
mesma for¢ca e magnitude da criacdo dos seres superiores. Porém, esse uso do
modelo cosmogobnico ndo significa que ele seja copiado ou imitado nos mitos de
origem, mas sim que serve de base para essas criacdes, que contardo algo novo,
algo que surgiu no mundo depois de este haver sido criado e que o modificou,
enriqguecendo-o ou empobrecendo-o. (ELIADE, 2016, p. 25-26)

Cabe aqui dizer que o mundo que serve de modelo é aquele que cada povo
conhece e onde vive, por isso, pode diferir de acordo com a cultura da sociedade a
qual pertence o mito. (ELIADE, 2016, p. 44)

Ainda conforme Eliade (2018, p. 124), “0 Cosmos foi imaginado sob a forma
de uma arvore gigante”, sendo que seu modo de ser, “sobretudo sua capacidade
infinita de se regenerar, € expresso simbolicamente pela vida da arvore”. Apesar de
nao concordarmos que ele tenha sido imaginado assim e preferirmos afirmar que ele
foi simbolizado dessa forma, podemos dizer que, de modo geral, concordamos com
essa afirmacéo. Tal como as arvores, de forma ciclica, com o passar das estacdes,
perdem suas folhas e frutos que renascerdo no devido tempo, com 0 mundo

acontece 0 mesmo: ao morrer uma planta ou um animal, outros ganham vida e



18

passam a ocupar seu lugar. I1sso ocorre periodicamente, como com as arvores.
Logo, podemos afirmar que o cosmos se comporta da mesma maneira que elas.

Assim como a cosmogonia € o modelo para a criagdo de espagos como casas
e aldeias, também é para a criacdo do tempo. (ELIADE, 2018, p. 69) Com ela, surge
o tempo césmico, que serd a base para os demais tempos sagrados que surgirdo
com 0s outros mitos. Tomando como exemplo os mitos de criagdo, podemos dizer
gue 0s tempos nos quais se passam esses mitos se formam tal qual o tempo da
criacdo do mundo.

Segundo Eliade (2018, p. 84), “desejar restabelecer o Tempo da origem é
desejar ndo apenas reencontrar a presenca dos deuses, mas também recuperar o
Mundo forte, recente e puro” [grifos do autor] A partir disso, podemos dizer que o
homem religioso sente a necessidade de repetir tais gestos divinos (a cosmogonia)
para aproximar-se dos deuses. Esse desejo de aproximacdo se deve a vontade de
viver em uma situacdo paradisiaca, na presenca divina e num mundo perfeito.
(ELIADE, 2018, p. 82) Tal perfeicéo se da por ele ser recém-criado e, portanto, ainda

nao profanado.

2.2  Verdade, crenca, ficcao: arelacao entre religido e mitologia

Sendo o0s mitos realidades culturais complexas, € dificil defini-los com
precisdo. Por esse motivo, optamos por fazé-lo de forma ampla. Um mito € uma
histéria que realmente ocorreu — pelo menos na visdo dos membros do povo ao qual
ele pertence — nos primérdios dos tempos e que tem carater de sacralidade, pois
conta os feitos de deuses para que algo, como, 0 cosmos, passasse a existir. Sua
principal funcdo é servir de modelo para os ritos e atos humanos, pois os homens
sao o que sao hoje gracas a esse exemplo.

Os mitos trazem relatos em que tudo pode acontecer e ndo seguem nenhuma
regra logica ou de continuidade, atribuindo qualquer poder a qualquer de seus
protagonistas. (LEVI-STRAUSS, 2017a, p. 207) Eles despertam e mantém a
consciéncia da existéncia de um mundo divino onde habitam os seres superiores
(ELIADE, 2016, p. 123) e, apesar de nédo darem conta da totalidade dos fatos e de
manterem alguns mistérios (ELIADE, 2016, p. 126), garantem aos homens a certeza

de que o que fazem ou pretendem realizar ja foi feito por esses seres no principio



19

dos tempos e da mesma maneira que eles fazem (ou pretendem) agora (ELIADE,
2016, p. 111). Assim, os mitos sdo considerados “a sumula do conhecimento util”
(ELIADE, 2016, p. 112), ou seja, o0 modelo perfeito para as realiza¢des. Por isso, nas
sociedades arcaicas, tinham grande valor religioso e exemplar, ditando como todos
deveriam se comportar. Segundo Lévi-Strauss (2017a, p. 31), nessas sociedades,
h& grande dificuldade de que se consiga uma resposta moral ou racional para seus
costumes, porque “o indigena se contenta em responder que sempre foi assim, que
assim ordenaram os deuses, ou os antepassados”. Para o homem arcaico, ndo ha
motivos para buscar outra razdo para 0 que acontece ou para como ele se
comporta. Isso € preocupacao dos estudiosos.

Para Joseph Campbell (2017, p. 6), os “[m]itos sdo pistas para as
potencialidades espirituais da vida humana” que adquirimos ao ler os relatos de
outros povos, pois, 0S nossos, tendemos a ver como realidade e apenas
entendemos a profundidade da mensagem, a metafora trazida, quando ela vem de
fontes alheias. Foram os gregos quem, apos profunda analise dos mitos, primeiro os
trataram como algo sem valor religioso e exemplar e lhes atribuiram o sentido de
algo que n&o pode realmente existir. A exemplo disso, o judeu-cristianismo trata
como falsidade ou ilusdo o que néo pode ser justificado por alguma passagem do
Antigo ou do Novo Testamento. (ELIADE, 2016, p. 8)

Apesar de, ainda hoje, ser empregado como sinénimo de fabula, invencao e
ficcdo, foi no inicio do século XX que os mitos deixaram de ser tratados dessa
maneira pelos estudiosos ocidentais e passaram a ser vistos como estorias
verdadeiras, sagradas e exemplares como ja era feito pelas sociedades arcaicas.
(ELIADE, 2016, p. 7-8) Por exemplo,

[...] [s]legundo os estoicos, os mitos revelavam visfes filosoficas sobre a
natureza profunda das coisas, ou encerravam preceitos morais. Os
multiplos nomes dos deuses designavam uma sé divindade, e todas as
religibes exprimiam a mesma verdade fundamental; s6 variava a
terminologia. [...] (ELIADE, 2018, p. 4)

Podemos perceber que, hoje, nas diversas mitologias do mundo, ha muitas
semelhancas com o que ja era declarado pelos estoicos: uma mesma mensagem
comum sendo transmitida de maneiras diferentes e um mesmo Ser Superior com
denominacdes diferentes. Como exemplo, podemos utilizar os mitos de origem. Ha o

mito de origem do universo, das enfermidades, dos remédios, dos seres e, em cada



20

um deles, um ente divino a quem se faz oferendas. Além disso, um mesmo mito de
origem tem variag6es de acordo com 0 povo a que pertence, mas, como ja dissemos
anteriormente, sua base comum € a cosmogonia (ELIADE, 2016, p. 25).

Cabe aqui salientar que esse ente divino a quem se faz as oferendas nem
sempre se tratard do ser que criou o mundo, que, como veremos mais adiante, pode
se tornar um deus otiosus. Nesse caso, as ofertas serdo feitas a outro deus que
terminou a organizacdo do mundo e assumiu a “responsabilidade de manter sua
ordem e sua fertilidade”. (ELIADE, 2016, p. 99)

Também €é comum a todos os mitos que as mensagens transmitidas
contenham algo sagrado, tendo em vista que seus personagens sdo deuses
poderosos, e que se manifestem sempre em uma realidade diferente da que vivem
cotidianamente os povos. (ELIADE, 2018, p. 16). Segundo Lévi-Strauss (2017a, p.

206), os estudiosos se dividem quanto ao contetdo dessas mensagens:

[...] [h]J& quem afirme que cada sociedade expressa, em seus mitos,
sentimentos fundamentais como o amor, o 6dio ou a vinganca, que sao
compartilhados por toda a humanidade. Para outros, os mitos constituem
tentativas de explicacdo de fendmenos de dificil compreenséo,
astrondmicos, meteoroldgicos, etc. [...] (LEVI-STRAUSS, 2017a, p. 206)

Entendemos que as mensagens podem expressar ambos os conteudos, pois
encontramos casos como o dos deuses vingativos da mitologia grega e o dos povos
nao civilizados, que utilizam seus mitos para explicar o funcionamento do mundo.

O sagrado, para esses povos, é algo que tem poder (ELIADE, 2018, p. 18).
Um exemplo é o mito da origem dos remédios. Alguns povos, quando um de seus
membros esta doente, recitam ou até recriam seu mito, pois creem que ele tem o
poder de trazer a cura para a enfermidade daquela pessoa e que, se ndo contarem a
origem do remédio de alguma forma, ndo podem utiliza-lo. (ELIADE, 2016, p. 28-31)

Como dito anteriormente, para esses povos, 0 espago ndo € homogéneo.
Diferentemente de onde eles vivem, um local comum e sem nada de especial,
profano, os mitos se passam em um lugar que é sagrado, fixo, forte e o Unico que,
para eles, pode ser real. (ELIDADE, 2018, p. 25-26) Esses locais ndo séao escolhidos
pelos homens, sdo determinados por outros seres e, depois, procurados e
descobertos “com a ajuda de sinais misteriosos” (ELIADE, 2018, p. 31).

Segundo Mircea Eliade (2018, p. 59), a consagracdo de um espagco como

sagrado equivale a uma cosmogonia: “0 Mundo deixa-se perceber como Mundo,



21

como cosmos, a medida que se revela como mundo sagrado.” (ELIADE, 2018, p. 59
[grifo do autor]) Sendo a cosmogonia 0 mito da criagdo do mundo, considerar um
espaco sagrado equivale a (re)cria-lo como tal.

A heterogeneidade do espaco € necessaria para que esses povos encontrem
orientacdo. Quando enfrentam algum problema, como doencas, secas ou
enchentes, eles se voltam ao espaco sagrado onde habitam os seres superiores que
podem ajuda-los. Os homens religiosos s6 conseguem viver em espacos abertos a
sacralidade, pois apenas nesses locais conseguirdo ter contato com 0s seres
superiores para Ihes pedir auxilio. Normalmente, o lugar onde os deuses habitam
localiza-se perpendicularmente ao dos homens, nos céus, e é ao contemplar o alto
gue se desencadeia a experiéncia religiosa. A habitacdo dos deuses € um local fora
do alcance dos homens, onde apenas poucos deles recebem a dadiva de chegar, o
que é feito através de ritos de ascensao, deixando de serem vistos como homens e
passando a fazer parte da condicdo divina. Para algumas religibes, é para a
habitacdo desses deuses que vao as almas de seus mortos. (ELIADE, 2018, p. 100-
101)

Sendo o espacgo heterogéneo, os individuos vivem duas experiéncias, a
sagrada e a profana. Na primeira,

[...] a revelagdo de um espaco sagrado permite que se obtenha um “ponto
fixo”, possibilitando, portanto, a orientacdo na homogeneidade cadtica, a
“fundagdo do mundo”, o viver real. A experiéncia profana, ao contrario,
mantém a homogeneidade e portanto a relatividade do espago. Ja nao é
possivel nenhuma verdadeira orientagédo, porque o “ponto fixo” ja ndo goza
de um estatuto ontolégico Unico; aparece e desaparece segundo as
necessidades diarias. [...] (ELIADE, 2018, p. 27 [grifo do autor])

A partir disso, podemos perceber que os povos vivem em um mundo profano onde
ndo encontram nenhuma orientacdo. Quando a necessitam, tém de se voltar ao
mundo sagrado e buscar ajuda junto aos seres superiores que |4 habitam. Ao fim
dessa necessidade, retornam a suas vidas normais no mundo profano até que um
novo problema os alcance e o ciclo reinicie. Tal comunicacdo s6 é possivel porque o
territdrio onde os povos vivem esta ligado, de alguma forma, ao territorio sagrado ou
foi criado pelos deuses que la residem. (ELIADE, 2018, p. 33)

Assim como O espaco, para esses povos, O tempo também ndo é
homogéneo. Ele se divide em tempo profano e tempo sagrado. O primeiro € aquele

em gue todos vivem seu dia a dia. JA o segundo é o tempo em que ocorrem as



22

festas em homenagem aos deuses e que € “por sua prépria natureza reversivel”,
pois € “um Tempo mitico primordial tornado presente” que foi “criado e santificado
pelos deuses” (ELIADE, 2018, p. 63-64 [grifos do autor]), ou seja, um tempo primitivo
que retorna em cada uma dessas celebracfes. Equivale a um periodo de tempo
determinado, que ndo aumenta nem diminui.

Essas festas trazem os acontecimentos relatados nos mitos para 0 momento
presente da celebracdo. Assim, quem delas participa se torna contemporaneo dos
deuses naquele espaco de tempo. Esse periodo ndo pertence a realidade profana,
pois os celebrantes o transformam em um equivalente do tempo sagrado em que 0s
seres superiores realizaram seus feitos. (ELIADE, 2018, p. 93) Rememorar e
reatualizar esses acontecimentos ajudam o homem religioso a assegurar-se do que
é real (sagrado), pois € gracas a essas repeticdes que tem a certeza de que aquilo
realmente existe. Mas isso ndo significa que repita indefinidamente os gestos
miticos. Esse ato de reatualizar o ajuda a se tornar criador de seu préprio mundo.
(ELIADE, 2016, p. 124-125)

E através de ritos que os povos religiosos passam do tempo profano ao
tempo sagrado. (ELIADE, 2018, p. 63) Campbell (2017, p. 86) define os rituais como
‘o cumprimento de um mito” e diz que, quando o integrante de um povo participa de
um rito, ele participa do mito. E caracteristico dos ritos as praticas de exercicios de
rompimento rigorosos, cuja funcdo é afastar radicalmente os participantes de sua
vida cotidiana para ingressar no momento sagrado. A esses exercicios, segue-se
uma série de outros rituais purificadores para que, quando o participante retorne a
vida cotidiana, sinta-se como se tivesse renascido. (CAMPBELL, 2007, p. 20-21)

Conforme Lévi-Strauss (2017b, p. 77), assim como o mito € o modo dos
deuses se comunicarem com o0s homens, o rito € o modo dos homens se
comunicarem com os deuses. Mas esta ultima comunicacdo, para Campbell (2017,
p. 8), esta se perdendo, pois a sociedade atual esta corrompida. O motivo € que 0s
rituais perderam seu verdadeiro valor e, assim, 0sS mitos ndo conseguem cumprir sua
funcéo real de proporcionar experiéncia de vida.

Como exemplo de rito, Mircea Eliade (2018, p. 66) cita a experiéncia religiosa

do cristianismo:

[...] [t]lal como uma igreja constitui uma rotura de nivel no espaco profano de
uma cidade moderna, o servico religioso que se realiza no seu interior
marca uma rotura na duragéo temporal profana: jA ndo é o Tempo historico



23

atual que é presente — o tempo que é vivido, por exemplo, nas ruas vizinhas
—, mas o Tempo em que se desenrolou a existéncia histérica de Jesus
Cristo, o tempo santificado por sua pregacao, por sua paixao, por sua morte
e ressurreicao. [...] (ELIADE, 2018, p. 66)

O servico religioso ao qual Eliade se refere € o rito de transi¢cdo entre tempo profano
e tempo sagrado. O relatado na citacdo anterior trata apenas do cristianismo, mas
pode ser generalizado da seguinte forma: os religiosos vivem num tempo profano
que € parado ao ser realizado um rito. Nesse momento, eles passam a viver em um
tempo sagrado em que festejam e prestam homenagens aos deuses. Findas as
celebracbes, finda também o tempo sagrado e o tempo profano volta a correr.

E nesse espaco e tempo sagrados que se passam as historias relatadas nos
mitos, que, por consequéncia, também sdo sagradas. Em principio, seus conteidos
sao mistérios para 0s povos, pois os feitos ali relatados foram vividos por deuses, e
0S mitos tém o poder de revela-los. Quem primeiro tera acesso a esses relatos séo
0s homens religiosos, para quem “a existéncia real, auténtica, comeg¢a no momento
em que ele recebe a comunicacdo dessa historia primordial e aceita as suas
consequéncias.” (ELIADE, 2016, p. 85). Isso pode ser explicado analisando o caso
das criancas de determinados povos: a vida em sociedade comeca no momento em
gue passam por certos rituais através dos quais sao iniciadas na vida religiosa.

Os homens religiosos sdao quem tem o dever de repassar 0s relatos
mitolégicos aos demais membros de seus povos — em alguns casos, excluem-se as
mulheres e as criancas, pois ndo podem sabé-los por serem nao-iniciados —
narrando-os em uma ceriménia ou efetuando o devido ritual, mas ndo podem fazé-lo
a qualguer momento, somente durante o tempo sagrado. Por exemplo, ao
curandeiro de determinado povo sera transmitido pelo deus correspondente o mito
da origem dos remédios. Ao ser necessario que se cure alguém, ele tera o dever de
transmitir esse conhecimento. Para isso, deverd, primeiramente, realizar o rito de
transicéo de seu povo do tempo profano para o sagrado para, entdo, poder recriar o
mito. Isso é definido por Lévi-Strauss (2017a, p. 181) como um espetaculo que o
curandeiro oferece ao seu povo. Mas adverte o autor: “ndo devemos nos deixar
enganar pela palavra ‘espetaculo’, pois 0 xama nao reproduz ou encena apenas
determinados acontecimentos, ele os revive efetivamente, em toda a sua vivacidade,
originalidade e violéncia.” Ele necessita reviver esses momentos contados no mito

para que o doente possa ser curado.



24

Assim, mito pode ser definido como “a histéria do que se passou in illo
tempore, a narracdo daquilo que os deuses ou 0s Seres divinos fizeram no comeco
do Tempo.” (ELIADE, 2018, p. 84) Com base nessa afirmacéo, podemos dizer que
0s mitos de cada povo formam a sua historia primordial e, entdo, ganham o carater
de verdade absoluta para eles. Sendo assim, os acontecimentos ali relatados sao os
anicos que interessam como modelos de conduta para os homens religiosos de
cada povo, mesmo nas suas atividades profanas.

Esse conjunto de crencas nas informacdes que os mitos trazem forma a
religido dos povos. Se, para essas pessoas, elas séo verdadeiras, quando contadas
a membros de outras sociedades, eles podem acreditar e passar a ter as mesmas
crencgas ou, se ndo acreditarem, esses relatos se tornam mitologia e se espalham
pelo mundo, sendo utilizados em contos populares e, inclusive, em obras literarias
com um carater ficcional. Assim, esses mitos deixam de servir a instrucao espiritual
dos homens e passam a ser fonte de entretenimento. Segundo Larissa Candido da
Silva (2018, p. 11), “a narrativa mitolégica surge dessa necessidade de contarmos
histérias, em especial aquelas que nos ajudam a apreender o que nés SOmMos No
universo, o que é o universo, como foi feito o universo e desde quando ha universo”
e funciona como mediadora das relagdes humanas. Essas narrativas sdo, se nao o
préprio conteido dos mitos, baseadas neles — caso das obras literarias, que “se
apropria[m] dessas narrativas em conteudo, em forma e em estilo” (SILVA, 2018,
p.13).

2.3 Deuses mitoldgicos: exemplos para os homens

Os deuses sao os seres mais poderosos que uma mitologia pode apresentar.
S&a0 os responsaveis pela criacdo e protecdo do mundo em que as narrativas se
passam e dos povos que habitam esse espacgo. Em alguns casos, esses deuses
também séo responsaveis pela punicdo daqueles que venham a merecé-la.

Em algumas mitologias, encontramos varios deuses que trabalham em
conjunto na manutencdo do mundo, cada um cumprindo determinadas funcdes.
Essas sdo mitologias politeistas, como é o caso da mitologia grega, que apresenta
doze deuses principais, sendo Zeus o lider. Outras mitologias sdo monoteistas e tém

apenas um deus no papel de responsavel pelo cuidado e pela continuidade do



25

mundo que criou. E o caso da narrativa biblica, que traz Deus como Unico ser
encarregado do mundo em que vivemos.

Como afirma Campbell em O poder do mito (2017, p. 24), “[ulm deus ¢é a
personificacdo de um poder motivador ou de um sistema de valores que funciona
para a vida humana e para o universo”. Isso vai ao encontro do afirmado por Eliade
no que diz respeito a visdo dos povos de que podem realizar um feito porque,
segundo a narrativa mitologica, este ja fora realizado antes. O poder motivador que
0S mitos trazem sdo personificados no deus que realizou os feitos ali narrados.

Nesta mesma obra, Campbell (2017, p. 183) afirma perceber trés estagios de
aparecimento de deuses nos mitos. No primeiro deles, o estagio primordial, as
divindades eram representadas por figuras femininas, as deusas. No segundo, que 0
autor chama de reversao, a figura masculina assume essa fungcédo e as divindades
passam a ser representadas por deuses. J& no terceiro, o estagio classico, deuses e
deusas dividem os papéis.

Algo comum a varios mitos é que haja um tipo de seres supremos
(superiores, inclusive, a outros deuses) que, ap0s criarem 0 cOSMOS, Sse retiram e
deixam a finalizacdo de suas obras a cargo de outros que, aos poucos, também
terdo seu lugar tomado por seres superiores de terceiro grau. Trata-se dos seres
supremos de estrutura celeste, que se retiram para 0s céus e perdem a atualidade
religiosa, ausentando-se dos cultos e afastando-se dos homens nos mitos, até que
se tornam dei otiosi. Ainda assim, os homens se recordam deles quando ndo tém
sucesso em seus pedidos aos outros deuses — ou quando seus problemas séo
resultado de ameacas celestes, como secas, tempestades e epidemias (ELIADE,
2016, p. 89) — e rogam-lhes ajuda. Esse tipo de afastamento pode ser encontrado
em relatos desde os niveis mais arcaicos de cultura. (ELIADE, 2018, p. 103-106)

De acordo com Mircea Eliade (2016, p. 90) “[o] Criador sé sobrevive no culto
guando se apresenta sob a forma de um Demiurgo ou de um Ente Sobrenatural que
moldou a paisagem familiar (o ‘Mundo’)’. Assim sendo, podemos explicar o
desaparecimento do deus otiosus do culto pelo fato de que ele ndo é o ser superior
identificado pelos povos como o criador do que conhecem. Quem eles identificam
dessa forma sdo os deuses a quem esse deus primordial deixou responsaveis pela
finalizacdo de sua obra.

Ainda segundo este autor (2016, p. 88), os dei otiosi podem ser o primeiro

exemplo da morte de deus, pois um ser divino desaparecer do culto e perder a



26

atualidade religiosa acarreta seu esquecimento, o que significa 0 mesmo que dizer
que ele estd morto. Discordamos disso, pois os membros das sociedades que
contam com um deus otiosus se voltam a ele quando tém necessidade. Se esse
deus estivesse realmente morto, os homens ndo pediriam seu auxilio. Logo,
entendemos que ele esta tdo vivo quanto os demais deuses desses povos e a Unica
diferenca é o fato de haver desaparecido do culto. O préprio autor parece

contradizer sua afirmacéao inicial ao apontar que

[...] mesmo quando o Deus Supremo desapareceu completamente do culto
e esta “esquecido”, sua lembrancga sobrevive, camuflada, aviltada, nos mitos
e contos do “Paraiso” primordial, nas iniciacbes e recitacbes dos xamas e
medicine-men, no simbolismo religioso [...] e em alguns tipos de mitos
cosmogobnicos. [...] (ELIADE, 2016, p. 89)

Isso € 0 mesmo que acontece com 0s outros deuses: é a lembranca deles e de seus
feitos que sobrevive nos mitos, ndo o deus em si. Os povos os tratam de maneira
igual, apenas se relacionam com eles com frequéncia diferente. Sendo assim, ou
todos esses deuses estdo mortos ou henhum deles esté.

Sobre seu deus otiosus, 0s povos sabem muito pouco, pois ele ndo esta
presente em muitos mitos e 0s poucos que sdo conhecidos sdo bastante simples.
Neles, basicamente, se conta que esse deus criou 0 espaco e seus habitantes e, em
seguida, se retirou para longe da humanidade, deixando a finalizacdo de sua obra a
cargo de outro ente divino. Mas esse desconhecimento sobre o deus otiosus néo
significa o empobrecimento da vida religiosa. Pelo contrario: nos casos em gue isso
ocorreu é que sdo encontrados os mitos mais ricos. (ELIADE, 2016, p. 86-88) Isso,
talvez, possa ser explicado pela descentralizacdo do poder e sua consequente
divisdo entre outros seres superiores, cada qual com sua estoria e seus feitos a
serem contados.

Em alguns mitos, o afastamento do deus otiosus acarreta no afastamento do
céu e da terra ou na ruptura da comunicagdo entre eles. Em outros, a presenca
desse deus no espaco terreno da um status de paraiso a esse lugar, o que explicaria
a imortalidade dos seres que ali habitavam no principio dos tempos. (ELIADE, 2016,
p. 90)



27

2.4 Mitemas: o esqueleto do mito

Muitas vezes, lemos uma obra literaria e sentimos que ja conhecemos aquela
historia de algum lugar. Ocorre que muitos autores aproveitam as estruturas de
narrativas miticas para servirem de base para as suas, 0 que aproxima néo s6 essas
obras dos mitos e dos contos populares, mas também uma obra literaria de outra. J.
R. R. Tolkien € um desses autores. Ele utiliza, por exemplo, estruturas de mitos
gregos e textos biblicos na construcdo do seu legendario.

Quem primeiro identificou e nominou essas estruturas foi o antropdlogo
francés Claude Lévi-Strauss. Segundo ele (2017a, p. 203-204), o vocabulério
utilizado nos mitos ndo importa tanto quanto suas estruturas, pois eles “so tira[m] de
suas fontes [...] o0 material de imagens com que opera[m]. A estrutura permanece a
mesma, e € por ela que a funcéo simbdlica se realiza.” Por exemplo, em um mito diz
que se deve utilizar determinada planta em um ritual para curar uma doenga. Em
outro, de uma regido distante, diz que se deve utilizar outra planta, também em um
ritual e também para a cura de uma doenca. A planta a ser utilizada é o material
retirado do contexto especifico daquela comunidade, mas a estrutura do mito é a
mesma. Assim sendo, os mitos podem ser resumidos em tipos especificos. E pela
manutengao de suas estruturas que, nas diversas culturas do mundo, encontramos
variacfes de um mesmo tipo de mito.

Essas estruturas, chamadas mitemas, sdo o0 que permite que qualquer
pessoa que tenha acesso a um mito o reconheca como tal, pois seu sentido € dado
a partir da forma como os elementos que o constituem sdo organizados. Os
mitemas, primeiramente, foram definidos por Lévi-Strauss (2017a, p. 210) como as
grandes unidades que constituem um mito e que, linguisticamente, estdo no mesmo
nivel da frase. Mas essa definicdo ndo o satisfez, visto que todas as unidades
constitutivas consistem em relacdes e que o método atraveés do qual ele chegou a
essa defini¢cdo se situava num tempo néo reversivel, enquanto o tempo mitico, que &
reversivel e irreversivel, continuava inexplicado. Entdo, o autor postulou uma nova
definicdo para os mitemas, dizendo que as unidades que constituem 0s mitos n&o
sao relacoes isoladas, mas sim feixes de relagbes que se combinam para que as
unidades constitutivas adquiram uma funcéo. (LEVI-STRAUSS, 2017a, p. 210-211)

Os mitemas funcionam como o0 esqueleto do mito, pois sdo sua menor

unidade com sentido, o0 argumento da estéria contada. Mas, como dissemos



28

anteriormente, ndo sdo utilizados apenas nesse tipo de estérias. Muitas tradi¢cdes
narrativas, como as folcloricas, as orais e as de obras literarias os trazem em sua
base. Os mitemas deixam espacos que podem ser preenchidos de diversas formas,
por isso, as narrativas que neles se baseiam podem soar como semelhantes. Além
disso, de acordo com Garcez (2008, p. 91), “ndo t[éJm uma ordem propriamente dita
para se manifestar, [..] pode[m] ser encontrado[s] em véarios mitologemas®
reforcando sua poténcia como gerador de sentido.” Ou seja, as relacbes que
compdem o mitema podem aparecer espalhadas em varios momentos centrais para
a compreensao do mito.

Conforme Campbell (2017, p. 40), ndo importa de que povos sejam 0S mitos a
que se tenha acesso, “as imagens sdo as mesmas e falam dos mesmos problemas.
[...] E como se a mesma peca fosse levada de um lugar a outro, e em cada lugar os
atores locais vestissem costumes locais e encenassem a mesma velha peca”. Essa
sensacgdo de que fala o autor, de que uma mesma histéria se apresente em Varios
lugares apenas com uma roupagem diferente, é explicada pelo uso dos mesmos
mitemas por esses povos em suas narrativas, que tém como diferencial os
elementos tipicos de sua cultura. Aos mitemas, Campbell chama motivo-padréo
(2017, p. 53) e relaciona suas repeticoes em diferentes povos a uma razéo
psicoldgica, a de que “a psique humana € essencialmente a mesma, em todo o
mundo” (CAMPBELL, 2017, p. 53), e a uma razao historica, dizendo que os mitos de
uma determinada tradicdo, como a agricultura, ndo serdo encontrados em povos que
tenham outra tradicdo, como a da caca. (CAMPBELL, 2017, p. 55)

Partindo dos mitos, os mitemas sdo utilizados também em outros escritos,
COmo 0S épicos, as sagas e as lendas heroicas. Nestes, o papel dos deuses como
protagonistas € transferido para os heroéis, homens que tém alguma relacdo com 0s
seres superiores, sendo seus protegidos — como na mitologia noérdica, na qual os
poetas declaravam em seus trabalhos que os reis aos quais eram vinculados agiam
sob a protecdo de deuses como Odin, Frey e Thor (ABRAM, 2019) — e/ou
considerados até mesmo seus filhos, como ocorre na mitologia grega. Esses relatos,
por sua vez, evoluem novamente até chegar as estérias de fadas (TOLKIEN, 2020b,

p. 35-36), ainda mantendo os mesmos mitemas como plano de fundo.

* De acordo com Garcez (2008, p. 85), “[o] mitologema pode ser entendido como uma parte da
narrativa onde é identificado um acontecimento importante do mito, algo que contribui na formacao do
mesmo”.



29

Com base no anteriormente exposto, para fins deste trabalho, entendemos
mito como uma narrativa criada por homens para explicar algo protagonizado pelos
deuses que ocorreu em um passado muito remoto. Mas ndo apenas isso. Desses
mitos, retiraram-se mitemas, que sao utilizados em obras ficcionais até hoje, como &
0 caso das estorias de fadas, que, como veremos no capitulo seguinte, na visdo de
Tolkien, sdo os mitos de nossa época e o tipo de narrativa do qual sua mitologia é
feita. Isso nos permite perceber a influéncia ndo apenas do que o0 senso comum
considera mitologia na obra tolkieniana, mas também do que se chama de contos de
fadas. Apesar da diferenca que se faz entre essas narrativas, entendemos, assim

como Tolkien, que estérias de fadas sdo mitos.



3. A jornada de Tolkien

Para os objetivos deste trabalho, acreditamos que o conhecimento do
processo de criacdo de J. R. R. Tolkien e de sua trajetéria € de muita importancia,
tendo em vista que sua vida pessoal foi de grande influéncia sobre a obra. Tudo
comeca ainda na infancia do autor quando sua méae, Mabel, passa a ensina-lo em
casa, sendo suas aulas preferidas as de linguas (CARPENTER, 2018, p. 35) Mais
tarde, apoés o falecimento da mée e a volta ao convivio com a familia materna — que,
assim como a paterna, havia se afastado devido a conversdao de sua méde ao
catolicismo (CARPENTER, 2018, p. 38) —, junto a suas primas, Tolkien comeca a
criar e falar em linguas inventadas (CARPENTER, 2018, p. 52-53). Com o passar
dos anos, o processo de criagdo fica mais maduro, linguas existentes passam a ser
usadas como base para as suas, que se transformam até que sistemas linguisticos
completos sejam formados. E, se existe uma lingua, deve existir também um povo
gue a fale. Entdo comeca a criacdo dos povos que, assim como as linguas, mais
tarde, aparecerdo em sua mitologia. Um exemplo disso é o quenya, cuja base € o
finlandés (CARPENTER, 2018, p. 86) e € usado como uma lingua élfica. Existindo
povos, deve existir também um local onde possam habitar. Assim, um grande
processo iniciado pelo gosto por linguas culmina na criacdo da Terra-média e de
uma Histdria para seus povos. (DURIEZ, 2018, p.37-38)

Assim como as linguas comecaram a surgir ainda na infancia de Tolkien,
podemos perceber que algumas das estérias que compdem sua mitologia nasceram

nesse mesmo periodo da vida do autor. Segundo Carpenter (2018, p. 37),

[...] [o]casionalmente um sonho estranho o perturbava: uma grande onda
gue se erguia e avangava implacavelmente por sobre as arvores e 0s
campos verdes, prestes a traga-lo e tudo que o cercava. O sonho iria se
repetir por muitos anos. Mais tarde, chegou a pensar nele como “0 meu
complexo de Atlantida”. [...] (CARPENTER, 2018, p. 37)

Assim como Ronald Kyrmse (2003, p. 5), entendemos este sonho como sendo a
base para o conto da Atlantida de Tolkien, NUmenor, cuja histéria é narrada na
quarta secéo de O Silmarillion (1977), “Akallabéth”. A primeira mencao a Namenor &
encontrada em A estrada perdida, uma estdria excursionaria escrita por Tolkien em
resposta a um desafio de seu amigo C. S. Lewis, quem foi de grande importancia

para a construcdo da mitologia tolkieniana, sendo o primeiro publico adulto de



31

Tolkien — algo praticamente inexistente para esse tipo de literatura naquela época
(DURIEZ, 2018, p. 78) — e seu grande incentivador, comentando seus trabalhos
ainda em manuscritos — o que Tolkien também fazia com os de Lewis — em uma
troca de correspondéncias que ocorreu durante grande parte da vida de ambos.
Essa estoria excursionaria nunca foi completada, mas a ideia de uma estrada
perdida permaneceu na mente de Tolkien até a época em que escreveria
“Akallabéth”, refletindo no caminho para Valinor que desapareceu quando esta foi
retirada de Arda apés a queda de Numenor e a transformacdo do mundo em uma
esfera. (DURIEZ, 2018, p. 149-151)

No inicio da amizade com Tolkien, Lewis ainda era ateu e ndo sentia atracao
pelos mitos, que acreditava serem “mentiras e, portanto, inuteis” (TOLKIEN, J.R.R.,
2020a, p. 91). Gracas a isso, Tolkien escreveu um poema que explica um pouco de
sua visdo sobre a mitologia e seu papel na vida humana, “Mitopeia” (TOLKIEN,
J.R.R., 2020a, p. 91-101) Nele, Filomito, o Amante dos Mitos, fala a Misomito, o
Inimigo dos Mitos (TOLKIEN, C., 2020, p. 9), e explica-lhe algumas coisas, das quais
destacamos: (a) o homem atua por ordem de uma Vontade, a qual obedece, como é
seu dever, mas ndo entende plenamente; (b) a origem do tempo no qual se vive &
obscura, assim como seu final; (c) Deus € o Criador de todas as coisas, mas elas
ndo sao denominadas até que surja quem as veja e o faca; (d) é através da
linguagem que se transmitem 0s conhecimentos a partir de analogias com o que
ocorre na natureza; (e) dessas analogias, extraem-se ensinamentos e apenas quem
as percebe pode compreendé-los; (f) a base do conhecimento humano é o Unico
Sabio que existe; (g) 0 homem esta separado desse Sabio, mas, mesmo assim, ndo
se perdeu, nem mudou completamente, ndo adora artefatos e, se cria algo
imaginativo, é porque seu direito como subcriador permanece em voga; e (h) quem
escreve lendas tem sua importancia porque relata o0 que nao esta nos registros,
trazendo licdes. (TOLKIEN, 1994a, p. 131-143)°

Essas explicagOes partem das crencas de Tolkien. Assim, o poema funciona
como uma espécie de manual de ensinamentos cristdos e mitolégicos — ou de
estorias de fadas? Com “Mitopeia”, comegamos a entender que Tolkien aproxima o

significado de mitologia ao de estérias de fadas e a ver sua teoria da subcriacéo ser

® Utilizamos o prefacio da edicao brasileira de Arvore e folha e o poema da edicéo espanhola desta
obra. Na traducéo do poema para o portugués, foi dada preferéncia a manutengédo da rima, de forma
que essas ideias ndo nos parecem téo claras quanto na traducdo ao espanhol e no original em inglés.



32

delineada. Escrito pelo Amante dos Mitos ao Inimigo dos mitos, fica claro que o tema
central da obra sdo mitos. Mas Tolkien incorpora seres fantasticos que costumamos

ver nas chamadas estorias de fadas como subcriacées do homem nesses textos:

Se todas as cavas do mundo enchemos

com elfos e gobelins se fizemos

deuses com casas de treva e de luz,

se plantamos dragdes, a nés conduz

um direito. E nédo foi revogado.

Criamos tal como fomos criados. (TOLKIEN, J. R. R., 2020a, p. 94-96)°

Um vislumbre da teoria da subcriacdo aparece quando diz que o conhecimento
humano tem por base o Unico Sabio que existe, ou seja, Deus, o verdadeiro Criador.
Retomaremos essas ideias quando abordarmos o ensaio “Sobre estorias de fadas”.
No poema, podemos perceber, ainda, que Tolkien entende que, em algum momento
no passado, homem e divindade conviveram num mesmo espaco.

Voltando a infancia de Tolkien, a origem de alguns nomes utilizados pelo
autor, seja de personagens ou de lugares, também remete a esse periodo, mais
precisamente a quando viveu nas proximidades de uma linha férrea. Por ela,
passavam trens carregados de carvdo que vinham de Gales do Sul. Os nomes
galeses que lia nesses trens impressionavam Tolkien. Em uma entrevista a BBC, ele
declarou que “[0] galés sempre me atraiu pelo estilo e som, mais que qualquer outra
lingua” (apud DURIEZ, 2018, p. 14) E possivel identificar, na mitologia tolkieniana,
0s nomes Arwen, Anduin, Rohirrim e Gwaihir como de inspiracdo galesa (DURIEZ,
2018, p. 14-15) Ja os nomes dos andes e de Gandalf vém da literatura islandesa,
mais precisamente do Antigo Edda. (TOLKIEN, 2006, p. 26-27; 35)

Tolkien declara em diversos momentos que, desde a infancia, sempre gostou
muito de mitos e estérias de fadas, principalmente aquelas que superam o limite
entre ficcdo e realidade, como, por exemplo, os contos do Rei Arthur e “Beowulf” —
gue, segundo Tolkien em carta para o editor do Observer (TOLKIEN, 2006, p. 35),

“‘esta entre minhas fontes mais valiosas”. (DURIEZ, 2018, p. 67)

® Aqui, optamos pelo uso do poema em portugués por trazer mais claramente a ideia de que o que o
homem constroi é feito com base na sua criagdo por Deus. Abaixo, o original em inglés:

Though all the crannies of the world we filled

with elves and gobelins, though we dared to build

gods and their houses out of dark and light,

and sow the seed of dragons, ‘twas our right

(used or misused). The right has not decayed.

We make still by the law in which we’re made. (TOLKIEN, J. R. R., 2020a, p. 95-97)



33

“‘Beowulf” € um poema anglo-saxdo cujo enredo gira em torno do heroi
Beowulf e seu embate com trés monstros: Grendel, a mae de Grendel e um dragéo.
A estéria se passa na Escandinavia do século VI e tem muitas referéncias a
personagens germanicos. Apesar de a autoria ser desconhecida, pelo conteudo, a
critica acredita se tratar de um Unico poeta cristdo “que escreveu em uma época em
que o passado pagao ainda estava muito préximo” (TOLKIEN, 2015a, p. 244), ou
seja, pouco depois da conversdo ao cristianismo. Sendo esse poeta cristdo, no
poema, é encontrada uma combinacdo de textos das Escrituras com mitologia
nérdica. Assim, sua “ideia-guia’ € que os nobres pagédos do passado, que nao
haviam escutado o Evangelho, sabiam da existéncia de Deus Todo-Poderoso, o
reconheciam como ‘bom’ e doador de todas as coisas boas, mas ainda estavam [...]
afastados Dele”. (TOLKIEN, 2015a, p. 265) Para Tolkien (2015a, p. 302-303), quem
€ o responsavel por uma traducdo do poema do inglés antigo para o inglés moderno,
h& também um pouco de contos de fadas em “Beowulf’, como quando € dito que o
protagonista possuia a forca de trinta homens nas maos. (ORCHARD, 1997, p. 16-
18; TOLKIEN, 2015a, p. 229-455)

A lenda do Rei Arthur parte de um fato historico: a resisténcia celta a invaséo
anglo-saxa. Arthur seria o lider dos celtas. A partir disso, muitos outros sucessos
foram sendo atribuidos a ele e a seus cavaleiros e relatos de sua vida e morte foram
surgindo com o passar do tempo, confundindo a Histéria com a estéria e tornando-o
um exemplo a ser seguido. (MONGELLI, 2013, p. 7-25) Isso fica claro no Prefacio de

Howard Pyle em seu livro Rei Arthur e os cavaleiros da Tavola Redonda:

Pois acredito que o Rei Arthur foi o Cavaleiro mais honrado e gentil que ja
viveu em todo o mundo, e aqueles que eram seus companheiros na Tavola
Redonda — tomando-o como o seu modelo de cavalaria — formavam, juntos,
um grupo de cavaleiros tdo nobres que dificilmente voltar4 a haver neste
mundo outros como eles. [...] (PYLE, 2013, p. 29)

E também fica claro na mitologia de Tolkien: Nargothrond, Gondolin e Menegroth
lembram a corte medieval; um dos nomes de Tol Eresséa, inicialmente, era Avallon
em referéncia a ilha de Avalon na lenda arturiana (TOLKIEN, 2013a, p. 184-200); na
versao sobre a queda de Numenor publicada em O Silmarillion, Avall6né é o nome
de um porto em Tol Eresséa. (TOLKIEN, 2011, p. 330)

A ideia de criar uma mitologia nasceu na juventude de Tolkien, ao ler os

poemas presentes no Kalevala. Esta obra, fruto da pesquisa em fontes da tradicao



34

oral finlandesa feita por Elias Lénnrot, reine cinquenta poemas mitoldgicos e € de
grande importancia para os finlandeses por haver despertado o “sentimento de uma
identidade nacional na época da sua primeira publicacdo” (OJALA, 2009, p. 9).
Esses poemas impressionaram muito o jovem Tolkien que, mais tarde, ao escrever
sobre o Kalevala, viria a declarar que “[g]ostaria que nos houvesse restado mais —
algo semelhante que pertencesse aos ingleses” (apud CARPENTER, 2018, p.127-
128). Tolkien acreditava que 0os mitos eram muito importantes para uma sociedade,
pois, para ele, “a qualidade do mito [...] € que ele nos transmite verdades
fundamentais e eternas de forma facilmente assimilavel” (KYRMSE, 2003, p. 23), e 0
fato de ndo encontrar algo tdo bom quanto o que havia lido de outras culturas o fez
desejar criar ele préprio uma mitologia para seu pais.

Mas esse desejo ndo se tornou pratica até alguns anos depois quando,
durante a Primeira Guerra Mundial, Tolkien recebeu uma carta de seu amigo G. B.
Smith em tom de despedida. Nela, Smith dizia que estava prestes a sair em missao
e que seu consolo era saber que, se morresse naquele dia, um membro do T.C.B.S.’
ainda estaria vivo “para expressar o que sonhei e no que todos concordamos” (apud
CARPENTER, 2018, p. 123). Esse membro era Tolkien. As palavras finais de Smith
nessa carta — “possa vocé dizer as coisas que tentei dizer, muito tempo depois de eu
nao estar aqui para dizé-las, se for esse o meu destino” (apud CARPENTER, 2018,
p. 123) — o tocaram profundamente, pois seu amigo realmente faleceu pouco tempo
depois. Tolkien encarou essas palavras como uma ordem para que finalmente
pusesse em préatica seu projeto de vida: a criacdo de uma mitologia inteira para a
Inglaterra. (CARPENTER, 2018, p. 127)

A relacéo de Tolkien com seus amigos sempre fora de muita fidelidade, o que
se reflete nas relacfes de amizade presentes em sua mitologia como, por exemplo,
a amizade de Frodo Bolseiro e Sam Gamgi em O Senhor dos Anéis (1954-1955).
Mesmo quando, ao final de A sociedade do anel, Frodo decide abandonar os demais
membros da Comitiva e seguir sozinho em diregdo a Mordor, Sam segue atrds do
amigo, pois nao suportaria abandona-lo, nem ser abandonado por ele. (TOLKIEN,
2000, p. 428-433)

" Tea Club, Barrovian Society. Grupo formado por Tolkien e amigos na King Edward’s School. Eles
eram 0s responsaveis na pratica pela administragdo da biblioteca da escola, onde comegaram a
tomar cha escondidos — Tea Club — e a discutir e recitar textos literarios. Quando o verdo chegou, os
encontros passaram a ocorrer na Barrow’s Stores — Barrovian Society (CARPENTER, 2018, p. 66-67;
KYRMSE, 2003, p.7)



35

Mas ndo apenas a amizade e os relatos mitologicos de que Tolkien tanto
gostava foram inspiragdo para sua mitologia. A religido catélica cumpre também
importante funcéo. Apds o falecimento do pai de Tolkien, Arthur, a religido passou a
desempenhar um papel muito grande na vida de Mabel e dos filhos. Primeiro, eles
frequentavam o templo da igreja anglicana High Church, mas, em determinado
momento, Mabel decidiu pela conversdo ao catolicismo, o que os afastou do
restante da familia (CARPENTER, 2018, p. 37-38).

Alguns anos apo0s a conversdo, Mabel fez amizade com o padre Francis
Xavier Morgan (CARPENTER, 2018, p. 41), quem ela indicaria como tutor de seus
filhos em seu testamento, o que ajudou para que Tolkien e o irméo nao fossem
afastados da igreja catdlica. (CARPENTER, 2018, p.48-49) Essa vivéncia do
catolicismo passou a ocupar 0 espaco que antes pertencia a Mabel na vida do filho
(CARPENTER, 2018, p. 47) e esta refletida na mitologia tolkieniana através de
varios paralelos biblicos encontrados em O Silmarillion (1977).

Mas a relacdo de Tolkien com o catolicismo ndo se resume a ser um catélico
praticante. Em 1966, o autor participou da traducdo da Biblia de Jerusalém, sendo o
responsavel pela traducgédo original do Livro de Jonas (CARPENTER, 2018, p. 371)

Aos 16 anos, Tolkien conheceu Edith, quem viria a ser sua esposa. Nessa
época, ele ainda estava sob a tutela de padre Morgan, quem o proibiu de se
encontrar com a entdo namorada até que completasse 21 anos. (CARPENTER,
2018, p. 57-62) Os dois se afastaram até Tolkien chegar a maioridade, quando a
procurou novamente (CARPENTER, 2018, p. 87-90) e eles nunca mais se
separaram. O relacionamento de Tolkien com Edith também €& de grande
importancia para sua mitologia. Primeiramente porque, quando iniciou a composi¢ao
dos textos em 1917, o autor estava doente e quem se encarregou de passar a limpo
suas anotacoes foi sua esposa. (KYRMSE, 2003, p. 9) Além disso, Beren e Luthien,
uma das estorias do legendario de Tolkien, traz em sua narrativa um trecho baseado
em um encontro do casal, no qual eles estavam em um campo onde Edith dangou
para o marido, o que serviu de inspiragdo para a danca que Luthien faz para Beren
(KYRMSE, 2003, p. 9-10). De fato, Edith é Luthien e Beren é Tolkien. Em suas
sepulturas, nas lapides, estes nomes estédo gravados abaixo dos seus.

Muitos estudiosos das obras de Tolkien citam seu cuidado extremo com as
narrativas, com a logica interna da histéria — o que o levava a reescrever varias

vezes grandes trechos de seus textos —, como a causa para que tdo pouco de sua



36

mitologia tenha sido publicada durante sua vida. Mas a leitura de suas cartas mostra
gue néo apenas isso o impediu. Muitos de seus atrasos no envio de materiais a seus
editores sao justificados com problemas domésticos e afazeres profissionais
relacionados a carreira de professor. Além disso, a perda da esposa foi um fator
determinante. E notavel a mudanca de tom de Tolkien nas cartas escritas apos o
falecimento de Edith, o que da a impressao de que, junto a ela, o autor também
perdeu suas forcas para seguir em frente.

Mais do que esses dados biograficos, importa compreendermos como eles
contribuem para a criacdo do legendario de Tolkien, um catdlico praticante,
apaixonado por linguas, mitos e estdrias de fadas. Com o espaco que tudo isso
ocupava em sua vida, a impressdo que fica € a de que ndo havia maneira de nada
disso ser deixado de fora de seu trabalho. Mas antes que passemos a abordar essas
questdes — 0 que faremos no capitulo seguinte — devemos entender o que sdo mitos
e estorias de fadas para Tolkien.

Como dito anteriormente, através do poema que escreve para Lewis,
comecamos a perceber que a visdo de Tolkien sobre mito aproxima-o dos contos de
fadas. Isso fica mais claro em seu ensaio “Sobre estorias de fadas”, onde utiliza a
metéfora da sopa de George Webbe Dasent (TOLKIEN, J. R. R., 2020b, p. 32-33;
38-39) para explicar que o contetdo de uma estéria de fadas fica guardado em um
arcabouco de possibilidades onde sédo adicionadas cada vez mais coisas. Assim,
podem aparecer narrativas semelhantes com diferentes personagens que sao
retirados do contexto especifico do espacgo/tempo onde foi subcriada essa narrativa.
Isto € o que acontece, como vimos no capitulo dois e para citar apenas um exemplo,
com os mitos de cura segundo os quais um ritual deve ser feito para que alguém se
recupere de uma doencga. Um povo realizara seu rito com uma planta e outro povo
realizara algo semelhante, onde a diferenca sera a planta utilizada. Cada planta em
cada um dos rituais provém do contexto especifico do lugar e da época em que cada
um desses povos vive. O que ocorre tanto no caso dos mitos como das estérias de
fadas € que as narrativas compartilham os mesmos mitemas.

Neste mesmo ensaio, Tolkien diz que as estorias de fadas nem sempre
trazem as fadas como personagens, mas sim se passam no e falam sobre o mundo
habitado por esses seres, 0 Reino Perigoso, um Mundo Secundario subcriado pelos
autores e onde ocorrerdo aventuras. Dessa forma, para Tolkien, ndo séo estérias de

fadas os relatos fantasiosos que se passam no mundo real, nem aqueles em que o



37

personagem dorme e sonha que estd em um lugar fantastico — como Alice no pais
das maravilhas — quando, na verdade, ndo saiu fisicamente do mundo real, nem as
fabulas com animais, pois um conto de fadas genuino deve ser apresentado como
verdadeiro, ndo trazendo nada que sugira que € ilusério ou ficticio. (TOLKIEN, J. R.
R., 2020b, p. 23-30) O que se entende por suspensao voluntaria da descrenca, “um
subterfagio que usamos [...] quando tentamos (mais ou menos voluntariamente)
achar a virtude que pudermos numa obra de arte que, para nés, fracassou”, nédo
pode ocorrer, pois significara que o Mundo Secundario ndo foi bem construido, algo
ocorreu na narrativa e “o feitico se quebra; a magia, ou melhor, a arte, falhou” e o
leitor foi mandado de volta ao Mundo Primério (TOLKIEN, J. R. R., 2020b, p. 47-48).

Um Mundo Secundéario bem construido ndo necessariamente deve respeitar
as mesmas leis do Mundo Primario, mas possuir logica interna e seguir suas
proprias normas, sendo apresentado como verdadeiro. Sua criagdo transforma o
autor da narrativa em um subcriador, termo que provém de subcriacdo, conceito
postulado por Tolkien, para quem o unico Criador real € Deus. Os homens sao
subcriadores pelo fato de agirem como Deus na Criacdo. Ao abordar esse conceito
em “Sobre estérias de fadas”, Tolkien comeca explicando que a mente humana é
dotada de um poder imaginativo que proporciona o surgimento de diversas coisas,
sejam elas reais ou fantasticas. Quando o ser humano percebe que possui esse
poder, ndo abdica de uséa-lo e, assim, inventa situacfes possiveis ou ndo no mundo
real, cria o Mundo Secundario e torna-se um subcriador. Tolkien segue explicando
que, para ele, essa mitologia subcriada € pouco levada em consideracdo e
questiona se 0 motivo para isso é o fato de ser mais relacionada com a mitologia
menor — 0s contos folcléricos — do que com a mitologia maior — mitos classicos.
Refletindo sobre a ideia de que as origens sdo 0s mitos que trazem os deuses como
personificacdes dessa natureza, ao que se seguem 0S épicos, sagas e lendas
heroicas que transferem essa personificacdo para 0s herdis ancestrais,
humanizando-a, e, por fim, se tornam estérias de fadas, Tolkien conclui que essa
diferenca, na verdade, ndo deveria existir, pois, por tras dos mitos, lendas e estorias,
esta 0 homem, Unico ser capaz de elaborar estas narrativas. (TOLKIEN, J. R. R,
2020b, p. 34-36) Com base nisso, podemos dizer que toda mitologia € uma
subcriacdo, pois é um ato de seres humanos.

Relacionando o raciocinio que Tolkien apresenta no ensaio com o que fala em

“Mitopeia”, entendemos que esse poder que a mente humana possui € concedido



38

por Deus, o Criador de todas as coisas, a Vontade a que o Homem obedece e o
Sabio de quem esta, agora, separado. Esse poder vai se manifestar através da
linguagem, na forma de analogias que sao utilizadas para transmitir conhecimentos,
licbes e ensinamentos. Como dissemos anteriormente, Tolkien entende que, em
algum momento, Homem e Deus conviveram. Sendo a divindade a base de tudo,
pode-se dizer que foi nessa época que Deus passou ao Homem o conhecimento e o
poder de transmiti-lo.

Voltemos agora as estérias de fadas. Segundo Tolkien, essas narrativas nao
tratam apenas dos seres que 0 senso comum entende como fadas, ou seja,
“criaturas que poderiam também, em inglés moderno, ser chamadas de ‘elfos’™, mas
também de dragdes, andes, duendes, bruxas, gnomos, gigantes, etc. Esses seres,
inclusive, nem sempre sdo personagens. Ha também aqueles contos em que
homens comuns vivem aventuras no Reino Perigoso — para Tolkien, as melhores
(TOLKIEN, J. R. R., 2020b, p. 23).

Ainda de acordo com a visdo de Tolkien, o que de maravilhoso e fantasioso
ocorra numa estéria de fadas deve manter uma verossimilhanca com a realidade
para que o leitor consiga encontrar a aplicabilidade dos ensinamentos em sua vida.
Em carta para seu editor, Stanley Unwin, Tolkien fala sobre a verossimilhanca dos
contos de fadas ao tratar do lado sombrio de O Hobbit®. Ele diz que “a presenca
(mesmo que as margens) do terrivel €, acredito, o que confere a este mundo
imaginario sua verossimilhnanca. Um reino encantado seguro € inveridico a todos 0s
mundos.” (TOLKIEN, 2006, p. 29) Se um conto de fadas deve trazer uma mensagem
que o leitor possa utilizar, deve também conter elementos assimilaveis com ela, o
que inclui problemas, complicacBes, coisas negativas com as quais o leitor
aprendera algo que lhe servird em sua vida. E por essa aplicabilidade no Mundo
Primario, o mundo do leitor, que Tolkien defende que os contos de fadas ndo séo
criados exclusivamente para as criancas, mas sim para leitores de qualquer idade,
proporcionando prazer a eles. Segundo Carter (2003, p. 101-102), esse prazer pode
ser entendido como “um vislumbre subito da realidade ou da verdade subjacente”,
ou seja, o reconhecimento das “verdades eternas da natureza humana” (CARTER,
2003, p. 103)

8 Resposta a um comentario do autor Richard Hughes em carta para Stanley Unwin. Hughes definiu
como um empecilho a existéncia de partes de O Hobbit que os pais poderiam considerar
assustadoras demais.



39

Em “Sobre estdérias de fadas”, Tolkien desenvolve seu pensamento sobre o
publico dessas obras. Para ele, a ideia que se tem de que tais narrativas sdo apenas
para criancas se deve a “um acidente da nossa histéria doméstica” (TOLKIEN, J. R.
R., 2020b, p. 45): os adultos colocam esses livros nos quartos das criangcas, néao
elas que decidem fazé-lo. Mas, na verdade, os adultos apreciam estoérias de fadas
tanto quanto as criancas, pois gostar dessas obras nédo tem a ver com idade e nao
diminui com o tempo, pelo contrario, aumenta. (TOLKIEN, J. R. R., 2020b, p. 44-46)

O entendimento de Tolkien de que as estérias de fadas trazem ensinamentos
aplicaveis na vida do leitor fica claro nas caracteristicas que, para ele, uma estoria

de fadas deve apresentar:

[...] Primeiro, ajuda a criar no leitor o que Tolkien chamou de recuperagéo —
isto €, a restauracdo de uma visdo verdadeira do significado das coisas
ordinarias e humildes que compdem a vida e a realidade humana, coisas

como amor, pensamento, arvores, colinas e comida. Segundo, [...] oferece
uma evasdo de nossa visdo estreita e distorcida da realidade e do
significado [...] Terceiro, [...] oferece consolo, que conduz a alegria [...]

(DURIEZ, 2018, p. 112)

Essas mesmas caracteristicas sdo encontradas nas definicbes e aplicacdes dos
mitos postuladas pelos autores analisados no segundo capitulo deste trabalho.
Assim como naqueles casos, as estérias de fadas, como entendidas por Tolkien,
levam o leitor a outro lugar — o Mundo Secundario — para ensinar algo, mas isso nao
pode ocorrer de forma direta, “[o] mito e o conto de fadas, acreditava [Tolkien],
devem conter a verdade moral e religiosa, mas alusivamente, ndo de forma explicita”
(DURIEZ, 2018, p.67-68), deixando espaco para a interpretacao e reflexdo do leitor.
A licdo é transmitida através da eucatéstrofe, outro conceito postulado por Tolkien.
Em uma carta para seu filho Christopher, ele explica o significado desse termo como
sendo “a repentina mudanca feliz em uma histéria”, um “lampejo de Verdade” cujo
efeito € “um alivio repentino” por algo ter voltado ao seu lugar, porque é assim que
“as coisas realmente funcionam” no mundo real (TOLKIEN, 2006, p. 101). Esse € um
conceito-chave para o entendimento de sua mitologia, pois € aplicado diversas
vezes: “[a] [e]ucatastrofe [...] se realiza quando tudo parece estar perdido e nenhuma
esperanca parece restar, [...] antes que tudo de fato se perca, a reviravolta acontece
e o final se torna feliz” (SILVA, 2018, p. 21), como ocorre na ressurreicdo de Beren
em O Silmarillion, no salvamento de Bilbo, Gandalf e os anfes pelas aguias em O

Hobbit ou na destruicdo do Um Anel em O Senhor dos Anéis.



4. O Silmarillion: a Histéria da Terra-média no legendério de Tolkien

O Silmarillion é a obra que traz o inicio da mitologia tolkieniana. Publicado em
1977, quatro anos apos a morte de J.R.R. Tolkien, foi editado por seu filho,
Christopher Tolkien, a partir de manuscritos e anotacdes deixados pelo autor.
Composto por cinco se¢Bes organizadas em ordem cronoldgica, comecga pelo relato
da criacdo de Arda, o mundo onde se passam as narrativas, e de quem Sao 0s
deuses que trabalham na construcdo desse mundo, o que compreende as duas
primeiras secdes, “Ainulindalé” e “Valaquenta” respectivamente. A terceira secao,
“‘Quenta Silmarillion”, traz vinte e quatro contos que narram o0 que ocorreu em Arda
na Primeira Era, tendo como eixo o destino das Silmarils, pedras preciosas criadas
por Féanor, um dos principes dos noldor®, e de onde vem o nome da obra. A quarta
secdo, “Akalabéth”, nos leva a Segunda Era através da narrativa da queda -
material e espiritual — de Numenor, que tera relacdo direta com os acontecimentos
da Terceira Era narrados em O Senhor dos Anéis. Por fim, a quinta se¢do, “Dos
anéis do poder e da Terceira Era”, relata a forjadura dos anéis que Sauron usara
para tentar dominar 0s povos, e cria uma ponte entre a Segunda e a Terceira Era e
entre O Silmarillion e as obras que compdem a mitologia tolkieniana publicadas até
entdo, O Hobbit e O Senhor dos Anéis. Dessa forma, O Silmarillion pode ser
considerado uma compilacédo de fatos da Primeira Era composta por mitos cujo elo
sdo as Silmarils, aos quais se somam a cosmogonia de Arda, a estéria de Namenor
e a introducao a Terceira Era.

Nos relatos presentes nessa obra, chama a atencdo o grande numero de
paralelos biblicos que podem ser encontrados combinados a referéncias a outras
mitologias, a comecgar pela cosmogonia de Arda. Na Biblia, é relatado como Deus
criou 0 mundo a partir da palavra num periodo de seis dias e descansou no sétimo.
(Génesis 1,1-2,4a) Em “Ainulindalé”, com um desenrolar mais lento que o do relato

biblico, é dito que llavatar criou o0 mundo orguestrando a Musica dos Ainur:

E entdo as vozes dos Ainur, semelhantes a harpas e alaudes, a flautas e
trombetas, a violas e 6rgdos, e a inUmeros coros cantando com palavras,
comecaram a dar forma ao tema de lldvatar, criando uma sinfonia

°® Um dos povos élficos. Seus membros possuem grande conhecimento nos ramos da construgéo e
do artesanato, sendo os mais talentosos no trabalho com metais. (LOPEZ, 2004, p. 193-194) Seu
nome significa sabios, “no sentido de possuidores de conhecimento, ndo de providos de sagacidade
ou de solido discernimento” (TOLKIEN, 2011, p. 434)



41

magnifica; e surgiu um som de melodias em eterna mutacgdo, entretecidas
em harmonia, as quais, superando a audicdo, alcancaram as profundezas e
as alturas; e as moradas de lldvatar encheram-se até transbordar; e a
musica e 0 eco da musica sairam para o Vazio, e este ndo estava mais
vazio. [...] (TOLKIEN, 2011, p. 4)

E essa musica, composta de partes harmoniosas e dissonantes, que define o
destino dos povos que habitardo Arda e antecipa ao leitor a caida de alguns Maiar:
“alguns [dos Ainur] comegaram a afinar sua muasica a de Melkor, em vez de manter a
fidelidade ao pensamento que haviam tido no inicio” (TOLKIEN, 2011, p. 5). Assim
sendo, podemos pensar que 0s tempos mais tranquilos sdo representados pela
harmonia executada pelos Ainur, enquanto os tempos de confrontos foram incluidos
pelas dissonancias causadas por Melkor.

Na Musica dos Ainur, trés temas séo propostos por llivatar, entremeados por
duas dissonancias. O primeiro deles é a proposta inicial; o segundo, a resposta a
primeira dissonéancia de Melkor; e o terceiro a resposta a segunda dissonancia.
Concordamos com a visdo de Silva (2018, p. 42-43), para quem “[ulma das
interpretacdes possiveis [...] € que as trés canc¢des cantem, também, trés fases (ndo
exatamente eras conforme as divisdes cronoldgicas) de Arda”. As trés cangdes a
gue a autora se refere sédo os resultados dos temas propostos por llivatar. Do hosso
ponto de vista, o primeiro tema, “uma sinfonia magnifica” (TOLKIEN, 2011, p. 4), é
representado pelos fatos ocorridos a partir do inicio da formacgéo do mundo, com sua
harmonia e beleza inicial que Melkor, aos poucos, comeca a atrapalhar até chegar
ao fim a Primavera de Arda, evento que marca 0 momento em que a primeira
dissonancia causa interferéncia. Da mesma forma que, na musica, ele foi incluindo
gradualmente seus temas préprios, na construcdo de Arda, Melkor vai destruindo o
trabalho dos Valar:

[...] e eles [os Valar] criaram terras, e Melkor as destruia; sulcavam vales, e
Melkor os erguia; esculpiam montanhas, e Melkor as derrubava; abriam
cavidades para os mares, e Melkor os fazia transbordar; e nada tinha paz
ou se desenvolvia, pois mal os Valar comecavam algum trabalho, Melkor o
desfazia ou corrompia. [...] (TOLKIEN, 2011, p. 12)

Essa primeira dissonancia se mantém na musica até que llGvatar reaja propondo o
segundo tema, que é representado, em Arda, pela guerra que os Valar travam
contra Melkor para libertar a Terra-média de seu dominio quando do despertar dos

Primogénitos e que culmina na sua prisdo em Mandos.



42

O segundo tema, que “apresentava uma nova beleza” (TOLKIEN, 2011, p. 5),
atua durante o periodo em que Melkor esta preso e os Valar e os elfos vivem em
harmonia em Aman. A soltura de Melkor € o momento em que a segunda
dissonancia passa a atuar sobre o destino de Arda. Esta se manifesta através dos
males que Melkor causa, como a invencao de mentiras para que os noldor se voltem
contra os Valar e o roubo das Silmarils, e termina com sua fuga de volta para a
Terra-média. Da mesma forma que a dissonancia mantém alguma influéncia sobre o
tema de llavatar, os males causados por ela seguirdo influenciando a vida dos povos
de Arda. Por exemplo, Féanor, por se deixar influenciar pelas mentiras de Melkor e
falar contra os Valar, € condenado ao exilio (TOLKIEN, 2011, p. 76-78) e convence
seu povo a segui-lo de volta para a Terra-média (TOLKIEN, 2011, p. 93-95). No
caminho, ao encontrarem os Teleri e estes Ihes negarem o empréstimo de seus
navios, ha uma tentativa de roubo das embarcacdes que culmina no Fratricidio de
Algualondé, causa da Maldicdo de Mandos (TOLKIEN, 2011, p. 98-101), que
permanece influenciando o destino dos noldor até os dias relatados em O Senhor
dos Anéis. Galadriel é libertada dessa maldicdo ao recusar o Um Anel quando lhe
oferecido por Frodo, o que demonstra que ela é capaz de resistir ao assédio das
trevas (BYRD, 2016, p. 48).

O terceiro tema de llavatar, “diferente dos outros” (TOLKIEN, 2011, p. 5), ja
nao é belo. Ele comeca a atuar a partir da fuga de Melkor de Valinor levando as
Silmarils e da perseguicdo a ele que Féanor empreende. Em “Ainulindalé”, é dito

que, neste tema,

[...] pareceu haver duas musicas evoluindo ao mesmo tempo diante do trono
de llavatar, e elas eram totalmente dispares. Uma era profunda, vasta e
bela, mas lenta e mesclada a uma tristeza incomensuravel, na qual sua
beleza tivera principalmente origem. A outra havia agora alcangado uma
unidade prépria; mas era alta, futil e infindavelmente repetitiva; tinha pouca
harmonia, antes um som unissono e clamoroso como o de muitas trombetas
soando apenas algumas notas. E procurava abafar a outra musica pela
violéncia de sua voz, mas suas notas mais triunfais pareciam ser adotadas
pela outra e entremeadas em seu préprio arranjo solene. (TOLKIEN, 2011,

p. 5)

Isso se reflete na vida que elfos e homens — que despertardo quando este tema
estiver se desenvolvendo (TOLKIEN, 2011, p. 75) — levam na Terra-média. Sua
bem-aventuranga, o crescimento de seus povos e do poderio de seus reinos,

pontuados por momentos de perdas séo reflexos da musica “profunda, vasta e bela,



43

mas lenta e mesclada a uma tristeza incomensuravel”. (TOLKIEN, 2011, p. 5) As
batalhas contra os exércitos do Inimigo — que tentava derrotd-los definitivamente,
mas sem sucesso — sao originadas na musica que “procurava abafar a outra [...]
pela violéncia de sua voz” (TOLKIEN, 2011, p. 5), mas acabava sendo incorporada
aos designios de Iluvatar para seus Filhos.

Por ser a obra de Tolkien inacabada, ndo é possivel afirmar o que
representaria o fim do terceiro tema. O que nos parece claro € que isso retrataria
uma espécie de fim do mundo como o Ragnar6k na mitologia noérdica. Em
“Ainulindalé”, é dito que, finalizado o que foi definido através da Musica dos Ainur,
esta serd substituida por outra composta por eles junto aos “Filhos de llavatar, apés
o final dos tempos”. (TOLKIEN, 2011, p. 4)

Retomando, a Musica dos Ainur define o destino de Arda e dos povos que la

habitam. Mas ela néo gera algo fisico, apenas uma visao:

Entdo, falou llivatar e disse: - Poderosos sdo os Ainur, e 0 mais poderoso
dentre eles é Melkor; mas, para que ele saiba, e saibam todos os Ainur, que
eu sou llavatar, essas melodias que vocés entoaram irei mostra-las para
gue vejam o que fizeram. [...] (TOLKIEN, 2011, p. 6)

E através da palavra que llGvatar cria a materialidade de Arda. Assim como Deus
disse “que exista a luz!” e a luz passou a existir (Génesis 1,3), llivatar disse “E&!
Que essas coisas Existam!” (TOLKIEN, 2011, p. 9) e o espago onde os Valar e os
Maiar construiram Arda surgiu.

Além de semelhancas entre as estorias, notamos também uma semelhanca
narrativa ao compararmos os textos de O Evangelho Segundo Jodo e “Ainulindalé”,

as repeticoes de referéncias aos deuses:

! No principio era o verbo, e o verbo estava com Deus, e Deus era o verbo.
2 Este no principio estava com Deus. ® Todas as coisas existiram por acédo
dele e sem ele existiu nem uma s coisa que existiu. * Nele estava a vida, e
a vida era a luz dos homens. ° E a luz brilha na escuriddo, e a escuridéo
ndo dominou a luz. (Jo&o 1,1-5)

Havia Eru, o Unico, que em Arda é chamado de llivatar. Ele criou primeiro
os Ainur, os Sagrados, gerados por seu pensamento, e eles |he faziam
companhia antes que tudo o mais fosse criado. E ele Ihes falou, propondo-
Ihes temas musicais; e eles cantaram em sua presenca, e ele se alegrou.
[...] (TOLKIEN, 2011, p. 3)



44

No trecho biblico, a referéncia € sempre ao mesmo Deus, retomado por dele, ele e
nele. J& no trecho tolkieniano, ha referéncias a todos os deuses que sua mitologia
apresenta, Eru/llGvatar, que é retomado por ele e seu, e 0s Ainur, que séao
retomados por eles.

A existéncia de mais de uma deidade vem das mitologias que Tolkien lia,
como a celta, finlandesa, grega e ndrdica (BYRD, 2016, p. 5). llGvatar € o Ser
Superior do legendario tolkieniano e, como veremos, com o passar do tempo, se
torna um deus otiosus. Abaixo dele nessa hierarquia, vém os Ainur, que serao os
verdadeiros responsaveis pela criacgdo em si de Arda, guardando algumas
semelhancas com os deuses gregos, como, por exemplo, cada um ser encarregado
de uma funcdo especifica, e com os anjos biblicos, como aparecer em formas
humanas para os homens e casarem-se com eles (BYRD, 2016, p. 3). Essas
semelhancas seréo abordadas mais detalhadamente em seguida.

Os Ainur se subdividem em deidades de segunda e terceira ordem e sao
criados a partir do pensamento de llavatar, sendo cada um capaz de compreender a
parte da qual se originou. Eles serdo seus aliados na manutencdo do mundo, com
excec¢do de Melkor. Ele € o Ainu com os maiores dons de poder e de conhecimento
ao lado de Manwé, mas ndo se contenta em ser um subcriador e desenvolve o
desejo de criar algo por si sé, corrompendo as criaturas idealizadas pelo Ser
Superior, 0 que o leva a se tornar o grande inimigo da Primeira Era.

Ao passarem a habitar Arda para construi-la, os Ainur de segunda ordem séo
renomeados Valar, enquanto os de terceira sdo chamados Maiar. Essa divisdo de
niveis entre os Ainur € explicada no “Valaquenta”. (TOLKIEN, 2011, p. 21) Cada

Vala tem a ajuda de um Maia em suas tarefas:

[...] Manwé tem a maior estima de llGvatar e compreende com mais clareza
seus objetivos. [...] Em Arda, seu prazer esta nos ventos e nas nuvens, e
em todas as regibes do ar, das alturas as profundezas, dos limites mais
remotos do Véu de Arda as brisas que sopram nos prados. Sulimo € seu
sobrenome, Senhor do Alento de Arda. [...] (TOLKIEN, 2011, p. 16)

“Importantissimos entre os Maiar de Valinor [...] sdo llmaré, a criada de Varda, e
Eonwé, o porta-estandarte e arauto de Manwé, cujo poder em armas ninguém
supera em Arda.” (TOLKIEN, 2011, p. 21) Mas muitos Maiar foram atraidos para as

trevas por Melkor. Assim como os demais serviam aos Valar, estes servirdo a



45

Morgoth, nome dado a Melkor por Féanor. Um exemplo é Sauron, quem sera o
grande inimigo na Terceira Era, nos relatos encontrados em O Senhor dos Anéis.

De acordo com Byrd (2016, p. 3), ao colocar os Valar como os finalizadores
do trabalho de llGvatar, Tolkien cria um paralelo com uma interpretacdo antiga de
Génesis segundo a qual os anjos estavam divididos em uma hierarquia e ajudaram
Deus na criagdo, sendo cada um responsavel por uma tarefa.

Como toda cosmogonia, esta também deixa uma cosmovisédo, segundo a qual
tudo acontece no mundo tal e como llavatar desejou e orquestrou na Musica dos
Ainur e que os males s6 atingem Arda porque Melkor criou dissonancias aos temas
propostos, mas, ainda assim, ao final, a vontade do Ser Superior prevalecera.

4.1  Os deuses da mitologia tolkieniana

Como dito anteriormente, os deuses tolkienianos sdo llavatar, o Ser Superior
que se tornara um deus otiosus e que se assemelha ao Deus da mitologia biblica, e
os Ainur, que se dividem entre Valar e Maiar ao passarem a habitar Arda e que
apresentam algumas semelhancas com os deuses gregos e os anjos biblicos. Ao
passo em que apresentarmos cada uma dessas deidades, abordaremos esses
aspectos.

Dos trés estagios de aparecimento de deuses em mitos postulados por
Campbell (2017, p 183), os deuses criados por Tolkien podem ser considerados
como pertencentes ao terceiro, 0 estagio classico, pois temos, dentre os Ainur,
deuses e deusas. Seres sem forma definida, eles assumem representacbes que
remetem ao masculino e ao feminino em Arda, “cada um segundo sua natureza e 0s
elementos que amavam” (LOPEZ, 2004, p. 175)

Como convivem com elfos e homens, sdo os Valar os identificados como
deuses pelos povos de Arda e a quem se recorre em momentos de necessidade. De
um total de quatorze seres, sete assumem uma representacdo masculina — Manweé,
Ulmo, Aulé, Oromé, Mandos, Loérien e Tulkas, os Senhores dos Valar — e sete,
feminina — Varda, Yavanna, Nienna, Esté, Vairé, Vana e Nessa, as Rainhas dos
Valar. (TOLKIEN, 2011, p. 16) Inicialmente um Ainu, Melkor cede ao desejo de ser
um Criador e & inveja que sente das subcriagbes dos Valar, tornando-se um deus

caido e o maior inimigo da Primeira Era.



46

Ajudantes dos Valar, os Maiar tém pouco contato com os Filhos de llGvatar,
raramente aparecendo em forma visivel para eles. Seu nimero total € desconhecido
e apenas oito deles sdo nominados'®: lImaré, Eénwé, Ossé, Uinen, Melian, Olérin,
(TOLKIEN, 2011, p. 21-22), Arien e Tilion. (TOLKIEN, 2011, p. 117) Originalmente
um Maia, Sauron é corrompido por Melkor e, assim como ele, se torna um deus
caido.

Segundo Byrd (2016, p. 6), essa divisdo dos Ainur mostra outra semelhanca
com os anjos biblicos, pois remete a uma leitura catélica que diz respeito a uma
hierarquia entre eles, que se dividiam em querubins, serafins, tronos, dominagdes,

principados, potestades, arcanjos e anjos.

4.1.1 Eru llavatar: o Ser Superior

Conforme explicado no capitulo dois deste trabalho, ha mitos em que os
Seres Superiores apenas comecam a criacdo do mundo, deixando o término do
trabalho para outros deuses e tornando-se dei otiosi. Assim, eles desaparecem do
culto por ndo serem reconhecidos como os verdadeiros criadores e,
consequentemente, suas criaturas sabem muito pouco sobre eles. E isso o que
ocorre com llavatar, que, apds orquestrar a Musica dos Ainur e criar a materialidade
do mundo através da palavra, envia alguns desses seres para Arda para que criem o
mundo em si e, em termos de criagdo, apenas se envolve mais duas vezes: 0sS
momentos em que elfos e homens despertam. Dessa forma, se mantém longe de
seus Filhos, mas seu desaparecimento ndo significa que eles ignorem sua
existéncia. Esta denominacao, inclusive, pertence a um idioma élfico (TOLKIEN,
2011, p. 15), sendo Eru o nome com que essa divindade é apresentada ao leitor.
(TOLKIEN, 2011, p. 3) Além disso, apesar de ndo os vermos envolvidos em ritos e
cultos a esse deus — com excecédo de um em que os elfos participam quando ainda
habitam em Valinor e é organizado pelos Valar —, fica claro que eles estavam cientes
de que havia um Ser com conhecimento superior ao dos Valar e que havia sido esse

Ser quem os criara e definira seus destinos.

1% Neste trabalho, consideramos apenas os Maiar nominados em O Silmarillion. Outros Maiar, como
Aiwendi (Radagast) e Curunir (Saruman), sdo conhecidos através de outras obras.



47

A figura de lldvatar sai de cena na narrativa quando os Valar comecam a
construir Arda e aparece diretamente apenas mais quatro vezes durante toda a
Primeira Era: para explicar o destino que havia planejado para seus Filhos
(TOLKIEN, 2011, p. 35-36); para repreender Aulé pela criacdo dos andes (TOLKIEN,
2011, p. 39-41); e quando Manwé busca seus conselhos para aliviar a angustia de
Yavanna (TOLKIEN, 2011, p. 42-43) e sobre que atitudes tomar quanto a Melkor,
gue dominava a Terra-média e perseguia os elfos (TOLKIEN, 2011, p. 50). Depois
disso, ele reaparecera diretamente pela Ultima vez na Segunda Era para punir 0s
ndmenorianos que tentam invadir Valinor (TOLKIEN, 2011, p. 355). Indiretamente,
[lavatar aparece no conto “Do ocaso de Valinor”, guando uma festa em louvor a ele é
oferecida pelos Valar. (TOLKIEN, 2011, p. 83) Essa € a Unica indicacdo de um culto
a esse deus em O Silmarillion e parte dos outros deuses, ndo de elfos ou homens.

Tracando um paralelo com a mitologia biblica, vemos que IlGvatar equivale a
Deus, que criou o mundo ao longo de seis dias. Porém, ao contrario do que ocorre
na mitologia tolkieniana, segundo a interpretacdo de Génesis, Deus realizou esse
trabalho sozinho e, apesar da presenca de figuras representadas pelos anjos e
santos, seus filhos se voltam também a ele nos momentos de necessidade. Como

consequéncia disso, essa divindade néo desapareceu do culto.

4.1.2 Valar e Maiar: deuses inferiores

Os Valar sdo os deuses mais presentes em O Silmarillion. Apesar de
sabermos que seu numero total é catorze, apenas Manwé, Varda, Ulmo, Aulg,
Yavanna, Mandos, Nienna, Tulkas e Oromé tém seu papel destacado nos contos do
“‘Quenta Silmarillion”.

Nienna recebe pouco destaque, sendo citada apenas pelo poder que suas
lagrimas tém de regar (TOLKIEN, 2011, p. 31) e de lavar a profanacdo da terra
(TOLKIEN, 2011, p. 88) e por auxiliar Melkor quando ele suplicou o perdao de
Manwé em seu segundo julgamento (TOLKIEN, 2011, p. 70). Varda é a esposa de
Manwé e se destaca nos trabalhos relativos a luz: encheu as Duas Lamparinas que
iluminavam a Terra-média do Principio dos Tempos (TOLKIEN, 2011, p. 27-28);
armazenou o orvalho de Telperion e a chuva de Laurelin (TOLKIEN, 2011, p. 31-32),



48

gue serviram para potencializar o brilho das estrelas que criou para iluminar a Terra-
média (TOLKIEN, 2011, p.32; p. 47); abencoou as Silmarils para que “nenhuma
carne mortal, nem maos impuras, nem nada de mau, pudesse toca-las” sem sofrer
consequéncias (TOLKIEN, 2011, p. 74); e disp6s os navios que se tornaram o0 Sol e
a Lua no céu. (TOLKIEN, 2011, p. 116)

Ja os Maiar sdo deuses numerosos, mas pouco citados diretamente em O
Silmarillion. Servos e auxiliares dos Valar, assim como ocorre com alguns dos
deuses de segunda ordem, dentre eles também h& aqueles que apenas aparecem
na listagem do “Valaquenta”, mas outros desempenham papeis importantes na
mitologia tolkieniana. Assim, nesta sec¢éo, falaremos apenas dos principais deuses
inferiores, pois os demais nao tém uma participacdo efetiva na construcdo e
manutencao de Arda.

O primeiro a ser destacado € Manwé. Irm&o de Melkor no pensamento de
[lGvatar e o supremo e mais sagrado dos Valar (TOLKIEN, 2011, p. 33), ele € o Gnico
gue tem contato direto com o Ser Superior, podendo pedir-lhe conselhos, e 0 Vala
gue compreende com mais clareza suas inten¢des. Por isso, foi designado como o
primeiro dos Reis. (TOLKIEN, 2011, p. 16)

Diferentemente de seu irm&o, Manwé nao sente apego ao poder, governando
para a paz (TOLKIEN, 2011, p. 33), e ndo possui maldade, sendo incapaz de
compreendé-la. Por isso, foi enganado pelo fingimento de Melkor quando este pediu
perdao por ter acabado com a Primavera de Arda (TOLKIEN, 2011, p. 70-71) e, ndo
sendo capaz de perceber a natureza do Inimigo, necessitou a ajuda de Varda, sua
esposa, para compreender o perigo que Melkor representava. (LOPEZ, 2004, p.
177)

Manweé tem por servos espiritos na forma de falcbes e aguias, cujos “olhos
enxergavam as profundezas dos mares e penetravam nas cavernas ocultas nos
subterraneos do mundo”. (TOLKIEN, 2011, p. 33) Desde o inicio da vida em Valinor,
esses espiritos iam a sua morada levar noticias da Terra-média e dos movimentos
de Melkor. A forma desses servos tem relacdo com o fato de que Manwé reune os
poderes dos céus e do ar (BYRD, 2016, p. 4), o que o torna o Mestre do Ar, capaz
de controlar o clima de Arda através da respiracdo, que governa os ventos; da visao,
gue clareia as sombras; e da fluria, que gera as tempestades. Quando se junta a
Varda, esses poderes e os dela s&o potencializados e ambos se tornam mais fortes,

ele vendo mais longe e ela ouvindo com mais clareza. (LOPEZ, 2004, p. 176-177)



49

Além desses servos, como 0s outros Valar, Manwé conta com a ajuda de
alguns Maiar. Dentre estes, merece destaque E6nwé, seu porta-estandarte e arauto
e de quem ninguém supera o poder em armas. (TOLKIEN, 2011, p. 21) Senhor dos
Ventos, ele € o Maia mais poderoso e liderou o exército dos Valar na Guerra da Ira
(LOPEZ, 2004, p. 185) Sendo Manwé equivalente a Zeus (BYRD, 2016, p. 6) — 0
gue abordaremos a seguir —, EOnwé pode ser tomado como equivalente a Hermes, o
arauto de Zeus (EVSLIN, 2012, p. 60)

Dentro da mitologia biblica, o equivalente de Manwé é o arcanjo Miguel
(BYRD, 2016, p. 6), “um dos principes supremos” (Daniel 10,13) e, dentre eles, “o
grande principe” (Daniel 12,1) Os principes supremos sdo 0s anjos, cuja funcao é
proteger o povo de Deus (Salmos 34,8; 91,11). Na mitologia tolkieniana, esse papel
€ cumprido pelos Valar, que protegem os povos de llGvatar, os Primogénitos (elfos)
e 0s Sucessores (homens). E, dentre os Valar, como dito anteriormente, Manwé € o
principal. Outra semelhanca pode ser encontrada em Apocalipse 12, 7-9, onde é dito
gue Miguel e seus anjos combatem Satanas e os anjos dele, expulsando-os do céu.
Em dois trechos de O Silmarillion, Manwé e os outros Valar enfrentam Melkor e seus
servos, expulsando-os, apesar de nao completamente, primeiro, da Terra-média e,
depois, de Arda.

Segundo Alfred D. Byrd (2016, p. 6), quem aponta a analogia entre deuses
gregos e alguns Valar, Manwé é equivalente a Zeus. Ele € o lider e conselheiro dos
Valar, sendo procurado pelos demais quando alguma decisdo precisa ser tomada ou
algum conselho ser dado, como ocorre, por exemplo, quando Yavanna teme a
destruicdo de tudo que havia criado pelos andes e pelos Filhos de llavatar
(TOLKIEN, 2011, p. 42-44), da mesma forma que “[n]Jo meio dos Olimpicos, Zeus
surge como o ‘moderador’ € o mestre” (GRIMAL, 2019, p. 59). Além disso, Manwé é
o0 Rei do mundo dos Valar (TOLKIEN, 2011, p. 34); Zeus € o rei dos Olimpicos, o pai
de todos, liderando “o governo do mundo, vigiando a organizacéo estatal e social da
humanidade” (SCHWAB, 2015, p. 309).

Podemos apontar outras trés semelhancas entre eles. A primeira diz respeito
ao controle das intempéries. Enquanto a furia de Manwé gera as tempestades, Zeus
€ o deus das chuvas, neves e tempestades. (SCHWAB, 2015, p. 309) A segunda da
conta de que seus tronos estdo localizados no alto de montanhas. Enquanto Zeus
vive no Monte Olimpo, junto a outros deuses, em O Silmarillion, € dito que, apos o

fim da Primavera de Arda, quando os Valar deixaram a Terra-média e foram viver na



50

Terra de Aman™, para protegé-los, foram erguidas as montanhas Peléri. E no topo
da mais alta delas, Taniquetil, que fica o trono de Manwé, dentro de um palacio de
onde ele e Varda conseguem enxergar toda a Terra. (TOLKIEN, 2011, p. 30)

A terceira semelhanca € as ameacas que seus reinados sofrem. De acordo
com Pierre Grimal (2019, p. 59), o poder de Zeus “é por vezes ameacado por
complds ou rebelides fomentadas por seres monstruosos, sombrias testemunhas de
uma idade remota, mas que nunca o abalam de maneira duradoura.” O poder de
Manwé — e dos outros Valar — também € ameacado algumas vezes por Melkor, o
deus caido da mitologia tolkieniana que deseja subjugar a todos e tornar-se um
Criador; e por Sauron, servo de Melkor que o substitui quando este é derrotado e
expulso para o Eterno Vazio. Os atos de Melkor e Sauron serdo analisados mais
detalhadamente a seguir, mas podemos citar aqui, como exemplos de suas
ameacas, as mentiras que contavam: Melkor aos noldor, o que os levou a
abandonar Aman, e Sauron aos numenorianos, 0 que o0s levou a tentar invadir o
Reino Abencoado®?. Mas, diferentemente do que acontecia com os ataques a Zeus,
alguns dos ataques da mitologia tolkieniana sdo mais duradouros. Um exemplo é o
ataque de Melkor a Terra-média que p6s fim a Primavera de Arda e trouxe
consequéncias que perduraram até o despertar dos Primogénitos.

Manwé também apresenta uma semelhanca com Apolo no que diz respeito a
ligacdo com a musica e a poesia. Conforme Grimal (2019, p. 42), o deus grego é
responsavel por presidir a musica, regendo o coro das Musas e tocando uma lira de
ouro. Ele conseguiu o posto de deus da musica em negdcios com Hermes (EVSLIN,
2012, p. 59) e, segundo Schwab (2015, p. 313), € também o deus da poesia. J&
sobre o deus tolkieniano, é dito que ele sente prazer na poesia e entoar palavras é
sua musica (TOLKIEN, 2011, p. 33)

O segundo Vala a merecer destaque ¢ Ulmo, o Senhor das Aguas. Ele ndo
gosta de sair delas, onde vive sozinho (TOLKIEN, 2011, p. 17) no Oceano de Fora.
Por isso, esta presente apenas nas assembleias dos Valar que tratam de assuntos
importantes (TOLKIEN, 2011, p. 34), como a que decidiu de que maneira
protegeriam os elfos de Melkor (TOLKIEN, 2011, p. 50) e a em que Earendil pediu a

! Terra a oeste da Terra-média, separada desta pelo Grande Mar do Oeste e onde os Valar
estabelecem sua morada, Valinor, apés o fim da Primavera de Arda. Seu nome significa “Abengoada,
Livre do Mal” (TOLKIEN, 2011, p. 399)

'2 Outro nome para a Terra de Aman.



51

ajuda dos Valar para elfos e homens contra os males de Morgoth. (TOLKIEN, 2011,
p. 317)

Ulmo governa tudo que se relaciona a agua, incluindo os pingos de orvalho e
as ilhas que existem nos mares. Ele utilizou uma delas para levar os vanyar® e os
noldor até Aman e repetiu esse processo anos mais tarde, quando chegou a vez dos
teleri*® fazerem a travessia. (TOLKIEN, 2011, p. 60-61) Foi gracas a seu poder sobre
as aguas que, mesmo sob as trevas do Inimigo, a vida continuou a correr por veios
secretos e a Terra ndo morreu, pois nunca abandonou a Terra-média, sempre
refletindo sobre o que ocorria com ela. (TOLKIEN, 2011, p. 34)

Apesar de amar elfos e homens, tanto que ndo os abandonou sequer quando
estavam sob a faria dos Valar (LOPEZ, 2004, p. 178), Ulmo nio gosta de se
apresentar em forma visivel. Se os Filhos de llavatar o veem, sdo tomados pelo
pavor, entdo, a comunicacao entre eles se da através da musica de suas grandes
trompas e das aguas. Assim, ele toma conhecimento de situagfes que, de outra
forma, ndo chegariam aos ouvidos de Manwé. (TOLKIEN, 2011, p. 17-18) Um
exemplo do uso da musica para se comunicar com elfos estda no momento em que
Ulmo vai ao litoral da Terra-média falar com os vanyar e os noldor quando eles se
dirigiam para Valinor e utilizou-a, além de palavras, para transformar o medo que os
elfos sentiam do mar em desejo. (TOLKIEN, 2011, p. 59)

Conforme Byrd (2016, p. 6), UImo € como o deus grego Posseidon. Ambos
sdo Senhores das Aguas e viviam nelas, preferindo-as ao local onde os demais
deuses de suas mitologias viviam: Valinor, no caso de Ulmo, e o Monte Olimpo, no
de Posseidon. (EVSLIN, 2012, p. 25)

Dentre os Maiar que servem a Ulmo, Ossé e Uinen merecem destaque. Ossé
€ o senhor dos mares que banham as praias da Terra-média e foi tentado por
Melkor, que |he prometeu o reino e o poder de Ulmo, mas Uinen o controlou e o
levou até o Vala, que o perdoou. O Maia voltou a ser leal ao seu senhor, mas o
prazer da violéncia nunca o abandonou completamente, o que leva 0s navegantes a
nao confiarem nele. (TOLKIEN, 2011, p. 22)

¥ Um dos povos élficos. Seus membros eram os mais corajosos (LOPEZ, 2004, p. 192) e seu nome
significa “Louros” em referéncia a seus cabelos dourados. (TOLKIEN, 2011, p. 446)

“Um dos povos élficos. Seus membros eram 0s mais numerosos e sentiam forte atracéo pelas
aguas (LOPEZ, 2004, p. 194-195) Seu nome significa “Os Relutantes, Os que se Recusaram” devido
ao fato de que eles ndo estavam completamente seguros sobre deixar a Terra-média. (TOLKIEN,
2011, p. 441)



52

Quando os teleri ficaram para tr4s na travessia para Valinor, Ossé os instruiu
com histérias e cancdes que fizeram com que se apaixonassem pelos mares e
sentiu dor quando Ulmo finalmente os levou. Mas conseguiu convencer alguns a nédo
fazer a viagem e estes se tornaram o0s primeiros marinheiros da Terra-média e 0s
primeiros fabricantes de embarcagdes. (TOLKIEN, 2011, p. 60) Aos que partiram
para Valinor, ele ainda levou um longo tempo para ensinar esta arte e 0s presenteou
com cisnes que puxavam seus barcos. (TOLKIEN, 2011, p. 64) Quando estes
chegaram a Baia de Eldamar, na costa de Aman, Ossé os chamou e eles pediram a
Ulmo para ali permanecerem. O Vala aceitou esse pedido e ordenou ao Maia que ali
fixasse a ilha que os transportava. Esta ilha € Tol Eresséa (TOLKIEN, 2011, p. 61), a
mesma que, apos a derrota de Morgoth na Guerra da Ira, serviu de lar para os elfos
gue atenderam ao chamado dos Valar para deixar definitivamente a Terra-média e
juntaram-se a eles nas Terras Imortais (TOLKIEN, 2011, p. 322-324).

Na mitologia grega, Ossé pode ser comparado a Atena, que € considerada “a
inventora da construgcdo de navios” (SCHWAB, 2015, p. 312), e a Posseidon
enquanto um senhor do mar com furia e que desperta 0 medo nos marinheiros.
Conforme Evslin (2012, p. 26), o deus grego era “de dificil trato — voluvel e briguento
— e costumava alimentar rixas”. Um exemplo disso é o episédio em que ele tenta se
apoderar da Atica para torna-la parte de seu territério. Mas os atenienses n&o o
aceitaram, Atena interviu e, no conselho, os deuses tomaram partido dela. Depois
disso, os marinheiros atenienses tiveram que redobrar os cuidados no mar.

Também serva de Ulmo, Uinen é a Senhora dos Mares e protege 0s
marinheiros acalmando as ondas ao aplacar a ferocidade de Ossé. Os
NUumenorianos foram seus protegidos e a reverenciavam tanto quanto aos Valar.
(TOLKIEN, 2011, p. 22) Ela os amava e sua protecao sobre eles durou até a Queda
de Numenor. (LOPEZ, 2004, p. 186)

Apesar de ser conhecida como Senhora da Tranquilidade (LOPEZ, 2004, p.
186), quando ocorreu o Fratricidio de Alqualondé e os noldor assassinaram 0s
marinheiros dos teleri, ela chorou pelos mortos, o que fez com que o mar se
enfurecesse contra 0s assassinos e muitas embarcagdes naufragassem, matando
guem estava a bordo. (TOLKIEN, 2011, p. 99)

Como protetora dos marinheiros, Uinen pode ser comparada a dois deuses da
mitologia grega: Afrodite, que é a deusa da navegacgao, sendo “invocada para

propiciar viagens maritimas seguras” (SCHWAB, 2015, p. 316), e Tritdo, um deus



53

marinho, filho de Posseidon e o responséavel por provocar e acalmar o movimento do
mar soprando uma concha marinha (SCHWAB, 2015, p. 318)

Passamos agora ao terceiro Vala a ser destacado: Aulé, o ferreiro e mestre
de todos os oficios. Ele contruiu todas as terras — incluindo a Terra-média
(TOLKIEN, 2011, p. 27) — e governa todas as substancias das quais Arda é feita. Se
assemelha a Melkor em ideias e poderes (TOLKIEN, 2011, p. 18), o que resultou na
subcriacdo dos andes a partir das pedras (TOLKIEN, 2011, p. 42) na escuriddo sob
as montanhas da Terra-média. Os andes sempre tiveram a mesma forma, pois Aulé
0s queria fortes e obstinados, ja que a Terra ainda estava dominada por Melkor.
(TOLKIEN, 2011, p. 39)

[...] Por isso, eles sdo duros como a pedra, teimosos, firmes na amizade e
na inimizade, e conseguem suportar fadiga, fome e ferimentos com mais
bravura do que todos os outros povos que falam; e vivem muito, bem mais
do que os homens, embora nédo para sempre (TOLKIEN, 2011, p. 41)

Além dos andes, Aulé também criou uma lingua propria para eles, 0 que o
assemelha ao proprio Tolkien, subcriador de novos povos e de linguas para sua
comunicacao.

Diferentemente de Melkor, Aulé foi perdoado pelo Ser Superior, pois foi
humilde e reconheceu seu erro, oferecendo-se para repara-lo. llGvatar previu que
haveria discordia entre os filhos de Aulé e os seus Filhos — como podemos ver em O
Hobbit e em O Senhor dos Anéis — e, ainda assim, concedeu existéncia prépria aos
andes, pois Aulé ndo poderia fazé-lo por ser apenas um subcriador. Sem essa
interferéncia, os anbes seguiriam submetidos ao pensamento do Vala, agindo
apenas quando ele pensasse nisso e permanecendo inativos quando ele estivesse
ocupado com outras coisas. (TOLKIEN, 2011, p.39-41)

Outras de suas criacbes de destaque sdo as Duas Lamparinas que
iluminavam a Terra-média durante a Primavera de Arda (TOLKIEN, 2011, p. 27-28);
a corrente que prende Melkor na batalha para reaver o poder sobre a Terra-média
(TOLKIEN, 2011, p. 51); e as embarcacbOes que levam o Sol e a Lua pelos céus
(TOLKIEN, 2011, p.116). Mas o Vala ndo guardou seus conhecimentos para si.
Transmitiu-os aos noldor e aos andes, ensinando teceldes, marceneiros, ferreiros e
lavradores. (TOLKIEN, 2011, p. 33)



54

De acordo com Byrd (2016, p. 6) Aulé é semelhante a Hefesto. Assim como o
Vala, o deus ferreiro grego é muito habilidoso e trabalhava nas montanhas (EVSLIN,
2012, p. 62; SCHWAB, 2015, p. 314) Notamos também uma semelhanca entre Aulé
e Atena, na medida em que, na mitologia grega, cabe a ela ensinar aos mortais a
fiar, a tecer e a “construir e manipular diversas ferramentas: o machado, o arado, o
jugo de bois, a roda, as velas de barco” (EVSLIN, 2012, p. 18)

A esposa de Aulé é Yavanna, que, em reveréncia, fica atras apenas de Varda.
Provedora de Frutos, ela ama todas as coisas que crescem na terra (TOLKIEN,
2011, p. 18) e, por esse motivo, os lavradores e plantadores recorrem a ela
(TOLKIEN, 2011, p. 33), que foi quem estabeleceu as épocas em que tudo o que
crescia em Valinor deveria florescer e amadurecer. (TOLKIEN, 2011, p. 83)

Durante a Primavera de Arda, Yavanna plantou as sementes da vegetacéo da
Terra-média (TOLKIEN, 2011, p. 27) e, mesmo na época das trevas, nunca
abandonou as Terras de Fora'®, indo até |4, as vezes, para curar os ferimentos
causados a elas por Melkor (TOLKIEN, 2011, p. 34), pois se preocupava com suas
subcriacdes. Também por isso, fez com que muitos seres da Terra-média
dormissem durante o periodo de escuriddo para ndo envelhecerem (TOLKIEN,
2011, p. 45) e temia que os Filhos de lluvatar e os andes destruissem tudo o que
crescia na Terra e que ela havia abencoado: as plantas e os animais (TOLKIEN,
2011, p. 41-42)

Ja em Valinor, abencoou a colina verdejante que se encontrava em frente ao
portdo ocidental de Valmar, a cidade dos Valar em Valinor. Sentada nessa colina,
ela cantava quando ali surgiram as Duas Arvores de Valinor, Laurelin e Telperion, as
responsaveis por iluminar aquela regido e dar inicio a Contagem do Tempo. Foi da
juncao de suas luzes que Féanor concebeu o fogo interior das Silmarils (TOLKIEN,
2011, p. 73), as pedras preciosas que ddo nome ao livro.

Segundo Byrd (2016, p. 6), Yavanna tem semelhancas com Deméter, a
“deusa da terra cultivada, senhora das plantagdes e das colheitas” (EVSLIN, 2012,
p. 33). Assim como a Vala, a deusa grega é a responsavel pelo crescimento e
florescimento de todas as plantacdes.

Outro Vala é Mandos, o mais velho dos Senhores dos Espiritos — titulo que

divide com seu irméao Lérien. Seu nome verdadeiro € Namo, sendo Mandos o nome

> Outro nome para a Terra-média. (TOLKIEN, 2011, p. 441)



55

do local em que vive e como é conhecido. Sua funcdo é guardar as Casas dos
Mortos e convocar os espiritos de quem for assassinado para la habitar. Para isso,
conta com a ajuda de sua esposa, Vairé. Ela cumpre a funcdo de Teceld, pondo em
suas telas, que revestem a morada de Mandos, tudo o que um dia existiu.
(TOLKIEN, 2011, p. 19) Seus registros servem para auxiliar o marido no julgamento
do destino dos espiritos que chegam a seus Saldes. (LOPEZ, 2004, p. 180) De certa
forma, Vairé se assemelha as Moiras na qualidade de teceld. A diferenca € que,
engquanto, na mitologia grega, as Moiras definem o destino através do que tecem
(GRIMAL, 2019, p. 59), a deusa tolkieniana o faz como uma espécie de arquivo para
0 marido.

Como sabe tudo o que acontecera, com excecdo do que ainda nao foi
definido por llavatar, Mandos é o Oraculo dos Valar. (TOLKIEN, 2011, p. 19) Foram
dele as previsdes de que os elfos nasceriam nas trevas, contemplando primeiro as
estrelas, que a “Grande Luz est[ava] reservada para seu declinio” e que “[a] Varda
eles sempre ir[iam] recorrer em momentos de necessidade”. (TOLKIEN, 2011, p. 46)
Também “previu que os destinos de Arda, da terra, do mar e do ar estavam dentro”
das Silmarils (TOLKIEN, 2011, p. 74) e o assassinato de Finwé por Melkor
(TOLKIEN, 2011, p. 88)

Outros titulos de Mandos sdo Senhor do Destino, cujas sentencas sempre
obedecem a Manwé, e Senhor dos SalGes da Espera, onde ele cuida do pd4s-vida.
(LOPEZ, 2004, p. 179) De Ia, os elfos podem retornar, mas os homens nao, pois a
morte faz parte do dom da liberdade que Iluvatar Ihes concedeu (TOLKIEN, 2011, p.
36). O unico mortal a ter permissdo para deixar Mandos foi Beren, quando Luthien
trocou a prépria imortalidade pela ressurreicao dele (TOLKIEN, 2011, p. 236)

Desde seu posto de Senhor do Destino, Mandos proferiu a sentenca do
primeiro exilio de Féanor, causado por haver perturbado a paz de Valinor e que o
proibiu de viver na Casa de Finwé por 12 anos (TOLKIEN, 2011, p. 78). Muitos
noldor acreditam que também foi ele quem proferiu a sentenca do segundo exilio,
conhecida como Profecia do Norte e Condenacdo dos Noldor (TOLKIEN, 2011, p.
100-101)

Como nédo se pode deixar seus saldes sem o consentimento de Mandos
(LOPEZ, 2004, p. 180), eles foram utilizados como prisdo. Melkor |a foi aprisionado
apos ser derrotado na batalha para libertar a Terra-média de sua Sombra quando do
despertar dos elfos (TOLKIEN, 2011, p.51)



56

Enquanto Senhor do Destino, Mandos se assemelha ao arcanjo Gabriel, da
mitologia biblica (BYRD, 2016, p. 6) e também a Zeus. O anjo biblico é o
responsavel por revelar aos homens os designios de Deus, fazendo, dessa forma,
profecias, como quando ele fala a Zacarias que suas suplicas seriam atendidas e um
filho lhe seria dado por sua esposa Isabel (Lucas 1,8-19) e quando ele fala a Maria
que ela seria abencoada com um filho de Deus. (Lucas 1,26-35) Ja na mitologia
grega, Zeus decide o destino dos guerreiros em uma balanca de ouro e faz
profecias. (SCHWAB, 2015, p. 309) Outra versao de seu mito diz “que o Destino €,
em ultima analise, uma emanacéao do proprio deus” (GRIMAL, 2019, p. 60), pois sé&o
trés de duas filhas com Témis, as Moiras, “que tecem nos Infernos o destino de
todos os humanos” (GRIMAL, 2019, p. 59)

Outros deuses gregos com gquem Mandos tem semelhancas sao Hades
(BYRD, 2016, p. 6) e Apolo. Assim como o deus tolkieniano, Hades é o responsavel
pelo local onde os mortos habitardo no pés-vida. Porém, diferentemente dele, que
vivia em Valinor juntos aos outros Valar, no mesmo plano das terras habitadas por
elfos e homens, Hades vivia no mundo subterrdneo e era violento, avesso as
mudancas e tinha ataques de furia (EVSLIN, 2012, p. 30-31)

Mandos é o Oraculo dos Deuses tolkienianos e Apolo cumpre essa funcéao na
mitologia grega, presidindo a vidéncia (GRIMAL, 2019, p. 42) e fazendo profecias “a
todos aqueles que viessem interroga-lo em seu santuario em Delfos” (SCHWAB,
2015, p. 313)

O sexto deus a merecer destaque é Tulkas. Ele é o Vala de maior forca e que
realiza os maiores atos de bravura. Veloz e incansavel, foi o dltimo Ainu a mudar-se
para Arda e o fez para ajudar aos demais na luta contra Melkor. (TOLKIEN, 2011, p.
20) Sua participacdo na mitologia tolkieniana é relacionada a esses conflitos. Na
guerra para libertar a Terra-média da Sombra quando os elfos despertaram, foi ele
guem imobilizou Melkor, possibilitando seu acorrentamento para que fosse levado
prisioneiro para Valinor (TOLKIEN, 2011, p. 51) Durante o segundo julgamento do
deus caido, assim como Ulmo, ndo se deixou enganar por seu falso arrependimento
(TOLKIEN, 2011, p. 71) e, quando os demais perceberam essa falsidade e as
mentiras que Melkor contou aos noldor foram descobertas, Tulkas foi o encarregado
de busca-lo para um novo julgamento. (TOLKIEN, 2011, p. 78)

Tulkas é conhecido como o Campedo dos Valar e “luta sem armas, faria ou
temor”. (LOPEZ, 2004, p. 181-182) Byrd (2016, p. 6) aponta-o como semelhante a



57

Ares. Mas, diferentemente do Vala, o deus grego utiliza armadura, capacete e armas
e conta com a ajuda de quatro escudeiros (GRIMAL, 2019, p. 53). Podemos pensar
que a relacdo vista por este autor entre essas deidades venha do pensamento
comum que se tem em relacdo a Ares como deus da guerra, ja que Tulkas aparece
sempre que ha uma batalha a ser travada. Porém, analisando ambas as deidades,
nao encontramos outras semelhancas entre eles que deem suporte a esta
afirmacdo.

Oromé é ultimo Vala a ser destacado. Apesar da escuriddo que se abateu
sobre a Terra-média ap0s a destruicdo das Duas Lamparinas, ele ainda se demorou
nessa regido, pois a amava. Foi o Ultimo Vala a chegar a Valinor e muitas vezes
retornou ao leste. Cacador de monstros e feras, treinou seu povo e seus animais
para perseguir as criaturas de Melkor (TOLKIEN, 2011, p. 20), costumando cavalgar
na escuridao das florestas da Terra-média, perseguindo-os até a morte, portando
lanca e arco (TOLKIEN, 2011, p. 35)

Foi durante uma dessas cacadas que Oromé descobriu que os elfos ja
haviam despertado. Quando tentou se aproximar, eles o temeram devido as
investidas de Melkor contra eles. O Vala voltou a Valinor para informar sua
descoberta e, enquanto os demais debatiam sobre como proteger os Primogénitos,
retornou a Terra-média para viver com eles, a quem deu o nome de eldar (TOLKIEN,
2011, p. 48-50), mas so ficaram conhecidos por essa denominacdao aqueles que
obedeceram a convocacao dos Valar para deixar a Terra-média e 0 acompanharam
a Valinor. (TOLKIEN, 2011, p. 52)

Conhecido como Senhor das Florestas e Cacador dos Valar (LOPEZ, 2004, p.
182), Oromé apresenta semelhancas com a deusa grega Artemis, que “passa o
tempo na caca, percorrendo as montanhas” (GRIMAL, 2019, p. 44) com um grupo
de ninfas do mar e da floresta e seus cées, “0s mais rapidos e os mais ferozes”.
(EVSLIN, 2012, p. 44) As ninfas e os cées de Artemis equivalem ao povo e aos
animais de Oromé.

Ainda quatro Maiar merecem destaque pela importancia de suas
participacdes na Historia de Arda: Arien, Tilion, Melian e Oloérin. Arien, na época das
Duas Arvores de Valinor, era uma serva de Vana. Um espirito de fogo, ela resistiu as
tentativas de corrupcdo de Melkor e passou a ser a Condutora do Sol, levando-o
pelos céus em uma embarcacdo durante o dia. Foi escolhida por ndo temer o calor

de Laurelin, a Arvore Dourada que deu origem ao Sol, e por ndo poder ser ferida por



58

ele justamente por ser um espirito de fogo. (TOLKIEN, 2011, p. 117; LOPEZ, 2004,
p. 186) Sua contraparte na mitologia grega é Apolo, quem percorre 0s céus em uma
biga dourada, carregando o sol (EVSLIN, 2012, p. 78).

Ja Tilion era um cacador, servo de Oromé, e pediu para ser o Condutor da
Lua, pois desejava cuidar para sempre da Ultima flor de Telperion, a Arvore Branca
de Valinor. Assim como Arien faz com o Sol durante o dia, Tilion cruza os céus com
a Lua em uma embarcacdo durante a noite. (TOLKIEN, 2011, p. 117; LOPEZ, 2004,
p. 186-187) Isso remete também a uma versdo do mito de Apolo segundo a qual ele
“entra em sua barca dourada e navega de volta até seu palacio do leste; e € assim
que se faz a noite”. (EVSLIN, 2012, p. 78)

Melian, antes do surgimento do mundo, era parente de Yavanna (TOLKIEN,
2011, p. 57) e, apos a criacao de Arda, passou a servir tanto a Vana quanto a Esté.
Vivia em Lorien antes de mudar-se para a Terra-média (TOLKIEN, 2011, p. 22), o
que ocorreu quando os elfos despertaram. Melian preencheu o siléncio que I4 havia
com a prépria voz — seu canto encantava a todos — e a de seus passaros, 0S
rouxindis que havia ensinado a cantar (TOLKIEN, 2011, p. 57)

Nessa época, em Beleriand, ela conheceu o elfo Elwé Singollo— Elu Thingol
na lingua de Beleriand —, entdo senhor dos teleri, durante a demorada marcha deste
povo em dire¢cdo ao oeste. Sua unido € a unica entre um ser divino e um elfo e deu
origem a linhagem dos mais belos Filhos de llavatar (TOLKIEN, 2011, p. 57-61).
Eles tém uma filha, Lathien Tinaviel, e vivem em Doriath, que € protegida pelo
Cinturdo de Melian, uma cerca encantada que oculta e protege o reino de Thingol. A
Maia retornou a Valinor apds a morte de seu esposo. (LOPEZ, 2004, p. 187)

Melian apresenta uma equivaléncia com a deusa grega Afrodite no que diz

respeito a reveréncia que os seres tinham por elas. Sobre Melian, é dito que

[...] os Valar costumavam abandonar seu trabalho, e as aves de Valinor, sua
alegria, que os sinos de Valmar se calavam, e as fontes paravam de jorrar
guando na hora da mistura das luzes Melian cantava em Lorien. Os
rouxindis sempre a acompanhavam [...] (TOLKIEN, 2011, p. 57)

Ja sobre Afrodite, diz-se que “por onde ela andava, a areia se transformava em
relva, e flores brotavam no chéo. [...] passaros de toda espécie coloriram os céus.”
(EVSLIN, 2012, p. 64)



59

Por fim, trataremos de Olo6rin. Ele é mais conhecido pelos enredos de O
Hobbit e O Senhor dos Anéis, pouco se falando dele em O Silmarillion. Vivia em
Lérien e frequentava a casa de Nienna, com quem aprendeu a compaixao e a
paciéncia; amava os elfos e lhes transmitia conselhos e ensinamentos, mas nao se
mostrava a eles. (TOLKIEN, 2011, p. 22) Torna-se um lIstari — grupo de cinco Maiar
enviado a Terra-média para aconselhar os Filhos de llavatar e enfrentar Sauron
(LOPEZ, 2004, p.188) —, passando a ser conhecido como Gandalf, dentre outros
nomes, e retorna as Terras Imortais ao fim da Terceira Era, apds os episodios
narrados em O Senhor dos Anéis.

Assim como 0s anjos biblicos caminharam entre os homens em forma
humana, Olorin o fez entre os habitantes da Terra-média para conforta-los e ajuda-
los. (BYRD, 2016, p. 6) Exemplos de anjos junto aos homens na narrativa biblica
podem ser encontrados em passagens como Génesis 16, 7-12, onde é relatado que
“um anjo de Javé encontrou Agar”, a escrava de Sarai quando fugia, e Juizes 2, 1-3,
que diz que “o anjo de Javé subiu de Guilgal para Betel” e avisou que nao expulsaria
0S cananeus, pois 0s homens haviam faltado com sua palavra. Ja os exemplos de
Oldrin junto aos habitantes da Terra-média sdo abundantes, apesar de nenhum
deles constar em O Silmarillion. Citaremos dois: em O Hobbit, ele € um dos
membros da comitiva que parte da casa de Bilbo Bolseiro em direcdo a Montanha
Solitaria para enfrentar Smaug e reaver a morada e o tesouro dos andes; e, em O
Senhor dos Anéis, ele participa da festa de aniversario de Bilbo, sendo uma de suas
grandes atra¢cfes, pois suas magicas - como eram vistos seus poderes pelos hobbits
— eram muito esperadas por todos.

A partir do anteriormente exposto sobre os Valar e os Maiar e suas relacées
com a mitologia grega e sabendo das leituras de Tolkien sobre estes mitos (BYRD,
2016, p. 5), podemos argumentar que esses deuses tolkienianos séo baseados em
deuses gregos, mas nao exclusivamente neles, pois, como vimos também,
apresentam semelhancas com seres da mitologia biblica, o que € explicado pela
importancia que a religido catélica desempenha na vida do autor. Além disso, pode
ser tracado um paralelo também com alguns deuses noérdicos. Como dito no capitulo
trés, a mitologia nordica era a favorita de Tolkien. Assim, ndo causa estranheza que
um leitor destes mitos encontre, por exemplo, em Manwé& um pouco de Thor
enquanto controlador de eventos climéaticos — Thor é considerado o deus do vento,
do clima (ABRAM, 2019, p. 24) e do trovdo (ABRAM, 2019, p. 88) — e de Odin



60

enquanto chefe dos deuses (ABRAM, 2019, p. 38) ou em Mandos um pouco de Hel,
a guardia do reino dos mortos (ABRAM, 2019, p. 127).

Outra semelhanca que pode ser encontrada nos mitos sobre deuses nérdicos
e sobre deuses tolkienianos diz respeito ao fato de que nenhum dos grupos de

deidades sabia tudo sobre os destinos de seus mundos. Em O Silmarillion € dito que

[...] os Ainur sabem muito do que foi, do que é e do que serd, e deixam de
ver poucas coisas. Mas algumas coisas ha que eles ndo conseguem ver,
nem sozinhos nem reunidos em conselho; pois a ninguém a ndo ser a si
mesmo lldvatar revelou tudo o que tem guardado; e em cada Era surgem
novidades que ndo haviam sido previstas, pois ndo derivam do passado.
(TOLKIEN, 2011, p. 6-7)

Ja o poema nordico “Voluspa” tem por premissa “que nem mesmo os deuses sabiam
tudo sobre seu proprio destino e o destino do mundo”. (ABRAM, 2019, p. 219) Ou
seja, assim como ocorre na mitologia tolkieniana, nem mesmo com todo o poder que
reinem, os deuses sabem de tudo. A diferenca entre ambas as mitologias nesse
quesito fica por conta da ndo existéncia de um Ser Superior como llGvatar para os
nordicos.

O “Voluspd” traz outras semelhancas entre os deuses nordicos e 0s
tolkienianos. Segundo esse poema, “0s ASir sdo responsaveis por determinar a
forma final do cosmos”, “sdo chamados regin (‘poderes’) e ginnheilog god (‘mais
sagrados deuses’)’ e “se sentam sobre o rokstolar (‘os tronos do julgamento’)”
(ABRAM, 2019, p. 220) Como ja vimos, os Valar e os Maiar sd0 0s responsaveis por
finalizar o projeto de llGvatar, materializando o mundo. Enquanto vivem fora de Arda,
sdo chamados Ainur, que significa Os Sagrados (TOLKIEN, 2011, p. 398). J4 o
termo Valar significa Os Poderes (TOLKIEN, 2011, p. 445). Os deuses incluidos
nesse grupo sentam em tronos no Circulo da Lei onde julgam, por exemplo, Melkor
(TOLKIEN, 2011, p. 70) e Féanor (TOLKIEN, 2011, p. 78). Aqui, nos deteremos as
similitudes que o “V6luspa” traz entre os deuses, mas voltaremos a ele mais adiante
para tratar das semelhancas narrativas entre esse poema e a obra de Tolkien.

Acreditamos que a importancia da religido catélica na vida de Tolkien seja
também o motivo para que a Unica fonte na qual encontramos um paralelo para Eru
llhvatar seja os mitos biblicos. O maior dos deuses de sua mitologia, o Criador de
todos os demais, ndo poderia ser baseado em outro sendo o maior dos deuses que

Tolkien conhecia.



61

4.1.3 Sauron e Melkor: os inimigos

Sauron é o nome dado pelos eldar a um dos Maiar que foi corrompido por
Melkor. Quando ainda era um Maia, servia a Aulé, o que o faz menos maligno do
gue seu senhor por haver servido a outro e ndo sempre a si mesmo. (TOLKIEN,
2011, p. 23-24) Ele era o comandante dos exércitos de Melkor e governou
Angband®® durante as Eras da Escuriddo e das Estrelas. (LOPEZ, 2004, p. 187)
Quando Morgoth perdeu a Guerra da Ira e foi expulso para o Vazio, Sauron assumiu
seu lugar, controlando suas criaturas e se tornando o novo Inimigo.

Na Segunda Era, foi conhecido como Annatar, o Senhor dos Presentes, e deu
0S anéis aos reis para controlar os portadores, assumindo o posto de Senhor dos
Anéis, revelando seu espirito maligno e dando inicio a um novo periodo de guerras
na Terra-média. (LOPEZ, 2004, p. 187)

Assim como Melkor, Sauron pode ser considerado um deus caido, pois 0s
Maiar sdo deuses de terceira ordem, e se assemelha a Lucifer enquanto um
tentador. (BYRD, 2016, p. 7)

Melkor, apesar de ser o Ainu mais poderoso dentre 0s que passaram a viver
em Arda (TOLKIEN, 2011, p. 16), reunindo todos os poderes e conhecimentos dos
Valar (TOLKIEN, 2011, p. 23), ndo é considerado um Vala, pois se voltou contra os
designios do Ser Superior. Envergonhado pela repreensédo de llGvatar e desejoso de
ser considerado um Criador, dedicou-se a destruir tudo o0 que era construido em
Arda e aos Filhos de llavatar. Seu nome deixou de ser pronunciado na Terra
(TOLKIEN, 2011, p. 16), os noldor o denominaram Morgoth, o Sinistro Inimigo do
Mundo (TOLKIEN, 2011, p. 23) e é por esse nome que ele é chamado por todos. No
inicio, desejava a Luz, mas, quando percebeu que ndo poderia possui-la, desceu as
Trevas. Junto aos Maiar que corrompeu, durante muitos anos, dominou a maior
parte da Terra (TOLKIEN, 2011, p. 23)

Sendo o Senhor da Escuriddo (LOPEZ, 2004, p. 183), Melkor é capaz de
lancar sombras sobre qualquer situacdo e aproveita-se delas para se esconder de
Manwé e seus servos, tornando-as impenetraveis (TOLKIEN, 2011, p. 33). Também

as langou sobre o dom concedido por Ilivatar aos homens, a morte, transformando-

'° Fortaleza erguida por Melkor e comandada por Sauron nas proximidades do litoral noroeste da
Terra-média para resistir a um possivel ataque dos Valar quando estes construiram sua morada no
oeste (TOLKIEN, 2011, p. 46)



62

a em algo maléfico e temeroso (TOLKIEN, 2011, p. 36-37) Isso significa que ele
pode lancar sombras real ou metaforicamente.

Como os Valar estavam longe, foi Melkor que percebeu primeiro o despertar
dos Primogénitos e enviou seus servos para espiona-los e embosca-los. Os elfos
feitos prisioneiros foram escravizados em Utumno®’ e corrompidos, gerando os orcs,
que Melkor ndo poderia conceber sozinho, j& que ndo podia criar nada que tivesse
vida prépria ou aparentasse té-la desde que se rebelara contra os designios de
llavatar. (TOLKIEN, 2011, p. 48-49) Mas todo esse mal tinha um preco: o poder
empregado na corrupgdo era transmitido para as criaturas, de forma que, aos
poucos, Melkor foi enfraquecendo e relutava em sair de sua fortaleza, mantendo-se
escondido. (TOLKIEN, 2011, p. 120)

Descobrindo que os elfos haviam despertado, os Valar enfrentaram Melkor e
o derrotaram. Ele foi acorrentado e preso em Mandos (TOLKIEN, 2011, p. 51)
Cumprida a sentenca, o deus caido foi levado para um novo julgamento e pode ver a
gléria e a bem-aventuranca em que todos ali viviam. Isso o fez ser consumido pela
inveja novamente e, ao ver os elfos e suas subcriacdes, odia-los e cobica-las,
principalmente as Silmarils, desejando vingar-se de todos. (TOLKIEN, 2011, p. 70-
71)

Sendo um Ainu caido, Melkor pode ser comparado, dentro da mitologia
biblica, a Lucifer enquanto um “rebelde cujas mentiras causaram a queda”® (BYRD,
2016, p. 7 — traducdo nossa). As semelhancas comecam pela mudanca de nome:
assim como Melkor passa a ser chamado Morgoth, Lucifer vem a ser Satanas.
Segundo uma antiga interpretacdo de Ezequiel 28, 11-19, Satanas, assim como
Melkor, era 0 anjo maior e mais poderoso de todos. Apesar de que o interlocutor
nessa passagem seja o Rei de Tiro, entendia-se que ele representava, na verdade,
um ser sobrenatural (BYRD, 2016, p. 3) Esse trecho fala de um ser perfeito, sabio e
belo, que “morava no paraiso, no jardim de Deus” e havia sido criado para ser um
protetor, mas foi encontrada maldade nele, que se encheu de violéncia e pecados e
teve sua sabedoria corrompida, sendo expulso da montanha de Deus e usado como
exemplo para os demais. Podem ser encontradas semelhancas com a existéncia
inicial de Melkor, enquanto ainda era um Ainu e vivia junto a llGvatar, antes de ser

tomado pela inveja e pelo ciime, e com seu destino, apesar de que ele nao foi

" Fortaleza construida e habitada por Melkor ao norte de Terra-média. (TOLKIEN, 2011, p. 445)
'8 “rebel whose lies caused the Fall” (BYRD, 2016, p. 7)



63

expulso da Habitacdo de llavatar, mas sim de Arda. Mas essa passagem também
remete — e até mais fortemente — a outro trecho da mitologia tolkieniana: a expulsao
de Féanor de Valinor.

Outra semelhanca entre Melkor e Satanas é a forma como foram presos. Em
Apocalipse 20, 1-3, é dito que Satanas foi agarrado e acorrentado por um anjo que
caiu do céu e o prendeu por mil anos em um abismo, de onde ele seria libertado ao
fim desse periodo por um curto espaco de tempo. Apesar de algumas diferencas
nessa narrativa, como veremos mais adiante, Melkor foi acorrentado por Tulkas e
trancado em Mandos, de onde foi libertado apds algum tempo para, depois, voltar a
ser preso, dessa vez no Eterno Vazio.

Em Isaias 14, 12-20, é dito que um ser tinha a intencédo de subir aos céus, la
habitar, sentado em uma alta montanha ao norte, e equiparar-se a Deus. Mas ele
acabou sendo “esmagado para dentro da terra” e “descera para o Hades” por haver
destruido a terra e matado o povo, desolando o mundo inteiro e derrubando cidades.
Esse ser a quem esse trecho se refere, segundo Byrd (2016, p. 3), € Lucifer. Assim
como ele, Melkor também tinha o desejo de equiparar-se a llGvatar, o Ser Superior
da mitologia a qual faz parte. Para isso, foi viver dentro da terra, mergulhado nas
Trevas no interior de uma alta montanha ao norte da Terra-média, em Utumno, e
desolou Arda, destruindo cada construcdo dos Valar e atacando os povos que la
viviam com seus exércitos. E também sofreu as consequéncias de seus atos: foi

expulso do mundo e jogado no Vazio como punicéo.

4.2 O “Quenta Silmarillion” e a Biblia

Até aqui, nos ocupamos das duas primeiras secbes de O Silmarillion, que
tratam sobre a cosmogonia de Arda e sobre os deuses e inimigos desse mundo.
Agora, nos voltaremos aos contos da terceira segédo, “Quenta Silmarillion”. Num
primeiro momento, apresentaremos o0s paralelos biblicos encontrados nessas
narrativas e, em seguida, serdo abordados paralelos com outras mitologias.

No primeiro dos contos, “Do inicio dos tempos” (TOLKIEN, 2011, p. 27-37),
conforme Byrd (2016, p. 10) Tolkien combina duas passagens biblicas para narrar

como Arda foi construida: “o conto da inocéncia e perfeicao edénica (Génesis 2,4-



64

25) e o da felicidade das na¢fes nos mil anos que Satanas estd amarrado no pogo

sem fundo (Apocalipse 20,1-3)"*

(traducao nossa).

No conto tolkieniano, € dito que, antes mesmo da criacdo de Arda estar
pronta, a Primeira Guerra ja estava em curso e Melkor levava vantagem até que um
forte Ainu, Tulkas, chegasse para auxiliar os Valar. O deus caido fugiu e a paz
reinou por um longo periodo, no qual o mundo pode ser posto em ordem para
esperar a chegada dos Filhos de llavatar. Mas Melkor contava com espifes dentre
os Maiar e ficou sabendo de tudo o que fora construido. Invejoso, aproveitou-se de
gue os Valar descansavam e festejavam a finalizacdo do trabalho para retornar sem
ser percebido e instalou-se ao norte da Terra-média, de onde comecou a espalhar
uma sombra que atingiu todo o territério e destruiu o trabalho dos deuses. Com isso,
os Valar perceberam que Melkor havia retornado e comecaram a procura por ele,
que se apresentou para a guerra antes que os deuses estivessem preparados e
destruiu as Duas Lamparinas que entdo iluminavam a Terra-média, mergulhando-a
na escuridao total e fugindo para Utumno, sua fortaleza no norte. Assim acabou a
Primavera de Arda e, sem ter onde habitar na Terra-média, os Valar partiram para a
Terra de Aman. L4, construiram Valinor, onde, com o canto de Yavanna, surgiram as
Duas Arvores, o que marcou o inicio da Contagem do Tempo. Enquanto isso, a
Terra-média sofria sob o dominio de Melkor e 0 momento do despertar dos Filhos de
llavatar se aproximava. (TOLKIEN, 2011, 27-32)

ApoOs essas explicacoes, é dito que os Valar sdo mais como antepassados do
que senhores dos Filhos de llGvatar. Desses, os Primogénitos eram mais parecidos
com eles, enquanto aos Sucessores foram concedidos alguns dons diferentes.
Estes, os homens, buscavam sempre algo que estava fora de Arda, néo
encontrando descanso 14, e podiam moldar suas vidas apesar do que havia sido
definido na Musica dos Ainur — o dom da liberdade, que incluia viver apenas um
curto periodo e ndo ser presos ao mundo como os elfos —, sendo por meio desses
Filhos que tudo se completaria e o0 mundo seria concluido. Mas llGvatar sabia que
esses dons nao seriam usados em harmonia. (TOLKIEN, 2011, 35-36)

Na primeira passagem biblica apontada por Byrd (2016, p. 10), que
chamaremos de conto da inocéncia e perfeicdo edénica, é dito que, quando a

criagdo dos céus e da terra foi finalizada, ainda ndo havia plantas, chuva ou homem

19 “the account of Edenic innocence and perfection (Genesis 2:4-25) and the bliss of the nations in the

thousand years while Satan is bound in the bottomless pit (Revelation 20:1-3)” (BYRD, 2016, p. 10)



65

que cultivasse a terra. A proxima criacdo de Deus foi, entdo, o0 homem — feito a partir
da argila do solo —, seguido de um jardim em Eden, onde fez crescer arvores que o
embelezavam e forneciam alimentos, a arvore da vida, a arvore do conhecimento do
bem e do mal e um rio que se dividia em quatro outros. L4, o0 homem passou a
habitar para cultivar e proteger o jardim, podendo se alimentar dos frutos, com
excecgdo dos que provinham da arvore do conhecimento do bem e do mal, sob a
pena de morrer se o fizesse. Considerando que ndo seria bom deixar o homem
sozinho, Deus decidiu dar-lhe um auxiliar que Ihe fosse semelhante e criou as feras
e as aves também a partir do solo, deixando que o homem designasse 0os nomes de
cada uma das espécies. Mas nenhum desses auxiliares era realmente semelhante
ao homem e Deus acabou por criar uma mulher a partir da costela desse homem.
Ambos permaneceram nus no jardim, mas ndo sentiram vergonha. Essa perfei¢do
termina com a intervencao da serpente, que incita a mulher a comer o fruto da
arvore do conhecimento do bem e do mal. A mulher compartilha o fruto com o
homem e, quando Deus descobre o que eles fizeram, pune os dois e a serpente pela
transgressdo e coloca seus querubins e uma espada flamejante para impedir o
acesso ao jardim. (Génesis 2,4b-3,24)

Analisando os contos tolkienianos, notamos a existéncia de dois lugares que
possuem equivaléncia ao jardim criado em Eden. O primeiro é a Terra-média e,
guando esta é profanada, o segundo é criado: Valinor. Ambos foram organizados em
uma ordem distinta da utilizada no conto biblico. Plantas e animais foram criados
primeiros, pois suas criagbes estavam incluidas no trabalho desses deuses,
enquanto os Filhos de llavatar, que equivalem ao homem e a mulher do relato
biblico por serem os responsaveis por trabalhar a terra, eram incumbéncia do Ser
Superior. Melkor cumpre a funcéo da serpente ao causar a saida dos Valar da Terra-

média:

[...] Melkor [...] deu o primeiro golpe antes que os Valar estivessem
preparados; atacou as luzes de llluin e Ormal, arrasou suas colunas e
guebrou suas lamparinas. Quando as enormes colunas desmoronaram,
terras fenderam-se e mares elevaram-se em turbuléncia. E, quando as
lamparinas foram derrubadas, labaredas destruidoras se derramaram pela
Terra. E a forma de Arda, além da simetria de suas aguas e de suas terras,
foi desfigurada naquele momento, de modo tal que os primeiros projetos
dos Valar nunca mais foram restaurados.

[.-]

Assim terminou a Primavera de Arda. A morada dos Valar em Almaren foi
totalmente destruida, e eles ndo tinham nenhum local de pouso na face da



66

Terra. Por esse motivo partiram da Terra-média e foram para a Terra de
Aman [...] (TOLKIEN, 2011, p. 29-30)

Por sua vez, a partida dos Valar para Aman equivale a expulsdo do homem e da
mulher do Jardim do Eden. Porém, diferentemente dos deuses tolkienianos, que vao
morar em um novo Paraiso e podiam voltar a Terra-média quando quisessem, Adao
e Eva ndo recebem um novo lugar abencoado para habitar, nem podem retornar ao
Jardim do Eden. Outra semelhanca entre esses deuses tolkienianos e 0 homem e a
mulher da mitologia biblica € que eles sdo os antepassados dos povos biblicos
assim como os Valar funcionam como antepassados dos Filhos de llGvatar.

Na segunda passagem biblica apontada por Byrd (2016, p. 10), a qual nos
referiremos como conto da felicidade das nacgdes, diz-se que um anjo caiu do céu
levando consigo a chave do abismo e uma corrente, agarrou Satanas, acorrentou-o
e jogou-o no abismo por mil anos para que ndo enganasse mais as nacdes. Apos
esse periodo, Satanas sera libertado por pouco tempo. (Apocalipse 20, 1-3)

Pode-se dizer que ha uma versdo tolkieniana dessa passagem em O
Silmarillion, mas apenas a descida do anjo é relatada nesse conto. Este anjo é
representado por Tulkas (BYRD, 2016, p. 10), que, vindo de onde habitam IlGvatar e
os Ainur, provoca a fuga temporaria de Melkor no primeiro enfrentamento entre 0s

deuses:

[...] no meio da guerra, ao ouvir no distante firmamento que havia batalha no
Pequeno Reino, um espirito de enorme forca e resisténcia veio em auxilio
dos Valar; e Arda se encheu com o som de seu riso. Assim veio Tulkas, o
Forte, cuja ira circula como um vento poderoso, afastando a nuvem e a
escuriddo a sua frente. E Melkor fugiu de sua firia e de suas risadas,
abandonando Arda, e a paz reinou por uma longa era. [...] (TOLKIEN, 2011,
p. 27)

O restante do relato sera apresentado no conto “Da chegada dos elfos e do cativeiro
de Melkor” (TOLKIEN, 2011, p. 45-55), onde se contara, dentre outras coisas, sobre
0 segundo enfrentamento entre os deuses.

Outras semelhangcas com a narrativa biblica que podemos notar nesse conto
€ gque, assim como Deus descansou ao terminar seu trabalho (Gn 2, 2-3), os Valar

também o fizeram:

[...] enquanto os Valar repousavam da sua labuta e observavam o
crescimento e o desabrochar daquilo que haviam inventado e iniciado,
Manwé ofereceu uma grande festa; e os Valar e toda a sua gente



67

atenderam ao convite. No entanto, Aulé e Tulkas estavam exaustos; pois a
habilidade de Aulé e a forga de Tulkas haviam estado ininterruptamente a
servico de todos, nos dias de sua faina. [...] (TOLKIEN, 2011, p. 28)

Além disso, as estrelas, em ambos os mitos, foram criadas no principio dos tempos,
mas, diferentemente do relato biblico, na mitologia tolkieniana, o sol e a lua séo
criados em um momento posterior. O que ilumina a Terra-média até sua profanacao,
além das estrelas de Varda, sdo as Duas Lamparinas dos Valar, cuja luz “se
derramou por toda a Terra, iluminando tudo como se fosse sempre dia” (TOLKIEN,

2011, p. 28). Ja Valinor € iluminada pela luz que emana de suas Duas Arvores:

Uma tinha folhas verde-escuras, que na parte de baixo eram como prata
brilhante; e de cada uma de suas inUmeras flores caia sem cessar um
orvalho de luz prateada; [...] A outra apresentava folhas de um verde vi¢oso,
como o da faia recém-aberta, orladas de um dourado cintilante. As flores
balangavam nos galhos em cachos de um amarelo flamejante, cada um na
forma de uma cornucépia brilhante, derramando no chd@o uma chuva
dourada. E da flor daquela arvore emanavam calor e uma luz espléndida.
[...] (TOLKIEN, 2011, p. 31)

Como, “[eJm sete horas, a gloria de cada arvore atingia a plenitude e voltava
novamente ao nada; e cada uma despertava novamente para a vida uma hora antes
de a outra deixar de brilhar” (TOLKIEN, 2011, p. 32), percebe-se que também em
Valinor tudo ficava iluminado como se fosse sempre dia. Assim, ambos 0s casos
diferem do que ocorre no mundo criado por Deus no mito biblico, onde existiam
“luzeiros no firmamento do céu, para separar o dia da noite” (Génesis 1,14)

Mais diferencas também séo encontradas. Apesar de os jardins de ambas as
narrativas possuirem duas arvores, ndo ha correspondéncia entre elas. A funcdo das
arvores biblicas é proporcionar a imortalidade e o conhecimento (Génesis 3,22)
enguanto as tolkienianas iluminam Valinor. Outra distingdo é a interpretacdo do que
€ a morte em cada mito. Enquanto Deus usa a morte como uma puni¢cdo para o
homem se ele comer o fruto da arvore do conhecimento do bem e do mal (Génesis
2,17), lldvatar concede a morte aos homens como um dom. Morrendo, eles
poderiam deixar o mundo e descansar dele, o que era negado aos elfos.

A este conto segue-se “De Aulé e Yavanna” (TOLKIEN, 2011, p. 39-44), onde
se relata como Aulé ndo conseguiu aguardar que os designios de Iluvatar se
cumprissem e subcriou 0s andes sob as montanhas da Terra-média, escondido dos
Valar e do Ser Superior. Este, ao sabé-lo, questionou o Vala sobre seus motivos e

perdoou-o por ter sido humilde em sua resposta. Mas ndo permitindo que os andes



68

ganhassem vida antes daqueles que ele havia definido como os Primogénitos. As
criaturas de Aulé, entdo, foram adormecidas no lugar onde haviam sido criadas.
Yavanna, ao saber da existéncia dos andes, preocupou-se porque eles néo
sentiriam amor pelas coisas que fizera e acabariam as destruindo. Aulé lhe responde
que o mesmo Vvaleria para os Filhos de llivatar, mas que nem andes, elfos ou
homens tratariam o que os Valar fizeram sem respeito ou gratiddo, pois esse era 0
designio do Ser Superior. Porém, a Vala ponderou que Melkor poderia corrompé-los
e, temendo isso, foi conversar com Manweé, que consultou llGvatar em pensamento e
pode tranquilizd-la, respondendo que haveria seres na Terra-média responsaveis
por proteger o que ela havia feito, os Pastores das Arvores. (TOLKIEN, 2011, p. 39-
43)

De acordo com Byrd (2016, p. 11), a criacdo dos andes por Aulé ndo remete a
nenhuma passagem biblica, porém, o fato de ser IlGvatar o Unico que pode dar vida
prépria a eles mostra que “Tolkien foi consistente com as Escrituras, nas quais

apenas Deus pode soprar em um corpo o sopro de vida”?°

(traducado nossa, em uma
referéncia a Génesis 2,7). No texto original hebraico, nessa passagem citada pelo
autor, é utilizado o verbo bara, cujo sujeito pode ser apenas Deus quando significa
criacdo (STRONG, 2002, p. 163), indicando que este € um ato especificamente
divino. De certo modo, pode-se dizer que 0 mesmo ocorre na mitologia tolkieniana,
ja que Aulé, o pai dos andes, € um deus de segunda ordem. Porém, para Tolkien —
guem cré, como ja dissemos, que apenas o Ser Superior é o Criador original e o que
os demais apenas imitam o gesto divino em suas construcfes —, o que o Vala faz é
subcriar. Assim, os andes nao poderiam ganhar vida a partir de Aulé, pois isso
estava fora de sua competéncia enquanto um subcriador, e entra em cena llGvatar e
sua piedade para com sua criatura, dando vida propria aos Filhos de Aulé.

Mas essa vida ndo poderia ser aproveitada antes que os Primogénitos de
llivatar despertassem: “ndo tolerarei [...] que esses seres cheguem antes dos
Primogénitos de meus designios, nem que tua impaciéncia seja premiada.”, disse
llvatar ao Vala (TOLKIEN, 2011, p. 40) Assim, tal qual Deus age com Ismael e
Isaac, o Ser Superior da mitologia tolkieniana age com os andes de Aulé. (BYRD,
2016, p. 11-12) Conforme a mitologia biblica, Ismael é filho de Abr&o, mas n&o de

sua esposa Sarai. Como ndo conseguia engravidar, ela propbés ao marido que

**“Tolkien was consistent with Scripture, in which only God can breathe into a body the breath of life

(Genesis 2:7)" (BYRD, 2016, p. 11)



69

tentasse ter um filho com Agar, que engravidou e deu o primeiro filho a ele. Alguns
anos depois, Deus falou a Abrdo propondo uma alianca que o tornaria pai de muitas
nacdes, trocou seu nome para Abrado e o de Sarai para Sara e concedeu a ela a
primeira gravidez, da qual nasceu Isaac, o primogénito das nacdes. A pedido de
Abrado, Deus abengoou também Ismael, mas seus descendentes ndo fazem parte
da aliancga, apenas os descendentes de Isaac. (Génesis 16,1-17,27)

Tal como Abrdo e Sarai foram impacientes no desejo de ter um filho, optando
por um meio em desconformidade com os designios de Deus, Aulé agiu na
subcriagdo dos andes. Ismael ndo podia receber os beneficios da alianca por ter
sido concebido de uma forma desaprovada, mas, ainda assim, foi abengoado. O
mesmo ocorreu com 0s andes, que ndo puderam aproveitar sua vida desde o
principio por terem sido feitos sem a permissao de llavatar, pois iSSO representaria
usurpar o lugar dos elfos como os primeiros seres nativos de Arda, mas foram
adotados por ele e permaneceram adormecidos, despertando apds os Primogénitos.

Enquanto os Valar viviam na iluminada Aman, a Terra-média jazia sob a
sombra de Melkor, que trabalhava para aumentar seu poder. Apenas Oromé e
Yavanna retornavam aquela regido e levavam noticias que deixavam a todos
preocupados. Com a aproximag¢ao do momento do despertar dos Primogénitos, a
Vala falou aos outros deuses, instigando-os a lutar contra Melkor para que os elfos
nao fossem dominados por ele, mas Mandos previu que o despertar deveria ocorrer
ainda sob as trevas, tendo apenas as estrelas de Varda a iluminar sua morada.
Assim ocorreu e Oromé os encontrou durante uma de suas cacgadas. A principio, 0s
elfos se assustaram, pois, até entdo, as Unicas criaturas a se aproximar deles
haviam sido os servos de Melkor. Mas logo eles perceberam que aquele ser nédo
provinha das trevas, pois era iluminado. (TOLKIEN, 2011, p. 45-49)

Nesse trecho, temos mais um exemplo da grandeza da subcriacédo
tolkieniana. O Silmarillion reine parte de uma mitologia destinada aos ingleses que
Tolkien se propds a criar por considerar que a existéncia de mitos na cultura de um
povo era fundamental para uma sociedade. Aqui, descobrimos que os povos dessa

mitologia possuiam, por sua vez, seus proprios mitos:

[...] as mais antigas cancBes dos elfos — cujos ecos ainda sdo relembrados
no oeste — falam de formas sombrias, que perambulavam nas colinas que
se erguiam a partir de Cuiviénen, ou que passavam de repente encobrindo
as estrelas; ou ainda do Cavaleiro sinistro montado em seu cavalo



70

selvagem que perseguia 0os caminhantes para apanha-los e devora-los. [...]
(TOLKIEN, 2011, p. 48-49)

Assim, podemos perceber que, da mesma forma que Tolkien entendia que nés,
seres reais, precisamos de mitos para encontrar respostas, ele também pensava
gue os seres da fantasia tinham essa necessidade. Como ocorre com 0S povos
primitivos, os relatos élficos se transmitiam de forma oral. O que é apresentado
neste conto € baseado nos momentos de terror causados aos elfos por Melkor que,
no intento de destrui-los, fazia também o possivel para afastad-los dos Valar. Por
isso, o cavaleiro imitava a forma que Oromé assumia durante suas cacadas na
Terra-média. E uma interpretacao possivel € que as formas sombrias perambulando
pelas colinas sejam os servos de Melkor que sequestravam elfos para transforma-los
em orcs. A sombra que encobria as estrelas certamente era algo enviado por ele,
mas também se pode interpretar que, em algum momento, fosse o proprio Melkor, ja
que, em pelo menos outras duas vezes, ele assume a forma de nuvem.

ApGs retornar rapidamente a Valinor para informar aos outros Valar sobre a
descoberta, Oromé passou a viver com os elfos na Terra-média. Manwé consultou
llGvatar sobre o que fazer para proteger os Primogénitos e reuniu-se aos outros para
informar-lhes que o Ser Superior havia dito para “reconquistar o dominio de Arda, a
qualquer custo, e libertar os quendi?* da ameaca de Melkor.” Isso resultou em
batalhas que causaram grandes mudancas na geografia de Arda e culminaram na
destruicdo de Utumno e na prisdo de Melkor. (TOLKIEN, 2011, p. 50-51)

Nesse segundo enfrentamento entre os deuses, apresenta-se o final da

versao tolkieniana do conto da felicidade das nagoes:

Finalmente, porém, os portées de Utumno foram arrombados, e seus
salBes, destelhados; e Melkor foi refugiar-se no canto mais profundo. Tulkas
apresentou-se entdo para defender os Valar. Lutou com ele e o imobilizou
com o rosto no chéo. E Melkor foi acorrentado com Angainor, a corrente que
Aulé havia feito, e levado prisioneiro; e o mundo teve paz por uma longa
era. (TOLKIEN, 2011, p. 51)

Para livrar a Terra-média de Melkor, Tulkas, como o anjo biblico, agarra o Inimigo e
acorrenta-o para leva-lo a Valinor. A partir deste ponto, a narrativa € quase igual a

biblica: Melkor fica preso em Mandos por um periodo em que os elfos — que

! Nome dado aos elfos por eles mesmos. Significa “aqueles que falam com vozes” (TOLKIEN, 2011,
p. 47-48)



71

equivalem as nacdes do relato biblico — vivem em bem-aventuranca, mas o tempo
de sua condenacdo se esgotard, ele serd libertado e prejudicara os Primogénitos. A
diferenca se da em que, em Apocalipse 20, 1-3, é dito que a liberdade de Satanas
se dara por pouco tempo. Ja a liberdade de Melkor dura vérias eras®®. Assim como
no relato biblico, Tolkien passa a mensagem de que a felicidade dos povos s6 pode
existir quando os maus estiverem fora do mundo.

Melkor foi condenado a permanecer trancado em Mandos por trés eras e 0s
elfos foram convocados para viver em Valinor, o que resultara em muitas desgracas.
Em principio, eles ndo deram ouvidos a convocacdo, pois haviam visto os Valar
apenas na guerra e os temiam, confiando apenas em Oromé. Trés representantes
dos quendi foram levados a Valinor para conhecer o Reino Abencoado e retornaram
impressionados. Mas ndo conseguiram convencer todos a obedecer a convocacao.
Assim, os elfos se separaram: trés grupos seguiram para Valinor — noldor, vanyar e
teleri — e o restante permaneceu na Terra-média.

Com essa separacao dos elfos, ocorre algo semelhante ao que acontece na
passagem biblica sobre a Torre de Babel. Em Génesis 11,1-9, é dito que todos o0s
povos falavam a mesma lingua e que, ao chegarem a planicie de Senaar, os
homens decidiram ali permanecer, construindo uma torre que chegasse até o céu,
de modo a nédo se dispersarem. Mas Deus decidiu confundir a lingua deles para que
nao se entendessem e os espalhou pela terra. Também por um ato divino — a
convocacao dos Valar para habitarem em Valinor — os elfos se espalham em Arda e
isso acarreta em mudancas na forma como se comunicam. Suas linguas diferirdo,
principalmente, entre os que permanecem na Terra-média e os que obedecem ao
chamado dos deuses. Cabe salientar que, diferentemente do que ocorre no relato
biblico, no conto tolkieniano, ndo ha indicios de que seja da vontade divina que 0s
elfos ndo se entendam. As mudancas que ocorrem em suas linguas sdo um
processo natural.

Do mais numeroso dos grupos que seguiam para Valinor, os teleri, nem todos
estavam realmente decididos a deixar seu primeiro lar. Assim, sua marcha foi longa
e lenta, alguns foram ficando pelas florestas, outros se perderam ou, ainda,

permaneceram na costa da Terra-média. O percurso levou muitos anos para ser

2 A mitologia tolkieniana se passa ao longo de trés Eras, Primeira, Segunda e Terceira. A partir deste
trecho, entendemos que, em um primeiro momento, o tempo era contado em eras dentro das Eras.
Assim, Melkor fica preso em mandos durante trés eras durante a Primeira Era.



72

finalizado, pois, cada vez que Oromé se afastava, os elfos paravam e esperavam
seu retorno para guia-los. Além disso, a travessia foi interrompida quando chegaram
as costas do Grande Mar do Oeste, onde alguns elfos, amedrontados por ele, se
afastaram e se embrenharam nas matas e montes de Beleriand, e Oromé foi a
Valinor se aconselhar com Manwé. Neste momento, apenas 0s noldor e os vanyar
haviam chegado, os teleri estavam em outra parte de Beleriand. (TOLKIEN, 2011,
p.51-55)

A travessia dos Primogénitos da Terra-média para Valinor pode ser
comparada a parte do livro biblico Exodo, no qual Deus envia Moisés ao Egito para
libertar os israelitas do Farad e leva-los para Canad, a terra prometida a Abrado. Ao
fim da narrativa de Exodo, os israelitas ainda n&do haviam chegado ao seu destino e
estdo habitando aos pés da montanha de Deus, o monte Sinai. Da mesma forma, ao
fim de “Da chegada dos elfos e do cativeiro de Melkor” (TOLKIEN, 2011, p. 45-55),
0s Primogénitos ainda nao terdo chegado a Valinor e ainda demorardo a atravessar
o Grande Mar do Oeste. Ao utilizar este mitema, Tolkien realiza alterac6es na ordem
das relacdes que o compde.

Segundo a narrativa de Exodo, o Fara6 subiu ao trono do Egito e escravizou o
povo de Israel, pois ndo queria que este fosse maior que o seu. (Exodo 1,8-2,11)
Deus viu a situagéo na qual viviam os israelitas e decidiu intervir. Para isso, enviou
Moisés ao Egito para liberta-los e leva-los “para uma terra fértil e espacosa”. (Exodo
2,23-3,10) Deus falou também a Aardo, irmao de Moisés, para encontra-lo no
deserto. Moisés contou ao irmdo qual era sua missao e, juntos, eles reuniram 0s
ancidos do povo de Israel, que acreditaram no que lhes falavam. (Exodo 4,27-31)
ApOs tentativas de libertacdo pacificas infrutiferas (Exodo 5,1-5; 6,27; 7,6-13), Deus
interviu enviando dez pragas, assim conseguindo que o Farad nédo so libertasse os
israelitas como também os expulsasse de seu pais (Exodo 7,14-12,36)

O trajeto foi feito pelo caminho mais longo e, guiados por Deus por meio de
Moisés, os israelitas atravessaram o deserto até o mar Vermelho. Deus ordenou que
acampassem junto ao mar para que o Farad, que havia se arrependido do que
fizera, pensasse que erravam pelo pais. Quando o exeército do Egito os alcancou,
Deus instruiu Moisés sobre como abrir 0 mar para que os israelitas pudessem
atravessar. Os egipcios haviam conseguido persegui-los até o meio do mar quando
Deus instruiu Moisés sobre como fazer as aguas se unirem novamente e 0s inimigos

morreram afogados. (Exodo 13,17-14,31) No percurso pelo deserto a partir do mar



73

Vermelho, os israelitas iam mostrando-se, aos poucos, arrependidos de deixar o
Egito. A isso, Deus respondeu concedendo-lhes gracas. (Exodo 15,24-17,7)

Ao chegarem a montanha de Deus, os israelitas procuravam por Moisés para
gue ele resolvesse seus problemas. Ele dividiu 0 povo em grupos, instituindo lideres
para cada um deles. Estes resolveriam os problemas menores, levando a ele
apenas o que fosse realmente necessario. (Exodo 18,13-27) A narrativa biblica
segue falando sobre a vida dos israelitas ao pé da montanha, onde eles
permanecerdo até que Deus ordene que prossigam a jornada, e sobre comandos
que Deus passa a Moisés, mas a interromperemos aqui onde acabam as
semelhancas com o texto de Tolkien. Deste modo, retiramos o seguinte feixe de
relacGes do mito do Exodo: (a) um povo é atormentado por um tirano; (b) Deus envia
emissarios para auxiliar o povo; (c) o tirano é derrotado; (d) os emissarios de Deus
conduzem o povo para um lugar melhor; (e) o tirano faz uma nova investida; (f) o
tirano é derrotado definitivamente; (g) o povo arrepende-se da viagem; (h) o povo
interrompe momentaneamente sua jornada; e (i) o povo comeca uma vida em
sociedade.

Temos, no conto tolkieniano, os elfos como equivalentes aos israelitas. Eles
surgem na Terra-média durante o dominio de Melkor, o tirano que os assombra e
sequestra para escraviza-los e corrompé-los em Utumno, transformando-os em orcs.
Isso compreende a primeira rela¢do do feixe que compée o mito do Exodo - (a) -,
mas esta ndo € a unica semelhanca entre os elfos e o povo de Israel. Outra se
encontra na forma como eles sdo chamados. Assim como llGvatar denomina os elfos
seus Primogeénitos, “diz Javé: Israel é meu filho primogénito” (Exodo 4,22).

Enquanto isso acontecia na Terra-média, em Valinor, os Valar discutiam o
que fazer quanto ao despertar dos elfos. Entado, llGvatar fala a Manwé e instrui o0s
Valar a derrotar Melkor e libertar seus Primogénitos de sua sombra. Nessa verséo
de (b), temos, novamente, Ildvatar como equivalente a Deus e Manwé a Moisés.
Porém, no decorrer da narrativa ndo sera sempre este o Vala a ocupar esta posicao.

Melkor, como vimos, € o0 equivalente ao Farad que atacava aos israelitas.
Mas, diferentemente do personagem biblico, ele sabia da existéncia dos deuses e 0s
temia. E os deuses, por sua parte, também sabiam sua verdadeira natureza e que
nao haveria possibilidade de sucesso em nenhum tipo de negociacdo, pois o
objetivo de Melkor era destruir toda a criagdo que nao conseguisse corromper.

Desse modo, quando os Valar foram em auxilio aos elfos, partiram direto ao ataque.



74

Nessa variante de (c), ap6s muitas lutas, o Inimigo é derrotado e levado preso a
Mandos. Assim, diferentemente do relato biblico, ele ndo podera perseguir os elfos
durante sua travessia.

Na verséo de (d), € encontrado o equivalente a conversa de Moisés, Aaréo e
0s anciaos israelitas na visita que os representantes élficos fizeram a Valinor. Apés ir
até 1a, Elwé, Ingwé e Finwé voltaram e asseguraram a seu povo que podiam crer no
gue Ihes era dito. No livro biblico, isso ocorre em (b).

Também na versao tolkieniana de (d), quem cumpre o papel de Moisés como
condutor do povo € Oromé. O trajeto por onde ele os leva € longo e interrompido a
beira da 4gua que separava a Terra-média de Aman. Mas o Grande Mar do Oeste
nao € o equivalente ao mar Vermelho, mas sim a montanha de Deus, pois € aqui
gue a narrativa tolkieniana é interrompida a espera do sinal divino para prosseguir a
jornada até a terra prometida: o retorno de Oromé de Valinor com o conselho que foi
pedir a Manwé. Como, em “Exodo”, quem diz a Moisés como proceder é Deus,
podemos dizer que, nesse trecho do conto tolkieniano, Manwé equivale a Deus
enguanto conselheiro do condutor dos povos.

Se, no relato biblico, os israelitas comecam a se arrepender de ter deixado o
Egito ap0s atravessar o mar Vermelho, no conto tolkieniano, o arrependimento

chega apenas a parte dos elfos e mesmo antes de partir:

O grupo maior vinha no final, e eles sdo chamados de teleri, pois se
demoraram no caminho e ndo estavam totalmente decididos a passar da
penumbra para a luz de Valinor. [...]

[...]

Diz-se que, quando as hostes de eldalié partiram de Cuiviénen, Oromé
cavalgou a frente montado em Nahar, seu cavalo branco de ferraduras de
ouro; e, passando na dire¢do norte pelas margens do Mar de Helcar, elas
se voltaram para oeste. Diante delas, nuvens imensas pairavam ainda
negras no Norte, acima das ruinas da guerra, e as estrelas naquela regido
estavam ocultas. Nessa hora, ndo poucos sentiram medo e se
arrependeram, e deram meia-volta e foram esquecidos. (TOLKIEN, 2011, p.
53)

Como podemos ver, diferentemente do que ocorre no conto biblico, na variante
tolkieniana de (g), além de parte do povo sequer ter se convencido completamente a
partir, ha alguns elfos que chegam, de fato, a desistir da jornada durante o percurso
e permanecem perdidos na Terra-média.

Em “Exodo”, quando os israelitas chegam a montanha de Deus, sua

sociedade € organizada e eles sdo divididos em grupos, ficando cada um sob a



75

responsabilidade de um lider. Com a diferenca de que isso ocorre antes do inicio da
jornada, no conto tolkieniano também ocorre tal definicdo. A sociedade élfica é

assim organizada:

[...] O menor e primeiro [grupo] a iniciar viagem era liderado por Ingwé [...]
Os vanyar eram seu povo. [...]
Em seguida, vinham os noldor, um nome de sabedoria, o povo de Finwé.

[.]

O grupo maior vinha no final, e eles sdo chamados de teleri [...] Dois
senhores tinham eles, pois eram muito numerosos: Elwé Singollo [...] e
Olwg, seu irméo. (TOLKIEN, 2011, p. 52-53)

Isso representa uma inversdo na ordem das relacdes do feixe, sendo (i) apresentada
antes de (h). Outra diferenca da versdo tolkieniana do mito do Exodo no que se
refere ao feixe de relagcbes € a supressdo de (e) e (f). Mas, mesmo com as
diferengcas apresentadas, o mitema ndo € descaracterizado, pois elas ndo séo
significativas. Apesar delas e a partir das semelhancas encontradas, € possivel
afirmar que, na base deste conto ha o mito do Exodo.

O relato da travessia dos elfos é retomado em “De Eldamar e dos principes
dos eldalié” (TOLKIEN, 2011, p. 59-65). Entre este conto e aquele em que a
narrativa inicia, “Da chegada dos elfos e do cativeiro de Melkor”, ha “De Thingol e
Melian”, que relata como Elwé Singollo perdeu-se de seu povo ao entrar no bosque
de Nan Elmoth e encontrar-se com Melian, ficando preso sob encantamento. Por
nao trazer nenhum paralelo biblico, abordaremos essa narrativa apenas na sec¢ao
seguinte.

A jornada dos elfos segue com Ulmo sendo enviado a costa da Terra-média
para falar com os elfos e fazendo o medo que eles sentiam das aguas transformar-
se em desejo. Com a ajuda de seus servos, o Vala moveu uma ilha e utilizou-a para
transportar os vanyar e o0s noldor até a costa de Aman, de onde seguiram até
Valinor. Os teleri ouviram o chamado de Ulmo tarde demais e permaneceram na
costa da Terra-média, sendo visitados por Ossé e Uinen. Quando o Vala retornou
para busca-los, nem todos o acompanharam: Cirdan e seu povo ficaram na costa, ja
alguns parentes e amigos de Elwé permaneceram nos bosques de Beleriand
procurando por ele e o encontraram quando o efeito do encantamento cessou. Mas,
se o0s noldor e os vanyar habitaram Valinor desde o principio, 0 mesmo n&o ocorreu
com os teleri. O amor pelas aguas € da natureza desse grupo e foi aumentado pelos

poderes dos servos de Ulmo. Desse modo, eles pediram para permanecer na ilha,



76

que foi fixada préximo a Aman. Algum tempo depois, Ossé lhes ensinou a construir
embarcacdes com as quais puderam navegar pela Baia de Casadelfos até o
continente, onde construiram sua cidade, Alqualondé, e conviviam com seus
parentes e amigos. (TOLKIEN, 2011, p. 59-65)

Os vanyar e os noldor viviam dentro das grandes muralhas que as montanhas
Pel6ri formavam. Os vanyar eram mais proximos de Manwé e Varda e habitavam
Taniquetil e as planicies e bosques de Valinor. Os noldor eram amigos de Aulé e
aprenderam a construir muitas coisas. Suas moradas ficavam em uma colina
chamada Tuna e, quando trabalhavam na casa de Finwé, escavando as montanhas,
descobriram as pedras preciosas. Entdo, inventaram ferramentas para corta-las,
lapida-las e esculpi-las e as davam de presente, pois ainda ndo tinham apego a elas.
(TOLKIEN, 2011, p. 62-65)

Byrd (2016, p. 15) aponta uma semelhanga entre o aprendizado dos elfos
com os deuses e 0 que ocorre com 0s descendentes de Adao na mitologia biblica.
Para ele, os noldor sdo como Tubalcaim enquanto “fabricantes de gemas e joias de
ouro”®® (traducdo nossa); os vanyar, como Jubal, poetas; e os teleri, como Jabel,
nomades. Tubalcaim era “0 antepassado de todos os que forjam ferramentas de
bronze e ferro” (Génesis 4,22), funcdo cumprida pelos noldor na mitologia
tolkieniana e aprendida por eles através de sua relacdo com Aulé, o ferreiro dos
Valar. Jubal “foi 0 antepassado de todos os tocadores de lira e flauta”. (Génesis 4,
21) A relacdo que Byrd vé entre esse personagem biblico e os vanyar pode ser
explicada pela proximidade que esse povo tinha com Manwé, o Vala ligado a musica
e a poesia. Jabel “foi 0 antepassado dos pastores ndémades” (Génesis 4, 20). Com a
relacdo apontada pelo autor entre Jabel e os teleri, ndo concordamos, pois ndo
vemos indicios em O Silmarillion de que este povo élfico fosse ndmade. O
Minidicionario Houaiss da Lingua Portuguesa (2004, p. 520), define a palavra
nomade como “(individuo) de povos errantes, sem habitacdo fixa” e “(0) que vive
mudando de lugar”. Outro dicionario, o Minidicionario da lingua portuguesa (1977, p.
333), define-a como o que ¢é dito “das tribos ou povos que estdao sempre a deslocar-
se em busca de alimentos, pastagens, etc.”, aquele “que leva vida errante” e
“‘pessoa ndbmade”. Ou seja, uma caracteristica intrinseca a um povo nomade é 0 nao

estabelecimento de residéncia. Os teleri,

% "makers of gems and golden jewelry” (BYRD, 2016, p. 15)



77

[...] [d]urante um longo periodo, eles permaneceram em Tol Eresséa; mas
aos poucos seus coracdes foram mudando, sendo atraidos pela luz que se
espalhava pelo mar até a llha Solitaria. [...] submetendo-se ao desejo dos
Valar, UImo enviou-lhes Ossé, seu amigo, e ele, embora triste, Ihes ensinou
a arte da fabricacdo de barcos. [...] e assim, finalmente, e por ultimo,
chegaram eles [os teleri] a Aman e as costas de Eldamar.

Ali ficaram. E, se quisessem, podiam ver a luz das Arvores e caminhar pelas
ruas douradas de Valmar e pelas escadas de cristal de Tirion sobre Tuna, a
colina verde; mas principalmente velejavam em seus barcos velozes nas
aguas da Baia de Casadelfos, ou andavam junto as ondas na praia [...]
Maravilhosas eram as praias de Elendé naquela época. E muitas pérolas
eles ganharam por si mesmos do mar; e seus palacios eram de pérolas; e
de pérolas eram as mansdes de Olwé em Alqualondé, o Porto dos Cisnes,
iluminado por muitas lamparinas. Pois aquela era sua cidade, e 0 porto de
seus barcos; [...] (TOLKIEN, 2011, p. 64-65)

Considerando que, primeiro, os teleri fixam residéncia na ilha de Tol Eresséa, depois
em Alqualondé e, de I4, ndo saem, o nomadismo ndo € uma caracteristica desse
povo. O fato de navegarem pela Baia de Casadelfos ndo nos parece suficiente para
considera-los nébmades, assim como suas visitas aos parentes e amigos ou a
peregrinacdo até Valinor. Se assim fosse, os vanyar e os noldor também deveriam
ser considerados dessa forma. Quem apresenta esta caracteristica sdo Féanor e
seus filhos, que “raramente moravam num unico lugar por muito tempo, mas
viagjavam com liberdade, dentro dos limites de Valinor, chegando mesmo as
fronteiras das Trevas e as margens frias do Mar de Fora, em busca do
desconhecido.” (TOLKIEN, 2011, p. 65)

Com os trés grupos de elfos jA no oeste e Melkor preso em Mandos, houve
um tempo de prosperidade em Arda, periodo em que os Primogénitos evoluiram em
seus conhecimentos. Foi nessa época que nasceu Féanor (TOLKIEN, 2011, p. 67),
personagem central para o enredo dos contos do “Quenta Silmarillion” por ser o
criador das Silmarils, o apice da exploracédo da capacidade dos noldor. A grandeza
do elfo pode ser explicada com uma fala de sua mae, Miriel, logo apds dar a luz a
ele: “[nJunca mais terei filhos; pois as forcas que teriam nutrido a vida de muitos

foram todas para Féanor.” (TOLKIEN, 2011, p. 68) O resultado disso foi que

[...] Féanor crescia rapidamente, como se houvesse dentro dele um fogo
secreto aceso. Era alto, belo de rosto e dominador; [...] Para atingir seus
objetivos, era avido e obstinado. Poucos chegaram a conseguir mudar sua
atitude por meio de conselhos, ninguém pela forca. De todos os noldor,
daquela época ou de épocas posteriores, tornou-se ele o de raciocinio mais
sutil e maos mais habilidosas. [...] (TOLKIEN, 2011, p. 68)



78

Essas caracteristicas do elfo serdo decisivas para que o destino de seu povo se
concretize.

O periodo de cativeiro de Melkor acabou e, com ele, os dias de paz. Vendo o0s
elfos felizes, as pedras preciosas e a bem-aventuranca de todos, a raiva de Melkor
cresceu e a cobica pelas riquezas despertou. Decidido a se vingar de todos, fingiu
arrependido e disposi¢cdo para ajuda-los. Assim, conseguiu o perddo dos Valar e
aproximar-se dos elfos, em especial dos noldor, que muito admiravam seu
conhecimento oculto. (TOLKIEN, 2011, p. 70-71) Nessa mesma época, Féanor
comegou a se perguntar como as luzes das Arvores poderiam permanecer
impereciveis, subcriou as Silmarils e, em seu interior, guardou a fuséo das luzes das
Arvores. Porém, apegou-se muito as pedras que, de todas as riquezas, se tornaram
a gque Melkor mais desejava. Para distrair os elfos e os Valar e apoderar-se das
Silmarils, o deus caido espalhou enganac¢des entre os noldor. Como o principal alvo
era Féanor, o detentor das pedras, mentiu que seu meio-irmdo Fingolfin, com a
permissao dos Valar, tramava contra ele para ocupar a lideranca de seu povo. Ja
para Fingolfin e seu irméo Finarfin — filhos de Finwé com sua segunda esposa, Indris
—, foi dito que Féanor planejava expulsa-los de sua casa. Isso resultou em ameacas
de Féanor contra seus meios-irmaos, as quais os Valar responderam condenando-o
a 12 anos de exilio fora de Tirion®*. Com ele, partiram seu pai e seus filhos e, juntos,
construiram a fortaleza de Formenos ao norte de Valinor. Com o autoexilio de
Finwé, Fingolfin assumiu o comando dos noldor e, de certa forma, as mentiras de
Melkor se tornaram realidade. (TOLKIEN, 2011, p. 73-78) Apesar de o causador ter
sido o proprio Féanor, a seus olhos, poderia parecer que 0s responsaveis eram 0S
Valar, que atuaram como juizes e o haviam condenado a retirar-se de sua casa.
Assim, inicia-se o afastamento de Féanor dos deuses.

Durante o julgamento de Féanor, foi descoberto que Melkor estava por tras de
tudo, mas, ao ser procurado, ele ndo foi encontrado, pois havia se transformado em
nuvem. Aos habitantes de Valinor, pareceu que as luzes das Arvores estavam mais
fracas. Melkor procurou por Féanor em Formenos, mas o elfo percebeu a cobica
pelas Silmarils e o expulsou. Envergonhado, ele fugiu em direcdo ao norte de Aman
e as luzes das Arvores voltaram a brilhar plenamente. (TOLKIEN, 2011, p. 78-80)

Assim, vemos que o enfraquecimento do brilho das Arvores foi causado pela

** Nome da cidade dos elfos em Ttina (TOLKIEN, 2011, p. 442)



79

permanéncia de Melkor na forma de nuvem e pode ser interpretado como
representando o inicio do ocaso de Valinor.

Quando Manwé soube o rumo que Melkor havia tomado, acreditou que ele
estava tentando retornar a suas fortalezas ao norte da Terra-média, mas o deus
caido mudou a diregcdo em que seguia sem ser percebido e se escondeu ao sul de
Aman, onde encontrou Ungoliant, um ser sombrio em forma de aranha que tecia
teias negras capazes de causar um breu total, e a convenceu com mentiras a ajudar
na vinganca. Ela teceu um manto de escuriddo que permitiu a eles deslocarem-se
sem que ninguém os percebesse. Isso passou enquanto os Valar ofereciam um
tributo a llavatar que ocorria sempre na primeira colheita dos frutos. A Féanor foi
ordenado comparecer a festividade, pois Manwé desejava restabelecer a paz de seu
povo. Apesar de que apenas ele viera de Formenos, isso ndo prejudicou as
intengdes do Vala, pois, naquela noite, Féanor e Fingolfin se reconciliaram e o filho
de Indris prometeu que seguiria 0 meio-irmao, pois o reconhecia como o herdeiro da
lideranca dos noldor. No mesmo instante em que isso acontecia, Melkor e Ungoliant
mataram as Arvores. Mesmo assim, a aranha ndo se sentiu saciada e atacou 0s
Pocos de Varda, esgotando-os e deixando Valinor sem nenhuma fonte de luz, a
excecdo das Silmarils. Apesar da escuriddo, Manwé conseguiu reconhecer Melkor
fugindo em direcdo ao norte da Terra-média, mas a treva proporcionada por
Ungoliant confundiu os perseguidores e o Inimigo escapou. (TOLKIEN, 2011, p. 81-
86)

Dois pontos chamam a atencdo nesse trecho: o animal que Tolkien escolheu
para representar Ungoliant e que, com a absorcdo de todo esse poder, ela tenha
“‘inch[ado] tanto, e de forma horrenda, que Melkor sentiu medo”. (TOLKIEN, 2011, p.
85) E possivel que o primeiro dos elementos acima se deva um fato da vida pessoal
de Tolkien (CARPENTER, 2018, p. 25). Quando ainda vivia em Bloemfontein, na
Africa do Sul, ele foi picado por uma aranha. Mas o proprio autor trata de afastar
essa hipotese dizendo “ndo me lembro de nada sobre o fato e ndo saberia sobre ele
se néao tivessem me contado” (TOLKIEN, 2006, p. 209). Mesmo que haja tal relagc&o
e ela seja inconsciente, € possivel que essa ndo seja a Unica justificativa e que a
utilizagéo tenha algum outro significado, visto que ndo € a unica ocorréncia de uma

aranha gigante em obras de fantasia.?®

% por exemplo, em Harry Potter, J. K. Rowling traz Aragogue. Inicialmente uma espécie de animal de
estimacao de Hagrid quando ainda era um aluno de Hogwarts, apos a confundirem com o monstro



80

J& o segundo dos elementos chama a atencdo no que diz respeito a Melkor
sentir medo de Ungoliant. O deus caido € o mais poderoso dos inimigos da Primeira
Era; a aranha, segundo a crenca élfica, “descera da escuridao que cerca Arda” e,
“no inicio ela fora um dos seres que ele [Melkor] corrompera para seu servigo”, mas
‘renegara seu Senhor” (TOLKIEN, 2011, p. 81-82) Ou seja, ela se origina da mesma
fonte que os Ainur — e possivelmente era um deles —; em Arda, auxilia Melkor em
seus planos, mas nao é fiel a ele como outros seres que estdo na Terra-média
aguardando seu retorno para voltar a servi-lo e, entdo, o abandona. A natureza
corrompida de Ungoliant a faz desejar devorar tudo, principalmente a luz, pois havia
se tornado um ser de trevas, e, quanto mais ela consome, maior se torna. Com o
enorme poder que ha na luz das Arvores, ela se transforma em um ser tdo horrendo
gue é capaz de assustar Melkor, a personificacdo da maldade na Primeira Era da
mitologia tolkieniana. Com isso, Tolkien mostra que até mesmo o ser mais malvado
teme que exista ou possa vir a existir algo ou alguém mais poderoso que ele,
mesmo que se trate de alguém de status inferior ao seu e que esta a seu servico, e
vacila frente a essa possibilidade.

Uma multiddo lamentava a morte das Arvores no Circulo da Lei, quando
Yavanna disse néo poder dar-lhes nova luz, pois “[m]esmo para os mais poderosos
suditos de lluvatar, existem obras que podem realizar uma e apenas uma vez”
(TOLKIEN, 2011, p. 87), mas que, com um pouco da luz que restava nas Silmarils,
seria possivel devolver a vida as Arvores. Porém, Féanor respondeu que as pedras
eram também uma realiza¢do Unica e que, se as destruisse, morreria. Assim, negou-
se a entrega-las. (TOLKIEN, 2011, p. 87-88) Aqui, vemos Féanor afastar-se um
pouco mais das divindades. Corrompido pelas palavras de Melkor, em um ato
egoista, ndo é capaz de se desfazer de um objeto por um bem maior: o bem-estar
de toda a comunidade de Aman.

Na sequéncia desses acontecimentos, chegaram noticias de Formenos que
davam conta do assassinato de Finwé e do roubo das pedras preciosas, incluindo as
Silmarils, por Melkor. Tomado pela ira e pela dor, Féanor amaldicoou a Melkor — pela

primeira vez chamando-o de Morgoth, o Sinistro Inimigo do Mundo — e a convocagao

que ataca os nascidos trouxa (ROWLING, 2000, p. 210-211), a aranha passa a viver na Floresta
Proibida e ajuda Harry e Rony a desvendarem o mistério em torno da Camara Secreta. (ROWLING,
2000, p. 235-236)



81

de Manwg, pois acreditava que, se estivesse |14, poderia ter feito algo para evitar o
gue acontecera. (TOLKIEN, 2011, p. 88-89)

A morte das Arvores e o roubo das Silmarils ecoam uma passagem biblica do
Segundo Livro dos Reis (BYRD, 2016, p. 19), segundo a qual Nabuzarda, “chefe da
guarda e oficial do rei da Babilénia”, pde fogo no Templo de Javé e, junto aos
caldeus, rouba os objetos de valor que encontra. Além disso, ele prende as
autoridades que la estdo e Nabucodonosor nomeia Godolias como novo governante.
Este, porém, é assassinado, o que leva o povo a fugir de volta para o Egito por
medo dos caldeus (2 Reis 25,8-26) O templo equivale as Arvores; os objetos de
valor, as pedras preciosas dos noldor roubadas de Formenos; as autoridades
presas, aos Valar impossibilitados de perseguir Melkor e Ungoliant devido a
escuriddo; o assassinato de Godolias, ao de Finwé que, junto a outros fatores,
causara 0 retorno dos noldor a Terra-média que, como vimos anteriormente,
equivale ao Egito.

Enquanto isso acontecia em Valinor, Melkor e Ungoliant se aproximavam de
Angband e, percebendo que o deus caido se preparava para fugir, a aranha o fez
parar e exigiu o cumprimento do que lhe prometera. (TOLKIEN, 2011, p. 90) Como
dito anteriormente, ele a havia convencido a ajuda-lo com mentiras, nao
pretendendo, de fato, conceder o que desejasse. Porém, ndo contava que ela
assumiria uma forma amedrontadora. Assim, por medo, acabou por cumprir em
parte sua promessa. O gue se percebe nesse trecho é que, apesar de temer a
Ungoliant, Melkor sente-se vitorioso por haver provocado o ocaso de Valinor: “— O
gue mais queres devorar? — respondeu Morgoth. — Desejas 0 mundo inteiro para
encher a barriga? N&o jurei te dar isso. Eu sou o Senhor do mundo.” (TOLKIEN,
2011, p. 90) Para o Inimigo, os Valar estdo derrotados e, agora, ele ocupa uma
posicéo equivalente a de llGvatar.

A pergunta de Melkor, Ungoliant respondeu que desejava o tesouro retirado
de Formenos, ao que ele atendeu relutantemente e apenas em parte, pois se negou
a entregar-lhe as Silmarils. Isso despertou a ira da aranha, que o atacou. Com um
grito terrivel de Melkor, alguns de seus servos despertaram e o acudiram, fazendo
Ungoliant fugir para Beleriand. Assim, as Silmarils permaneceram com Melkor, que
reuniu seus servos, retornou a Angband e a reconstruiu. As pedras, ele engastou em

uma coroa como simbolo de sua majestade. (TOLKIEN, 2011, p. 90-92)



82

Em Valinor, quando souberam da fuga de Melkor, os noldor voltaram para
Tirion, onde, em seguida, chegou Féanor, o que mostrava que se rebelava, pois sua
sentenca de exilio ainda estava em vigor. Ele convocou seu povo a comparecer ao
palacio do Rei, onde assumiu o lugar de Finwé e discursou contra os Valar,
instigando quem o ouvia a acompanhé-lo de volta a Terra-média para vingar-se de
Morgoth. (TOLKIEN, 2011, p. 92-93) Na fala de Féanor, notamos o eco das mentiras
de Melkor que diziam que os elfos poderiam ter tido reinos proprios e prosperos no
leste. Isso que gerou o boato de que os Valar levaram os elfos para Valinor por

inveja de sua beleza e do poder que llavatar lhes deu (TOLKIEN, 2011, p. 74-75):

- O povo dos noldor por que deveriamos continuar a servir aos invejosos
Valar, que ndo conseguem proteger nem a nés nem a seu proprio reino, do
Inimigo? [...] A vinganca exige que eu parta; [...] Ndo sou, porém, o Unico
valente neste povo destemido. E vocés todos ndo perderam seu Rei? E o
gue mais vocés ndo perderam, encurralados aqui huma terra estreita, entre
as montanhas e o mar?

[...] Em Cuiviénen, as aguas fluiam tranquilas a luz das estrelas limpidas, e
havia terras extensas onde um povo livre podia caminhar. L4 elas ainda
estdo aguardando por nés, que em nossa loucura as abandonamos. Vamos
embora! Que os covardes figuem com esta cidade! (TOLKIEN, 2011, p. 93)

Nessa passagem, Féanor compara Valinor a Terra-média. Quando questiona seus
ouvintes sobre 0 que mais eles perderam ao obedecer a convocacao dos Valar, fala
dos reinos que, segundo Melkor, poderiam ter possuido. Referindo-se aos noldor
como um povo livre em Cuiviénen, indica que eles ndo o sdo em Valinor, fazendo
referéncia a outra mentira de Melkor, segundo a qual os Valar os mantinham cativos
para que os homens dominassem a Terra-média. (TOLKIEN, 2011, p. 75)

Na sequéncia desse discurso, Féanor e seus filhos fizeram o Juramento que
condenou o destino de todos eles ao prometerem “perseguir até o fim do Mundo
com vinganca e 6dio” quem quer que se apoderasse das Silmarils e, de alguma
forma, impedisse que retomassem o poder sobre elas, “[p]ois um juramento desses,
para o bem ou para o mal, ndo pode ser quebrado; e perseguira quem o cumprir e
quem o descumprir até o fim do mundo”. (TOLKIEN, 2011, p. 94) O primeiro a ser

perseguido era Melkor:

[...] N&o carreguem peso na viagem; mas tragam suas espadas! Pois iremos
muito mais longe do que Oromé, e resistiremos mais do que Tulkas. Nunca
desistiremos da perseguicao. No encalco de Morgoth até os confins da
Terra! Guerra terd ele, e um 6dio eterno. Porém, quando tivermos vencido e
reconquistado as Silmarils, nos, e somente nos, seremos os donos da Luz



83

impoluta, senhores da felicidade e da beleza de Arda. Nenhuma outra raca
nos derrubara! (TOLKIEN, 2011, p. 94)

Aqui, podemos notar que Féanor comeca a apresentar semelhancas com Melkor ao
demonstrar desejo por poder e dominacao sobre outros povos. Novamente agindo
de forma egoista, pretende, ao reaver as Silmarils, guardar a Luz apenas para 0s
noldor para, dessa forma, ser o Senhor Supremo de Arda.

Apesar de Fingolfin ser contra as palavras de Féanor e Finarfin pregar que
nenhuma decisdo fosse tomada de forma precipitada, a multiddo que havia se
reunido apoiava o novo Rei nessa questao e 0s preparativos para a marcha foram
feitos as pressas, pois Féanor temia que a opinido de seus irmaos comecasse a
ganhar forga ou os Valar tentassem impedi-los, 0 que n&do aconteceu. Manwé, de
fato, enviou um mensageiro até eles, mas para dizer que néo receberiam ajuda dos
Valar nessa empreitada, nem seriam impedidos. Quanto a prevaléncia da opinido de
Fingolfin e Finarfin, de certa forma, ela ocorreu, ja que, embora dispostos a patrtir,
nem todos os noldor aceitavam Féanor como Rei; a preferéncia era por Fingolfin. O
povo se dividiu em trés grupos, dos quais dois deixaram Valinor: o de Féanor na
dianteira, seguido pelo do contrariado Fingolfin, que apenas partiu por insisténcia de
seu filho Fingon e para néo deixar seu povo a mercé das decisfes intempestivas de
Féanor. Por motivos similares, Finarfin acompanhava o segundo grupo. Os noldor
que partiram passaram a ser conhecidos como Exilados e seguiram em direcao ao
norte por dois motivos: Féanor queria perseguir Morgoth e, naquela regido, o Grande
Mar era mais estreito, aproximando-se da Terra-média. (TOLKIEN, 2011, p. 94-97)

O instante em que partem nesse éxodo reverso € o momento da queda dos
noldor. Segundo Byrd (2016, p. 19), ha uma semelhanca com a passagem biblica

sobre a queda de Adéao e Eva.

[...] Tolkien mostra Morgoth [...] como o Tentador [...] e a base psicoldgica
da tentacdo. Depois de estudar suas pretensas vitimas, Morgoth conclui que
elas tém a mesma motivacdo principal que ele, um desejo de poder que se
desenvolve a partir do desejo de possuir coisas.

[...] [A]ssim como Satanas concluiu que Eva [...] continuava dominada pelo
desejo de “ser como os deuses” (Gn 3,4-5), Morgoth concluiu que os elfos
estavam dominados pelo desejo de possuir e pelo medo de serem
possuidos. [...] (BYRD, 2016, p. 19, grifos do autor, traducdo nossa)®

2 [...] Tolkien shows Morgoth [...] as a Tempter [...] and the psychological basis of his temptation.
After studying his intended victims, Morgoth guesses that they have the same core motivation that he
has, a will to power that works itself out in lust to possess things.



84

Melkor atua como a serpente ao tentar os noldor com suas mentiras. Féanor cumpre
o papel de Eva ao acreditar no que Melkor diz, deixar-se levar por isso e nao agir
conforme os designios dos Valar. E o seu povo, como Ad&o, acaba pecando por
acompanhar-lhe em seus atos. Assim como ocorre com 0s personagens biblicos, ao
final, os noldor s&o expulsos de Valinor, que “os Valar cercarao [...] para impedi-los
de entrar” (TOLKIEN, 2011, p. 100). Esse cerco remete ao querubim que o deus
biblico coloca diante do jardim com 0 mesmo proposito.

Em sua decisdo apressada, Féanor ndo percebeu que uma multiddo como a
gue 0 seguia ndo conseguiria chegar ao seu destino facilmente. Primeiro, havia a
enorme distancia até o norte de Aman para ser superada. Em seguida, para chegar
de fato a Terra-média, seria necessario um grande nimero de barcos, muito tempo e
alguém capacitado para construi-los. Féanor, entdo, decidiu repetir seu discurso
para os teleri, convocando-os a acompanha-lo na jornada, assim, resolveria o
problema e aumentaria a tristeza dos Valar. Porém, o povo de Alqualondé nao
aceitou deixar o lar, adotando um novo senhor, e tratou de convencé-lo a desistir,
negando-se a emprestar seus barcos ou ajudar a construir novos. (TOLKIEN, 2011,
p. 97-98) Aqui, Tolkien tragca um paralelo entre Olwé, senhor dos teleri, e Féanor
dizendo que o “principe de Alqualondé [...] nunca dera ouvidos a Morgoth, nem o
acolhera em sua terra; e ainda tinha confianca de que UImo e os outros poderosos
entre os Valar compensariam os danos de Morgoth” (TOLKIEN, 2011, p. 98)
Enquanto Féanor aparece como um rebelde corrompido que se voltou contra os
deuses por ter dado ouvidos ao Inimigo, Olwé mantém a fé nos Valar, permanece
fiel a eles, sem nunca ter se aproximado das trevas.

A negativa dos teleri enraiveceu Féanor, que 0s acusou de negarem ajuda em
um momento de necessidade. Reunindo alguns noldor, ele invadiu os barcos e
tomou seu controle, ao que o povo de Olwé reagiu. Uma grande luta era travada
guando Fingon se aproximou com parte da hoste de Fingolfin. Sem saber o que de
fato ocorria e vendo os noldor em desvantagem, os auxiliaram a derrotar os teleri.
ApoOs o Fratricidio de Alqualondé — como esse episodio ficou conhecido —, parte do

povo de Féanor seguiu a caminhada enquanto o restante conduziu os barcos até o

[...] [J]ust as Satan guessed that Eve [...] was still subject to the desire to “be as gods” (Gn 3:4-5),
Morgoth guessed that the Elves were subject to the desire to possess, and the fear of being
possessed. [...] (BYRD, 2016, p. 19, grifos do autor)



85

extremo norte, onde avistaram uma figura escura que acreditaram ser Mandos.
‘[lUlma voz alta, solene e terrivel” (TOLKIEN, 2011, p. 100) proferiu a Condenacéo
dos Noldor — aqui também chamada Profecia do Norte e, mais adiante, Maldicdo de
Mandos (TOLKIEN, 2011, p. 172) —, que dizia que eles estariam impedidos de
retornar a Valinor; que o Juramento os trairia, deixando-os sem as Silmarils e
arruinando todas as suas empreitadas através da “traigcdo de irm&o por irmao, e pelo
medo da traicdo” (TOLKIEN, 2011, p. 100); e que, por derramarem “o sangue de
seus irmaos injustamente” (TOLKIEN, 2011, p. 100), o deles também seria
derramado, os espiritos de seus mortos ndo encontrariam descanso e aqueles que
sobrevivessem “definhar[iam], tornando-se como que espectros de remorso diante
da raca mais jovem que vira” (TOLKIEN, 2011, p. 101). Intimidados por essas
palavras e liderados por Finarfin, muitos retornaram e receberam o perdédo dos
Valar. O restante prosseguiu até a regido coberta de gelo onde Aman e a Terra-
média se aproximavam. Alguns noldor, principalmente os da hoste de Fingolfin,
afetados pela Condenacdo, comecaram a falar contra Féanor que, em retaliacao,
partiu nos barcos inesperadamente com quem considerava fiel a ele e aportou na
Terra-média, onde ordenou que as embarcacdes fossem queimadas. Ao verem a luz
das chamas, os noldor abandonados perceberam a traicdo e um desejo de vinganga
levou Fingolfin a guia-los na longa jornada pelo gelo até a Terra-média (TOLKIEN,
2011, p. 98-103)

No episddio do Fratricidio de Alqualondé ecoa o assassinato de Abel pelo
irméo Caim (BYRD, 2016, p. 19). Na passagem biblica, Deus prefere a oferta de
Abel e, como Féanor, Caim fica enfurecido. Isso o leva a atrair Abel para uma
emboscada e mata-lo. Como puni¢do, Deus condena Caim a ndo ter mais sucesso
em seus cultivos e a vagar pelo mundo errante e perdido. Amaldicoado, ele passa a
viver em “Nod, a leste de Eden’. (Génesis 4,16) Apesar de ndo haver uma
emboscada no conto tolkieniano, ocorre o assassinato de irméos por irméao, ja que
todos sao Filhos de llavatar. Isso leva os Valar a condenar os noldor e, apesar do
arrependimento de alguns que retornam e sdo perdoados, a maioria segue
amaldicoada para a Terra-média, a leste de Valinor, o que significa uma semelhanca
geografica entre as duas narrativas. La eles vagardo, se espalhando por largo
territdrio e ndo terdo sucesso em suas empreitadas.

Outro paralelo biblico que merece destaque esta na forma como Féanor e seu

grupo chegar a Terra-média. Quando abordamos a jornada dos elfos em direcdo a



86

Valinor, a comparamos com o0 éxodo dos israelitas ao partirem do Egito. Em
Deuterondbmio 28,68, ha uma passagem profética que diz que “Javé fara vocés
[israelitas] voltarem de barco ao Egito”. Em seu éxodo reverso, Féanor retorna de
barco a Terra-média. (BYRD, 2016, p. 19)

Sabendo que os noldor haviam chegado a Terra-média, os Valar comegaram
a trabalhar para amenizar o mal feito por Melkor. Yavanna cantou para tentar curar
as Arvores e ja estava prestes a desistir quando “Telperion produziu, afinal, num
galho sem folhas, uma enorme flor de prata; e Laurelin, um Gnico fruto de ouro”
(TOLKIEN, 2011, p. 116), que foram recolhidos e entregues a Aulé. O Vala e seu
povo construiram “naves para conté-los e conservar seu brilho” (TOLKIEN, 2011, p.
116). Essas foram dispostas nos céus de Arda, percorrendo “trajetos definidos acima
do cinturdo da Terra, do oeste para o leste” (TOLKIEN, 2011, p. 116) e voltando,
para, com sua iluminagéo, atrapalhar as maldades de Melkor, ajudando os elfos e os
homens, que estavam por chegar. Como ja foi dito, as naves eram conduzidas por
dois Maiar, Arien e Tilion. A Lua foi alcada aos céus primeiro e possibilitou o
despertar de muitos seres que permaneciam no sono de Yavanna. Sete dias depois,
o Sol ascendeu, despertando completamente a Terra-média e amedrontando
Morgoth, que se escondeu em Angband com seus servos e criou nuvens negras
para que seu esconderijo ndo pudesse ser descoberto. A intencao inicial era que as
naves iluminassem sempre Arda e ndo viajassem juntas, de modo a contar os dias
pela juncdo das luzes do Sol e da Lua. Porém, Tilion ndo conseguia manter a
trajetéria nem a velocidade e, atraido pelo esplendor do Sol, buscava sempre se
aproximar dele. (TOLKIEN, 2011, 116-118) Além disso,

[...] em resposta as suplicas de Lérien e Esté, que diziam que o0 sono e o
descanso haviam sido banidos da Terra e as estrelas estavam ocultas,
Varda mudou de opiniao e concedeu um periodo no qual o mundo ainda
tivesse sombra e penumbra. Anar [Sol] descansaria algum tempo em
Valinor, deitado no colo fresco e acolhedor do Mar de Fora; e o Entardecer,
a hora da descida e do descanso do Sol, era a hora de maior luz e alegria
em Aman. Logo, porém, o Sol era arrastado para baixo pelos servos de
Ulmo e seguia apressado por baixo da Terra, chegando, assim, invisivel, ao
leste para ali voltar a subir no firmamento, a fim de que a noite ndo se
prolongasse, e 0 mal ndo se espalhasse a luz da Lua. [...]

Varda ordenou que a Lua se movimentasse da mesma forma e que [...]
nascesse no leste [...] somente depois que o Sol tivesse descido do céu.
Tilion, no entanto, seguia com um ritmo instavel, como ainda segue, e era
sempre atraido por Arien, como sempre sera. De tal modo que, com
frequéncia, os dois podem ser vistos acima da Terra, juntos; ou pode
acontecer que Tilion se aproxime tanto do Sol que sua sombra esconda o



87

brilho de Arien, e surja a escuriddo no meio do dia. (TOLKIEN, 2011, p. 118-
119)

Dessa forma, Tolkien explica um fendmeno da natureza em sua mitologia: o
movimento dos astros nos céus. Entendemos as oscilacbes de Tilion como as
mudancas de fases da lua e os eclipses solares. O descanso do Sol em Valinor &
como o autor explica o periodo em que ele ndo pode ser visto em Arda, utilizando os
servos de Ulmo - Maiar, logo, deuses de terceira ordem — para explicar a
participagéo da divindade nesse ato.

O astro passa “apressado por baixo da Terra” (TOLKIEN, 2011, p. 119)
porque, nessa época, ela ainda era plana, apenas se arredondando apés a queda
de Numenor. Podemos supor que, sendo assim, nada habitava aquela parte, nao
havendo necessidade de iluminagdo, ao contrario do que acontecia na parte de
cima. Tanto a pressa para a volta da luz do Sol que finda a noite quanto a fuga de
Morgoth para as profundezas de Angband remetem ao enfrentamento entre luz e
escuriddo. Desde o inicio, Melkor é atraido pelas trevas e faz de tudo para que elas
dominem Arda. Apesar de que a noite seja iluminada pela Lua, a luz é mais fraca e
nao causa medo ao Inimigo como a luz do Sol. Acreditamos que seja esse 0 motivo
pelo qual ele atacou Tilion, mas ndo ousou fazer o mesmo a Arien, de quem
mantinha a si e seus servos afastados e protegia Angband com “vapores e nuvens
enormes” (TOLKIEN, 2011, p. 120)

Com a mudanca de planos ocorrida, a contagem dos dias passou a ser feita
com base no movimento do Sol nos céus, “pois Tilion [...], nas raizes de Arda, [...]
costumava passar muito tempo perambulando, s6 voltando tarde”. (TOLKIEN, 2011,
p. 119) Entendemos isso como a explicacdo para que a duracdo do periodo
iluminado pelo Sol seja maior que o de iluminacgéo pela Lua.

O surgimento do Sol e da Lua é a primeira aparicdo da Divina Providéncia,
um ato dos deuses em beneficio de seus povos. Conforme Byrd (2016, p. 23), a
“providéncia aparece em O Silmarillion em trabalhos que os Valar, que ndo podem

»27

lutar abertamente pelos noldor, fazem para eles indiretamente.”™’ (tradu¢cdo nossa)

Discordamos em parte da afirmacédo do autor. O Sol e a Lua

#" “Providence appears in The Silmarillion in works that the Valar, who will not fight openly for the
Noldor, do for them indirectly.” (BYRD, 2016, p. 23)



88

[...] os Valar fizeram, relembrando, em sua penumbra, a escuriddo das
terras de Arda. E resolveram entéo iluminar a Terra-média para, com a luz,
dificultar os feitos de Melkor. Pois lembravam-se dos avari que haviam
permanecido junto as aguas de seu despertar; e também nao haviam
abandonado totalmente os noldor no exilio. Além disso, Manwé sabia que a
hora da chegada dos homens se aproximava. [...] (TOLKIEN, 2011, p. 116-
117)

Nesse caso, como pudemos ver, ndo apenas nos noldor os deuses estavam
pensando, mas também nos elfos que haviam permanecido na Terra-média e nos
homens que estavam por despertar.

Com os astros a iluminar Arda, os Valar abandonaram a Terra-média
novamente e, 14, Melkor reinava. Nesse periodo — a Segunda Primavera de Arda — a
regido de Beleriand floresceu, a populacdo de elfos aumentou e, com o primeiro
raiar do Sol, os homens despertaram. Seu primeiro contato com outro povo se deu
com os elfos que ndo haviam obedecido a convocacao dos Valar, com quem fizeram
amizade, assim como com alguns noldor e sindar®®. (TOLKIEN, 2011, p. 123-125)

Quando Féanor incendiou os barcos na costa da Terra-média, 0s servos de
Melkor e ele proprio souberam do retorno dos noldor. Ao montarem acampamento
as margens de um lago, os elfos foram atacados pelas hostes de Morgoth, mas
conseguiram vencé-las com facilidade, “pois a luz de Aman ainda ndo se apagara
em seus olhos” (TOLKIEN, 2011, p. 127-128) Assim, Tolkien representa uma vez
mais o conflito entre luz e trevas. Percebemos que, com o passar do tempo, a luz do
Reino Abengoado vai se esvaindo dos noldor, o que, combinado aos efeitos da
Maldicdo de Mandos e do Juramento de Féanor, 0s torna mais suscetiveis as
investidas dos exércitos inimigos.

A derrota de sua hoste afetou Melkor, mas também |lhe deu uma vantagem,
pois Féanor, na ansia de chegar até ele, seguiu seus exércitos sem esperar pelos
companheiros. Uma emboscada foi armada para o Rei dos noldor, que, quase morto
por orcs e balrogs, foi socorrido por seus filhos. Eles tentaram leva-lo de volta ao
acampamento, mas nao foi possivel. Como ultimo pedido, Féanor Ihes incumbiu de
cumprir o Juramento e vinga-lo. No instante em que ele morria, servos de Melkor se
aproximaram encenando uma rendicéo e oferecendo a seus filhos uma Silmaril. Os
principes fingiram aceitar o acordo, mas, assim como 0s inimigos, compareceram ao
encontro marcado com um exeército. Entretanto, o de Morgoth era maior. Maedhros

foi emboscado para ser levado prisioneiro a Angband e usado como moeda de troca

*8 Elfos gue pertenciam ao povo de Elu Thingol/Elwé Singollo. (TOLKIEN, 2011, 105)



89

por Melkor, que exigia que os noldor se retirassem de Beleriand, onde estava
montado seu acampamento. Mas o0s principes ndo podiam atendé-lo devido ao
Juramento. Entdo, Morgoth pendurou seu refém no alto da montanha onde se
localizava sua fortaleza, sobre um precipicio. (TOLKIEN, 2011, p. 128-129) A esse
ato do Inimigo, voltaremos na proxima segéo.

Fingolfin entrou na Terra-média quando o Sol nasceu e o0s servos de Morgoth
se esconderam de sua luz. Assim, facilmente seu grupo atravessou o territorio até
Angband, mas, mais sensato que Féanor, o elfo seguiu em direcdo ao acampamento
dos noldor, pois seu povo estava cansado e enfraquecido em razdo da dificil
travessia. Mas ja ndo havia tanta amizade entre os dois grupos, assim, cada um
habitou uma margem do lago até que Fingon, o valente, filho de Fingolfin, decidiu
por um ato que proporcionasse a retomada da relacdo entre todos os noldor e partiu
para salvar seu antigo amigo Maedhros. (TOLKIEN, 2011, p. 130-132) Sobre o
salvamento do principe, falaremos mais na se¢éo seguinte. Aqui, é importante dizer
que, para cumprir sua missao, Fingon conta com a ajuda de Manwé. Vendo-se
condenado, Maedhros pediu que fosse morto. J& com arco e flecha em maos,
Fingon suplicou ao Vala que lhes auxiliasse, no que foi atendido prontamente ao ser
erguido por Thorondor, uma das aguias de Manwé, e levado até Maedhros. Nao
conseguindo livra-lo do elo que o mantinha preso a montanha, Fingon decepou a
mao do amigo e a ave 0s levou para os acampamentos. A acdo de Fingon surtiu
efeito e a divisdo dos noldor findou. Maedhros, contra a vontade de seus irmaos,
renunciou ao direito de comandar o povo em favor de Fingolfin. (TOLKIEN, 2011, p.
132-133)

Beleriand era a regido onde se localizava Doriath, o reino de Thingol, um dos
elfos que ndo havia feito a travessia para Valinor e, antes, se chamava Elwé
Singollo. Seu povo muito se alegrou com o retorno de seus parentes do oeste, pois
necessitavam reforco na luta contra Melkor. (TOLKIEN, 2011, p. 129-130) Mas o
mesmo ndo pode ser dito do proprio Rei, pois Ihe incomodava a aparicdo de tantos
principes poderosos “ansiosos por novos territérios”. (TOLKIEN, 2011, p. 134) Por
nao confiar que a repressao a Morgoth pudesse durar muito tempo, Thingol negou-
se a abrir as fronteiras de seu reino e somente permitia aos principes da Casa de
Finarfin ingressar em Doriath devido ao grau de parentesco que mantinham com o
Rei por serem netos de seu irmédo Olwé. Os demais poderiam habitar as outras

regides desde que o povo de Thingol ndo se incomodasse com sua presenca. I1Sso



90

foi dito pelo Rei e, com excecdo de Maedhros, os filhos de Féanor ficaram irritados
devido ao “espirito cruel [...] que parecia sempre explodir em violéncia ou em
palavras impensadas” (TOLKIEN, 2011, p. 135) que possuiam. (TOLKIEN, 2011, p.
134-135) Nisso, eles se pareciam muito com o pai. E ainda havia o agravante de
estarem presos ao Juramento. Essa combinacgdo trard muitas consequéncias para
todos os povos da Terra-média.

Cinquenta anos do Sol haviam se passado quando Turgon, filho de Fingolfin,
e Finrod, filho de Finarfin, adormecidos as margens do Sirion®®, tiveram seus sonhos
invadidos por Ulmo. Por muito tempo, ficaram sob impacto do que viram nos sonhos
e caminhavam sozinhos por territdérios ndo explorados, “procurando por toda parte
locais de forga oculta.” (TOLKIEN, 2011, p. 137) A sensacao que permanecera com
eles apds o sonho era a de que deviam se preparar para um ataque de Morgoth
encontrando um local capaz de resistir a ele. Finrod, deslumbrado com Menegroth,
contou sobre o sonho a Thingol que Ihe falou sobre o “profundo desfiladeiro do Rio
Narog e das cavernas aos pés dos Altos Faroth” (TOLKIEN, 2011, p. 138). Nesse
lugar, Finrod construiu Nargothrond com a ajuda dos anfes das Montanhas Azuis,
que o chamaram Felagund, o Escavador de Grutas, e fizeram para ele Nauglamir, o
Colar dos Andes. Quanto a Turgon, um ano apds o sonho, Ulmo voltou a falar-lhe e
0 aconselhou a retornar sozinho ao Vale do Sirion, onde “descobriu o vale oculto de
Tumladen, nas Montanhas Circundantes, no centro do qual havia uma colina de
pedra” (TOLKIEN, 2011, p.139) e comecou a planejar a construcdo de uma cidade
(TOLKIEN, 2011, p. 137-139), o reino oculto de Gondolin.

Turgon selecionou alguns elfos habilidosos entre seu povo, levou-os a
Tumladen e a construcédo de Gondolin comecou sob a protecdo de Ulmo. (TOLKIEN,
2011, p. 153) Quando chegou 0 momento de Turgon partir definitivamente, Ulmo foi

a sua antiga morada e disse-lhe:

- Agora iras finalmente para Gondolin, Turgon; e manterei meu poder sobre
o Vale do Sirion, e sobre todas as aguas que existem ali, para que ninguém
se dé conta de tua viagem. Ninguém tampouco encontrara a entrada
secreta contra a tua vontade. De todos os reinos dos eldalié, Gondolin sera
0 que resistira mais tempo a Melkor. Ndo tenhas, porém, amor em excesso
pela obra de tuas méos e pelas invenc¢des de teu coracdo. Lembra-te que a
verdadeira esperanca dos noldor estd no oeste e vem do Mar. (TOLKIEN,
2011, p. 154)

* Rio gue atravessava Beleriand. (TOLKIEN, 2011, p. 440)



91

Notamos no ultimo trecho da fala de Ulmo um aviso para que Turgon e seu povo hao
adorem artefatos e mantenham sua fé nos verdadeiros deuses que habitam além-
mar, no oeste: os Valar de Valinor, em Aman, do outro lado do Grande Mar. Mas o0s

conselhos de Ulmo nao terminam aqui. Ele também diz que

[...] pode acontecer que a maldicdo dos noldor também te descubra antes
do fim, e que a trai¢cdo surja dentro de tuas muralhas. Entdo, elas correréo
perigo de incéndio. No entanto, se esse perigo chegar muito perto, da
propria Nevrast vir4 alguém te avisar; e dele, superando a destruigdo e o
fogo, nascera a esperanca para elfos e homens. Deixa, portanto, nesta casa
armas e uma espada, para que em anos futuros ele as possa encontrar e,
assim, tu o reconhecas e ndo seja enganado. [...] (TOLKIEN, 2011, p. 154)

Assim, o Vala alerta a Turgon sobre eventos futuros: a traicdo de Maeglin, seu
sobrinho, e a chegada de Tuor, sobrinho de seu amigo Hurin, para auxilia-lo.

Maeglin era filho de Aredhel, irma de Turgon, e EGl, um elfo que fizera parte
do povo de Thingol, mas se exilara em Nan Elmoth, e ndo se relacionava com 0s
noldor, pois acreditava que eles eram os culpados por Morgoth voltar a atacar
Beleriand. Por esse motivo ele proibira Aredhel de procurar seu povo. Fisicamente,
Maeglin lembrava a familia da mae, mas seu temperamento era como o do pai.
Quando EOI viajava, Aredhel falava sobre os noldor para o filho, que gostava de
ouvir os relatos, principalmente sobre Turgon e o fato de ele ndo ter um herdeiro.
Entdo, Maeglin convidou a mée para irem para Gondolin durante uma das saidas de
Edl, que, ao retornar e descobrir a falta de sua esposa e filho, saiu em perseguicdo a
eles. Avistou-os as portas de Gondolin e, assim, descobriu como entrar no Reino
Oculto. Ao ser levado até Turgon e informado de que ndo poderia deixar o local, EGI
irou-se e disse que partiria dali levando o filho consigo. Porém, Maeglin ndo quis
acompanha-lo e o elfo arremessou uma azagaia contra o filho. Aredhel saltou a
frente de Maeglin e foi atingida pelo dardo, o que causou seu falecimento. Edl foi
condenado a morte e Maeglin ficou em Gondolin, onde prosperou e ganhou a estima
de Turgon. Porém, em seu coragdo, sempre houve uma sombra e “em meio a bem-
aventuranca daquele reino, [..] fora plantada uma sinistra semente do mal.”
(TOLKIEN, 2011, p. 161-172)

Tuor era filho de Huor e sobrinho de Huarin. Por obra de Ulmo, ele deixou seu
esconderijo e foi até Nevrast, antiga morada de Turgon antes da construcdo de
Gondolin, onde encontrou o escudo, a cota de malha, a espada e o elmo deixados

pelo Rei em seu palacio perto do mar, onde o Vala apareceu e, falando a Tuor que



92

procurasse o Reino Oculto, entregou-lhe um manto que permitiria ndo ser visto pelos
inimigos. Chegando a Gondolin, Tuor foi reconhecido pelos objetos que portava e
levado até o Rei, a quem transmitiu um aviso de Ulmo, que dizia que a Maldicdo de
Mandos estava prestes a se cumprir e que ele deveria deixar seu reino e ir até o
Mar. Turgon, porém, ignorou a mensagem, pois havia se apegado ao que construira
e confiava na seguranca de Gondolin por sua localizagao ser desconhecida. Assim,
apenas proibiu seu povo de sair do reino. Essa decisao foi apoiada por Maeglin, que
era contrario a tudo que o recém-chegado dissesse. E a inimizade cresceu quando
Tuor casou-se e teve um filho, E&rendil, com Idril, filha do Rei e com quem Maeglin
gueria se casar para se tornar Senhor de Gondolin. (TOLKIEN, 2011, p. 303-307)

Desobedecendo as ordens do Rei, Maeglin e alguns de seus seguidores
saiam do reino. Até que o sobrinho de Turgon foi capturado e levado a fortaleza do
Inimigo, onde, para ser libertado, contou a localizagéo exata de Gondolin e como um
ataque poderia ser feito. Morgoth enviou-o de volta para néo levantar suspeitas e
para ter ajuda interna no momento da invasdo. Durante o ataque, Maeglin capturou
Idril e Earendil, motivo pelo qual Tuor o matou. Prevendo que algo aconteceria, Idril
havia mandado construir em segredo um tdnel que permitisse uma retirada rapida da
cidade e, por ele, Tuor, Eérendil e ela conduziram parte da populagdo do Reino
Oculto em direcdo as montanhas do norte, onde foram emboscados por orcs e
salvos por Thorondor. Dali, eles seguiram até o Mar. (TOLKIEN, 2011, p. 308-311)

Tanto as intervencdes de Ulmo para as constru¢cbes de Nargothrond e
Gondolin como a de Manwé no resgate de Maedhros também representam a Divina
Providéncia. No caso do resgate, Fingon pede ajuda a Manwé: “- O, Rei, que amas
todos os passaros” (TOLKIEN, 2011, p.132) O socorro enviado € uma aguia, um dos
servos desse Vala que ele mandara para viver no norte (TOLKIEN, 2011, p. 133),
logo, ndo poderia ser ninguém mais a auxiliar a Fingon dessa forma. O beneficio que
essa intervencao traz é a reunido dos noldor que, até entédo, viviam em dois grupos
separados e sem amizade.

Ja Ulmo age ele mesmo e por conta propria. Em um primeiro momento, usa o
artificio do sonho para falar a Finrod e a Turgon quando eles estéo préximos a agua,
seu dominio. Depois, com a dificuldade que o filho de Fingolfin tem de encontrar um
local para estabelecer seu novo reino, Ulmo volta a falar-lhe e o instrui para que
chegue a Tumladen. A Ultima vez que o Vala se envolve nesta questdo é para dar

avisos sobre o futuro quando Turgon esta prestes a partir para Gondolin. Podemos



93

supor que, nestas duas vezes, UImo também tenha usado algum artificio envolvendo
as aguas, pois o elfo vivia a beira-mar. (TOLKIEN, 2011, p. 139) O beneficio que
esta intervencdo traz aos elfos € a construcdo de reinos protegidos que serédo as
fortificac6es mais resistentes nas batalhas contra Morgoth.

A intervencdo de Ulmo através de sonhos ecoa na passagem biblica em que
um anjo fala a José por este mesmo meio (BYRD, 2016, p. 24), o que também
reforca a semelhanca entre Valar e anjos. Assim como o Vala se dirige a Turgon
mais de uma vez — apesar de que apenas na primeira claramente em sonhos —, o
anjo usa este artificio para chegar a José duas vezes. Em um primeiro momento,
José é instruido a fugir para o Egito com Jesus e Maria, pois Herodes queria matar o
menino. Desse modo, Herodes ndo conseguiu encontra-los. (Mateus 2, 13-18) Da
mesma forma, a primeira intervencédo de Ulmo € para instruir Turgon e Finrod a fugir
de Morgoth, escondendo-se em reinos que o0 Inimigo ndo conseguia saber a
localizagcdo. No caso de Turgon, assim como José, ele apenas se revelaria
novamente em um momento determinado. José retornaria com sua familia quando
se cumprisse o0 que Deus havia dito através do profeta: “[d]Jo Egito chamei o meu
filho” (Mateus 2, 15) O aviso para José retornar para Israel com Jesus e Maria
também é dado por um anjo através de um sonho (Mateus 2, 19-20) O aviso de
Ulmo € dado por Tuor, mas, diferentemente de José que atendeu ao chamado,
Turgon ignora o conselho do Vala.

Mais de trezentos anos apds o retorno dos noldor a Terra-média, o Rei Finrod
Felagund encontrou os homens da familia de Béor, o Velho, os primeiros a chegar a
Beleriand vindos do leste. Felagund cantou para eles sobre a historia de Arda e
permaneceu em sua companhia, ensinando-lhes muitas coisas. Assim, desde essa
época, eles o adotaram como seu senhor e foram leais a Casa de Finarfin. Sobre o
despertar dos homens, pouco o Rei pode saber, pois essas estdrias ndo haviam sido
contadas pelos ancestrais. Dentre os elfos, dizia-se que, quando os homens
despertaram, o proprio Morgoth deixou o comando da guerra para Sauron e foi
atormenta-los na tentativa de corrompé-los, o que deixou uma sombra no passado
dos Sucessores. (TOLKIEN, 2011, p. 173-175) Isso e a vontade de esquecer o que

houve ficam claros no que comenta Béor:

- Atras de nos, ficam as trevas — dizia Béor —, e nos lhes demos as costas.
Nao desejamos voltar para |4, nem mesmo em pensamento. NoOssos



94

coracdes estdo voltados para o oeste, e acreditamos que encontraremos a
Luz. (TOLKIEN, 2011, p. 175)

As trevas a que se refere Béor podem ser interpretadas de duas formas: a sombra
de um ato como o Fratricidio de Algqualondé que néo é revelado, algo que abala aos
homens e eles preferem esquecer; ou as investidas das trevas para corrompé-los,
as quais eles deram as costas, entendendo-se trevas no sentido que Tolkien utiliza
para se referir ao que tem relagdo com Melkor quando diz que, desde o inicio, por
ndo poder dominar a Luz, ele se voltou as trevas.

Quando Felagund decidiu voltar para Nargothrond, Béor pediu para
acompanha-lo e permaneceu a seu servico até o fim de sua vida. Outras duas
familias de homens chegaram a regido pouco tempo depois, os haladin e o grupo de
Marach. Essas séo as trés familias de amigos dos elfos que passaram a viver entre
eles, pois os senhores dos noldor viam em seus jovens a forca que necessitavam na
luta contra Morgoth. Sobre isso, apenas Felagund procurou o conselho de Thingol,
que declarou que nenhum homem, “nem mesmo os da Casa de Béor, que serve a
Finrod, o Amado”, poderia entrar em Doriath. (TOLKIEN, 2011, p. 176-178) Sobre

isso, Melian comenta com Galadriel:

- Agora o0 mundo corre veloz na direcdo de grandes noticias. E um dos
homens, exatamente da Casa de Béor, de fato vird; e o Cinturao de Melian
nao o impedira, pois um destino maior do que meu poder o estara enviando
€ 0s versos que brotardo dessa vinda persistirdo quando toda a Terra-média
estiver mudada. (TOLKIEN, 2011, p. 178)

Este homem é Beren, quem se casara com Luthien, filha de Thingol e Melian.
Podemos interpretar que a Maia sabe disso por alguma revelac¢do de llGvatar aos
Ainur, dos quais ela fazia parte antes da materializacdo de Arda. Assim, o destino
maior do que o poder de Melian é a vontade do Ser Superior, 0s designios de
llGvatar incorporados por seus temas na Mdusica dos Ainur que define o destino do
mundo.

Mas nem todos os homens estavam felizes com a convivéncia com os elfos e
sentiam gue eles eram a causa de seus problemas. Isso provocou a discordia entre
0S Sucessores, que se reuniram para discutir a questdo. Os amigos dos elfos
defendiam que os males eram resultado das acfes do Rei das Trevas e que 0O

propoésito de suas vindas do leste era auxiliar aos elfos nas batalhas contra Morgoth.



95

(TOLKIEN, 2011, p. 178-179) Alguém que parecia Amlach, da familia de Marach,

tomou a palavra:

- Tudo isso séo histérias dos elfos, contos para enganar recém-chegados
incautos. O Mar ndo tem fim. Nao h& Luz nenhuma no oeste. Vocés vieram
atrds de um fogo-fatuo dos elfos até o fim do mundo! Quem de vocés viu o
menor dos Deuses? Quem contemplou o Senhor do Escuro no norte? Séo
os eldar que procuram dominar a Terra-média. Em sua ganéncia por
riquezas, eles cavaram a terra em busca de seus segredos e despertaram a
ira dos seres que moram abaixo dela, como sempre fizeram e sempre faréo.
Que os orcs figuem com o reino que é deles, e n6s com o0 nosso. Existe
espaco no mundo, desde que os eldar nos deixem em paz! (TOLKIEN,
2011, p. 179-180)

Este discurso lembra o de Féanor ao convocar os noldor para deixar Valinor. Se la
os Valar eram acusados de exploradores, aqui, os elfos o0 sdo. Assim como naquela
fala, nesta, os deuses séo renegados, mas por desconhecimento de sua existéncia,
ja que o discursista parece acreditar apenas no que pode ver, ou seja, elfos e orcs.
Para ele, ndo ha Valar nem Senhor do Escuro, pois nunca os viu e seu povo perdeu
os relatos sobre o contato que tiveram com Morgoth. Assim, iSso nos parece uma
forma de Tolkien mostrar a importancia da manutencdo de narrativas sobre o
passado dos povos, os mitos. Além disso, expressa a importancia de que se
conheca a propria Historia.

O efeito desse discurso também é o mesmo do de Féanor: impressionados
com as palavras, muitos homens decidem abandonar os dominios dos elfos. Mas
Amlach declara que nado estivera naquela reunido e, consequentemente, né&o
proferira tais palavras. Os amigos dos elfos, entdo, questionaram se, com isso, 0S
demais acreditariam na existéncia do Senhor do Escuro e que ele queria separa-los
por temé-los. A resposta foi que Morgoth os odiava e isso aumentaria quanto mais
tempo permanecessem junto aos elfos naquela disputa. (TOLKIEN, 2011, p. 180)

Vendo que o numero e a forca de elfos e homens reunidos era grande, o Rei
Fingolfin voltou a planejar um atague a Angband. Porém, nem todo seu povo lhe
dava ouvidos nessa questdo. Durante uma noite fria de inverno em que a vigia era
pouca, Morgoth fez jorrar chamas envenenadas de suas montanhas em direcédo as
terras dos noldor. Muitos morrerem nesse ataque e o territorio atingido se tornou um
timulo a céu aberto. Esse ataque deu inicio a mais uma batalha, na qual o dragéo
Glaurung patrticipou. Balrogs e orcs romperam o Cerco a Angband, matando muitos

elfos e homens e dispersando os demais. Percebendo seu povo ser destruido,



96

Fingolfin avancou em direcdo a Angband e enfrentou o préprio Morgoth. O Rei
conseguiu atingir o Inimigo, causando temor nos exércitos das trevas, mas, ao fim,
cansou-se e foi morto. Um fato importante dessa batalha é que o Rei Felagund foi
cercado por inimigos e salvo por Barahir e seus homens. (TOLKIEN, 2011, p. 187-
193) E esse salvamento que o deixa em divida e o faz ajudar Beren, filho de Barahir,
em sua jornada em busca de uma das Silmarils da coroa de Morgoth.

Como resultado dessa batalha, do grupo de Barahir, poucos restaram e,
perseguidos pelos orcs, se tornaram proscritos. Alguns elfos foram capturados e
escravizados em Angband, enquanto servos do Inimigo se misturaram aos povos,
espalhando mentiras. J& os homens seguiram sendo perseguidos. Apesar de fingir
compaixao e mentir que os ataques se deviam apenas a eles servirem aos noldor,
poucos dos que se relacionavam com os elfos se voltaram as trevas. Mas, nessa
época, outras familias de homens chegaram a regido e algumas ja serviam a
Morgoth e se aproximaram dos elfos como parte do plano do Inimigo. Outras, porém,
serviam aos noldor com lealdade (TOLKIEN, 2011, p. 194-196)

Os homens proscritos do povo de Barahir foram assassinados aos poucos
pelos servos de Morgoth até que restou apenas Beren, que passou a vagar sozinho.
Mas, perseguido pelo exército de Sauron, foi obrigado a fugir. Vendo Doriath, 0
Reino Oculto de Thingol e Melian, ao longe, Beren sentiu que deveria ir para la e,
assim o fez (TOLKIEN, 2011, p. 203-207), cumprindo a previsao da Maia. (TOLKIEN,
2011, p. 178) Nos bosques de Doriath, Beren conheceu Luthien. Eles se
apaixonaram e passeavam juntos em segredo até que Daeron, o menestrel de
Menegroth, descobriu-os e contou tudo a Thingol, que mandou seus servos
capturarem Beren. Mas, antes que eles pudessem fazé-lo, Luthien levou-o até o Rei,
gue quis saber o motivo de ele ter entrado em sua terra sem permissdo. Beren
respondeu que havia sido levado até ali pelo destino e que, ao chegar, havia
conhecido Luthien, de quem n&o queria se afastar nunca mais. O Rei, sabendo que
essa era uma misséo suicida, disse-lhe que sua filha poderia casar-se com ele se
quisesse desde que Beren Ihe trouxesse “na mao uma Silmaril da coroa de Morgoth”
(TOLKIEN, 2011, p. 210) Beren aceitou a misséo e partiu de Menegroth. (TOLKIEN,
2011, p. 207-211)

Sua primeira parada foi em Nargothrond, onde conseguiu o auxilio do Rei
Felagund, que, cumprindo o juramento que fizera a Barahir (TOLKIEN, 2011, p.

190), partiu para Angband com Beren e mais dez elfos daquele reino. Além de



97

Felagund e seus suditos, Luthien, Thorondor e outras aguias e Huan, o cédo de
Valinor, atuam como aliados de Beren em sua jornada. Eles enfrentaram muitos
obstaculos e, ndo sem perdas — Felagund morreu no calabouco de Sauron —,
conseguiram cumprir a missdo. Com a Silmaril roubada de Morgoth, Beren e Luthien
deixavam Angband quando foram atacados pelo lobo Carcharoth, que arrancou a
mao de Beren que segurava a pedra com uma mordida e fugiu atormentado pela dor
qgue a Silmaril causava em seu estbmago. Quase morto pelo veneno das presas do
lobo, Beren, junto a Luthien, foi retirado de Angband e deixado nas proximidades de
Doriath pelas aguias. Quando Luthien pensou que ndo havia mais salvacdo para
Beren, ocorreu a eucatastrofe: ele despertou. Assim, eles se apresentaram
novamente a Thingol e Beren tinha a pedra em sua médo como o Rei Ihe pedira,
porém, esta jazia no estbmago do lobo. Considerando que a misséo fora cumprida,
Thingol deu permissao para que Beren se casasse com Luthien. (TOLKIEN, 2011, p.
212-233)

Com a aproximacdo de Carcharoth de Menegroth, uma caca ao lobo foi
organizada. Em um ataque, Carcharoth mordeu o peito de Beren e, em
consequéncia desse ferimento, ele faleceu. O espirito de Luthien foi, entdo, para os
saldes de Mandos, onde cantou uma cancdo que reunia “a tristeza dos eldar e o
pesar dos homens” (TOLKIEN, 2011, p. 236). Isso comoveu a Mandos, que
convocou o espirito de Beren e os reuniu. Porém, o Vala nado tinha poderes sobre 0s
espiritos mortais e pediu conselhos a Manwé. Duas opc¢des foram dadas a Luthien:
unir-se aos Valar até o fim dos tempos, mas sem Beren; ou voltar para a Terra-
média com Beren, mas como uma mortal e sujeita a uma morte, assim como ele. Ela
escolheu a segunda opcédo. (TOLKIEN, 2011, p. 233-236)

Byrd (2016, p. 27) aponta alguns paralelos entre passagens biblicas e essa
estoria. Para ele, Beren ter de cumprir uma missao para receber a mao de Luthien
em casamento reflete as unides de Raquel e Jacd, quem tem de trabalhar sete anos
para que seu tio Labdo permita-lhe casar com sua filha (Génesis 29, 27), e de Micol
e Davi, quem deveria matar cem filisteus para receber a filha do Rei Saul em
casamento (I Samuel 18,25).

N&do entendemos essas unides como paralelos, apesar de que ecoam nha
narrativa de Tolkien. No primeiro caso, assim como Beren é obrigado a cumprir uma
missdo para poder casar com quem ama, JacO é obrigado a trabalhar para o tio.

Mas isso se da em um contexto muito diferente do que o de Beren e Luthien. Jaco



98

fora mandado por seu pai Isaac para Pada-Aram para escolher uma esposa dentre
as filhas de seu tio Lab&o. Ele se apaixonou por Raquel e se propos a trabalhar para
0 tio por sete anos em troca da permissao para o casamento. Cumprido o acordo por
parte de Jaco, Labdo o enganou e, a noite, em vez de entregar-lhe Raquel, levou-lhe
Lia, sua filha mais velha. Percebendo o erro no dia seguinte, Jac6 questionou o tio
sobre o motivo de ter sido enganado. Labao respondeu que, naquela terra, ndo era
costume casar a filha mais nova antes da mais velha e que lhe entregaria Raquel
também se Jacoé trabalhasse outros sete anos para ele. Jac6 aceitou o acordo e,
assim, casou-se com as duas filhas de Lab&o. (Génesis 28,1-29,30)

Ja no que diz respeito a unido de Micol e Davi, as semelhangas ficam por
conta da paixao que a filha do rei sente por Davi e por Saul querer, na verdade, a
morte dele. Davi, ao contrario de Beren — que ndo se importava com sua condi¢cao
social — ndo se sentia digno de ser genro do rei e relutava em aceitar a oferta da
mao de Micol. (I Samuel 18, 17-30) Outra semelhanca entre Davi e Beren ndo esté
nessa unido, mas em um dos acontecimentos que levou a ela: o enfrentamento com
Golias. Davi era menor e mais fraco, mas tinha o apoio de Javé para vencer o
oponente assim como Beren tinha o apoio de Luthien, Maia por parte de mae, logo,
uma semideusa. Morgoth era um deus — caido, mas um deus — e, assim como
Golias, mais forte que qualquer guerreiro que se apresentasse para o combate. Da
mesma forma que Javé entrega Golias a Davi (I Samuel 17, 45-51), Lathien entrega
a Silmaril para Beren ao colocar Morgoth e seus servos em um sono profundo.
(TOLKIEN, 2011, p. 227-228)

O roubo da Silmaril por Beren e Luthien deu novo animo a Maedhros, que
percebeu que Morgoth ndo era invencivel, nem conseguiria vencer a todos 0s povos
se eles se unissem. Porém, o Juramento de Féanor e suas consequéncias
impediram seu sucesso. De Nargothrond, apenas um pequeno grupo atendeu ao
seu chamado e, de Doriath, apenas dois elfos: Mablung e Beleg (TOLKIEN, 2011, p.
237-238), pois Curufin e Celegorm haviam tentado usurpar o trono de Felagund
(TOLKIEN, 2011, p. 213-214); Celegorm, apés aprisionar Lathien em Nargothrond,
tentou forca-la a casar-se com ele (TOLKIEN, 2011, p. 218); e mensagens
ameacadoras haviam sido enviadas a Thingol exigindo a devolucdo da Silmaril que
Beren lhe entregara. (TOLKIEN, 2011, p. 238)

Os homens tomaram parte nesta nova batalha contra o Inimigo, assim como

os anbes, que tanto forneceram armamento como combatentes. Em um dia



99

marcado, a hoste conduzida por Maedhros deveria avancgar contra Angband de um
lado enquanto a de Fingon fazia o mesmo por outro. Mas Maedhros iniciou seus
ataques antes do momento devido, expulsando orcs do norte de Beleriand e
Dorthonion, o que alertou Morgoth sobre a nova investida, dando tempo para que se
preparasse. O Inimigo conseguiu impedir a partida de Maedhros com o auxilio de
espides, que alertaram o elfo sobre um falso ataque de Angband. Para atrair Fingon,
Morgoth enviou um exeército com um elfo prisioneiro. Arautos dos orcs decapitaram-
no em provocacao, o que levou a hoste de Fingon a ataca-los e persegui-los até os
portdes de Angband. Porém, ali, eles foram rechacados por reforcos enviados da
fortaleza e estavam cercados quando Turgon, sem aviso prévio, surgiu para socorrer
a seus parentes. Em seguida, a hoste de Maedhros também chegou, o que fez os
orcs recuarem. Porém, quando Morgoth enviou suas feras, incluindo Glaurung, uma
parte dos homens traiu aos elfos e atacou o grupo que acompanhava Maedhros, que
se dividiu. Reunindo parte dos andes e dos noldor e fugindo para o leste, os filhos de
Féanor conseguiram sobreviver; Glaurung foi ferido por um dos andes e fugiu do
campo de batalha, sendo seguido pelas outras feras de Angband; Fingon foi
separado de Turgon e assassinado por um balrog; Turgon foi convencido a retornar
com os elfos que restavam para Gondolin enquanto alguns homens continham o
exército do Inimigo. (TOLKIEN, 2011, p. 239-246)

Como consequéncia dessa batalha, os elfos se afastaram dos homens, com
excecdo daqueles das trés familias que primeiro chegaram a Beleriand; o reino de
Fingon foi destruido; os filhos de Féanor passaram a vagar pelos bosques; e as
feras de Angband circulavam livremente por Beleriand. Morgoth voltou sua atencéo
para o reino de Cirdan®® e, em apenas um ataque, seus portos foram destruidos e a
maioria de seu povo exterminada ou escravizada. Mas alguns conseguiram fugir
para a llha de Balar. (TOLKIEN, 2011, p. 246-248)

Com isso, Morgoth passou a preocupar-se com Turgon. Hurin foi levado até
ele, pois o Inimigo sabia de sua amizade com o Rei. Mas Hurin desafiou e zombou
de Morgoth, motivo pelo qual ele e sua familia foram amaldicoados com “uma sina
de escuriddo e tristeza”’. (TOLKIEN, 2011, p. 248-249) E em decorréncia dessa
maldicéo que o reino de Nargothrond € destruido. Tudo em que Turin, filho de Harin,

se envolve tem um final tragico. Em determinado momento de sua vida, ele mora na

% Senhor dos teleri gue desistiram da travessia para Valinor e permaneceram na costa da Terra-
média. (TOLKIEN, 2011, p. 60)



100

fortaleza de Felagund. Sabendo quem era aquele homem, Orodreth, que assumiu o
comando do reino com a morte de Felagund, lhe concedeu honrarias e ele se tornou
poderoso, influenciando no modo de guerrear daquele povo e fazendo mudancas no
lugar, como a constru¢cdo de uma ponte sobre o rio Narog. Porém, conselhos de
Ulmo quase a fizeram ser destruida. O Vala dizia para fechar a fortaleza e ndo sair
de l14. Mas Turin ndo permitiu a destruicdo, pois ignorou o aviso do Vala e queria
tudo feito a sua maneira. (TOLKIEN, 2011, p. 266-269) Nesse aviso de Ulmo, vemos
uma tentativa frustrada da interferéncia da Divina Providéncia. Ao dizer “que lance
as pedras de seu orgulho ao rio ruidoso, para que o mal rastejante ndo encontre o
portdo” (TOLKIEN, 2011, p. 270), o Vala avisa para destruirem a ponte para que
Glaurung, o dragao de Morgoth, ndo possa acessar Nargothrond. “[A]s pedras de
seu orgulho” sdo a ponte, que deve ser destruida e langada “ao rio ruidoso”, ou seja,
jogadas ao Narog para que Glaurung, “o mal rastejante”, ndo possa entrar no reino.
Com a recusa em obedecer ao Vala, Tolkien mostra Tarin como alguém que ndo da
ouvidos aos conselhos dos deuses, orgulhoso e apegado ao que constrGi como
Féanor. As consequéncias da manutencao da ponte, como as da rebelido do elfo em
Valinor, foram catastréficas, pois, quando Morgoth atacou, o exército de Orodreth foi
vencido na batalha em campo aberto, ndo conseguindo deter os orcs e Glaurung,
que, gracas a ponte, entraram facilmente no reino e o destruiram completamente.
(TOLKIEN, 2011, p. 270-271)

Como parte de seu plano contra os elfos, Morgoth libertou Harin para utiliza-lo
COmMO um mecanismo para atingir seu objetivo. Foi assim que conseguiu descobrir a
regido onde Turgon construira Gondolin e causar a destruicdo de Doriath. Em sua
dor pela perda da familia, HUrin considerou culpados do que ocorrera com eles a
todos com que se relacionaram e decidiu vingar-se. Passou por Nargothrond e levou
consigo Nauglamir, o colar que os andes haviam presenteado a Felagund. Em
Doriath, jogou-0 aos pés de Thingol dizendo ser o pagamento por haver cuidado de
sua familia. Nesse momento, o poder do Cinturdo de Melian livrou-o do mal imposto
pela prisdo em Angband e ele pode ver tudo com clareza. Entédo, juntou o colar do
ché@o e entregou-o nas maos do Rei como um presente. Thingol decidiu refazer o
colar, engastando nele a Silmaril que Beren lhe trouxera. Pediu aos andes que o
fizessem, mas, ao contemplarem as pedras, tanto a Silmaril quantos as postas por
seus antepassados no Nauglamir, eles foram tomados pelo desejo de possui-las. Os

andes fizeram o que o Rei pedira, mas se negaram a entregar-lhe o colar dizendo



101

que ele ndo tinha direito sobre o objeto. O elfo falou-lhes com escéarnio e eles o
mataram, sendo perseguidos e mortos na fuga de Menegroth. Porém, dois andes
sobreviveram e, chegando a cidade onde moravam, relataram que os demais
haviam sido mortos porque o Rei ndo queria pagar por seus servicos. Uma vinganca
foi planejada e os andes atacaram Doriath, de onde levaram o Nauglamir com a
Silmaril. Quando retornavam para sua cidade, foram atacados por Beren, seu filho
Dior e alguns elfos, que recuperaram o colar. Dior foi com sua esposa e filhos viver
em Menegroth para comandar Doriath e o Nauglamir foi dado a Luthien, com quem
permaneceu até sua morte, momento em que passou para Dior. Com isso, os filhos
de Féanor exigiram que o novo Rei de Doriath Ihes entregasse a Silmaril. Mas n&o
receberam resposta, entdo, invadiram Menegroth, assassinaram Dior e sua esposa
e abandonaram dois de seus filhos na floresta. Ainda assim, ndo conseguiram
recuperar a pedra, pois Elwing, filha de Dior, havia fugido com alguns elfos de seu
reino levando-a consigo. (TOLKIEN, 2011, p. 289-302)

Os elfos de Doriath fugiram para perto do Mar, onde se juntaram aos
sobreviventes de Gondolin. A esse novo povo, uniram-se também os elfos de Cirdan
que haviam fugido para a ilha de Balar apés a ultima batalha. Mas nada disso
chegou ao conhecimento de Morgoth, que pensava restarem apenas 0s povos dos
filnos de Féanor e acreditava que as consequéncias do Juramento seriam 0
suficiente para livrar-se deles. (TOLKIEN, 2011, p. 311)

Earendil, o filho de Tuor e Idril, e Elwing se casaram. Earendil sentia um
anseio para navegar ao oeste e pedir ajuda aos Valar. Com o auxilio de Cirdan, ele
construiu 0 barco Vingilot para tentar sua empreitada e partiu. Elwing, sendo
descendente de Thingol, estava de posse da Silmaril que Beren retirara da coroa de
Morgoth. Forcados pelo Juramento, os filhos de Féanor exigiram que a pedra |lhes
fosse devolvida, mas nédo foram atendidos e atacaram o povo de E&rendil e Elwing,
os elfos do Sirion. Cirdan e Gil-galad, filho de Fingon e o entdo Rei Supremo dos
Noldor, ndo chegaram a tempo para ajuda-los e Elwing jogou-se ao mar com a
Silmaril, sendo erguida das ondas na forma de uma ave branca por Ulmo. Ela,
entdo, voou em busca do marido e caiu desfalecida em Vingilot. Agora com a
esposa ao lado e gracas ao poder da Silmaril, Earendil conseguiu seu objetivo. Foi
recebido por E6nwé, o arauto de Manwé, que o convocou a ir até os Valar, que
atenderam a seu pedido. Desse momento em diante, o filho de Tuor passou a
navegar Vingilot pelos céus portando a Silmaril. (TOLKIEN, 2011, p. 313-319)



102

Indo a Valinor pedir a misericérdia dos deuses para com elfos e homens,
Earendil cumpre o papel de mediador. (BYRD, 2016, p. 38) Frente aos Valar,
“[plerdao pediu ele para os noldor e compaix&do por seu enorme sofrimento; pediu
também piedade para homens e elfos, e auxilio em sua necessidade.” (TOLKIEN,
2011, p. 317) Na mitologia biblica, um exemplo de mediador é encontrado em Aarao,
quem é o responsavel por ir ao santuario de Deus fazer sacrificios para expiar o
pecado dos filhos de Israel. (Levitico 16, 1-34)

Ja navegando pelos céus em Vingilot, Earendil cumpre o papel de Estrela da
Manha que, na Biblia, pertence a Jesus (Apocalipse 22,16). A Estrela da Manha é o
simbolo do fim da escuriddo, mostrando que o mal esta perto do fim. No mito de

Tolkien,

[...] quando Vingilot foi posta pela primeira vez a navegar pelos mares do
firmamento, ela surgiu de modo inesperado, brilhante, a refulgir. E o povo
da Terra-média a contemplou de longe, perguntando-se o0 que seria. E a
consideraram um sinal, e a chamaram de Gil-Estel, Estrela da Grande
Esperanca. [...] (TOLKIEN, 2011, p. 319)

Earendil estava em Valinor e de la foi erguido com Vingilot, logo, isso ocorreu ao
oeste da Terra-média, onde se encontravam os deuses. Assim, € possivel entender
que o sinal que os elfos viam nesse surgimento fosse o de que as divindades
estavam vindo em seu auxilio. De certa forma, isso € comprovado em uma fala de
Maglor que abre a possibilidade de esse ter sido um ato dos Valar: “- Se for de fato a
Silmaril — respondeu Maglor — que vimos ser lancada ao mar e que se ergue
novamente pelo poder dos Valar, entdo devemos nos alegrar.” (TOLKIEN, 2011, p.
319)

Entendendo aquela aparigdo nos céus dessa forma, os elfos “ndo mais se
desesperaram; mas Morgoth estava cheio de duvidas.” (TOLKIEN, 2011, p. 319)
Orgulhoso, o Inimigo pensava que os Valar ndo ajudariam os elfos jamais e que
ninguém ousaria guerrear contra ele novamente. Sentia-se tranquilo e acreditava
gue dominaria a Terra-média para sempre. Assim, foi surpreendido ao ser atacado
em um confronto que ficou conhecido como Guerra da Ira e que causou muitas
mudancas na geografia da Terra-média. Vendo-se acossado e restando poucos de
seus combatentes, Morgoth enviou os dragdes, que fizeram o exército dos Valar
recuar. Porém, Earendil apareceu acompanhado de aves comandadas por

Thorondor para enfrenta-los e “houve batalha no ar o dia inteiro e toda uma noite



103

escura de duvidas”. Ao fim, quase todos os dragdes foram mortos e Angband,
destruida. (TOLKIEN, 2011, p. 319-321) Essa luta remete a dos anjos de Deus

contra Satanas em Apocalipse 12, 7-9:

Aconteceu entdo uma batalha no céu: Miguel e seus Anjos guerrearam
contra o Dragéo. 80 Dragdo batalhou juntamente com seus Anjos, mas foi
derrotado, e no céu n&o houve mais lugar para eles. °Esse grande Drag&o é
a antiga Serpente, é o chamado Diabo ou Satanas. E aquele que seduz
todos os habitantes da terra. O Dragao foi expulso para a terra, € 0s Anjos
do Dragao foram expulsos com ele. (Apocalipse 12, 7-9)

Nesse caso, quem cumpre o papel de Miguel antes exercido por Tulkas é Earendil.
Ja as aves representam o0s Anjos que acompanham Miguel. Como vimos
anteriormente, em Tolkien, Melkor é uma figura equivalente a Satanas. Como o
Dragdo na passagem biblica, Morgoth foi derrotado (TOLKIEN, 2011, p. 321) e
expulso, porém, diferentemente daquele, ndo para a terra, mas para o Eterno Vazio.
(TOLKIEN, 2011, p. 324) Outra diferenca entre eles é que o ser tolkieniano néo vai

para a batalha junto a seus exércitos. Pelo contréario, foge dela:

[...] Antes que nascesse o Sol, Earendil matou Ancalagon, o Negro, o mais
poderoso de exército de dragdes, e o langou das alturas. O dragéo caiu
sobre as torres das Thangorodrim, que foram destruidas com sua queda.
Nasceu entdo o Sol, e o exército dos Valar saiu vencedor, enquanto quase
todos os dragBes foram exterminados. E todas as escavac¢des de Morgoth
foram destruidas e expostas a céu aberto; e o poder dos Valar penetrou nas
profundezas da terra. Ali Morgoth finalmente ficou acuado, e mesmo assim
continuou sem coragem. Fugiu para as mais profundas de suas minas e
implorou paz e perdao; [...] (TOLKIEN, 2011, p. 321)

Esta ndo € a primeira vez que Tolkien mostra Morgoth como um ser que teme a
outros. Ele apenas cumpre sua promessa a Ungoliant porque sente medo diante da
forma horrenda que ela toma ao devorar tanta luz poderosa em Valinor.

Se Morgoth equivale ao Dragdo, seus exércitos sdo um paralelo para o0s
Anjos do Dragéo, mas, ao contrario do que acontece com eles — serem expulsos do
céu junto ao Diabo —, os servos do Inimigo ndo deixam Arda, permanecendo na
Terra-média para atormentar os povos que la habitam.

Acabada a batalha, as Silmarils da coroa de Morgoth foram guardadas por
E6nwé, que convocou os elfos a partirem da Terra-média. Os filhos de Féanor néo
quiseram obedecer e se prepararam para tentar cumprir o Juramento. Enviaram ao

arauto de Manwé uma mensagem pedindo a devolugdo das pedras, ao que foi



104

respondido que eles ja ndo tinham mais direito a elas por todo o mal que haviam
feito. Invadindo o acampamento de EGnwé, os filhos de Féanor mataram os guardas
e roubaram as Silmarils. Com isso, todos os demais se voltaram contra eles, mas o
arauto ndo permitiu que fossem mortos e eles fugiram. Maedhros carregava uma
pedra e Maglor a outra. Nao aguentando a dor da Silmaril queimando em sua mée,
em desespero, Maedhros jogou-se em um abismo “e a Silmaril que ele portava foi
levada para as profundezas da Terra”. Ja Maglor, também sem suportar o toque da
Silmaril, jogou-a ao mar de forma que uma acabou nos céus, outra na Terra e a
terceira nas aguas. (TOLKIEN, 2011, p. 321-324)

4.3 O Silmarillion e outras mitologias

Na analise dos contos do “Quenta Silmarillion” realizada anteriormente,
abordamos os paralelos entre eles e a mitologia biblica, que representa a fé
professada por Tolkien. Passemos agora aos paralelos entre O Silmarillion e as
mitologias que Tolkien tanto apreciava ler na juventude, como a nérdica, a grega, a
celta e a galesa.

Os primeiros paralelos com a mitologia nordica jA podem ser notados na
andlise da estrutura da mitologia tolkieniana. Pensemos no poema “Voéluspa”, que
“nos fornece a primeira histéria completa do mundo mitolégico nérdico. El[e] contém
muitos mitos, ou referéncia a mitos, que unidos criam uma narrativa-mestra
coerente” (ABRAM, 2019, p. 220). Nele, uma vélva® fala a Odin sobre o destino do
mundo mitico, comecando com um relato da criagdo do universo, evento no qual “os
/AEsir sdo responsaveis por determinar a forma final do cosmos” (ABRAM, 2019, p.
220) assim como os Valar o sdo no legendario de Tolkien. A isso se segue a
narrativa sobre a chegada de “trés garotas gigantes” (ABRAM, 2019, p. 221), o que
marcou o inicio das crises no mundo, como ocorre quando Melkor destroi o trabalho
dos Valar causando o fim da Primavera de Arda. O “Voluspa” prossegue trazendo
relatos do passado alternando com o presente mitico até chegar as previsbes sobre
o Ragnarok, uma batalha que causa o fim do mundo como até entédo era conhecido,

ap6s a qual uma nova ordem sera estabelecida. (ABRAM, 2019, p. 219-227) E

%! Profetisa paga na mitologia nérdica.



105

assim que o mundo tolkieniano deveria terminar: em uma guerra entre 0s deuses
qguando Melkor retornasse do Eterno Vazio. Isto é mencionado em O Silmarillion
apenas indiretamente (TOLKIEN, 2011, p. 355)

Com base no “Vo6luspd”, sabemos que, assim como na mitologia tolkieniana,
os deuses ndo conheciam tudo sobre o futuro. Na estoria de Tolkien, a Musica dos
Ainur € composta a partir de temas propostos por llivatar e, apesar de que sdo 0s
deuses de segunda e terceira ordem que a desenvolvem, ha pensamentos que o
Ser Superior mantém em segredo. (TOLKIEN, 2011, p. 7) Um exemplo disso é o
destino dos homens. Enquanto é sabido por todos que os elfos vao para os Salbes
de Mandos quando morrem ou se cansam da vida, sobre 0 que passa aos
Sucessores é um mistério que levanta muitos boatos, mas, ao certo, apenas llGvatar
sabe a resposta. Aos Ainur, apenas foi revelado que, no fim dos tempos, eles se
juntariam as divindades e aos elfos para compor a Segunda Mdusica dos Ainur.
(TOLKIEN, 2011, p.35-37)

Outra semelhanca estda em como o0s locais de habitacdo dos seres nao
divinos sdo chamados em ambas as mitologias. No caso nérdico, os homens vivem
em Midgard, cuja forma nérdica de seu nome, “Midgardr corresponde ao antigo
inglés Middan-geard, Middan-eard, que séo a base da forma posterior Middle-earth”
(TOLKIEN, C., 2010, p. 248), em portugués, Terra-média, local onde vivem homens
e elfos na mitologia tolkieniana.

Voltando-nos aos contos do “Quenta Silmarillion”, temos “De Thingol e
Melian” (TOLKIEN, 2011, p. 57-58), que remete a relatos celtas sobre um mesmo
motivo: um homem entra em uma floresta, encontra uma donzela €lfica e acaba
preso nesse ambiente com ela. (BYRD, 2016, p. 15) Um exemplo esta na relacdo

entre Merlin e Vivien®’, a Dama do Lago do ciclo Arthuriano®:.

% Mais parecida com o relato de Tolkien é a versdo desse mito em “O prisioneiro de Brocéliande”, de
autoria e data desconhecidas, encontrado no site Valinor, um reconhecido férum de discussfes sobre
a obra de Tolkien, e disponivel em: <https://de-vagaesemhybrazil.blogspot.com/2009/09/0-prisioneiro-
de-beleriand-digo> (acesso em 24 mai. 2020). Neste poema, Vivien é uma fada e estd com Merlin na
floresta de Broceliande “num estranho circulo magico” onde “um eterno sono ali reina”. Eles vivem ha
muito tempo nesse circulo encantado, no qual Merlin, “embriagado de amor”, é feito prisioneiro por
Vivien, sem receber noticias do mundo exterior, sem vontade de sair e sem perceber a passagem do
tempo, tal como ocorre com Thingol e Melian em Nan Elmoth. Assim como os olhos de Merlin “se
alimentam de Viviana”, os de Thingol saciam seu desejo pela luz de Valinor através do brilho dela que
é refletido no rosto de Melian. O “estranho circulo magico” em que Merlin e Vivien permanecem pode
ser interpretado também como Doriath, reino criado por Thingol, Melian e seus parentes. Doriath é
protegido pelo Cinturdo de Melian, uma espécie de fronteira encantada que esconde o reino,
permitindo que apenas o encontrem e nené entrem aqueles que a deusa ou o elfo desejam.
(TOLKIEN, 2011, p. 113) Essa é também uma caracteristica do local onde Merlin e Vivien estéo:



106

No poema “Merlin and Vivien”, de Lord Alfred Tennyson, Vivien chega a corte
do rei Arthur, onde conhece Merlin e finge-se apaixonada pelo mago, tentando
conquista-lo para que conte a ela como realizar o feitico capaz de prender um
homem em um lugar de forma que ninguém possa encontra-lo e ele apenas veja
quem o enfeiticou. ApGs alguns meses, sentindo-se melancélico, Merlin busca exilio
no bosque de Broceliande e é seguido por Vivien, que insiste em saber sobre o
feitico. Desconfiado dos sentimentos dela, o0 mago reluta em revelar o encantamento
até que uma tempestade cai e, assustada, Vivien corre para seus bracos. Valendo-
se da oportunidade, ela pede uma vez mais que Merlin conceda seu desejo. Ele
cede, ela o enfeitica e o abandona em Broceliande. (ARANA, 1883, p. 163-223)

No conto tolkieniano € dito que Melian era a mais bela, sdbia e habil em
cancdes de encantamento dentre os Maiar e se mudou para a Terra-média quando
0s Primogénitos despertaram. Thingol era o senhor dos teleri e, durante a migracao
dos elfos para Valinor, saia pelos bosques buscando Finwé, seu amigo. Foi durante
uma dessas saidas que ele encontrou Melian. Ao chegar ao bosque de Nan Elmoth,
Thingol ouviu o cantar dos rouxindis da Maia e caiu sob encantamento,
permanecendo imobilizado. Quando seus sentidos identificaram a voz da Maia em
meio ao canto dos passaros, ele esqueceu-se de tudo e, embrenhando-se no
bosque, encontrou-a em uma clareira. O elfo aproximou-se e segurou a mao de
Melian. Entdo, um novo encantamento caiu sobre ele, deixando ambos na mesma
posicdo por muitos anos e escondidos pelas arvores de modo que ndo puderam ser
encontrados. (TOLKIEN, 2011, p. 57-58)

Podemos perceber que Tolkien adapta esse mitema celta a classe de
personagens que utiliza. Assim, em lugar de um homem, encontramos um elfo, um
ser que possui seus proprios poderes; e, em lugar de uma donzela élfica, nos
deparamos com uma deusa, que também possui poderes, mas superiores aos de
um elfo. O espago é mantido: eles se encontram em um bosque, onde acabam

presos por um encantamento.

“Todo o mundo esté fora desse maravilhoso circulo,/ Nada por ele passa”. Entendemos melhor a
relagédo desse motivo celta com o conto tolkieniano ao tomarmos essa verséo da histéria devido as
muitas semelhancas que possuem. Mas o fato de ndo podermos data-lo impede que saibamos se ele
é realmente anterior ao texto de Tolkien — e, logo, ndo inspirado em sua narrativa — e que nos
aprofundemos em uma discussao com base nele. Além disso, foi apenas encontrado nessa fonte,
%ue nao é reconhecida acad_emicamente. _Por tudo i_sso, optamos por trazé-lo nesta nota. _

Ha versdes da lenda arturiana que ndo incluem Vivien como uma Dama do Lago, porém, isso €
feito nas mais aceitas. Além disso, esta personagem também aparece com outro nomes, como
Vivienne, Viviana e Nimue, dentre outros.



107

Ao comparar o conto tolkieniano com a versao de Lord Tennyson, n&o
encontramos semelhangcas além do uso do mesmo mitema, que o0s autores
trabalham de forma diferente, e do fato de os quatro personagens possuirem
poderes, 0 que, segundo a explicacdo de Byrd (2016, p. 15) citada anteriormente,
parece ndo ser uma regra na utilizacdo desse motivo. Nao fica claro se, para
Tennyson, Vivien é uma donzela élfica, a personagem pode ser entendida como
uma espécie de feiticeira. O que podemos afirmar € que ela € uma mulher com
poderes semelhantes aos de Merlin, apesar de menores. Ela, ao contrario do mago,
busca fazer sempre o mal. Sua ida a Camelot ja se deve a um desejo de destruir
aguele reino por culpar Arthur pela morte de seus pais no campo de batalha, mesmo
local e momento em que ela nasceu. (ARANA, 1883, p. 168-169) Seu objetivo ao

encantar Merlin era alcancar a fama:

[...] E Vivien estava sempre buscando uma oportunidade de por em prética
o maleficio sobre o grande encantador da época, imaginando que a fama
gue com isso alcancaria estaria relacionada com o renome altissimo
daquele a quem pensava aniquilar. (ARANA, 1883, p. 178-179, traducdo
nossa)>

Para conseguir 0 que queria, fingia-se apaixonada pelo mago e tentava convencé-lo
com promessas e gestos. Ele, em seu intimo, sabia que, ao descobrir como realizar
0 encantamento, ela o utilizaria contra ele e, por isso, negava-se a contar. Porém, ao
fim, “Merlin, cansado da conversa da jovem e vencido por seus encantos, havia
cedido, havia dito a ela todo o feitico e havia dormido profundamente”, sendo
abandonado por Vivien em Broceliande (ARANA, 1883, p. 223, traducéo nossa)*>.
Assim, pode-se dizer que Tolkien e Tennyson mostram que um argumento
pode ser trabalhado de formas completamente opostas. Tolkien conta o inicio de
uma longa histéria de amor em um relato que reflete a perfeicio do momento em
gue dois amantes se conhecem; Tennyson conta uma histéria de 6dio, onde uma
mulher mé& busca vinganga e fama, o que permite perceber que ha uma diferenca de
carater entre sua Vivien e a Maia Melian. Na versao de Tolkien, Melian apaixona-se

verdadeiramente por Thingol e permanece em Nan Elmoth com ele; ja Vivien apenas

34 [...] Y Bibiana estaba siempre buscando ocasion de operar el maleficio sobre el gran encantador de

la época, imaginando que la fama que con ello alcanzara, estaria en relacion con el renombre altisimo
de aquel & quien pensaba aniquilar. (ARANA, 1883, p.178-179)

% «[...] Merlin, cansado de la charla de la joven y vencido por sus encantos, habia cedido, le habia
dicho todo el hechizo, y se habia dormido profundamente.” (ARANA, 1883, p. 223)



108

finge, nunca se apaixonou por Merlin e o deixa sob encantamento em Broceliande, o
que significa que nunca mais alguém podera encontra-lo.

Conforme Richard C. West (2003, p. 261), Tolkien gostava de repetir padrdes
em suas estorias. Assim, vemos esse motivo celta novamente em “De Beren e
Luathien” (TOLKIEN, 2011, p. 203-236). Neste caso, Beren é um homem, mas, de
novo, temos uma adaptacao a classe de personagens de Tolkien. Luthien ndo é uma
donzela completamente élfica, pois € filha de Melian, uma Maia, e Thingol, um elfo.

Uma modificagdo com relagédo a “De Thingol e Melian” e “Merlin and Vivien”
diz respeito a natureza do encantamento que cai sobre Beren. Este ndo € como o
que afeta a Merlin e Thingol, que ficam presos imdveis e sem poder ser
encontrados, mas sim um que o priva da fala, de modo que ele permanece por muito
tempo observando Luathien pelo bosque e ouvindo-a cantar e dancar sem poder
falar-lhe. (TOLKIEN, 2011, p. 207-208)

Além desse paralelo com a mitologia celta, “De Beren e Luthien” possui outros
com os mitos de Orfeu e Euridice, de Culhwch e Olwen e de Rapunzel. A ida de
Luathien a Mandos para unir-se novamente a Beren (TOLKIEN, 2011, p. 235-236)
tem seu paralelo na mitologia grega, no mito de Orfeu e Euridice, invertendo os
papéis dos protagonistas (WEST; BYRD, 2003, p. 265, 2016, p. 27-28). Segundo a
versao relatada por Gustav Schwab (2015, p.119-122), Orfeu era um “incomparavel
cantor”, cuja musica encantava a todos, incluindo animais, arvores e rochas. Ele
casou-se com Euridice e, pouco tempo depois, ela pisou em uma cobra, que a
mordeu e a matou. Orfeu cantou seu pesar, mas nao obteve misericordia. Entao,
decidiu procurar a esposa no mundo dos mortos. Assim como Luthien diante de
Mandos (TOLKIEN, 2011, p. 235-236), Orfeu cantou para Hades e Perséfone. Sua
cancdo pedia que lhe devolvessem Euridice ou o deixassem permanecer nos
inferos. Na versdo tolkieniana, a devolucdo da pessoa amada é uma das opcdes
oferecidas a Luthien. (TOLKIEN, 2011, p. 236) Todos se comoveram com a cancgao
de Orfeu, inclusive Hades e Perséfone: “pela primeira vez o tristonho casal foi
tocado de compaixao”. (SCHWAB, 2015, p. 120) Com isso, Euridice foi chamada. O

mesmo ocorre com Luthien:

A cancdo de Luthien diante de Mandos foi a mais bela cangdo jamais criada
em palavras, e a mais triste que o mundo um dia ouvira. [...] E, enquanto
estava ajoelhada diante dele, suas lagrimas cairam sobre os pés de
Mandos como chuva sobre as pedras. E Mandos se comoveu, ele, que
nunca se comovera desse modo até entao, nem depois.



109

Convocou, portanto Beren; [...] (TOLKIEN, 2011, 235-236)

Orfeu obteve permisséo de levar Euridice consigo com a condigdo de néo olhar para
ela enquanto nao tivessem retornado ao mundo superior. Mas, sem conseguir sentir
nenhum indicio de que a esposa realmente o seguia, Orfeu virou-se para se
certificar e Euridice foi levada de volta aos inferos. Ja o fim do relato de Tolkien é
feliz: Luthien retorna de Mandos com Beren e eles vivem juntos até a morte.
(TOLKIEN, 2011, p. 236) Esse final lembra o de um dos romances favoritos de
Tolkien, Sir Orfeo, onde “o heréi é bem sucedido no resgate de sua esposa”®
(WEST, 2003, p. 265-266, traducao nossa)

Na mitologia galesa, encontramos um paralelo em “Culhwch e Olwen”, onde
aparece o mitema do heroi que deve cumprir uma missdo impossivel para conseguir
permissao para se casar com a filha de um rei. Na versdo dessa estoria apresentada
por Carmen Seganfredo (2015, p. 93-116), a madrasta do principe Culhwch faz uma
previsdo sobre ele e a filha do gigante Yspaddaden Penkawr, Olwen, por quem
Culhwch se apaixonou apenas de ouvir falar. Seu pai, entdo, mandou-o a Camelot
para que o Rei Artur, seu parente, 0 tornasse cavaleiro e pedisse a mao de Olwen
para o principe. Mais de um ano apdés o inicio da procura pela filha do gigante, a
comitiva conseguiu encontrar o castelo de Yspaddaden, que ficava proximo a casa
de uma tia de Culhwch. Essa tia foi quem o ajudou a conhecer Olwen antes que o
principe fosse até o gigante para fazer o pedido. Foram necessarias trés visitas
antes que Yspaddaden aceitasse dar sua filha em casamento com a condicdo de
que Culhwch cumprisse uma missao, que consistia em uma série de tarefas dificeis.
Para isso, o principe conta com a ajuda de Artur e seus cavaleiros, assim como do
cdo do Rei, Cavall. Ap6s muitas complicacdes, a missdao € cumprida e Culhwch
recebe permissao para se casar com Olwen.

Artur e os cavaleiros auxiliando Culhwch sdo um paralelo para Felagund e os
elfos de seu reino ajudando Beren (TOLKIEN, 2011, p. 214), assim como Cavall, o
céo de Artur, matando um javali (SEGANFREDO, 2015, p. 111) o é para Huan, o
cao de Valinor, matando o lobo Carcharoth (TOLKIEN, 2011, p. 234). Olwen difere
de Luthien no ponto em que nao esta disposta a contrariar o pai:

% “the hero is successful in retrieving his wife” (WEST, 2003, p. 266)



110

[...] Case-se comigo e vamos embora daqui, eu [Culhwch] Ihe garanto que
serd comigo a mais feliz das mulheres, pois farei tudo para que isso
aconteca.

- Isto é impossivel — respondeu ela. — Isso mataria meu pai de desgosto.
Jurei que jamais o abandonaria sem sua permissao. (SEGANFREDO, 2011,
p. 100)

Ja “Luthien estava disposta a vagar na mata sem voltar [a Menegroth], deixando no
esquecimento a casa, as pessoas e toda a gloria dos reinos élficos”. (TOLKIEN,
2011, p. 231) Ela é, de modo geral, uma personagem forte e determinada que
enfrenta todas as barreiras para ficar ao lado de Beren. Um exemplo disso é sua
fuga da casa em que Thingol a trancara para que nédo fosse a procura de Beren. E
nesse trecho que temos o paralelo com “Rapunzel” (GRIMM, J; GRIMM, W, 2010, p.
153-160) Rapunzel foi presa em uma floresta por uma feiticeira “numa torre que nao
tinha escadas nem portas” (GRIMM, J; GRIMM, W, 2010, p. 155), apenas uma
pequena janela por onde ela jogava suas trancas quando chamada para que a
feiticeira pudesse escalar e entrar. Um dia, um principe estava perto da torre, ouviu
Rapunzel cantando e passou a retornar sempre a floresta para ouvi-la. Até que viu a
feiticeira chama-la e descobriu como entrar na torre. No dia seguinte, o principe
imitou a feiticeira, subiu, explicou a Rapunzel que estava apaixonado por ela e
pediu-a em casamento. Rapunzel aceitou, mas disse que ndo sabia como sair
daquela torre. Entéo, pediu ao principe que, sempre que fosse visita-la, levasse uma
meada de seda, que ela transformaria em uma escada para descer. Porém, a
feiticeira descobriu o plano, enviou Rapunzel para o deserto e permaneceu a espera
do principe, que, quando descobriu 0 que acontecera, jogou-se da torre, ferindo os
olhos e ficando cego. Ele vagou por muito tempo até chegar ao deserto, onde
encontrou Rapunzel. As lagrimas dela curaram seus olhos e eles retornaram para o
reino do principe.

Quando Luthien descobriu que Beren estava preso nas masmorras de
Sauron, quis partir em seu auxilio, mas o Rei Thingol mandou construir “uma casa
da qual ela ndo pudesse fugir’ na “mais alta de todas as arvores na Floresta de
Neldoreth” e de onde “as escadas foram retiradas e guardadas” (TOLKIEN, 2011, p.
216) Sendo metade elfo e metade Maia, Luthien possuia grandes poderes e 0s
utilizou para fazer “com que seus cabelos crescessem até um comprimento enorme”,
fazendo deles um manto e “uma corda que deixou suspensa na janela”, através da

qual fugiu de sua prisdo (TOLKIEN, 2011, p. 217). Assim, Luthien e Rapunzel ficam



111

presas em uma floresta, num local alto, sem escadas, com uma janela como Unica
forma de acesso e necessitam utilizar seus cabelos como uma corda — para que
alguém entre, no caso de Rapunzel, e para sair, no caso de Luthien.

Voltando a estéria de Thingol e Melian, quando o elfo reencontrou seus
parentes e amigos que haviam ficado procurando por ele em Beleriand (TOLKIEN,
2011, 61), tornou-se um poderoso rei. Os sindar eram seu povo e Melian sua rainha.
Eles habitavam a regido de Doriath e a morada real era Menegroth. (TOLKIEN,
2011, p. 58) Durante a primeira era do cativeiro de Melkor, o poder dos reis crescia
na Terra-média e, apesar de a maior parte do territério estar sob o Sono de
Yavanna, em Beleriand, gragas ao poder de Melian, “havia vida e alegria; e as
estrelas brilhantes refulgiam como raios de prata” (TOLKIEN, 2011, p. 105)

Quando os andes chegaram a Beleriand, causaram espanto aos elfos, que
acreditavam serem 0s Unicos habitantes da Terra-média “a falar com palavras ou a
trabalhar com as méaos”. (TOLKIEN, 2011, p. 106) Esse espanto é justificado pelo
desconhecimento tanto sobre a existéncia dos andes quanto sobre a chegada dos
homens. Sem completar a jornada para Aman, os sindar ndo tiveram mais nenhum
contato com os Valar ou com os outros povos élficos. E mesmo aqueles que haviam
chegado a Valinor apenas souberam sobre os Sucessores através das mentiras de
Melkor. Assim, os sindar, o “povo abandonado” (TOLKIEN, 2011, p. 61), ndo tiveram
nenhum tipo de aviso sobre isso.

Apesar de que elfos e andes se comunicassem através da fala, o
entendimento entre os povos foi dificultado pela diferenca entre suas linguas.
(TOLKIEN, 2011, p. 106) Aqui, vemos um paralelo com fatos reais, o encontro de
duas civilizacbes, cada uma com sua lingua propria, das quais apenas uma
prevalecera. Neste caso, é a lingua dos elfos que prevalece no contato entre esses
povos. Tolkien (2011, p. 106) justifica isso dizendo que os andes tinham facilidade
de aprendizado e eram mais dispostos a aprender a lingua dos sindar do que a
ensinar a sua aquele povo estranho. Assim, a amizade entre eles era distante e suas
relacdes eram mais comerciais. De todos os elfos, os noldor foram os mais préximos
aos andes devido a sua reveréncia a Aulé.

Ao cabo da segunda era do cativeiro de Melkor, Melian avisou a Thingol que o
fim da paz em Arda se aproximava. O rei foi aconselhar-se com os andes sobre

como proteger seu reino caso o mal despertasse novamente na Terra-média. Assim,



112

foi construida Menegroth. (TOLKIEN, 2011, p. 107) A descricdo da morada de
Thingol lembra a de castelos medievais:

[...] por onde fluia o Esgalduin, separando Neldoreth de Region, havia no
meio da floresta uma colina rochosa, e o rio passava junto ao seu sopé. Al
0s andes ergueram os portdes do palacio de Thingol e construiram uma
ponte de pedra sobre o rio, Gnico meio de acesso aos portdes. Do outro
lado, amplos corredores desciam a sal6es e aposentos imponentes |[...]

[...] As pilastras de Menegroth foram esculpidas para se assemelharem as
faias de Oromé [..] Melian e suas servas encheram os saldes com
tapecarias nas quais podiam ser lidos os feitos dos Valar, e muitos fatos que
haviam acontecido em Arda desde seu inicio, além de indicios de
acontecimentos que ainda estavam por vir. [...] (TOLKIEN, 2011, p. 107-
108)

Assim como os castelos medievais eram construidos com pedras para aumentar a
seguranca, a morada de Thingol foi feita. A diferenca fica por conta de que o palacio
fora escavado na propria rocha da montanha como as mansdes dos andes
tolkienianos. Dai seu nome, Menegroth, que significa as Mil Cavernas. (TOLKIEN,
2011, p. 106-107)

Quando ja estava na terceira era do cativeiro de Melkor, os andes avisaram a
Thingol que os servos do deus caido comecavam a reaparecer pela Terra-média,
causando tormento aos elfos que permaneceram em Cuiviénen. Pouco tempo
depois, as feras ja podiam ser vistas em Beleriand e Thingol se viu obrigado a
conseguir armas. Os andes as forjaram e ensinaram esse oficio aos sindar, que
puderam, com elas, livrar-se dos inimigos. Outra protecdo foi feita pela Rainha:
“Melian acionou seu poder e cercou todo o territério ao redor com uma muralha
invisivel de sombras e desorientagdo: o Cinturdo de Melian” (TOLKIEN, 2011, 113),
cuja funcdo era impedir que entrasse em “Doriath, o reino protegido” (TOLKIEN,
2011, p. 113) qualquer um que os reis ndo desejassem e que tivesse poder inferior
ao de um Maiar. (TOLKIEN, 2011, p. 108-113)

O Cinturédo de Melian lembra a protecédo formada pelo encantamento utilizado
por Vivien em Merlin e pela propria Maia em Thingol do ponto de vista de que € algo
invisivel que impede o contato de quem esta de fora dele com quem esta sob seu
efeito. O Cinturdo impede que aguele que Melian ou o rei ndo desejem encontre seu
reino da mesma forma que o feitico impede que quem fora encantado seja
encontrado.

Sobre a semelhanca com um castelo medieval, o0 mesmo pode ser dito de

Valinor depois das mudancas operadas pelos Valar quando do ataque de Melkor a



113

Tilion. As paredes enormes erguidas nas Montanhas Pelori as tornaram
intransponiveis como as dos castelos. A regido passou a estar guardada em tempo
integral, sendo circundada por encostas cobertas de gelo e grandes precipicios que
cumprem a funcdo dos pocos existentes para dificultar o acesso ao portdo, Unica
entrada disponivel nas fortificagBes e intensamente vigiada. Em Valinor, Calacirya
era a Unica passagem restante, sendo guardada por muitos sentinelas em altas
torres. (TOLKIEN, 2011, p. 120-121)

Outro conto que traz paralelos com a mitologia grega € “Da volta dos noldor”
(TOLKIEN, 2011, p. 127-141) Como dissemos na sec¢ao anterior, Fingon decidiu
salvar Maedhros, que estava acorrentado a uma das paredes das Thangorodrim,
sobre um precipicio, para retomar a amizade entre os noldor. Auxiliado pelas nuvens
negras que Morgoth lancara aos céus para combater as luzes do Sol e da Lua, ele
chegou a Angband, mas ndo encontrou uma entrada. Entdo, entoou um canto de
Valinor que foi respondido por Maedhros. Dessa forma, Fingon descobriu onde o
parente estava, mas apenas conseguiu chegar a base do precipicio onde o refém
era mantido. N&o vendo como ser salvo, o filho de Féanor pediu que o antigo amigo
0 matasse e acabasse com seu sofrimento. Empunhando arco e flecha, pronto para
atirar, Fingon suplicou a Manwé que |hes auxiliasse. Atendido prontamente, ele foi
erguido por Thorondor, que o levou até Maedhros. Sem ter como livra-lo da corrente
gue o prendia a montanha, Fingon decepou a mao do amigo e a ave os levou dali.
(TOLKIEN, 2011, p. 132-133)

Essa passagem remete ao relato grego sobre Prometeu (SCHWAB, 2015, p.
17-22), segundo o qual o protagonista, ap0s ter criado o ser humano e lhe ensinado
varias coisas, entregou-lhe o fogo, o que havia sido negado a eles por Zeus. Como
punicdo, Prometeu, por ordem de Zeus, foi acorrentado na parede de um abismo na
montanha do Caucaso com correntes inquebraveis, acompanhado de uma aguia
que devorava seu figado diariamente. Héracles, passando por ali a caminho do
jardim das Hespérides, matou a ave com uma flechada e libertou Prometeu das
correntes, levando-o consigo.

Como Prometeu, Maedhros foi acorrentado a parede de uma montanha sobre
um precipicio por ordem de um deus. Em ambos 0s casos, as correntes que 0S
prendiam eram inquebraveis e foi necesséaria uma intervencdo externa para que eles
pudessem se livrar da tortura. Fingon e Héracles, os salvadores, sdo semelhantes

apenas na valentia e por, nesse caso, portarem arco e flecha. Por sua reconhecida



114

forca, podemos imaginar que Héracles tenha quebrado as correntes. Ja Fingon teve
que amputar a mdo de Maedhros. Nos dois salvamentos, refém e salvador se vao
juntos, mas de formas diferentes, pois, em “Da volta dos noldor”, se faz necessaria
uma ajuda externa. Pode-se considerar a presenca das aguias mais uma
semelhanca entre as narrativas, mas cada uma delas cumpre um papel distinto. No
caso grego, a ave esta ao lado do deus punitivo e faz parte do castigo imposto a
Prometeu. J& no tolkieniano, ela pertence ao deus salvador e vem para auxiliar
Fingon a cumprir sua missao.

Um paralelo com um mito narrado na “Vélsunga Saga” e que mostra o ouro
dos andes como amaldicoado (BYRD, 2016, p. 33) é encontrado na estéria de
Nauglamir causando a queda de Doriath. Esse mito também €& contado no
“Skaldskaparmal”, de Snorri Sturluson; no “Reginsmal”’, da Edda Poética (LINDOW,
2019, p. 79); e o proprio Tolkien o traz em A lenda de Sigurd e Gudrun (2010).

Segundo esse mito, Loki matou Otr, filho de Hreidmar, que, como
compensacao, exigiu que o corpo do filho fosse coberto de ouro. O deus, entéo,
capturou o ando Andvari e roubou todo seu ouro, até mesmo um pequeno anel que
ele n&o queria entregar. Por isso, Andvari amaldicoou o anel, tornando-o causa de
morte e discérdia. Cumprida a exigéncia, o ouro despertou a cobica de Fafnir e
Regin, irmaos de Otr. Eles pediram a Hreidmar uma parte do tesouro, mas isso Ihes
foi negado. Fafnir matou o pai, mas ndo entregou nada ao irmao. Regin contou ao
heréi Sigurd essa estoria e onde Fafnir habitava na forma de um dragao, incitando-o
a mata-lo. Quando o herdi o fez, Regin ficou muito agradecido, mas logo passaros
avisaram a Sigurd que ele tramava vingar o irmao e o her6i o matou também,
tomando para si o0 ouro. (LERATE; LINDOW; TOLKIEN, J. R. R., 1986, p. 241-257,
2019, p. 79, 2010, p. 71-145)

Tanto nessa estoria quanto na de Tolkien, temos uma joia que pertenceu a
um ando e a um dragdo que acaba morto por um heréi. Glaurung toma posse dos
tesouros de Nargothrond (TOLKIEN, 2011, p. 273) e, posteriormente, € morto por

Tarin da mesma forma que Sigurd mata Fafnir:

[Tdrin] Turambar entdo reuniu toda a sua vontade e coragem e escalou o
penhasco sozinho, chegando abaixo do dragdo. Sacou [a espada] Gurthang
e, com toda a forca de seu braco e de seu édio, enfiou a espada no ventre
macio do Lagarto [Glaurung], até o punho. (TOLKIEN, 2011, p. 283)



115

Sigurd e Regin foram a Gnitaheid, e ali viram as marcas do caminho de
Fafnir quando se arrastava até a agua. Sigurd fez ali um grande buraco no
caminho y entrou nele. Quando Fafnir deixou seu ouro, soltou veneno, e
este caiu na cabeca de Sigurd. Mas quando Fafnir passou sobre o buraco,
entdo Sigurd lhe cravou sua espada até o coracéo [...] (LERATE, 1986, p.
249, traducao nossa)®’

Apos a morte de Glaurung, Mim, um ando que Tuarin havia conhecido quando viveu
junto a proscritos, passa a habitar a fortaleza de Felagund e se apodera de suas
riquezas (TOLKIEN, 2011, p. 293).

Além dessas semelhancas, ambas as joias causam discordia e morte. Para o
Rei Thingol, o colar Ihe pertence; para os andes, ele ndo tem direito ao tesouro
(TOLKIEN, 2011, p. 295-296). Assim, para se apossar do colar, eles matam o Reli, o
que leva o povo de Doriath a persegui-los e mata-los (TOLKIEN, 2011, p. 297). Mas
uma ressalva deve ser feita: no caso do conto tolkieniano, néo € o ouro dos andes
do qual é feito o colar que é amaldicoado, mas sim a Silmaril que € engastada nele.

A Ultima estoria a ser abordada nessa se¢do é a de Tuor, que remete a de
Teseu. Segundo uma versdo do mito, o heréi grego era filho de Etra e do rei
ateniense Egeu, quem escondeu sob um rochedo a beira-mar sua espada e
sapatos, dizendo a Etra que, quando o filho crescesse, o enviasse para Atenas com
agueles objetos. No momento adequado, ela levou Teseu até aquele local, contou-
lhe tudo e ele seguiu em busca do pai. Na morada do rei, sacou a espada e, através
dela, Egeu reconheceu o filho (SCHWAB, 2015, p. 242-247)

Além da semelhanca de ter objetos deixados em um local a beira-mar para
gue fosse reconhecido, Teseu, assim como Tuor, tem inimigos motivados pelo
desejo de poder — Palas e seus cinquenta filhos (SCHWAB, 2015, p. 247) — e traz
beneficios ao reino a que chega — dominou o touro de Maratona (SCHWAB, 2015, p.
247), acabou com a obrigacdo de pagar tributo a Creta (SCHWAB, 2015, p. 248-
249), proporcionou o crescimento de Atenas e paz para seu povo. (SCHWAB, 2015,
p. 250-251)

Outra versdo do mito diz que Teseu, na verdade, era filho de Posseidon, o
deus das &guas na mitologia grega, e apenas pensava ser filho de Egeu
(BRANDAO, 2015, p. 159-160). Assumindo que Tolkien tenha se baseado no mito

3 Sigurd y Regin fueron a Gnitaheid, y alli vieron las huellas del camino de Fafnir cuando reptaba al
agua. Sigurd hizo alli un gran agujero en el camino y 'se metié en él. Cuando Fafnir dejo su oro,
resopld veneno, y éste le cayd en la cabeza a Sigurd. Pero cuando Fafnir pasé sobre el agujero,
entonces Sigurd le clavé su espada hasta el corazon. [...] (LERATE, 1986, p. 249)



116

grego, podemos dizer que é dessa versdo que ele adapta a intervencdo do Senhor
das Aguas.

Com o exposto até aqui, podemos perceber que Tolkien se baseia em
diversas mitologias para criar a propria, utilizando-se dos mesmos mitemas em suas
narrativas. Isso pode dar a impressao de que o autor ndo inovou em nada, apenas
repetiu esses trabalhos com outros personagens, mas o grande diferencial entre a
obra tolkieniana e as demais é que Tolkien construiu todo um mundo novo, desde os
seres que o habitam até as linguas que eles falam, atribuindo caracteristicas
proprias a cada um de seus povos. Além disso, Tolkien mescla suas estorias de
fadas com referentes pagaos, trazendo uma espécie de ensinamento religioso, como
guem diz ao leitor que o que passou aos elfos na Terra-média ocorreu por os noldor
terem se rebelado contra os deuses. Nao se trata de mera imitacdo, mas de um
retrabalho de argumentos consagrados, aos quais foi adicionada a genialidade

tolkieniana.



5. Consideragoes finais

Em sua mitologia tomada no todo, J. R. R. Tolkien nos leva a um tempo
primordial ficticio, no qual deuses, elfos, homens, andes, hobbits, orcs, ents e
diversas outras criaturas convivem, para mostrar uma versao do surgimento de
nosso mundo. As acdes podem ser localizadas na regido onde atualmente
encontramos a Inglaterra, pois o objetivo do autor era a constru¢do de uma mitologia
para seu pais com a mesma riqueza e valor que ele encontrava nos mitos que
conhecia e apreciava.

Comecamos por um apanhado tedrico sobre mitos que nos permite entender
0 gque eles sdo, como se caracterizam e como sao encarados pelas sociedades as
quais pertencem e por aquelas que tém algum tipo de contato com eles como algo
estrangeiro. Isso € importante para sabermos o que encontraremos nas obras
ficcionais, pois sédo desses relatos primitivos que se extraem os mitemas. Ou seja,
eles estdo em sua base.

Em um resumo do que foi explicado por Tolkien (2020b, p. 35-36), podemos
dizer que h&d uma evolucdo dos mitos primitivos protagonizados pelos deuses,
passando pelas narrativas heroicas até chegar as estorias de fadas, os mitos de
nossa época. Sobre narrativas como estas, Mircea Eliade (2016, p. 15) diz que,
apesar de também contarem eventos que causam transformacdes no mundo, elas,
diferentemente dos mitos primordiais, ndo modificam a condicdo humana. Disso
discordamos, assim como, com base em seus escritos, acreditamos que Tolkien
faria. As estorias de fadas trazem ligbes Uteis para a vida, como, por exemplo, qual é
a forma correta de agir, 0 que é certo e 0 que é errado, ndo desistir frente as
adversidades, a importancia da unido para atingir os objetivos, etc. Hoje em dia, com
todas as explica¢Oes cientificas a que temos acesso, se alguém nos dissesse, como
ocorria nos povos primitivos, que algo acontece de determinada forma porque um
deus assim o determinou, no minimo, desconfiariamos da explicacdo. Também ja
nao nos serve dizer que ndo devemos fazer algo ou agir de determinada maneira
porque despertariamos a ira de um ser divino. Ja ndo o tememos — e, muitas vezes,
sequer se acredita na sua existéncia —, de modo que essas mensagens tém de
chegar a nds de outras formas e de maneira verossimil, permitindo sua

internalizacdo. O veiculo para isso, na atualidade, sdo as narrativas que Tolkien



118

define como estorias de fadas. Como isso se da € um assunto que pretendemos
estudar em trabalhos futuros.

Nesse apanhado tedrico, vimos, dentre outras coisas, que 0s mitos relatam
algo que ocorreu em um passado muito remoto, cujos protagonistas sdo os deuses,
mostrando que existe um local sagrado onde as deidades estdo. Este é ligado de
alguma forma a um espaco profano habitado por seres ndo divinos. Neste lugar, eles
nao tém nenhuma orientacéo — que entendemos como sendo algo que os ajudara de
alguma maneira e ndo necessariamente uma espécie de passo a passo sobre como
agir ou como fazer — e, se quiserem obté-la, devem voltar-se ao sagrado, buscando
a ajuda dos deuses.

No presente trabalho, focamos nos feitos da Primeira Era de Arda, desde os
dias mais antigos de sua Histdria, seu passado mais remoto. Nesse periodo, apos
uma tentativa de habitar a Terra-média e vé-la ser profanada por Melkor, os deuses
Valar e Maiar construiram a Terra de Aman para si, no mesmo plano da outra e
ligada a ela pelo Grande Mar do Oeste. Tempos depois, a Terra-média se tornou a
morada dos Filhos de llavatar, que eram atormentados por Melkor/Morgoth e ndo
tinham nenhuma orientacdo para resolver esse problema. Num primeiro momento,
quando apenas os elfos haviam despertado, os deuses agem por ordem de llGvatar
e combatem o Inimigo eles mesmos, aprisionando-o e levando os Primogénitos para
habitar no espaco sagrado. Mas, algum tempo depois, Melkor é libertado, corrompe
os noldor, foge para a Terra-média e causa a expulsdo daquele povo élfico do
espaco sagrado por se voltar contra os Valar e cometer um fratricidio. De volta a
profanada Terra-média, estes elfos recebem a companhia dos Sucessores e séo,
novamente, atormentados pelo Inimigo. Como da primeira vez, eles ndo tinham
orientacdo sobre como agir nesse caso e, agora, travam batalhas infrutiferas. Para
conseguir a ajuda de que necessitavam, Earendil, que & descendente tanto de elfos
guanto de homens e, assim, representa a ambos, tem de ir até o territdério sagrado
de Aman. Mas como o povo élfico com o qual possuia lacos de sangue havia se
voltado contra os deuses, deve mostrar-se arrependido pelos atos de seus
antepassados. Com isso, os deuses tomam o partido dos Filhos de llavatar
novamente e os ajudam na Guerra da Ira. Assim, Tolkien mostra seus deuses como
misericordiosos, que perdoam e auxiliam quem é fiel a eles, mesmo apés terem

cometido graves pecados, desde que demonstrem arrependimento pelo que fizeram.



119

Dessa forma, a estoria de fadas nos ensina que, quando cometemos um erro,
devemos assumi-lo, mostrar-nos arrependidos e pedir perdao.

Mas, antes que tudo isso aconteca, temos 0 mito cosmogénico que diz que
lldvatar orquestrou a Musica dos Ainur e, assim, definiu o destino de Arda. Dessa
narrativa, podemos depreender a seguinte cosmovisdo: o que acontece no mundo é
obra de deuses, dos quais llivatar é o maior e desejava apenas coisas boas para
suas criacgdes, assim como seus auxiliares, os Ainur. Porém, um deles se rebelou e,
no momento em que o destino do mundo era definido, criou dissonancias, que foram
combatidas por lldvatar, mas, ainda assim, tém influéncia na vida. Por isso, ocorrem
alguns percalcos, mas, ao final, tudo ficara bem, pois, sendo llivatar o Superior, sua
vontade é mais forte.

Retomando, a diferenca entre sagrado e profano mostra os espacos como
heterogéneos. Segundo as teorias que abordamos, o tempo também possui essa
caracteristica: no momento em que alguém vive um ritual para se aproximar dos
deuses de sua crenca, o tempo corrente €, metaforicamente, interrompido e a
pessoa levada ao tempo primordial no qual os deuses viviam. Isso também ocorre
com a leitura ou transmisséo oral das ficgdes. No momento em que um livro é aberto
ou uma estdria comeca a ser contada, o leitor/ouvinte interrompe sua vida cotidiana,
muda de espaco — do Mundo Primario para o Mundo Secundéario — e muda, também,
de tempo, saindo do seu presente para 0 momento em que a narrativa se situa. 1sso
€ também um rito.

Dois pontos mais especificos sobre a obra de Tolkien merecem atencéo.
Como vimos, dentro dos mitos tolkienianos para os ingleses, h4 um mito pertencente
aos elfos que remete a época de seu despertar e fala do horror que Melkor causou a
eles tentando destrui-los e afasta-los dos deuses. Esse relato foi transmitido de
forma oral em cangdes, o0 que o aproxima dos relatos dos povos primitivos. Ja 0s
homens néo possuiam nenhum mito, porque as estorias de seu passado néo foram
preservadas. Assim, ndo sabiam nada sobre seus antepassados, nem sobre o que
eles viveram em Arda. Dessa forma, Tolkien mostra a importancia da mitologia e de
sua preservacgao para uma sociedade através do contraponto entre elfos e homens.

Também devemos destacar o fato de que, na obra tolkieniana, os deuses
cultuam outro deus. Isso é mostrado em uma passagem na qual os Valar promovem
uma festa dedicada a Eru/llGvatar em que realizam um tributo ao Ser Superior com a

primeira colheita das frutas (TOLKIEN, 2011, p. 83-84). Como ainda viviam em



120

Valinor, os elfos tomam parte nesta comemoracéo, mas, apdés a migracao dos noldor
de volta a Terra-média, ndo h& registro de que qualquer oferenda ao deus, nem
qualquer festividade semelhante a essa tenha sido realizada. Assim, como
mostramos, Ilivatar desaparece do culto e se torna um deus otiosus.

A partir da analise empreendida, pudemos perceber, ao longo de toda a
narrativa, a presenca de muitos paralelos tanto com mitos biblicos — como o éxodo
dos filhos de Israel e a expulsdo de Addo e Eva do Eden —, quanto com mitos
gregos, celtas, galeses e noérdicos — como as estdrias de Prometeu e de Culhwch e
Olwen. Este estudo nos permitiu notar, também, que h& uma transicdo no
aparecimento desses paralelos: enquanto os noldor se mantém perto dos deuses,
sdo notadas mais relacées com a Biblia e, ao passo que eles vao se afastando das
deidades, estas vao dando lugar aos paralelos com outras mitologias, mais
precisamente as narrativas em que 0s protagonistas ndo sdo os deuses, mas sim 0s
herdis. Dessa forma, podemos ver que, quando se trata de acdes no espaco
sagrado, apesar de que os Valar e os Maiar apresentem caracteristicas comparaveis
as de deuses gregos e nordicos, Tolkien da preferéncia aos relatos mitolégicos
relacionados com a fé que professava e, quando se trata do espaco profano, o autor
se volta as outras narrativas. Mas isso ndo significa que ndo ha paralelos com outras
mitologias na parte inicial do material analisado, nem que ndo ha paralelos biblicos
em seu final.

Por fim, resta falar sobre a influéncia da vida pessoal de Tolkien em seu
legendario. Esses paralelos que encontramos se apresentam em seus textos porque
tratam de coisas importantes em sua vida: a religido e as leituras que tanto Ihe
davam prazer. Mais do que simples fé, a vivéncia do catolicismo supriu a auséncia
deixada pela perda da mae, proporcionando conforto a ele.

Além disso, ha a questdo das amizades e da relacdo com Edith. Os amigos
de Tolkien eram muito importantes, seja compartilhando experiéncias e sonhos na
infancia/adolescéncia ou sendo o publico que tinha acesso a seus trabalhos em
manuscritos e fazendo criticas a eles. De uma forma ou de outra, Tolkien contava
com seu apoio. No ambito das amizades, destacam-se G. B. Smith e C. S. Lewis. O
primeiro, como ultimo pedido, encarrega Tolkien de por em pratica o que sonhavam
na época do T. C. B. S; o segundo estimula-o a seguir em frente com o projeto.

No que diz respeito a histéria de Tolkien com a esposa, vemos Edith como

uma presenca constante desde o inicio, quando, com o marido doente em um



121

hospital, encarregou-se de fazer as copias de seus escritos. E possivel que a perda
de Edith tenha influenciado para que Tolkien n&o tenha podido terminar de compor
0os mitos do seu legendario. Com a leitura das cartas publicadas em As cartas de J.
R. R. Tolkien, pudemos perceber que, apés o falecimento da esposa, o autor muda o
tom e se torna mais melancolico. Fato é que a relacdo do casal contribuiu
diretamente para a mitologia, afinal Tolkien e Edith sédo Beren e Luthien.

A partir da pesquisa realizada, pudemos perceber que a vivéncia religiosa e a
leitura de diversas mitologias foram fundamentais para a construcéo do trabalho de
Tolkien, refletindo-se em seus textos através de muitos paralelos. Religido e
mitologia, em Tolkien, sdo a base dos escritos, pois sdo algo que o autor
considerava fundamental para o crescimento pessoal dos individuos. Ele tenta
passar a seus leitores 0 que entendia por religido e mitologia, que considerava
trazerem informagdes importantes que os povos devem manter sobre si mesmos.
Assim, relatos biblicos, que representam o catolicismo, misturam-se a relatos
pagaos vindos de outras mitologias para transmitir ensinamentos Uteis a vida dos

leitores e, dessa forma, atingir o objetivo de um mito/estoria de fadas.



Referéncias bibliograficas

ABRAM, Christopher. Mitos do Norte pagao: os deuses nordicos. Traducao: Renan
Marques Birro. Petropolis: Vozes, 2019. 352p.

ARANA, Vicente de (org.). Poemas de Alfredo Tennyson. Barcelona: [s. n.], 1983.

ASCASO, Joaquin Sanmartin. Misterio de Dioses: el diluvio en las tradiciones
babilénica y biblica. ARYS: Antigliiedad, Religiones y Sociedad, Huelva, v. 10, p.
35-64, 2012. Disponivel em: < http://hdl.handle.net/10272/7736 >. Acesso em: 12 jul.
2019.

BIBLIA: Novo Testamento: os quatro Evangelhos. Tradug&o: Frederico Lourenco. 1.
ed. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2017. v. 1.

BIBLIA. Portugués. Biblia Sagrada. Traduc&o: Ivo Storniolo, Euclides Martins
Balancin e José Luiz Gonzaga do Prado. Sao Paulo, SP: Paulus, 1990.

BRANDAO, Junito de Souza. Mitologia grega. Petrdpolis: Vozes, 2018. 440p. v. 3.

BULFINCH, Thomas. O livro de ouro da mitologia: histérias de deuses e herais.
Traducédo: David Jardim. Rio de Janeiro: Agir, 2014. 360p.

BYRD, Alfred D. Biblical parallels in the Silmarillion. Los Gatos, CA: Smashwords
Edition, 2016. 49p. E-book. Disponivel em:
<https://www.smashwords.com/books/view/638499>. Acesso em: 28 mar. 2019.

CAMPBELL, Joseph; MOYERS, Bill; FLOWERS, Betty Sue (org.). O poder do mito.
Traducdo: Carlos Felipe Moisés. Sdo Paulo: Palas Athena, 2017. 288p.

CAMPBELL, Joseph. O heréi de mil faces. Traduc¢éo: Adail Ubirajara Sobral. Sdo
Paulo: Pensamento, 2007. 416p.

CARPENTER, Humphrey. J.R.R. Tolkien: uma biografia. Traducdo: Ronald Kyrmse.
Rio de Janeiro: HarperCollins, 2018. 384p.

CARTER, Lin. O senhor do Senhor dos Anéis: o mundo de Tolkien. Traducdao:
Alves Calado. Rio de Janeiro: Record, 2003. 226p.

DURIEZ, Colin. J. R. R. Tolkien e C. S. Lewis: o dom da amizade. Traducgao:
Ronald Kyrmse. Rio de Janeiro: HarperCollins, 2018. 304p.

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano: a esséncia das religides. Traducéo:
Rogério Fernandes. Sédo Paulo: WMF Martins Fontes, 2018. 192p.

. Mito e realidade. Traducéo: Pola Civelli. Sdo Paulo: Perspectiva, 2016.
180p.

ESPINOSA, Enriqgue Romerales. El legado metafisico de las cosmogonias. Una
tensién recurrente entre las concepciones monistas y las pluralistas. Endoxa,



123

Madrid, n. 36, p.11-30, 2015. Disponivel em:
<https://doi.org/10.5944/endoxa.36.2015.14534>. Acesso em 23 maio 2019.

EVSLIN, Bernard. Herdis, deuses e monstros da mitologia grega. Traducao:
Marcelo Mendes. Séao Paulo: Benvira, 2012. 230p.

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Minidicionario da lingua portuguesa.
Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1977. 506p.

GARCEZ, Luciane Ruschel Nascimento. O mito, o herdi, o artista. Ohun, Salvador,
BA, v. 4, n. 4, p. 84-99, dez. 2008. Disponivel em: <
http://www.revistaohun.ufba.br/pdf/luciane_ruschel.pdf >. Acesso em: 05 jul. 2019.

GRIMAL, Pierre. Mitologia grega. Traducdo: Rejane Janowitzer. Porto Alegre:
L&PM, 2019. 128p.

GRIMM, Jacob; GRIMM, Wilhelm. Rapunzel. In.: Contos de fadas: de Perrault,
Grimm, Andersen & outros. Tradugdo: Maria Luiza X. De A. Borges. Rio de Janeiro:
Zahar, 2010. p.153-160.

HOUAISS, Antonio; VILLAR, Mauro de Salles. Minidicionario Houaiss da lingua
portuguesa. Rio de Janeiro: Objetiva, 2004. 907p.

KYRMSE, Ronald. Explicando Tolkien. S&o Paulo: Martins Fontes, 2003. 184p.

LEVI-STRAUSS, Claude. Antropologia estrutural. Traduc&o: Beatriz Perrone-
Moisés. S&o Paulo: Ubu Editora, 2017a. 432p.

. Antropologia estrutural dois. Tradug&o: Beatriz Perrone-Moisés. Sao
Paulo: Ubu Editora, 2017b. 432p.

LERATE, Luis (ed.). Edda Mayor. Madrid: Alianza Editorial, 1986. 367p.

LINDOW, John. O livro da mitologia nérdica. Traducdo: Lukas Gabriel Grzybowski.
Petropolis: Vozes, 2019. 480p.

LOPEZ, Rosa Silvia. O Senhor dos Anéis e Tolkien: o poder méagico da palavra.
Séo Paulo: Devir: Arte & Ciéncia, 2004. 224p.

MEISTER, Mauro Fernando. A questao dos pressupostos na interpretacao de
génesis 1.1 e 2. Fides Reformata. Séo Paulo, v. 5, n. 2, 2000. Disponivel em:
<https://cpaj.mackenzie.br/fides-reformata/fides05-n2> Acesso em: 23 mai. 2019.

MONGELLI, Lénia Marcia. Apresentacdo: a histéria de Arthur além da Historia. In.:
PYLE, Howard. Rei Arthur e os cavaleiros da Tavola Redonda. Rio de Janeiro:
Zahar, 2013. p. 7-25

MORAES, H. J. P.; MAXIMO, W. C. O dilivio mitico e o mito da grande inundac&o
de Tubardo (1974): recorréncias e convergéncias no imaginario. In: CONGRESSO
IBERO-AMERICANO DE HUMANIDADES, CIENCIAS E EDUCACADO, 2., 2016.


http://www.revistaohun.ufba.br/pdf/luciane_ruschel.pdf
https://www.travessa.com.br/Maria_Luiza_X._De_A._Borges/autor/b2fb5173-bbb1-4b84-a063-52ecfacb4d5a

124

Criciima, SC. Anais... Criciima: UNESC, 2016. Disponivel em: <
http://dx.doi.org/10.18616/ce.v0i0.2895 >. Acesso em: 12 jul. 2019.

MULLER, Max. Mitologia comparada. Traduccion: Pedro Jarbi. Barcelona:
Edicomunicacion, [19887?]. 308p.

OJALA, Raisa. Prefacio. In.: LONNROT, Elias. Kalevala: poema primeiro. S&o
Paulo: Atelié Editorial, 2009. p. 9-11.

ORCHARD, Andy. Dictionary of Norse Myth and Legend. Londres: Cassell, 1997.
224p.

PLATAO. Timeu e Critias ou a Atlantida. Traducdo: Edson Bini. S&o Paulo: Edipro,
2012. 192p.

PYLE, Howard. Prefécio. In.: . Rei Arthur e os cavaleiros da Tavola
Redonda. Traducéo: Vivien Kogut Lessa de Sa. Rio de Janeiro: Zahar, 2013. p.29.

RIBEIRO, Osvaldo Luiz. Interpretacao historico-social das duas narrativas de dilivio
da Biblia Hebraica. Horizonte, Belo Horizonte, MG, v. 15, n. 48, p. 1446-1479,
out./dez. 2017. Disponivel em: <
http://periodicos.pucminas.br/index.php/horizonte/article/view/P.2175-
5841.2017v15n48p1446 >. Acesso em: 12 jul. 2019.

ROWLING, J. K. Harry Potter e a camara secreta. Traducéo: Lia Wyler. Rio de
Janeiro: Rocco, 2000. 288p.

SCHWAB, Gustav Benjamin. As mais belas histérias da Antiguidade Classica:
metamorfoses e mitos menores. Traducédo: Luis Krausz. Sdo Paulo: Paz e Terra,
2015. 336p. (As mais belas histdrias da Antiguidade Classica: os mitos da Grécia e
de Roma, v.1).

SEGANFREDO, Carmen. Culhwch e Olwen. In.: . As mais originais
histérias da mitologia galesa: Mabinogion. Porto Alegre: Artes e oficios, 2015. p.
93-116.

SILVA, Larissa Candido da. A cosmogonia em Hesiodo, Ovidio e Tolkien: a eterna
contemporaneidade da mitologia na compreensao de universos. 2018. Trabalho de
Concluséo de Curso (Bacharelado em Letras Portugués) — Centro de Comunicacao
e Expresséao, Universidade Federal de Santa Catarina, Floriandpolis, 2018.
Disponivel em: <https://repositorio.ufsc.br/handle/123456789/188918>. Acesso em:
23 mai. 2019.

STRONG, James. Dicionario biblico Strong: Iéxico hebraico, aramaico e grego de
Strong. Barueri: Sociedade Biblica do Brasil, 2002. E-book.

TORRES, José Victor Estrada. Cosmovision y cosmogonia de los pueblos
indigenas costarricenses. San José: Ministerio de Educacion Publica, 2012. 60p.



125

TOLKIEN, Christopher. Comentério sobre Voélsungakviba en Nyja. In.: TOLKIEN, J.
R. R.; TOLKIEN, Christopher (ed.). A lenda de Sigurd e Gudrun. Traducao: Ronald
Kyrmse. Sao Paulo: Martins Fontes, 2010. p. 245-295.

. Prefacio. In: TOLKIEN, J.R.R. Arvore e folha. Traduc&o: Reinaldo José
Lopes. Rio de Janeiro: HarperColins. 2020. p.9-13.

. O poema néo escrito e sua relacdo com O Silmarillion. In.: TOLKIEN, J. R.
R.; TOLKIEN, Christopher (ed.). A queda de Artur. Traducdo: Ronald Eduard
Kyrmse Sao Paulo: WMF Martins Fontes, 2013a. p. 155-200.

. O poema na tradi¢do arturiana. In.: TOLKIEN, J. R. R.; TOLKIEN,
Christopher (ed.). A queda de Artur. Traducdo: Ronald Eduard Kyrmse. Séo Paulo:
WMF Martins Fontes, 2013b. p. 101-151.

TOLKIEN, J.R.R. Vélsungakviba en Nyja. In.: .; TOLKIEN, Christopher (ed.).
A lenda de Sigurd e Gudrun. Traducdo: Ronald Kyrmse. Sao Paulo: Martins
Fontes, 2010. p. 57-241

; TOLKIEN, Christopher (ed.). Comentarios complementares a tradugéo de
Beowulf. In.: . Beowulf: uma tradugcédo comentada, incluindo o conto Sellic
Spell. Traducéo: Ronald Eduard Kyrmse. Sao Paulo: WMF Martins Fontes, 2015.
p.229-455.

; CARPENTER, Humphrey; TOLKIEN, Christopher (org.). As cartas de J. R.
R. Tolkien. Traducgéo: Gabriel Oliva Brum. Curitiba: Arte e Letra Editora, 2006. 472p.

. O Silmarillion. Traducao: Waldéa Barcellos. Sdo Paulo: WMF Martins
Fontes, 2011. 470p.

. O Senhor dos Anéis: a sociedade do anel. Tradug&o: Lenita Maria Rimoli
Esteves e Almiro Pisetta. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2000. 450p.

. Mitopeia. In: . Arvore e folha. Traducéo: Reinaldo José Lopes. Rio
de Janeiro: HarperColins. 2020a. p.91-101.

. Mitopoeia. In: . Arbol y hoja. Traduccién: Luis Doménech..
Barcelona: Ediciones Minotauro. 1994a. p.131-143.

. Sobre estorias de fadas. In: . Arvore e folha. Traducéo: Reinaldo
José Lopes. Rio de Janeiro: HarperCollins, 2020b. p.17-88.

. Sobre los cuentos de hadas. In: Arbol y hoja. Traduccion: Julio César
Santoyo y José M. Santamaria. Barcelona: Ediciones Minotauro. 1994b. p.13-100.

WEST, Richard C. Real-world myth in a secondary world: mythological aspects in the
story of Beren and Luthien. In.: CHANCE, Jane (org.). Tolkien: the medievalist.
Londres: Routledge, 2003. p.259-267. E-book.



