
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

Centro de Letras e Comunicação 

Programa de Pós-Graduação em Letras 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado 

 

 

 

 

Os Dias Antigos da Terra-média: 

 

Bíblia e mitologias em O Silmarillion, de J. R. R. Tolkien 

 

 

Isabela Brito Oliveira 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pelotas, 2020 



 
 

 

Isabela Brito Oliveira 
 
 
 
 
 
 
 
 

Os Dias Antigos da Terra-média: 
 

Bíblia e mitologias em O Silmarillion, de J. R. R. Tolkien 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
graduação em Letras do Centro de Letras e 
Comunicação da Universidade Federal de Pelotas, 
como requisito parcial à obtenção do título de Mestre 
em Letras. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 Orientador: Prof. Dr. Eduardo Marks de Marques 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Pelotas, 2020 
  



 
 

 

 

 

  



 
 

 



 
 

 

Agradecimentos 

 

Agradeço, em primeiro lugar, ao meu orientador, professor Eduardo Marks de 

Marques, por aceitar embarcar nesta jornada pela Terra-média e por todo o apoio 

durante o processo de elaboração do projeto e desenvolvimento da pesquisa. 

Agradeço a minha mãe, minha irmã, meu cunhado e meu pai por toda a 

ajuda, paciência e conselhos. 

Agradeço aos amigos Érica Carvalho, pela ajuda com os textos em língua 

inglesa; Daniel Farias, pela consultoria bíblica; Aline Coelho, Carim Rodrigues, 

Bruna Passos, Juliane Cardoso, Luciane Sinott, Marcelle von Pfeil e Wendel 

Buchweitz, por todos os momentos compartilhados. 

Agradeço aos companheiros tolkienianos Cássio Cabral, Enilson Rodrigues e 

Fernando Branco pela ajuda com “As cartas de J. R. R. Tolkien”. 

Sem vocês, isso não teria sido possível. 

Obrigada!  



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“La fantasía no es simple entretenimiento: nos permite 

entender el mundo y el lugar que la humanidad ocupa en él.” 

(HOWE, 2012) 



 
 

 

Resumo 

 

OLIVEIRA, Isabela Brito. Os Dias Antigos da Terra-média: Bíblia e mitologias em 
O Silmarillion, de J. R. R. Tolkien. Orientador: Eduardo Marks de Marques. 2020. 
125 f. Dissertação de Mestrado (Mestrado em Letras) – Centro de Letras e 
Comunicação, Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, 2020. 

 

Neste trabalho, analisamos parte da obra que abre cronologicamente o legendário 
de J. R. R. Tolkien, O Silmarillion (1977), com o objetivo de estudar a confluência 
entre as mitologias bíblica, celta, grega e nórdica na construção desta narrativa. O 
recorte estabelecido inclui as três primeiras seções do livro, que foi publicado quatro 
anos após a morte do autor com edição realizada por seu filho Christopher Tolkien. 
No primeiro capítulo, apresentamos algumas questões para nortear a análise: a 
cosmogonia, a relação entre religião e mitologia, os deuses mitológicos e os 
mitemas. Para isso, utilizamos trabalhos de Mircea Eliade, Joseph Campbell, Claude 
Lévi-Strauss, dentre outros. No segundo capítulo, ainda trazemos questões para 
nortear a discussão, mas relacionadas à vida de Tolkien e sua visão sobre mitologia. 
No capítulo final, fazemos a análise de O Silmarillion, partindo da cosmogonia de 
Arda até o final da Primeira Era, seguindo os eventos relacionados ao destino das 
Silmarils e levando em consideração, além do referencial teórico apresentado nos 
capítulos anteriores, outros trabalhos que se relacionem de uma forma ou de outra 
com o texto tolkieniano. Nesta análise, apontamos alguns paralelos que nos 
permitem mostrar como a fé católica que Tolkien professava e as obras mitológicas 
que o autor lia influenciam na elaboração de seu legendário. 
. 
 
 
Palavras-chave: O Silmarillion. Tolkien. Mitologia. Bíblia. 
  



 
 

 

Resumen 

 

OLIVEIRA, Isabela Brito. Los Días Antiguos de la Tierra media: Biblia y mitologías 
en El Silmarillion de J. R. R. Tolkien. Orientador: Eduardo Marks de Marques. 2020. 
125h. Disertación de Maestría (Maestría en Letras) – Centro de Letras y 
Comunicación, Universidad Federal de Pelotas, Pelotas, 2020. 
 
En este trabajo, analizamos parte de la obra que abre cronológicamente el 
legendario de J. R. R. Tolkien, El Silmarillion (1977), con el objetivo de estudiar la 
confluencia entre las mitologías bíblica, celta, griega y nórdica en la construcción de 
esta narrativa. El recorte establecido incluye las tres primeras secciones del libro, 
que fue publicado cuatro años después de la muerte del autor con edición realizada 
por su hijo Christopher Tolkien. En el primer capítulo, presentamos algunas 
cuestiones para nortear el análisis: la cosmogonía, la relación entre religión y 
mitología, los dioses mitológicos y los mitemas. Para eso, utilizamos trabajos de 
Mircea Eliade, Joseph Campbell, Claude Lévi-Strauss, entre otros. En el segundo 
capítulo, aún traemos cuestiones para nortear la discusión, pero relacionadas a la 
vida de Tolkien y su visón sobre mitología. En el capítulo final, hacemos el análisis 
de El Silmarillion a partir de la cosmogonía de Arda hasta el final de la Primera Edad, 
acompañando los eventos relacionados al destino de las Silmarils y considerando, 
además del referencial teórico presentado en los capítulos anteriores, a otros 
trabajos que se relacionen de una manera u otra con el texto tolkeneano. En este 
análisis, apuntamos algunos paralelos que nos permiten mostrar como la fe católica 
que Tolkien profesaba y las obras mitológicas que el autor leía influyen en la 
elaboración de su legendario. 
 
 
 
Palabras-clave: El Silmarillion. Tolkien. Biblia. Mitologías.  



 
 

 

Sumário 

1. Introdução ................................................................................................... 11 

2. Um norte para a discussão ....................................................................... 16 

2.1 Cosmogonia: uma resposta aos anseios humanos ............................ 16 

2.2 Verdade, crença, ficção: a relação entre religião e mitologia ............. 18 

2.3 Deuses mitológicos: exemplos para os homens ................................. 24 

2.4 Mitemas: o esqueleto do mito ................................................................ 27 

3. A jornada de Tolkien .................................................................................. 30 

4. O Silmarillion: a História da Terra-média no legendário de Tolkien ...... 40 

4.1 Os deuses da mitologia tolkieniana ...................................................... 45 

4.1.1 Eru Ilúvatar: o Ser Superior .................................................................... 46 

4.1.2 Valar e Maiar: deuses inferiores ............................................................. 47 

4.1.3 Sauron e Melkor: os inimigos ................................................................. 61 

4.2 O “Quenta Silmarillion” e a Bíblia ......................................................... 63 

4.3 O Silmarillion e outras mitologias ....................................................... 104 

5. Considerações finais ............................................................................... 117 

Referências bibliográficas ............................................................................. 122 

 

 

  



 
 

 

Uma versão prévia da seção 2.4 foi publicada em OLIVEIRA, Isabela Brito. A queda 

de Númenor: o dilúvio na mitologia tolkieniana. Revista Travessias, Cascavel, v.13, 

n.2, p. 68-80, maio/ago. 2019. Disponível em: <http://e-

revista.unioeste.br/index.php/travessias/article/view/22918/14605>. Acesso em: 17 

nov. 2019.  



 

1. Introdução 

 

O legendário tolkieniano nasce do desejo de J. R. R. Tolkien de criar uma 

mitologia para a Inglaterra, seu país de origem, e de um chamado de seu amigo G. 

B. Smith. (CARPENTER, 2018, p. 127) Cronologicamente, os relatos começam em 

O Silmarillion (1977), mas o primeiro livro publicado foi O Hobbit (1937), seguido de 

O Senhor dos Anéis (1954-1955). Além dessas obras, há também estórias sobre a 

Terra-média e seus povos em outros escritos de Tolkien, como Contos inacabados 

(1954) e a série de doze volumes The History of Middle-earth (1983-1996), ambos 

editados pelo filho do autor, Christopher Tolkien, assim como O Silmarillion. 

Curiosamente, O Hobbit não foi escrito para fazer parte dessa mitologia, mas 

teve de ser adaptado para isso em sua segunda edição devido ao pedido do editor 

de Tolkien por uma sequência para ele, o que gerou O Senhor dos Anéis. Estas 

duas obras são as mais conhecidas de Tolkien pelo grande público não só por suas 

publicações como também por suas adaptações cinematográficas. Mas a mitologia 

tolkieniana como um todo povoa a cultura pop na atualidade e possui muitos fãs ao 

redor do mundo que não apenas consomem suas obras literárias, como todo e 

qualquer conteúdo que se relacione a ela. Há diversos sites, blogs, fóruns e canais 

no YouTube dedicados a discutir o assunto Tolkien. Para citar apenas um exemplo, 

no Brasil, o canal do YouTube Tolkien Talk conta com 79,6 mil inscritos e mais de 

cinco milhões de visualizações em seus vídeos1. 

Neste trabalho, estudaremos a obra de abertura do legendário de Tolkien, O 

Silmarillion, com o objetivo de analisar como religião e mitologia, ambas de 

importância significativa na vida do autor, confluem para a criação da chamada 

mitologia tolkieniana. A motivação para tal escolha parte de uma questão pessoal. 

Após a leitura de O Senhor dos Anéis e O Hobbit, houve a descoberta de O 

Silmarillion, que causou grande impressão por se tratar de algo tão diferente do lido 

até então – não somente em se tratando de Tolkien – e logo se tornou o livro 

preferido. Era possível ver que as estórias tratavam do mesmo mundo, mas eram 

diferentes. Nestas, havia deuses que decidiam o destino através da música, que 

desciam do vazio para construir cada elemento da terra, do céu e do mar e esperar 

ansiosamente pelo surgimento dos habitantes desse território. Havia também um 

                                                           
1
 Dados disponíveis em: <https://www.youtube.com/c/TolkienTalk/about>. Acesso em: 26 ago. 2020 



12 
 

deus rebelde que se dedicava à destruição. E tudo narrado de uma forma tão 

profunda que prende a atenção do leitor e desperta o desejo de saber mais sobre 

Arda e seus povos. A isso, somou-se o descobrimento posterior de que tudo estava 

interligado, O Silmarillion, O Hobbit, O Senhor dos Anéis e outros livros lidos mais 

tarde: Os filhos de Húrin e Contos Inacabados. 

Na primeira leitura de O Silmarillion, já foi possível perceber que havia uma 

relação com a Bíblia e com outras mitologias. Mesmo sem o conhecimento da 

biografia de Tolkien e, consequentemente, da importância dessas narrativas para ele 

e sem um conhecimento profundo sobre relatos bíblicos e mitológicos, havia ecos 

claros nessa obra. As primeiras percepções foram logo no início: em “Ainulindalë”, a 

relação foi feita com a Bíblia já nas palavras iniciais “[h]avia Eru, o Único, que em 

Arda é chamado Ilúvatar” (TOLKIEN, 2011, p. 3) que de imediato foram ligadas a 

“[n]o princípio era o verbo, e o verbo estava com Deus, e Deus era o verbo.” (JOÃO 

1,1) devido ao ritmo do texto; e, em “Valaquenta”, onde se detalham quem são os 

deuses tolkienianos e suas funções, já foi possível traçar, mesmo que 

superficialmente, um paralelo entre eles e os deuses gregos. Assim, surgiu o 

interesse em estudar quão profundas são as relações entre a mitologia tolkieniana e 

os outros relatos mitológicos. Por uma questão de lógica, o estudo começa pela obra 

que abre cronologicamente o legendário. 

Mais complexo do que O Hobbit e O Senhor dos Anéis, O Silmarillion reúne 

relatos do que ocorreu no Mundo Secundário de Tolkien durante milhares de anos. 

Dividido em cinco seções, começa com a narrativa da cosmogonia de Arda e a 

apresentação dos deuses que trabalharão na construção desse mundo, passando 

por ocorrências de toda a Primeira Era, pela queda de Númenor até chegar a uma 

introdução à Terceira Era. 

Este talvez seja o livro de Tolkien de mais difícil leitura. Primeiramente, é 

inacabado. Christopher editou-o a partir de manuscritos e apontamentos deixados 

por seu pai quatro anos após sua morte e organizou-os de forma que se tornassem 

coerentes e consistentes internamente. Mas, ainda assim, há uma lacuna temporal 

entre os relatos da terceira e da quarta seção e entre esta e a quinta, o que, apesar 

de não tornar o texto incoerente ou ininteligível, pode causar problemas a um leitor 

desavisado, que espere encontrar um romance completo como os publicados 

durante a vida de Tolkien.  



13 
 

Em segundo lugar, há uma característica dos textos tolkienianos, a riqueza de 

detalhes, que, em O Silmarillion, unida à incompletude do texto, pode causar certa 

confusão e atrapalhar a fluência da leitura para os iniciantes em Tolkien – e mesmo 

para os já acostumados com os trabalhos do autor. Parágrafos inteiros são 

dedicados a descrições, como ocorre em “Da chegada dos homens ao oeste”, em 

que é apresentada parte da árvore genealógica de uma das famílias dos homens a 

partir do personagem Hador. (TOLKIEN, 2011, p. 184) Há, também, uma grande 

quantidade de nomes – tanto de personagens quanto de locais, que fizeram com 

que Christopher, ao editar a obra, incluísse um extenso glossário em seu final – e 

longas descrições geográficas, que tornaram necessárias as inclusões de mapas de 

Arda nas publicações. 

Por outro lado, esse cuidado de Tolkien para com os detalhes favorece a 

percepção dos elementos que aqui analisaremos. Um leitor que conhece 

minimamente o texto bíblico, já na primeira leitura, percebe as semelhanças entre os 

relatos tolkienianos e bíblicos. O mesmo ocorrerá com os leitores familiarizados a 

outras mitologias. E, em uma análise pormenorizada, é possível notar a existência 

de paralelos entre estas narrativas que, muitas vezes, incluem até mesmo esses 

detalhes, como ocorre, por exemplo, no retorno dos noldor à Terra-média em que 

até a posição geográfica reforça a aproximação entre a punição destes elfos e a de 

Caim. Assim, tais descrições, que podem parecer excessivas e maçantes, são 

importantes para a compreensão da obra internamente e também para a percepção 

de sua relação com outros textos. 

Devido aos limites dimensionais impostos por uma Dissertação de Mestrado, 

estabelecemos um recorte para a análise, começando pela cosmogonia tolkieniana 

até o final da Primeira Era e, dentro desta, tendo como fio condutor os relatos sobre 

o destino das Silmarils, de forma que não abordaremos a sina de Túrin Turambar, 

com exceção do trecho em que se refere à queda de Nargothrond e o caso do colar 

Nauglamír. Também por razão da dimensão, não será possível abordar todos os 

paralelos encontrados, ainda que estes estejam dentro das seções trabalhadas. 

Para empreender esta análise, temos como base as teorias sobre mito e 

religião de Mircea Eliade e Joseph Campbell, sobre mitemas de Claude Lévi-Strauss 

e sobre estórias de fadas do próprio Tolkien, tendo em vista que, para ele, os mitos 

que compõem sua mitologia formam esse tipo de narrativa. Também utilizaremos 

textos críticos sobre a obra de Tolkien – dos quais destacamos Biblical Parallels in 



14 
 

the Silmarillion, de Alfred Byrd – e trabalhos sobre a vida do autor, que tem grande 

influência sobre seu legendário. Em seu livro, Byrd apresenta uma série de paralelos 

entre os relatos bíblicos e as estórias de O Silmarillion, porém, se limita a apontar tal 

relação. Diferentemente do que este autor faz, aqui, discutiremos a presença dos 

mitemas na obra tolkieniana. 

Assim, no primeiro capítulo deste trabalho, “Um norte para a discussão”, 

falaremos sobre cosmogonia e cosmovisão, a relação entre religião e mitologia, o 

papel dos deuses nos mitos e os mitemas. Veremos que as cosmogonias são os 

relatos sobre a criação do cosmos, compostos por homens para explicar a existência 

do mundo e que geram uma cosmovisão. Nestas narrativas, os personagens 

principais são os deuses que, através de seus atos, servem de exemplo aos 

indivíduos, que depositam suas crenças nestas divindades. Com base nas 

cosmogonias, os homens constroem outras narrativas para explicar ocorrências no 

espaço em que vivem também pela ação de seus deuses. São esses relatos que se 

tornam mitos e, deles, são retiradas suas estruturas, os mitemas utilizados nas mais 

diversas narrativas, como as lendas heroicas e as estórias de fadas. 

No segundo capítulo, “A jornada de Tolkien”, falaremos sobre o autor: sua 

relação com a religião católica, que ocupa um espaço importante em sua vida após 

o falecimento dos pais; com a mitologia, as obras literárias de que mais gostava; e 

com a família e amigos, que também influenciaram em seu trabalho, seja inspirando 

passagens ou estimulando-o. Além disso, abordaremos sua visão sobre as estórias 

de fadas que, para ele, não são narrativas destinadas exclusivamente às crianças, 

mas sim uma evolução dos mitos primordiais passando pelos épicos, lendas e sagas 

heroicas e que, agora, ocupam o lugar pertencente aos mitos nas sociedades 

primitivas, do ponto de vista que trazem ensinamentos ao ser humano, seja ele de 

qualquer idade. 

Por fim, no terceiro capítulo, “O Silmarillion: a História da Terra-média no 

legendário tolkieniano”, analisaremos as três primeiras seções do livro de Tolkien, 

“Ainulindalë”, “Valaquenta” e “Quenta Silmarillion”. Na análise da primeira destas, 

veremos como Eru/Ilúvatar orquestrou a Música dos Ainur para definir o destino de 

Arda e seus povos e qual cosmovisão pode ser encontrada no mito cosmogônico de 

Tolkien. Além disso, mostraremos quais paralelos estão presentes nesta narrativa; 

como as dissonâncias de Melkor podem ser vistas na prática; que Eru/Ilúvatar é um 

deus otiosus; e traçaremos um paralelo entre esta divindade e o Deus bíblico. 



15 
 

Já no estudo do “Valaquenta”, faremos uma comparação entre os deuses 

tolkienianos Valar e Maiar com os anjos bíblicos e os deuses gregos. A opção por 

esta mitologia e não outra se deu por percebermos ser possível fazer uma análise 

mais completa a partir dela. Apontaremos também a relação que pode ser feita entre 

essas divindades e as nórdicas e indicaremos quem são os inimigos que tentarão se 

tornar os Senhores do Mundo no decorrer da mitologia tolkieniana: Melkor na 

Primeira Era e Sauron na Segunda e na Terceira. 

A abordagem dos contos que formam o “Quenta Silmarillion” se dará de forma 

diferente do que foi feito com as outras seções. Esta será divida em dois momentos. 

No primeiro, analisaremos os paralelos bíblicos encontrados e, no segundo, os de 

outras mitologias. Para isso, a narrativa será considerada como um todo contínuo, 

seguindo os eventos que tenham relação com o destino das pedras preciosas 

Silmarils. Mas não trabalharemos apenas com paralelos, também serão analisados 

mitos tolkienianos nos quais não foi possível encontrar uma relação com outras 

narrativas mitológicas e refletiremos sobre algumas questões internas da obra. 

 

 



 
 

2. Um norte para a discussão 

 

 

2.1 Cosmogonia: uma resposta aos anseios humanos 

 

O homem tem a necessidade de encontrar uma explicação para tudo o que 

acontece em sua volta, incluindo seu surgimento e a criação do mundo em que vive. 

Não contente em simplesmente existir, ele cria narrativas que expliquem como o 

universo se formou e, a partir daí, a humanidade foi criada nesse espaço e se 

desenvolveu. Essas narrativas, as quais chamamos de mitos, fazem parte do 

desenvolvimento de todas as culturas humanas e, dentro do arcabouço de mitos 

possíveis, encontramos aqueles que explicam a formação do cosmos: as 

cosmogonias. 

Todos os povos têm relatos da criação do mundo em suas culturas e os 

utilizam para explicar como se relacionam com as demais criaturas existentes. 

Alguns os mantêm em forma escrita, sendo esses textos considerados sagrados e 

de acesso relativamente fácil; outros apenas na oralidade, o que dificulta o acesso a 

eles. Esses relatos demonstram a maturidade que a cultura desses povos atingiu ao 

integrarem “os elementos simbólicos mais representativos desses grupos, 

dependendo de aspectos próprios de seu entorno, como a geografia”2 (TORRES, 

2012, p. 7, tradução nossa) 

A cosmogonia gera uma forma de ver e entender o mundo que varia para 

cada povo. Essa cosmovisão surge a partir da maneira como cada mito é 

interpretado, considerando as crenças, os costumes e as tradições dos povos. Ela é 

a mensagem que o mito passa para os membros da comunidade a qual pertence. 

No caso da cosmovisão dos povos indígenas costarriquenses bribris e cabécares, 

por exemplo, existem três dimensões, “o submundo, o mundo do meio e o mundo 

superior”3 (TORRES, 2012, p. 9, tradução nossa), e, quando alguém morre, sua 

alma vai para o submundo encontrar o criador dos indígenas. A cosmovisão católica 

também apresenta essas três dimensões, mas, diferentemente do que ocorre na 

crença indígena, as almas vão para o mundo superior encontrar seu criador. 

(TORRES, 2012, p. 9) 

                                                           
2
 “[...] los elementos simbólicos más representativos de estos grupos, dependiendo de aspectos 

propios del entorno como la geografía.” (TORRES, 2012, p.7) 
3
 “[...] el inframundo, el mundo de en medio y el mundo de arriba. […]” (TORRES, 2012, p.9) 



17 
 

Nas cosmogonias em que aparecem divindades como os criadores do 

cosmos, eles são sempre onipotentes e sábios e o mundo pode surgir do nada ou a 

partir do pensamento do deus criador, das palavras que ele proferir, de alguma 

matéria, como, em alguns casos de mitos primitivos, o barro (ESPINOSA, 2015, p. 

23) ou uma parte do seu corpo, não significando que ele será diminuído ou extinto 

por isso (ESPINOSA, 2015, p. 18). 

De acordo com o filósofo romeno e fundador da moderna História das 

Religiões, Mircea Eliade (2018, p. 44), “toda construção ou fabricação tem como 

modelo exemplar a cosmogonia” [grifo do autor]. Ela é “a suprema manifestação 

divina, o gesto exemplar de força, superabundância e criatividade.” (ELIADE, 2018, 

p. 72 [grifo do autor]) Assim sendo, o mito da criação do mundo se torna o modelo 

de comportamento dos homens para toda a sua construção, seja ela concreta – 

como a de uma casa (ELIADE, 2018, p. 49), de uma aldeia (ELIADE, 2018, p. 45) e 

a geração de descendentes (ELIADE, 2016, p. 33) – ou abstrata – como o 

“restabelecimento de uma situação militar” (ELIADE, 2016, p. 33), e do equilíbrio 

psíquico (ELIADE, 2016, p. 33), “a introdução da criança na sociedade e na cultura” 

(ELIADE, 2016, p. 77) e, inclusive, o surgimento de outros mitos de criação 

(ELIADE, 2016, p. 33). Neste último caso, o objetivo é que tenham também a 

mesma força e magnitude da criação dos seres superiores. Porém, esse uso do 

modelo cosmogônico não significa que ele seja copiado ou imitado nos mitos de 

origem, mas sim que serve de base para essas criações, que contarão algo novo, 

algo que surgiu no mundo depois de este haver sido criado e que o modificou, 

enriquecendo-o ou empobrecendo-o. (ELIADE, 2016, p. 25-26) 

Cabe aqui dizer que o mundo que serve de modelo é aquele que cada povo 

conhece e onde vive, por isso, pode diferir de acordo com a cultura da sociedade a 

qual pertence o mito. (ELIADE, 2016, p. 44) 

Ainda conforme Eliade (2018, p. 124), “o Cosmos foi imaginado sob a forma 

de uma árvore gigante”, sendo que seu modo de ser, “sobretudo sua capacidade 

infinita de se regenerar, é expresso simbolicamente pela vida da árvore”. Apesar de 

não concordarmos que ele tenha sido imaginado assim e preferirmos afirmar que ele 

foi simbolizado dessa forma, podemos dizer que, de modo geral, concordamos com 

essa afirmação. Tal como as árvores, de forma cíclica, com o passar das estações, 

perdem suas folhas e frutos que renascerão no devido tempo, com o mundo 

acontece o mesmo: ao morrer uma planta ou um animal, outros ganham vida e 



18 
 

passam a ocupar seu lugar. Isso ocorre periodicamente, como com as árvores. 

Logo, podemos afirmar que o cosmos se comporta da mesma maneira que elas. 

Assim como a cosmogonia é o modelo para a criação de espaços como casas 

e aldeias, também é para a criação do tempo. (ELIADE, 2018, p. 69) Com ela, surge 

o tempo cósmico, que será a base para os demais tempos sagrados que surgirão 

com os outros mitos. Tomando como exemplo os mitos de criação, podemos dizer 

que os tempos nos quais se passam esses mitos se formam tal qual o tempo da 

criação do mundo. 

Segundo Eliade (2018, p. 84), “desejar restabelecer o Tempo da origem é 

desejar não apenas reencontrar a presença dos deuses, mas também recuperar o 

Mundo forte, recente e puro” [grifos do autor] A partir disso, podemos dizer que o 

homem religioso sente a necessidade de repetir tais gestos divinos (a cosmogonia) 

para aproximar-se dos deuses. Esse desejo de aproximação se deve à vontade de 

viver em uma situação paradisíaca, na presença divina e num mundo perfeito. 

(ELIADE, 2018, p. 82) Tal perfeição se dá por ele ser recém-criado e, portanto, ainda 

não profanado. 

 

 

2.2 Verdade, crença, ficção: a relação entre religião e mitologia 

 

Sendo os mitos realidades culturais complexas, é difícil defini-los com 

precisão. Por esse motivo, optamos por fazê-lo de forma ampla. Um mito é uma 

história que realmente ocorreu – pelo menos na visão dos membros do povo ao qual 

ele pertence – nos primórdios dos tempos e que tem caráter de sacralidade, pois 

conta os feitos de deuses para que algo, como, o cosmos, passasse a existir. Sua 

principal função é servir de modelo para os ritos e atos humanos, pois os homens 

são o que são hoje graças a esse exemplo. 

Os mitos trazem relatos em que tudo pode acontecer e não seguem nenhuma 

regra lógica ou de continuidade, atribuindo qualquer poder a qualquer de seus 

protagonistas. (LÉVI-STRAUSS, 2017a, p. 207) Eles despertam e mantêm a 

consciência da existência de um mundo divino onde habitam os seres superiores 

(ELIADE, 2016, p. 123) e, apesar de não darem conta da totalidade dos fatos e de 

manterem alguns mistérios (ELIADE, 2016, p. 126), garantem aos homens a certeza 

de que o que fazem ou pretendem realizar já foi feito por esses seres no princípio 



19 
 

dos tempos e da mesma maneira que eles fazem (ou pretendem) agora (ELIADE, 

2016, p. 111). Assim, os mitos são considerados “a súmula do conhecimento útil” 

(ELIADE, 2016, p. 112), ou seja, o modelo perfeito para as realizações. Por isso, nas 

sociedades arcaicas, tinham grande valor religioso e exemplar, ditando como todos 

deveriam se comportar. Segundo Lévi-Strauss (2017a, p. 31), nessas sociedades, 

há grande dificuldade de que se consiga uma resposta moral ou racional para seus 

costumes, porque “o indígena se contenta em responder que sempre foi assim, que 

assim ordenaram os deuses, ou os antepassados”. Para o homem arcaico, não há 

motivos para buscar outra razão para o que acontece ou para como ele se 

comporta. Isso é preocupação dos estudiosos. 

Para Joseph Campbell (2017, p. 6), os “[m]itos são pistas para as 

potencialidades espirituais da vida humana” que adquirimos ao ler os relatos de 

outros povos, pois, os nossos, tendemos a ver como realidade e apenas 

entendemos a profundidade da mensagem, a metáfora trazida, quando ela vem de 

fontes alheias. Foram os gregos quem, após profunda análise dos mitos, primeiro os 

trataram como algo sem valor religioso e exemplar e lhes atribuíram o sentido de 

algo que não pode realmente existir. A exemplo disso, o judeu-cristianismo trata 

como falsidade ou ilusão o que não pode ser justificado por alguma passagem do 

Antigo ou do Novo Testamento. (ELIADE, 2016, p. 8) 

Apesar de, ainda hoje, ser empregado como sinônimo de fábula, invenção e 

ficção, foi no início do século XX que os mitos deixaram de ser tratados dessa 

maneira pelos estudiosos ocidentais e passaram a ser vistos como estórias 

verdadeiras, sagradas e exemplares como já era feito pelas sociedades arcaicas. 

(ELIADE, 2016, p. 7-8) Por exemplo, 

 

[...] [s]egundo os estoicos, os mitos revelavam visões filosóficas sobre a 
natureza profunda das coisas, ou encerravam preceitos morais. Os 
múltiplos nomes dos deuses designavam uma só divindade, e todas as 
religiões exprimiam a mesma verdade fundamental; só variava a 
terminologia. [...] (ELIADE, 2018, p. 4) 
 
 

Podemos perceber que, hoje, nas diversas mitologias do mundo, há muitas 

semelhanças com o que já era declarado pelos estoicos: uma mesma mensagem 

comum sendo transmitida de maneiras diferentes e um mesmo Ser Superior com 

denominações diferentes. Como exemplo, podemos utilizar os mitos de origem. Há o 

mito de origem do universo, das enfermidades, dos remédios, dos seres e, em cada 



20 
 

um deles, um ente divino a quem se faz oferendas. Além disso, um mesmo mito de 

origem tem variações de acordo com o povo a que pertence, mas, como já dissemos 

anteriormente, sua base comum é a cosmogonia (ELIADE, 2016, p. 25). 

 Cabe aqui salientar que esse ente divino a quem se faz as oferendas nem 

sempre se tratará do ser que criou o mundo, que, como veremos mais adiante, pode 

se tornar um deus otiosus. Nesse caso, as ofertas serão feitas a outro deus que 

terminou a organização do mundo e assumiu a “responsabilidade de manter sua 

ordem e sua fertilidade”. (ELIADE, 2016, p. 99) 

Também é comum a todos os mitos que as mensagens transmitidas 

contenham algo sagrado, tendo em vista que seus personagens são deuses 

poderosos, e que se manifestem sempre em uma realidade diferente da que vivem 

cotidianamente os povos. (ELIADE, 2018, p. 16). Segundo Lévi-Strauss (2017a, p. 

206), os estudiosos se dividem quanto ao conteúdo dessas mensagens: 

 

[...] [h]á quem afirme que cada sociedade expressa, em seus mitos, 
sentimentos fundamentais como o amor, o ódio ou a vingança, que são 
compartilhados por toda a humanidade. Para outros, os mitos constituem 
tentativas de explicação de fenômenos de difícil compreensão, 
astronômicos, meteorológicos, etc. [...] (LÉVI-STRAUSS, 2017a, p. 206) 
 
 

Entendemos que as mensagens podem expressar ambos os conteúdos, pois 

encontramos casos como o dos deuses vingativos da mitologia grega e o dos povos 

não civilizados, que utilizam seus mitos para explicar o funcionamento do mundo.  

O sagrado, para esses povos, é algo que tem poder (ELIADE, 2018, p. 18). 

Um exemplo é o mito da origem dos remédios. Alguns povos, quando um de seus 

membros está doente, recitam ou até recriam seu mito, pois creem que ele tem o 

poder de trazer a cura para a enfermidade daquela pessoa e que, se não contarem a 

origem do remédio de alguma forma, não podem utilizá-lo. (ELIADE, 2016, p. 28-31) 

Como dito anteriormente, para esses povos, o espaço não é homogêneo. 

Diferentemente de onde eles vivem, um local comum e sem nada de especial, 

profano, os mitos se passam em um lugar que é sagrado, fixo, forte e o único que, 

para eles, pode ser real. (ELIDADE, 2018, p. 25-26) Esses locais não são escolhidos 

pelos homens, são determinados por outros seres e, depois, procurados e 

descobertos “com a ajuda de sinais misteriosos” (ELIADE, 2018, p. 31). 

Segundo Mircea Eliade (2018, p. 59), a consagração de um espaço como 

sagrado equivale a uma cosmogonia: “o Mundo deixa-se perceber como Mundo, 



21 
 

como cosmos, à medida que se revela como mundo sagrado.” (ELIADE, 2018, p. 59 

[grifo do autor]) Sendo a cosmogonia o mito da criação do mundo, considerar um 

espaço sagrado equivale a (re)criá-lo como tal. 

A heterogeneidade do espaço é necessária para que esses povos encontrem 

orientação. Quando enfrentam algum problema, como doenças, secas ou 

enchentes, eles se voltam ao espaço sagrado onde habitam os seres superiores que 

podem ajudá-los. Os homens religiosos só conseguem viver em espaços abertos à 

sacralidade, pois apenas nesses locais conseguirão ter contato com os seres 

superiores para lhes pedir auxílio. Normalmente, o lugar onde os deuses habitam 

localiza-se perpendicularmente ao dos homens, nos céus, e é ao contemplar o alto 

que se desencadeia a experiência religiosa. A habitação dos deuses é um local fora 

do alcance dos homens, onde apenas poucos deles recebem a dádiva de chegar, o 

que é feito através de ritos de ascensão, deixando de serem vistos como homens e 

passando a fazer parte da condição divina. Para algumas religiões, é para a 

habitação desses deuses que vão as almas de seus mortos. (ELIADE, 2018, p. 100-

101) 

Sendo o espaço heterogêneo, os indivíduos vivem duas experiências, a 

sagrada e a profana. Na primeira, 

 

[...] a revelação de um espaço sagrado permite que se obtenha um “ponto 
fixo”, possibilitando, portanto, a orientação na homogeneidade caótica, a 
“fundação do mundo”, o viver real. A experiência profana, ao contrário, 
mantém a homogeneidade e portanto a relatividade do espaço. Já não é 
possível nenhuma verdadeira orientação, porque o “ponto fixo” já não goza 
de um estatuto ontológico único; aparece e desaparece segundo as 
necessidades diárias. [...] (ELIADE, 2018, p. 27 [grifo do autor]) 
 

 
A partir disso, podemos perceber que os povos vivem em um mundo profano onde 

não encontram nenhuma orientação. Quando a necessitam, têm de se voltar ao 

mundo sagrado e buscar ajuda junto aos seres superiores que lá habitam. Ao fim 

dessa necessidade, retornam a suas vidas normais no mundo profano até que um 

novo problema os alcance e o ciclo reinicie. Tal comunicação só é possível porque o 

território onde os povos vivem está ligado, de alguma forma, ao território sagrado ou 

foi criado pelos deuses que lá residem. (ELIADE, 2018, p. 33)  

Assim como o espaço, para esses povos, o tempo também não é 

homogêneo. Ele se divide em tempo profano e tempo sagrado. O primeiro é aquele 

em que todos vivem seu dia a dia. Já o segundo é o tempo em que ocorrem as 



22 
 

festas em homenagem aos deuses e que é “por sua própria natureza reversível”, 

pois é “um Tempo mítico primordial tornado presente” que foi “criado e santificado 

pelos deuses” (ELIADE, 2018, p. 63-64 [grifos do autor]), ou seja, um tempo primitivo 

que retorna em cada uma dessas celebrações. Equivale a um período de tempo 

determinado, que não aumenta nem diminui. 

Essas festas trazem os acontecimentos relatados nos mitos para o momento 

presente da celebração. Assim, quem delas participa se torna contemporâneo dos 

deuses naquele espaço de tempo. Esse período não pertence à realidade profana, 

pois os celebrantes o transformam em um equivalente do tempo sagrado em que os 

seres superiores realizaram seus feitos. (ELIADE, 2018, p. 93) Rememorar e 

reatualizar esses acontecimentos ajudam o homem religioso a assegurar-se do que 

é real (sagrado), pois é graças a essas repetições que tem a certeza de que aquilo 

realmente existe. Mas isso não significa que repita indefinidamente os gestos 

míticos. Esse ato de reatualizar o ajuda a se tornar criador de seu próprio mundo. 

(ELIADE, 2016, p. 124-125) 

É através de ritos que os povos religiosos passam do tempo profano ao 

tempo sagrado. (ELIADE, 2018, p. 63) Campbell (2017, p. 86) define os rituais como 

“o cumprimento de um mito” e diz que, quando o integrante de um povo participa de 

um rito, ele participa do mito. É característico dos ritos as práticas de exercícios de 

rompimento rigorosos, cuja função é afastar radicalmente os participantes de sua 

vida cotidiana para ingressar no momento sagrado. A esses exercícios, segue-se 

uma série de outros rituais purificadores para que, quando o participante retorne à 

vida cotidiana, sinta-se como se tivesse renascido. (CAMPBELL, 2007, p. 20-21) 

Conforme Lévi-Strauss (2017b, p. 77), assim como o mito é o modo dos 

deuses se comunicarem com os homens, o rito é o modo dos homens se 

comunicarem com os deuses. Mas esta última comunicação, para Campbell (2017, 

p. 8), está se perdendo, pois a sociedade atual está corrompida. O motivo é que os 

rituais perderam seu verdadeiro valor e, assim, os mitos não conseguem cumprir sua 

função real de proporcionar experiência de vida.  

Como exemplo de rito, Mircea Eliade (2018, p. 66) cita a experiência religiosa 

do cristianismo: 

 

[...] [t]al como uma igreja constitui uma rotura de nível no espaço profano de 
uma cidade moderna, o serviço religioso que se realiza no seu interior 
marca uma rotura na duração temporal profana: já não é o Tempo histórico 



23 
 

atual que é presente – o tempo que é vivido, por exemplo, nas ruas vizinhas 
–, mas o Tempo em que se desenrolou a existência histórica de Jesus 
Cristo, o tempo santificado por sua pregação, por sua paixão, por sua morte 
e ressurreição. [...] (ELIADE, 2018, p. 66) 
 
 

O serviço religioso ao qual Eliade se refere é o rito de transição entre tempo profano 

e tempo sagrado. O relatado na citação anterior trata apenas do cristianismo, mas 

pode ser generalizado da seguinte forma: os religiosos vivem num tempo profano 

que é parado ao ser realizado um rito. Nesse momento, eles passam a viver em um 

tempo sagrado em que festejam e prestam homenagens aos deuses. Findas as 

celebrações, finda também o tempo sagrado e o tempo profano volta a correr. 

É nesse espaço e tempo sagrados que se passam as histórias relatadas nos 

mitos, que, por consequência, também são sagradas. Em princípio, seus conteúdos 

são mistérios para os povos, pois os feitos ali relatados foram vividos por deuses, e 

os mitos têm o poder de revelá-los. Quem primeiro terá acesso a esses relatos são 

os homens religiosos, para quem “a existência real, autêntica, começa no momento 

em que ele recebe a comunicação dessa história primordial e aceita as suas 

consequências.” (ELIADE, 2016, p. 85). Isso pode ser explicado analisando o caso 

das crianças de determinados povos: a vida em sociedade começa no momento em 

que passam por certos rituais através dos quais são iniciadas na vida religiosa.  

Os homens religiosos são quem tem o dever de repassar os relatos 

mitológicos aos demais membros de seus povos – em alguns casos, excluem-se as 

mulheres e as crianças, pois não podem sabê-los por serem não-iniciados – 

narrando-os em uma cerimônia ou efetuando o devido ritual, mas não podem fazê-lo 

a qualquer momento, somente durante o tempo sagrado. Por exemplo, ao 

curandeiro de determinado povo será transmitido pelo deus correspondente o mito 

da origem dos remédios. Ao ser necessário que se cure alguém, ele terá o dever de 

transmitir esse conhecimento. Para isso, deverá, primeiramente, realizar o rito de 

transição de seu povo do tempo profano para o sagrado para, então, poder recriar o 

mito. Isso é definido por Lévi-Strauss (2017a, p. 181) como um espetáculo que o 

curandeiro oferece ao seu povo. Mas adverte o autor: “não devemos nos deixar 

enganar pela palavra ‘espetáculo’, pois o xamã não reproduz ou encena apenas 

determinados acontecimentos, ele os revive efetivamente, em toda a sua vivacidade, 

originalidade e violência.” Ele necessita reviver esses momentos contados no mito 

para que o doente possa ser curado. 



24 
 

Assim, mito pode ser definido como “a história do que se passou in illo 

tempore, a narração daquilo que os deuses ou os Seres divinos fizeram no começo 

do Tempo.” (ELIADE, 2018, p. 84) Com base nessa afirmação, podemos dizer que 

os mitos de cada povo formam a sua história primordial e, então, ganham o caráter 

de verdade absoluta para eles. Sendo assim, os acontecimentos ali relatados são os 

únicos que interessam como modelos de conduta para os homens religiosos de 

cada povo, mesmo nas suas atividades profanas. 

Esse conjunto de crenças nas informações que os mitos trazem forma a 

religião dos povos. Se, para essas pessoas, elas são verdadeiras, quando contadas 

a membros de outras sociedades, eles podem acreditar e passar a ter as mesmas 

crenças ou, se não acreditarem, esses relatos se tornam mitologia e se espalham 

pelo mundo, sendo utilizados em contos populares e, inclusive, em obras literárias 

com um caráter ficcional. Assim, esses mitos deixam de servir à instrução espiritual 

dos homens e passam a ser fonte de entretenimento. Segundo Larissa Candido da 

Silva (2018, p. 11), “a narrativa mitológica surge dessa necessidade de contarmos 

histórias, em especial aquelas que nos ajudam a apreender o que nós somos no 

universo, o que é o universo, como foi feito o universo e desde quando há universo” 

e funciona como mediadora das relações humanas. Essas narrativas são, se não o 

próprio conteúdo dos mitos, baseadas neles – caso das obras literárias, que “se 

apropria[m] dessas narrativas em conteúdo, em forma e em estilo” (SILVA, 2018, 

p.13). 

 

 

2.3 Deuses mitológicos: exemplos para os homens 

 

Os deuses são os seres mais poderosos que uma mitologia pode apresentar. 

São os responsáveis pela criação e proteção do mundo em que as narrativas se 

passam e dos povos que habitam esse espaço. Em alguns casos, esses deuses 

também são responsáveis pela punição daqueles que venham a merecê-la. 

Em algumas mitologias, encontramos vários deuses que trabalham em 

conjunto na manutenção do mundo, cada um cumprindo determinadas funções. 

Essas são mitologias politeístas, como é o caso da mitologia grega, que apresenta 

doze deuses principais, sendo Zeus o líder. Outras mitologias são monoteístas e têm 

apenas um deus no papel de responsável pelo cuidado e pela continuidade do 



25 
 

mundo que criou. É o caso da narrativa bíblica, que traz Deus como único ser 

encarregado do mundo em que vivemos. 

Como afirma Campbell em O poder do mito (2017, p. 24), “[u]m deus é a 

personificação de um poder motivador ou de um sistema de valores que funciona 

para a vida humana e para o universo”. Isso vai ao encontro do afirmado por Eliade 

no que diz respeito à visão dos povos de que podem realizar um feito porque, 

segundo a narrativa mitológica, este já fora realizado antes. O poder motivador que 

os mitos trazem são personificados no deus que realizou os feitos ali narrados. 

Nesta mesma obra, Campbell (2017, p. 183) afirma perceber três estágios de 

aparecimento de deuses nos mitos. No primeiro deles, o estágio primordial, as 

divindades eram representadas por figuras femininas, as deusas. No segundo, que o 

autor chama de reversão, a figura masculina assume essa função e as divindades 

passam a ser representadas por deuses. Já no terceiro, o estágio clássico, deuses e 

deusas dividem os papéis. 

Algo comum a vários mitos é que haja um tipo de seres supremos 

(superiores, inclusive, a outros deuses) que, após criarem o cosmos, se retiram e 

deixam a finalização de suas obras a cargo de outros que, aos poucos, também 

terão seu lugar tomado por seres superiores de terceiro grau. Trata-se dos seres 

supremos de estrutura celeste, que se retiram para os céus e perdem a atualidade 

religiosa, ausentando-se dos cultos e afastando-se dos homens nos mitos, até que 

se tornam dei otiosi. Ainda assim, os homens se recordam deles quando não têm 

sucesso em seus pedidos aos outros deuses – ou quando seus problemas são 

resultado de ameaças celestes, como secas, tempestades e epidemias (ELIADE, 

2016, p. 89) – e rogam-lhes ajuda. Esse tipo de afastamento pode ser encontrado 

em relatos desde os níveis mais arcaicos de cultura. (ELIADE, 2018, p. 103-106) 

De acordo com Mircea Eliade (2016, p. 90) “[o] Criador só sobrevive no culto 

quando se apresenta sob a forma de um Demiurgo ou de um Ente Sobrenatural que 

moldou a paisagem familiar (o ‘Mundo’)”. Assim sendo, podemos explicar o 

desaparecimento do deus otiosus do culto pelo fato de que ele não é o ser superior 

identificado pelos povos como o criador do que conhecem. Quem eles identificam 

dessa forma são os deuses a quem esse deus primordial deixou responsáveis pela 

finalização de sua obra. 

Ainda segundo este autor (2016, p. 88), os dei otiosi podem ser o primeiro 

exemplo da morte de deus, pois um ser divino desaparecer do culto e perder a 



26 
 

atualidade religiosa acarreta seu esquecimento, o que significa o mesmo que dizer 

que ele está morto. Discordamos disso, pois os membros das sociedades que 

contam com um deus otiosus se voltam a ele quando têm necessidade. Se esse 

deus estivesse realmente morto, os homens não pediriam seu auxílio. Logo, 

entendemos que ele está tão vivo quanto os demais deuses desses povos e a única 

diferença é o fato de haver desaparecido do culto. O próprio autor parece 

contradizer sua afirmação inicial ao apontar que  

 

[...] mesmo quando o Deus Supremo desapareceu completamente do culto 
e está “esquecido”, sua lembrança sobrevive, camuflada, aviltada, nos mitos 
e contos do “Paraíso” primordial, nas iniciações e recitações dos xamãs e 
medicine-men, no simbolismo religioso [...] e em alguns tipos de mitos 
cosmogônicos. [...] (ELIADE, 2016, p. 89) 
 
 

Isso é o mesmo que acontece com os outros deuses: é a lembrança deles e de seus 

feitos que sobrevive nos mitos, não o deus em si. Os povos os tratam de maneira 

igual, apenas se relacionam com eles com frequência diferente. Sendo assim, ou 

todos esses deuses estão mortos ou nenhum deles está. 

Sobre seu deus otiosus, os povos sabem muito pouco, pois ele não está 

presente em muitos mitos e os poucos que são conhecidos são bastante simples. 

Neles, basicamente, se conta que esse deus criou o espaço e seus habitantes e, em 

seguida, se retirou para longe da humanidade, deixando a finalização de sua obra a 

cargo de outro ente divino. Mas esse desconhecimento sobre o deus otiosus não 

significa o empobrecimento da vida religiosa. Pelo contrário: nos casos em que isso 

ocorreu é que são encontrados os mitos mais ricos. (ELIADE, 2016, p. 86-88) Isso, 

talvez, possa ser explicado pela descentralização do poder e sua consequente 

divisão entre outros seres superiores, cada qual com sua estória e seus feitos a 

serem contados. 

Em alguns mitos, o afastamento do deus otiosus acarreta no afastamento do 

céu e da terra ou na ruptura da comunicação entre eles. Em outros, a presença 

desse deus no espaço terreno dá um status de paraíso a esse lugar, o que explicaria 

a imortalidade dos seres que ali habitavam no princípio dos tempos. (ELIADE, 2016, 

p. 90) 

 

 



27 
 

2.4 Mitemas: o esqueleto do mito 

 

Muitas vezes, lemos uma obra literária e sentimos que já conhecemos aquela 

história de algum lugar. Ocorre que muitos autores aproveitam as estruturas de 

narrativas míticas para servirem de base para as suas, o que aproxima não só essas 

obras dos mitos e dos contos populares, mas também uma obra literária de outra. J. 

R. R. Tolkien é um desses autores. Ele utiliza, por exemplo, estruturas de mitos 

gregos e textos bíblicos na construção do seu legendário. 

Quem primeiro identificou e nominou essas estruturas foi o antropólogo 

francês Claude Lévi-Strauss. Segundo ele (2017a, p. 203-204), o vocabulário 

utilizado nos mitos não importa tanto quanto suas estruturas, pois eles “só tira[m] de 

suas fontes [...] o material de imagens com que opera[m]. A estrutura permanece a 

mesma, e é por ela que a função simbólica se realiza.” Por exemplo, em um mito diz 

que se deve utilizar determinada planta em um ritual para curar uma doença. Em 

outro, de uma região distante, diz que se deve utilizar outra planta, também em um 

ritual e também para a cura de uma doença. A planta a ser utilizada é o material 

retirado do contexto específico daquela comunidade, mas a estrutura do mito é a 

mesma. Assim sendo, os mitos podem ser resumidos em tipos específicos. É pela 

manutenção de suas estruturas que, nas diversas culturas do mundo, encontramos 

variações de um mesmo tipo de mito. 

Essas estruturas, chamadas mitemas, são o que permite que qualquer 

pessoa que tenha acesso a um mito o reconheça como tal, pois seu sentido é dado 

a partir da forma como os elementos que o constituem são organizados. Os 

mitemas, primeiramente, foram definidos por Lévi-Strauss (2017a, p. 210) como as 

grandes unidades que constituem um mito e que, linguisticamente, estão no mesmo 

nível da frase. Mas essa definição não o satisfez, visto que todas as unidades 

constitutivas consistem em relações e que o método através do qual ele chegou a 

essa definição se situava num tempo não reversível, enquanto o tempo mítico, que é 

reversível e irreversível, continuava inexplicado. Então, o autor postulou uma nova 

definição para os mitemas, dizendo que as unidades que constituem os mitos não 

são relações isoladas, mas sim feixes de relações que se combinam para que as 

unidades constitutivas adquiram uma função. (LÉVI-STRAUSS, 2017a, p. 210-211) 

Os mitemas funcionam como o esqueleto do mito, pois são sua menor 

unidade com sentido, o argumento da estória contada. Mas, como dissemos 



28 
 

anteriormente, não são utilizados apenas nesse tipo de estórias. Muitas tradições 

narrativas, como as folclóricas, as orais e as de obras literárias os trazem em sua 

base. Os mitemas deixam espaços que podem ser preenchidos de diversas formas, 

por isso, as narrativas que neles se baseiam podem soar como semelhantes. Além 

disso, de acordo com Garcez (2008, p. 91), “não t[ê]m uma ordem propriamente dita 

para se manifestar, [...] pode[m] ser encontrado[s] em vários mitologemas4 

reforçando sua potência como gerador de sentido.” Ou seja, as relações que 

compõem o mitema podem aparecer espalhadas em vários momentos centrais para 

a compreensão do mito. 

Conforme Campbell (2017, p. 40), não importa de que povos sejam os mitos a 

que se tenha acesso, “as imagens são as mesmas e falam dos mesmos problemas. 

[...] É como se a mesma peça fosse levada de um lugar a outro, e em cada lugar os 

atores locais vestissem costumes locais e encenassem a mesma velha peça”. Essa 

sensação de que fala o autor, de que uma mesma história se apresente em vários 

lugares apenas com uma roupagem diferente, é explicada pelo uso dos mesmos 

mitemas por esses povos em suas narrativas, que têm como diferencial os 

elementos típicos de sua cultura. Aos mitemas, Campbell chama motivo-padrão 

(2017, p. 53) e relaciona suas repetições em diferentes povos a uma razão 

psicológica, a de que “a psique humana é essencialmente a mesma, em todo o 

mundo” (CAMPBELL, 2017, p. 53), e a uma razão histórica, dizendo que os mitos de 

uma determinada tradição, como a agricultura, não serão encontrados em povos que 

tenham outra tradição, como a da caça. (CAMPBELL, 2017, p. 55) 

Partindo dos mitos, os mitemas são utilizados também em outros escritos, 

como os épicos, as sagas e as lendas heroicas. Nestes, o papel dos deuses como 

protagonistas é transferido para os heróis, homens que têm alguma relação com os 

seres superiores, sendo seus protegidos – como na mitologia nórdica, na qual os 

poetas declaravam em seus trabalhos que os reis aos quais eram vinculados agiam 

sob a proteção de deuses como Odin, Frey e Thor (ABRAM, 2019) – e/ou 

considerados até mesmo seus filhos, como ocorre na mitologia grega. Esses relatos, 

por sua vez, evoluem novamente até chegar às estórias de fadas (TOLKIEN, 2020b, 

p. 35-36), ainda mantendo os mesmos mitemas como plano de fundo. 

                                                           
4
 De acordo com Garcez (2008, p. 85), “[o] mitologema pode ser entendido como uma parte da 

narrativa onde é identificado um acontecimento importante do mito, algo que contribui na formação do 
mesmo”. 



29 
 

Com base no anteriormente exposto, para fins deste trabalho, entendemos 

mito como uma narrativa criada por homens para explicar algo protagonizado pelos 

deuses que ocorreu em um passado muito remoto. Mas não apenas isso. Desses 

mitos, retiraram-se mitemas, que são utilizados em obras ficcionais até hoje, como é 

o caso das estórias de fadas, que, como veremos no capítulo seguinte, na visão de 

Tolkien, são os mitos de nossa época e o tipo de narrativa do qual sua mitologia é 

feita. Isso nos permite perceber a influência não apenas do que o senso comum 

considera mitologia na obra tolkieniana, mas também do que se chama de contos de 

fadas. Apesar da diferença que se faz entre essas narrativas, entendemos, assim 

como Tolkien, que estórias de fadas são mitos. 

  



 

3. A jornada de Tolkien 

 

Para os objetivos deste trabalho, acreditamos que o conhecimento do 

processo de criação de J. R. R. Tolkien e de sua trajetória é de muita importância, 

tendo em vista que sua vida pessoal foi de grande influência sobre a obra. Tudo 

começa ainda na infância do autor quando sua mãe, Mabel, passa a ensiná-lo em 

casa, sendo suas aulas preferidas as de línguas (CARPENTER, 2018, p. 35) Mais 

tarde, após o falecimento da mãe e a volta ao convívio com a família materna – que, 

assim como a paterna, havia se afastado devido à conversão de sua mãe ao 

catolicismo (CARPENTER, 2018, p. 38) –, junto a suas primas, Tolkien começa a 

criar e falar em línguas inventadas (CARPENTER, 2018, p. 52-53). Com o passar 

dos anos, o processo de criação fica mais maduro, línguas existentes passam a ser 

usadas como base para as suas, que se transformam até que sistemas linguísticos 

completos sejam formados. E, se existe uma língua, deve existir também um povo 

que a fale. Então começa a criação dos povos que, assim como as línguas, mais 

tarde, aparecerão em sua mitologia. Um exemplo disso é o quenya, cuja base é o 

finlandês (CARPENTER, 2018, p. 86) e é usado como uma língua élfica. Existindo 

povos, deve existir também um local onde possam habitar. Assim, um grande 

processo iniciado pelo gosto por línguas culmina na criação da Terra-média e de 

uma História para seus povos. (DURIEZ, 2018, p.37-38) 

Assim como as línguas começaram a surgir ainda na infância de Tolkien, 

podemos perceber que algumas das estórias que compõem sua mitologia nasceram 

nesse mesmo período da vida do autor. Segundo Carpenter (2018, p. 37),  

 

[...] [o]casionalmente um sonho estranho o perturbava: uma grande onda 
que se erguia e avançava implacavelmente por sobre as árvores e os 
campos verdes, prestes a tragá-lo e tudo que o cercava. O sonho iria se 
repetir por muitos anos. Mais tarde, chegou a pensar nele como “o meu 
complexo de Atlântida”. [...] (CARPENTER, 2018, p. 37) 
 
 

Assim como Ronald Kyrmse (2003, p. 5), entendemos este sonho como sendo a 

base para o conto da Atlântida de Tolkien, Númenor, cuja história é narrada na 

quarta seção de O Silmarillion (1977), “Akallabêth”. A primeira menção a Númenor é 

encontrada em A estrada perdida, uma estória excursionaria escrita por Tolkien em 

resposta a um desafio de seu amigo C. S. Lewis, quem foi de grande importância 

para a construção da mitologia tolkieniana, sendo o primeiro público adulto de 



31 
 

Tolkien – algo praticamente inexistente para esse tipo de literatura naquela época 

(DURIEZ, 2018, p. 78) – e seu grande incentivador, comentando seus trabalhos 

ainda em manuscritos – o que Tolkien também fazia com os de Lewis – em uma 

troca de correspondências que ocorreu durante grande parte da vida de ambos. 

Essa estória excursionaria nunca foi completada, mas a ideia de uma estrada 

perdida permaneceu na mente de Tolkien até a época em que escreveria 

“Akallabêth”, refletindo no caminho para Valinor que desapareceu quando esta foi 

retirada de Arda após a queda de Númenor e a transformação do mundo em uma 

esfera. (DURIEZ, 2018, p. 149-151) 

No início da amizade com Tolkien, Lewis ainda era ateu e não sentia atração 

pelos mitos, que acreditava serem “mentiras e, portanto, inúteis” (TOLKIEN, J.R.R., 

2020a, p. 91). Graças a isso, Tolkien escreveu um poema que explica um pouco de 

sua visão sobre a mitologia e seu papel na vida humana, “Mitopeia” (TOLKIEN, 

J.R.R., 2020a, p. 91-101) Nele, Filomito, o Amante dos Mitos, fala a Misomito, o 

Inimigo dos Mitos (TOLKIEN, C., 2020, p. 9), e explica-lhe algumas coisas, das quais 

destacamos: (a) o homem atua por ordem de uma Vontade, a qual obedece, como é 

seu dever, mas não entende plenamente; (b) a origem do tempo no qual se vive é 

obscura, assim como seu final; (c) Deus é o Criador de todas as coisas, mas elas 

não são denominadas até que surja quem as veja e o faça; (d) é através da 

linguagem que se transmitem os conhecimentos a partir de analogias com o que 

ocorre na natureza; (e) dessas analogias, extraem-se ensinamentos e apenas quem 

as percebe pode compreendê-los; (f) a base do conhecimento humano é o único 

Sábio que existe; (g) o homem está separado desse Sábio, mas, mesmo assim, não 

se perdeu, nem mudou completamente, não adora artefatos e, se cria algo 

imaginativo, é porque seu direito como subcriador permanece em voga; e (h) quem 

escreve lendas tem sua importância porque relata o que não está nos registros, 

trazendo lições. (TOLKIEN, 1994a, p. 131-143)5 

Essas explicações partem das crenças de Tolkien. Assim, o poema funciona 

como uma espécie de manual de ensinamentos cristãos e mitológicos – ou de 

estórias de fadas? Com “Mitopeia”, começamos a entender que Tolkien aproxima o 

significado de mitologia ao de estórias de fadas e a ver sua teoria da subcriação ser 

                                                           
5
 Utilizamos o prefácio da edição brasileira de Árvore e folha e o poema da edição espanhola desta 

obra. Na tradução do poema para o português, foi dada preferência à manutenção da rima, de forma 
que essas ideias não nos parecem tão claras quanto na tradução ao espanhol e no original em inglês. 



32 
 

delineada. Escrito pelo Amante dos Mitos ao Inimigo dos mitos, fica claro que o tema 

central da obra são mitos. Mas Tolkien incorpora seres fantásticos que costumamos 

ver nas chamadas estórias de fadas como subcriações do homem nesses textos: 

 

Se todas as cavas do mundo enchemos 
com elfos e gobelins se fizemos 
deuses com casas de treva e de luz, 
se plantamos dragões, a nós conduz 
um direito. E não foi revogado. 
Criamos tal como fomos criados. (TOLKIEN, J. R. R., 2020a, p. 94-96)

6
 

 

Um vislumbre da teoria da subcriação aparece quando diz que o conhecimento 

humano tem por base o único Sábio que existe, ou seja, Deus, o verdadeiro Criador. 

Retomaremos essas ideias quando abordarmos o ensaio “Sobre estórias de fadas”. 

No poema, podemos perceber, ainda, que Tolkien entende que, em algum momento 

no passado, homem e divindade conviveram num mesmo espaço. 

Voltando à infância de Tolkien, a origem de alguns nomes utilizados pelo 

autor, seja de personagens ou de lugares, também remete a esse período, mais 

precisamente a quando viveu nas proximidades de uma linha férrea. Por ela, 

passavam trens carregados de carvão que vinham de Gales do Sul. Os nomes 

galeses que lia nesses trens impressionavam Tolkien. Em uma entrevista à BBC, ele 

declarou que “[o] galês sempre me atraiu pelo estilo e som, mais que qualquer outra 

língua” (apud DURIEZ, 2018, p. 14) É possível identificar, na mitologia tolkieniana, 

os nomes Arwen, Anduin, Rohirrim e Gwaihir como de inspiração galesa (DURIEZ, 

2018, p. 14-15) Já os nomes dos anões e de Gandalf vêm da literatura islandesa, 

mais precisamente do Antigo Edda. (TOLKIEN, 2006, p. 26-27; 35) 

Tolkien declara em diversos momentos que, desde a infância, sempre gostou 

muito de mitos e estórias de fadas, principalmente aquelas que superam o limite 

entre ficção e realidade, como, por exemplo, os contos do Rei Arthur e “Beowulf” – 

que, segundo Tolkien em carta para o editor do Observer (TOLKIEN, 2006, p. 35), 

“está entre minhas fontes mais valiosas”. (DURIEZ, 2018, p. 67) 

                                                           
6
 Aqui, optamos pelo uso do poema em português por trazer mais claramente a ideia de que o que o 

homem constrói é feito com base na sua criação por Deus. Abaixo, o original em inglês: 
Though all the crannies of the world we filled 
with elves and gobelins, though we dared to build 
gods and their houses out of dark and light, 
and sow the seed of dragons, ‘twas our right 
(used or misused). The right has not decayed. 
We make still by the law in which we’re made. (TOLKIEN, J. R. R., 2020a, p. 95-97) 



33 
 

“Beowulf” é um poema anglo-saxão cujo enredo gira em torno do herói 

Beowulf e seu embate com três monstros: Grendel, a mãe de Grendel e um dragão.  

A estória se passa na Escandinávia do século VI e tem muitas referências a 

personagens germânicos. Apesar de a autoria ser desconhecida, pelo conteúdo, a 

crítica acredita se tratar de um único poeta cristão “que escreveu em uma época em 

que o passado pagão ainda estava muito próximo” (TOLKIEN, 2015a, p. 244), ou 

seja, pouco depois da conversão ao cristianismo. Sendo esse poeta cristão, no 

poema, é encontrada uma combinação de textos das Escrituras com mitologia 

nórdica. Assim, sua “’ideia-guia’ é que os nobres pagãos do passado, que não 

haviam escutado o Evangelho, sabiam da existência de Deus Todo-Poderoso, o 

reconheciam como ‘bom’ e doador de todas as coisas boas, mas ainda estavam [...] 

afastados Dele”. (TOLKIEN, 2015a, p. 265) Para Tolkien (2015a, p. 302-303), quem 

é o responsável por uma tradução do poema do inglês antigo para o inglês moderno, 

há também um pouco de contos de fadas em “Beowulf”, como quando é dito que o 

protagonista possuía a força de trinta homens nas mãos. (ORCHARD, 1997, p. 16-

18; TOLKIEN, 2015a, p. 229-455) 

A lenda do Rei Arthur parte de um fato histórico: a resistência celta à invasão 

anglo-saxã. Arthur seria o líder dos celtas. A partir disso, muitos outros sucessos 

foram sendo atribuídos a ele e a seus cavaleiros e relatos de sua vida e morte foram 

surgindo com o passar do tempo, confundindo a História com a estória e tornando-o 

um exemplo a ser seguido. (MONGELLI, 2013, p. 7-25) Isso fica claro no Prefácio de 

Howard Pyle em seu livro Rei Arthur e os cavaleiros da Távola Redonda: 

 

Pois acredito que o Rei Arthur foi o Cavaleiro mais honrado e gentil que já 
viveu em todo o mundo, e aqueles que eram seus companheiros na Távola 
Redonda – tomando-o como o seu modelo de cavalaria – formavam, juntos, 
um grupo de cavaleiros tão nobres que dificilmente voltará a haver neste 
mundo outros como eles. [...] (PYLE, 2013, p. 29) 

 

E também fica claro na mitologia de Tolkien: Nargothrond, Gondolin e Menegroth 

lembram a corte medieval; um dos nomes de Tol Eressëa, inicialmente, era Avallon 

em referência a ilha de Avalon na lenda arturiana (TOLKIEN, 2013a, p. 184-200); na 

versão sobre a queda de Númenor publicada em O Silmarillion, Avallónë é o nome 

de um porto em Tol Eressëa. (TOLKIEN, 2011, p. 330) 

A ideia de criar uma mitologia nasceu na juventude de Tolkien, ao ler os 

poemas presentes no Kalevala. Esta obra, fruto da pesquisa em fontes da tradição 



34 
 

oral finlandesa feita por Elias Lönnrot, reúne cinquenta poemas mitológicos e é de 

grande importância para os finlandeses por haver despertado o “sentimento de uma 

identidade nacional na época da sua primeira publicação” (OJALA, 2009, p. 9). 

Esses poemas impressionaram muito o jovem Tolkien que, mais tarde, ao escrever 

sobre o Kalevala, viria a declarar que “[g]ostaria que nos houvesse restado mais – 

algo semelhante que pertencesse aos ingleses” (apud CARPENTER, 2018, p.127-

128). Tolkien acreditava que os mitos eram muito importantes para uma sociedade, 

pois, para ele, “a qualidade do mito [...] é que ele nos transmite verdades 

fundamentais e eternas de forma facilmente assimilável” (KYRMSE, 2003, p. 23), e o 

fato de não encontrar algo tão bom quanto o que havia lido de outras culturas o fez 

desejar criar ele próprio uma mitologia para seu país. 

Mas esse desejo não se tornou prática até alguns anos depois quando, 

durante a Primeira Guerra Mundial, Tolkien recebeu uma carta de seu amigo G. B. 

Smith em tom de despedida. Nela, Smith dizia que estava prestes a sair em missão 

e que seu consolo era saber que, se morresse naquele dia, um membro do T.C.B.S.7 

ainda estaria vivo “para expressar o que sonhei e no que todos concordamos” (apud 

CARPENTER, 2018, p. 123). Esse membro era Tolkien. As palavras finais de Smith 

nessa carta – “possa você dizer as coisas que tentei dizer, muito tempo depois de eu 

não estar aqui para dizê-las, se for esse o meu destino” (apud CARPENTER, 2018, 

p. 123) – o tocaram profundamente, pois seu amigo realmente faleceu pouco tempo 

depois. Tolkien encarou essas palavras como uma ordem para que finalmente 

pusesse em prática seu projeto de vida: a criação de uma mitologia inteira para a 

Inglaterra. (CARPENTER, 2018, p. 127) 

A relação de Tolkien com seus amigos sempre fora de muita fidelidade, o que 

se reflete nas relações de amizade presentes em sua mitologia como, por exemplo, 

a amizade de Frodo Bolseiro e Sam Gamgi em O Senhor dos Anéis (1954-1955). 

Mesmo quando, ao final de A sociedade do anel, Frodo decide abandonar os demais 

membros da Comitiva e seguir sozinho em direção à Mordor, Sam segue atrás do 

amigo, pois não suportaria abandoná-lo, nem ser abandonado por ele. (TOLKIEN, 

2000, p. 428-433)  

                                                           
7
 Tea Club, Barrovian Society. Grupo formado por Tolkien e amigos na King Edward’s School. Eles 

eram os responsáveis na prática pela administração da biblioteca da escola, onde começaram a 
tomar chá escondidos – Tea Club – e a discutir e recitar textos literários. Quando o verão chegou, os 
encontros passaram a ocorrer na Barrow’s Stores – Barrovian Society (CARPENTER, 2018, p. 66-67; 
KYRMSE, 2003, p.7) 



35 
 

Mas não apenas a amizade e os relatos mitológicos de que Tolkien tanto 

gostava foram inspiração para sua mitologia. A religião católica cumpre também 

importante função. Após o falecimento do pai de Tolkien, Arthur, a religião passou a 

desempenhar um papel muito grande na vida de Mabel e dos filhos. Primeiro, eles 

frequentavam o templo da igreja anglicana High Church, mas, em determinado 

momento, Mabel decidiu pela conversão ao catolicismo, o que os afastou do 

restante da família (CARPENTER, 2018, p. 37-38). 

Alguns anos após a conversão, Mabel fez amizade com o padre Francis 

Xavier Morgan (CARPENTER, 2018, p. 41), quem ela indicaria como tutor de seus 

filhos em seu testamento, o que ajudou para que Tolkien e o irmão não fossem 

afastados da igreja católica. (CARPENTER, 2018, p.48-49) Essa vivência do 

catolicismo passou a ocupar o espaço que antes pertencia a Mabel na vida do filho 

(CARPENTER, 2018, p. 47) e está refletida na mitologia tolkieniana através de 

vários paralelos bíblicos encontrados em O Silmarillion (1977). 

Mas a relação de Tolkien com o catolicismo não se resume a ser um católico 

praticante. Em 1966, o autor participou da tradução da Bíblia de Jerusalém, sendo o 

responsável pela tradução original do Livro de Jonas (CARPENTER, 2018, p. 371) 

Aos 16 anos, Tolkien conheceu Edith, quem viria a ser sua esposa. Nessa 

época, ele ainda estava sob a tutela de padre Morgan, quem o proibiu de se 

encontrar com a então namorada até que completasse 21 anos. (CARPENTER, 

2018, p. 57-62) Os dois se afastaram até Tolkien chegar à maioridade, quando a 

procurou novamente (CARPENTER, 2018, p. 87-90) e eles nunca mais se 

separaram. O relacionamento de Tolkien com Edith também é de grande 

importância para sua mitologia. Primeiramente porque, quando iniciou a composição 

dos textos em 1917, o autor estava doente e quem se encarregou de passar a limpo 

suas anotações foi sua esposa. (KYRMSE, 2003, p. 9) Além disso, Beren e Lúthien, 

uma das estórias do legendário de Tolkien, traz em sua narrativa um trecho baseado 

em um encontro do casal, no qual eles estavam em um campo onde Edith dançou 

para o marido, o que serviu de inspiração para a dança que Lúthien faz para Beren 

(KYRMSE, 2003, p. 9-10). De fato, Edith é Lúthien e Beren é Tolkien. Em suas 

sepulturas, nas lápides, estes nomes estão gravados abaixo dos seus. 

Muitos estudiosos das obras de Tolkien citam seu cuidado extremo com as 

narrativas, com a lógica interna da história – o que o levava a reescrever várias 

vezes grandes trechos de seus textos –, como a causa para que tão pouco de sua 



36 
 

mitologia tenha sido publicada durante sua vida. Mas a leitura de suas cartas mostra 

que não apenas isso o impediu. Muitos de seus atrasos no envio de materiais a seus 

editores são justificados com problemas domésticos e afazeres profissionais 

relacionados à carreira de professor. Além disso, a perda da esposa foi um fator 

determinante. É notável a mudança de tom de Tolkien nas cartas escritas após o 

falecimento de Edith, o que dá a impressão de que, junto a ela, o autor também 

perdeu suas forças para seguir em frente. 

Mais do que esses dados biográficos, importa compreendermos como eles 

contribuem para a criação do legendário de Tolkien, um católico praticante, 

apaixonado por línguas, mitos e estórias de fadas. Com o espaço que tudo isso 

ocupava em sua vida, a impressão que fica é a de que não havia maneira de nada 

disso ser deixado de fora de seu trabalho. Mas antes que passemos a abordar essas 

questões – o que faremos no capítulo seguinte – devemos entender o que são mitos 

e estórias de fadas para Tolkien. 

Como dito anteriormente, através do poema que escreve para Lewis, 

começamos a perceber que a visão de Tolkien sobre mito aproxima-o dos contos de 

fadas. Isso fica mais claro em seu ensaio “Sobre estórias de fadas”, onde utiliza a 

metáfora da sopa de George Webbe Dasent (TOLKIEN, J. R. R., 2020b, p. 32-33; 

38-39) para explicar que o conteúdo de uma estória de fadas fica guardado em um 

arcabouço de possibilidades onde são adicionadas cada vez mais coisas. Assim, 

podem aparecer narrativas semelhantes com diferentes personagens que são 

retirados do contexto específico do espaço/tempo onde foi subcriada essa narrativa. 

Isto é o que acontece, como vimos no capítulo dois e para citar apenas um exemplo, 

com os mitos de cura segundo os quais um ritual deve ser feito para que alguém se 

recupere de uma doença. Um povo realizará seu rito com uma planta e outro povo 

realizará algo semelhante, onde a diferença será a planta utilizada. Cada planta em 

cada um dos rituais provém do contexto específico do lugar e da época em que cada 

um desses povos vive. O que ocorre tanto no caso dos mitos como das estórias de 

fadas é que as narrativas compartilham os mesmos mitemas. 

Neste mesmo ensaio, Tolkien diz que as estórias de fadas nem sempre 

trazem as fadas como personagens, mas sim se passam no e falam sobre o mundo 

habitado por esses seres, o Reino Perigoso, um Mundo Secundário subcriado pelos 

autores e onde ocorrerão aventuras. Dessa forma, para Tolkien, não são estórias de 

fadas os relatos fantasiosos que se passam no mundo real, nem aqueles em que o 



37 
 

personagem dorme e sonha que está em um lugar fantástico – como Alice no país 

das maravilhas – quando, na verdade, não saiu fisicamente do mundo real, nem as 

fábulas com animais, pois um conto de fadas genuíno deve ser apresentado como 

verdadeiro, não trazendo nada que sugira que é ilusório ou fictício. (TOLKIEN, J. R. 

R., 2020b, p. 23-30) O que se entende por suspensão voluntária da descrença, “um 

subterfúgio que usamos [...] quando tentamos (mais ou menos voluntariamente) 

achar a virtude que pudermos numa obra de arte que, para nós, fracassou”, não 

pode ocorrer, pois significará que o Mundo Secundário não foi bem construído, algo 

ocorreu na narrativa e “o feitiço se quebra; a magia, ou melhor, a arte, falhou” e o 

leitor foi mandado de volta ao Mundo Primário (TOLKIEN, J. R. R., 2020b, p. 47-48). 

Um Mundo Secundário bem construído não necessariamente deve respeitar 

as mesmas leis do Mundo Primário, mas possuir lógica interna e seguir suas 

próprias normas, sendo apresentado como verdadeiro. Sua criação transforma o 

autor da narrativa em um subcriador, termo que provém de subcriação, conceito 

postulado por Tolkien, para quem o único Criador real é Deus. Os homens são 

subcriadores pelo fato de agirem como Deus na Criação. Ao abordar esse conceito 

em “Sobre estórias de fadas”, Tolkien começa explicando que a mente humana é 

dotada de um poder imaginativo que proporciona o surgimento de diversas coisas, 

sejam elas reais ou fantásticas. Quando o ser humano percebe que possui esse 

poder, não abdica de usá-lo e, assim, inventa situações possíveis ou não no mundo 

real, cria o Mundo Secundário e torna-se um subcriador. Tolkien segue explicando 

que, para ele, essa mitologia subcriada é pouco levada em consideração e 

questiona se o motivo para isso é o fato de ser mais relacionada com a mitologia 

menor – os contos folclóricos – do que com a mitologia maior – mitos clássicos. 

Refletindo sobre a ideia de que as origens são os mitos que trazem os deuses como 

personificações dessa natureza, ao que se seguem os épicos, sagas e lendas 

heroicas que transferem essa personificação para os heróis ancestrais, 

humanizando-a, e, por fim, se tornam estórias de fadas, Tolkien conclui que essa 

diferença, na verdade, não deveria existir, pois, por trás dos mitos, lendas e estórias, 

está o homem, único ser capaz de elaborar estas narrativas. (TOLKIEN, J. R. R., 

2020b, p. 34-36) Com base nisso, podemos dizer que toda mitologia é uma 

subcriação, pois é um ato de seres humanos. 

Relacionando o raciocínio que Tolkien apresenta no ensaio com o que fala em 

“Mitopeia”, entendemos que esse poder que a mente humana possui é concedido 



38 
 

por Deus, o Criador de todas as coisas, a Vontade a que o Homem obedece e o 

Sábio de quem está, agora, separado. Esse poder vai se manifestar através da 

linguagem, na forma de analogias que são utilizadas para transmitir conhecimentos, 

lições e ensinamentos. Como dissemos anteriormente, Tolkien entende que, em 

algum momento, Homem e Deus conviveram. Sendo a divindade a base de tudo, 

pode-se dizer que foi nessa época que Deus passou ao Homem o conhecimento e o 

poder de transmiti-lo. 

Voltemos agora às estórias de fadas. Segundo Tolkien, essas narrativas não 

tratam apenas dos seres que o senso comum entende como fadas, ou seja, 

“criaturas que poderiam também, em inglês moderno, ser chamadas de ‘elfos’”, mas 

também de dragões, anões, duendes, bruxas, gnomos, gigantes, etc. Esses seres, 

inclusive, nem sempre são personagens. Há também aqueles contos em que 

homens comuns vivem aventuras no Reino Perigoso – para Tolkien, as melhores 

(TOLKIEN, J. R. R., 2020b, p. 23).  

Ainda de acordo com a visão de Tolkien, o que de maravilhoso e fantasioso 

ocorra numa estória de fadas deve manter uma verossimilhança com a realidade 

para que o leitor consiga encontrar a aplicabilidade dos ensinamentos em sua vida. 

Em carta para seu editor, Stanley Unwin, Tolkien fala sobre a verossimilhança dos 

contos de fadas ao tratar do lado sombrio de O Hobbit8. Ele diz que “a presença 

(mesmo que às margens) do terrível é, acredito, o que confere a este mundo 

imaginário sua verossimilhança. Um reino encantado seguro é inverídico a todos os 

mundos.” (TOLKIEN, 2006, p. 29) Se um conto de fadas deve trazer uma mensagem 

que o leitor possa utilizar, deve também conter elementos assimiláveis com ela, o 

que inclui problemas, complicações, coisas negativas com as quais o leitor 

aprenderá algo que lhe servirá em sua vida. É por essa aplicabilidade no Mundo 

Primário, o mundo do leitor, que Tolkien defende que os contos de fadas não são 

criados exclusivamente para as crianças, mas sim para leitores de qualquer idade, 

proporcionando prazer a eles. Segundo Carter (2003, p. 101-102), esse prazer pode 

ser entendido como “um vislumbre súbito da realidade ou da verdade subjacente”, 

ou seja, o reconhecimento das “verdades eternas da natureza humana” (CARTER, 

2003, p. 103) 

                                                           
8
 Resposta a um comentário do autor Richard Hughes em carta para Stanley Unwin. Hughes definiu 

como um empecilho a existência de partes de O Hobbit que os pais poderiam considerar 
assustadoras demais. 



39 
 

Em “Sobre estórias de fadas”, Tolkien desenvolve seu pensamento sobre o 

público dessas obras. Para ele, a ideia que se tem de que tais narrativas são apenas 

para crianças se deve a “um acidente da nossa história doméstica” (TOLKIEN, J. R. 

R., 2020b, p. 45): os adultos colocam esses livros nos quartos das crianças, não 

elas que decidem fazê-lo. Mas, na verdade, os adultos apreciam estórias de fadas 

tanto quanto as crianças, pois gostar dessas obras não tem a ver com idade e não 

diminui com o tempo, pelo contrário, aumenta.  (TOLKIEN, J. R. R., 2020b, p. 44-46) 

O entendimento de Tolkien de que as estórias de fadas trazem ensinamentos 

aplicáveis na vida do leitor fica claro nas características que, para ele, uma estória 

de fadas deve apresentar: 

 

[...] Primeiro, ajuda a criar no leitor o que Tolkien chamou de recuperação – 
isto é, a restauração de uma visão verdadeira do significado das coisas 
ordinárias e humildes que compõem a vida e a realidade humana, coisas 
como amor, pensamento, árvores, colinas e comida. Segundo, [...] oferece 
uma evasão de nossa visão estreita e distorcida da realidade e do 
significado [...] Terceiro, [...] oferece consolo, que conduz à alegria [...] 
(DURIEZ, 2018, p. 112)  

 

Essas mesmas características são encontradas nas definições e aplicações dos 

mitos postuladas pelos autores analisados no segundo capítulo deste trabalho. 

Assim como naqueles casos, as estórias de fadas, como entendidas por Tolkien, 

levam o leitor a outro lugar – o Mundo Secundário – para ensinar algo, mas isso não 

pode ocorrer de forma direta, “[o] mito e o conto de fadas, acreditava [Tolkien], 

devem conter a verdade moral e religiosa, mas alusivamente, não de forma explícita” 

(DURIEZ, 2018, p.67-68), deixando espaço para a interpretação e reflexão do leitor. 

A lição é transmitida através da eucatástrofe, outro conceito postulado por Tolkien. 

Em uma carta para seu filho Christopher, ele explica o significado desse termo como 

sendo “a repentina mudança feliz em uma história”, um “lampejo de Verdade” cujo 

efeito é “um alívio repentino” por algo ter voltado ao seu lugar, porque é assim que 

“as coisas realmente funcionam” no mundo real (TOLKIEN, 2006, p. 101). Esse é um 

conceito-chave para o entendimento de sua mitologia, pois é aplicado diversas 

vezes: “[a] [e]ucatástrofe [...] se realiza quando tudo parece estar perdido e nenhuma 

esperança parece restar, [...] antes que tudo de fato se perca, a reviravolta acontece 

e o final se torna feliz” (SILVA, 2018, p. 21), como ocorre na ressurreição de Beren 

em O Silmarillion, no salvamento de Bilbo, Gandalf e os anões pelas águias em O 

Hobbit ou na destruição do Um Anel em O Senhor dos Anéis. 



 

4. O Silmarillion: a História da Terra-média no legendário de Tolkien 

 

O Silmarillion é a obra que traz o início da mitologia tolkieniana. Publicado em 

1977, quatro anos após a morte de J.R.R. Tolkien, foi editado por seu filho, 

Christopher Tolkien, a partir de manuscritos e anotações deixados pelo autor. 

Composto por cinco seções organizadas em ordem cronológica, começa pelo relato 

da criação de Arda, o mundo onde se passam as narrativas, e de quem são os 

deuses que trabalham na construção desse mundo, o que compreende as duas 

primeiras seções, “Ainulindalë” e “Valaquenta” respectivamente. A terceira seção, 

“Quenta Silmarillion”, traz vinte e quatro contos que narram o que ocorreu em Arda 

na Primeira Era, tendo como eixo o destino das Silmarils, pedras preciosas criadas 

por Fëanor, um dos príncipes dos noldor9, e de onde vem o nome da obra. A quarta 

seção, “Akalabêth”, nos leva à Segunda Era através da narrativa da queda – 

material e espiritual – de Númenor, que terá relação direta com os acontecimentos 

da Terceira Era narrados em O Senhor dos Anéis. Por fim, a quinta seção, “Dos 

anéis do poder e da Terceira Era”, relata a forjadura dos anéis que Sauron usará 

para tentar dominar os povos, e cria uma ponte entre a Segunda e a Terceira Era e 

entre O Silmarillion e as obras que compõem a mitologia tolkieniana publicadas até 

então, O Hobbit e O Senhor dos Anéis. Dessa forma, O Silmarillion pode ser 

considerado uma compilação de fatos da Primeira Era composta por mitos cujo elo 

são as Silmarils, aos quais se somam a cosmogonia de Arda, a estória de Númenor 

e a introdução à Terceira Era. 

Nos relatos presentes nessa obra, chama a atenção o grande número de 

paralelos bíblicos que podem ser encontrados combinados a referências a outras 

mitologias, a começar pela cosmogonia de Arda. Na Bíblia, é relatado como Deus 

criou o mundo a partir da palavra num período de seis dias e descansou no sétimo. 

(Gênesis 1,1-2,4a) Em “Ainulindalë”, com um desenrolar mais lento que o do relato 

bíblico, é dito que Ilúvatar criou o mundo orquestrando a Música dos Ainur: 

 

E então as vozes dos Ainur, semelhantes a harpas e alaúdes, a flautas e 
trombetas, a violas e órgãos, e a inúmeros coros cantando com palavras, 
começaram a dar forma ao tema de Ilúvatar, criando uma sinfonia 

                                                           
9
 Um dos povos élficos. Seus membros possuem grande conhecimento nos ramos da construção e 

do artesanato, sendo os mais talentosos no trabalho com metais. (LÓPEZ, 2004, p. 193-194) Seu 
nome significa sábios, “no sentido de possuidores de conhecimento, não de providos de sagacidade 
ou de sólido discernimento” (TOLKIEN, 2011, p. 434) 



41 
 

magnífica; e surgiu um som de melodias em eterna mutação, entretecidas 
em harmonia, as quais, superando a audição, alcançaram as profundezas e 
as alturas; e as moradas de Ilúvatar encheram-se até transbordar; e a 
música e o eco da música saíram para o Vazio, e este não estava mais 
vazio. [...] (TOLKIEN, 2011, p. 4) 
 
 

É essa música, composta de partes harmoniosas e dissonantes, que define o 

destino dos povos que habitarão Arda e antecipa ao leitor a caída de alguns Maiar: 

“alguns [dos Ainur] começaram a afinar sua música à de Melkor, em vez de manter a 

fidelidade ao pensamento que haviam tido no início” (TOLKIEN, 2011, p. 5). Assim 

sendo, podemos pensar que os tempos mais tranquilos são representados pela 

harmonia executada pelos Ainur, enquanto os tempos de confrontos foram incluídos 

pelas dissonâncias causadas por Melkor. 

Na Música dos Ainur, três temas são propostos por Ilúvatar, entremeados por 

duas dissonâncias. O primeiro deles é a proposta inicial; o segundo, a resposta à 

primeira dissonância de Melkor; e o terceiro a resposta à segunda dissonância. 

Concordamos com a visão de Silva (2018, p. 42-43), para quem “[u]ma das 

interpretações possíveis [...] é que as três canções cantem, também, três fases (não 

exatamente eras conforme as divisões cronológicas) de Arda”. As três canções a 

que a autora se refere são os resultados dos temas propostos por Ilúvatar. Do nosso 

ponto de vista, o primeiro tema, “uma sinfonia magnífica” (TOLKIEN, 2011, p. 4), é 

representado pelos fatos ocorridos a partir do início da formação do mundo, com sua 

harmonia e beleza inicial que Melkor, aos poucos, começa a atrapalhar até chegar 

ao fim a Primavera de Arda, evento que marca o momento em que a primeira 

dissonância causa interferência. Da mesma forma que, na música, ele foi incluindo 

gradualmente seus temas próprios, na construção de Arda, Melkor vai destruindo o 

trabalho dos Valar: 

 

[...] e eles [os Valar] criaram terras, e Melkor as destruía; sulcavam vales, e 
Melkor os erguia; esculpiam montanhas, e Melkor as derrubava; abriam 
cavidades para os mares, e Melkor os fazia transbordar; e nada tinha paz 
ou se desenvolvia, pois mal os Valar começavam algum trabalho, Melkor o 
desfazia ou corrompia. [...] (TOLKIEN, 2011, p. 12) 

 

Essa primeira dissonância se mantém na música até que Ilúvatar reaja propondo o 

segundo tema, que é representado, em Arda, pela guerra que os Valar travam 

contra Melkor para libertar a Terra-média de seu domínio quando do despertar dos 

Primogênitos e que culmina na sua prisão em Mandos. 



42 
 

O segundo tema, que “apresentava uma nova beleza” (TOLKIEN, 2011, p. 5), 

atua durante o período em que Melkor está preso e os Valar e os elfos vivem em 

harmonia em Aman. A soltura de Melkor é o momento em que a segunda 

dissonância passa a atuar sobre o destino de Arda. Esta se manifesta através dos 

males que Melkor causa, como a invenção de mentiras para que os noldor se voltem 

contra os Valar e o roubo das Silmarils, e termina com sua fuga de volta para a 

Terra-média. Da mesma forma que a dissonância mantém alguma influência sobre o 

tema de Ilúvatar, os males causados por ela seguirão influenciando a vida dos povos 

de Arda. Por exemplo, Fëanor, por se deixar influenciar pelas mentiras de Melkor e 

falar contra os Valar, é condenado ao exílio (TOLKIEN, 2011, p. 76-78) e convence 

seu povo a segui-lo de volta para a Terra-média (TOLKIEN, 2011, p. 93-95). No 

caminho, ao encontrarem os Teleri e estes lhes negarem o empréstimo de seus 

navios, há uma tentativa de roubo das embarcações que culmina no Fratricídio de 

Alqualondë, causa da Maldição de Mandos (TOLKIEN, 2011, p. 98-101), que 

permanece influenciando o destino dos noldor até os dias relatados em O Senhor 

dos Anéis. Galadriel é libertada dessa maldição ao recusar o Um Anel quando lhe 

oferecido por Frodo, o que demonstra que ela é capaz de resistir ao assédio das 

trevas (BYRD, 2016, p. 48). 

O terceiro tema de Ilúvatar, “diferente dos outros” (TOLKIEN, 2011, p. 5), já 

não é belo. Ele começa a atuar a partir da fuga de Melkor de Valinor levando as 

Silmarils e da perseguição a ele que Fëanor empreende. Em “Ainulindalë”, é dito 

que, neste tema, 

 

[...] pareceu haver duas músicas evoluindo ao mesmo tempo diante do trono 
de Ilúvatar, e elas eram totalmente díspares. Uma era profunda, vasta e 
bela, mas lenta e mesclada a uma tristeza incomensurável, na qual sua 
beleza tivera principalmente origem. A outra havia agora alcançado uma 
unidade própria; mas era alta, fútil e infindavelmente repetitiva; tinha pouca 
harmonia, antes um som uníssono e clamoroso como o de muitas trombetas 
soando apenas algumas notas. E procurava abafar a outra música pela 
violência de sua voz, mas suas notas mais triunfais pareciam ser adotadas 
pela outra e entremeadas em seu próprio arranjo solene. (TOLKIEN, 2011, 
p. 5) 

 

Isso se reflete na vida que elfos e homens – que despertarão quando este tema 

estiver se desenvolvendo (TOLKIEN, 2011, p. 75) – levam na Terra-média. Sua 

bem-aventurança, o crescimento de seus povos e do poderio de seus reinos, 

pontuados por momentos de perdas são reflexos da música “profunda, vasta e bela, 



43 
 

mas lenta e mesclada a uma tristeza incomensurável”. (TOLKIEN, 2011, p. 5) As 

batalhas contra os exércitos do Inimigo – que tentava derrotá-los definitivamente, 

mas sem sucesso – são originadas na música que “procurava abafar a outra [...] 

pela violência de sua voz” (TOLKIEN, 2011, p. 5), mas acabava sendo incorporada 

aos desígnios de Ilúvatar para seus Filhos.  

Por ser a obra de Tolkien inacabada, não é possível afirmar o que 

representaria o fim do terceiro tema. O que nos parece claro é que isso retrataria 

uma espécie de fim do mundo como o Ragnarök na mitologia nórdica. Em 

“Ainulindalë”, é dito que, finalizado o que foi definido através da Música dos Ainur, 

esta será substituída por outra composta por eles junto aos “Filhos de Ilúvatar, após 

o final dos tempos”. (TOLKIEN, 2011, p. 4) 

Retomando, a Música dos Ainur define o destino de Arda e dos povos que lá 

habitam. Mas ela não gera algo físico, apenas uma visão: 

 

Então, falou Ilúvatar e disse: - Poderosos são os Ainur, e o mais poderoso 
dentre eles é Melkor; mas, para que ele saiba, e saibam todos os Ainur, que 
eu sou Ilúvatar, essas melodias que vocês entoaram irei mostrá-las para 
que vejam o que fizeram. [...] (TOLKIEN, 2011, p. 6) 
 
 

É através da palavra que Ilúvatar cria a materialidade de Arda. Assim como Deus 

disse “que exista a luz!” e a luz passou a existir (Gênesis 1,3), Ilúvatar disse “Eä! 

Que essas coisas Existam!” (TOLKIEN, 2011, p. 9) e o espaço onde os Valar e os 

Maiar construíram Arda surgiu. 

Além de semelhanças entre as estórias, notamos também uma semelhança 

narrativa ao compararmos os textos de O Evangelho Segundo João e “Ainulindalë”, 

as repetições de referências aos deuses: 

 
1
 No princípio era o verbo, e o verbo estava com Deus, e Deus era o verbo. 

2
 Este no princípio estava com Deus. 

3
 Todas as coisas existiram por ação 

dele e sem ele existiu nem uma só coisa que existiu. 
4
 Nele estava a vida, e 

a vida era a luz dos homens. 
5
 E a luz brilha na escuridão, e a escuridão 

não dominou a luz. (João 1,1-5) 

 
Havia Eru, o Único, que em Arda é chamado de Ilúvatar. Ele criou primeiro 
os Ainur, os Sagrados, gerados por seu pensamento, e eles lhe faziam 
companhia antes que tudo o mais fosse criado. E ele lhes falou, propondo-
lhes temas musicais; e eles cantaram em sua presença, e ele se alegrou. 
[...] (TOLKIEN, 2011, p. 3) 
 
 



44 
 

No trecho bíblico, a referência é sempre ao mesmo Deus, retomado por dele, ele e 

nele. Já no trecho tolkieniano, há referências a todos os deuses que sua mitologia 

apresenta, Eru/Ilúvatar, que é retomado por ele e seu, e os Ainur, que são 

retomados por eles. 

A existência de mais de uma deidade vem das mitologias que Tolkien lia, 

como a celta, finlandesa, grega e nórdica (BYRD, 2016, p. 5). Ilúvatar é o Ser 

Superior do legendário tolkieniano e, como veremos, com o passar do tempo, se 

torna um deus otiosus. Abaixo dele nessa hierarquia, vêm os Ainur, que serão os 

verdadeiros responsáveis pela criação em si de Arda, guardando algumas 

semelhanças com os deuses gregos, como, por exemplo, cada um ser encarregado 

de uma função específica, e com os anjos bíblicos, como aparecer em formas 

humanas para os homens e casarem-se com eles (BYRD, 2016, p. 3). Essas 

semelhanças serão abordadas mais detalhadamente em seguida. 

Os Ainur se subdividem em deidades de segunda e terceira ordem e são 

criados a partir do pensamento de Ilúvatar, sendo cada um capaz de compreender a 

parte da qual se originou. Eles serão seus aliados na manutenção do mundo, com 

exceção de Melkor. Ele é o Ainu com os maiores dons de poder e de conhecimento 

ao lado de Manwë, mas não se contenta em ser um subcriador e desenvolve o 

desejo de criar algo por si só, corrompendo as criaturas idealizadas pelo Ser 

Superior, o que o leva a se tornar o grande inimigo da Primeira Era. 

Ao passarem a habitar Arda para construí-la, os Ainur de segunda ordem são 

renomeados Valar, enquanto os de terceira são chamados Maiar. Essa divisão de 

níveis entre os Ainur é explicada no “Valaquenta”. (TOLKIEN, 2011, p. 21) Cada 

Vala tem a ajuda de um Maia em suas tarefas: 

 

[...] Manwë tem a maior estima de Ilúvatar e compreende com mais clareza 
seus objetivos. [...] Em Arda, seu prazer está nos ventos e nas nuvens, e 
em todas as regiões do ar, das alturas às profundezas, dos limites mais 
remotos do Véu de Arda às brisas que sopram nos prados. Súlimo é seu 
sobrenome, Senhor do Alento de Arda. [...] (TOLKIEN, 2011, p. 16) 

  

“Importantíssimos entre os Maiar de Valinor [...] são Ilmarë, a criada de Varda, e 

Eönwë, o porta-estandarte e arauto de Manwë, cujo poder em armas ninguém 

supera em Arda.” (TOLKIEN, 2011, p. 21) Mas muitos Maiar foram atraídos para as 

trevas por Melkor. Assim como os demais serviam aos Valar, estes servirão a 



45 
 

Morgoth, nome dado a Melkor por Fëanor. Um exemplo é Sauron, quem será o 

grande inimigo na Terceira Era, nos relatos encontrados em O Senhor dos Anéis. 

De acordo com Byrd (2016, p. 3), ao colocar os Valar como os finalizadores 

do trabalho de Ilúvatar, Tolkien cria um paralelo com uma interpretação antiga de 

Gênesis segundo a qual os anjos estavam divididos em uma hierarquia e ajudaram 

Deus na criação, sendo cada um responsável por uma tarefa.  

Como toda cosmogonia, esta também deixa uma cosmovisão, segundo a qual 

tudo acontece no mundo tal e como Ilúvatar desejou e orquestrou na Música dos 

Ainur e que os males só atingem Arda porque Melkor criou dissonâncias aos temas 

propostos, mas, ainda assim, ao final, a vontade do Ser Superior prevalecerá. 

 

 

4.1 Os deuses da mitologia tolkieniana 

 

Como dito anteriormente, os deuses tolkienianos são Ilúvatar, o Ser Superior 

que se tornará um deus otiosus e que se assemelha ao Deus da mitologia bíblica, e 

os Ainur, que se dividem entre Valar e Maiar ao passarem a habitar Arda e que 

apresentam algumas semelhanças com os deuses gregos e os anjos bíblicos. Ao 

passo em que apresentarmos cada uma dessas deidades, abordaremos esses 

aspectos. 

Dos três estágios de aparecimento de deuses em mitos postulados por 

Campbell (2017, p 183), os deuses criados por Tolkien podem ser considerados 

como pertencentes ao terceiro, o estágio clássico, pois temos, dentre os Ainur, 

deuses e deusas. Seres sem forma definida, eles assumem representações que 

remetem ao masculino e ao feminino em Arda, “cada um segundo sua natureza e os 

elementos que amavam” (LÓPEZ, 2004, p. 175) 

Como convivem com elfos e homens, são os Valar os identificados como 

deuses pelos povos de Arda e a quem se recorre em momentos de necessidade. De 

um total de quatorze seres, sete assumem uma representação masculina – Manwë, 

Ulmo, Aulë, Oromë, Mandos, Lórien e Tulkas, os Senhores dos Valar – e sete, 

feminina – Varda, Yavanna, Nienna, Estë, Vairë, Vána e Nessa, as Rainhas dos 

Valar. (TOLKIEN, 2011, p. 16) Inicialmente um Ainu, Melkor cede ao desejo de ser 

um Criador e à inveja que sente das subcriações dos Valar, tornando-se um deus 

caído e o maior inimigo da Primeira Era. 



46 
 

Ajudantes dos Valar, os Maiar têm pouco contato com os Filhos de Ilúvatar, 

raramente aparecendo em forma visível para eles. Seu número total é desconhecido 

e apenas oito deles são nominados10: Ilmarë, Eönwë, Ossë, Uinen, Melian, Olórin, 

(TOLKIEN, 2011, p. 21-22), Arien e Tilion. (TOLKIEN, 2011, p. 117) Originalmente 

um Maia, Sauron é corrompido por Melkor e, assim como ele, se torna um deus 

caído. 

Segundo Byrd (2016, p. 6), essa divisão dos Ainur mostra outra semelhança 

com os anjos bíblicos, pois remete a uma leitura católica que diz respeito a uma 

hierarquia entre eles, que se dividiam em querubins, serafins, tronos, dominações, 

principados, potestades, arcanjos e anjos. 

 

 

4.1.1 Eru Ilúvatar: o Ser Superior 

 

Conforme explicado no capítulo dois deste trabalho, há mitos em que os 

Seres Superiores apenas começam a criação do mundo, deixando o término do 

trabalho para outros deuses e tornando-se dei otiosi. Assim, eles desaparecem do 

culto por não serem reconhecidos como os verdadeiros criadores e, 

consequentemente, suas criaturas sabem muito pouco sobre eles. É isso o que 

ocorre com Ilúvatar, que, após orquestrar a Música dos Ainur e criar a materialidade 

do mundo através da palavra, envia alguns desses seres para Arda para que criem o 

mundo em si e, em termos de criação, apenas se envolve mais duas vezes: os 

momentos em que elfos e homens despertam. Dessa forma, se mantém longe de 

seus Filhos, mas seu desaparecimento não significa que eles ignorem sua 

existência. Esta denominação, inclusive, pertence a um idioma élfico (TOLKIEN, 

2011, p. 15), sendo Eru o nome com que essa divindade é apresentada ao leitor. 

(TOLKIEN, 2011, p. 3) Além disso, apesar de não os vermos envolvidos em ritos e 

cultos a esse deus – com exceção de um em que os elfos participam quando ainda 

habitam em Valinor e é organizado pelos Valar –, fica claro que eles estavam cientes 

de que havia um Ser com conhecimento superior ao dos Valar e que havia sido esse 

Ser quem os criara e definira seus destinos. 

                                                           
10

 Neste trabalho, consideramos apenas os Maiar nominados em O Silmarillion. Outros Maiar, como 
Aiwendi (Radagast) e Curunír (Saruman), são conhecidos através de outras obras. 



47 
 

A figura de Ilúvatar sai de cena na narrativa quando os Valar começam a 

construir Arda e aparece diretamente apenas mais quatro vezes durante toda a 

Primeira Era: para explicar o destino que havia planejado para seus Filhos 

(TOLKIEN, 2011, p. 35-36); para repreender Aulë pela criação dos anões (TOLKIEN, 

2011, p. 39-41); e quando Manwë busca seus conselhos para aliviar a angústia de 

Yavanna (TOLKIEN, 2011, p. 42-43) e sobre que atitudes tomar quanto a Melkor, 

que dominava a Terra-média e perseguia os elfos (TOLKIEN, 2011, p. 50). Depois 

disso, ele reaparecerá diretamente pela última vez na Segunda Era para punir os 

númenorianos que tentam invadir Valinor (TOLKIEN, 2011, p. 355). Indiretamente, 

Ilúvatar aparece no conto “Do ocaso de Valinor”, quando uma festa em louvor a ele é 

oferecida pelos Valar. (TOLKIEN, 2011, p. 83) Essa é a única indicação de um culto 

a esse deus em O Silmarillion e parte dos outros deuses, não de elfos ou homens. 

Traçando um paralelo com a mitologia bíblica, vemos que Ilúvatar equivale a 

Deus, que criou o mundo ao longo de seis dias. Porém, ao contrário do que ocorre 

na mitologia tolkieniana, segundo a interpretação de Gênesis, Deus realizou esse 

trabalho sozinho e, apesar da presença de figuras representadas pelos anjos e 

santos, seus filhos se voltam também a ele nos momentos de necessidade. Como 

consequência disso, essa divindade não desapareceu do culto. 

 

 

4.1.2 Valar e Maiar: deuses inferiores 

 

Os Valar são os deuses mais presentes em O Silmarillion. Apesar de 

sabermos que seu número total é catorze, apenas Manwë, Varda, Ulmo, Aulë, 

Yavanna, Mandos, Nienna, Tulkas e Oromë têm seu papel destacado nos contos do 

“Quenta Silmarillion”. 

Nienna recebe pouco destaque, sendo citada apenas pelo poder que suas 

lágrimas têm de regar (TOLKIEN, 2011, p. 31) e de lavar a profanação da terra 

(TOLKIEN, 2011, p. 88) e por auxiliar Melkor quando ele suplicou o perdão de 

Manwë em seu segundo julgamento (TOLKIEN, 2011, p. 70). Varda é a esposa de 

Manwë e se destaca nos trabalhos relativos à luz: encheu as Duas Lamparinas que 

iluminavam a Terra-média do Princípio dos Tempos (TOLKIEN, 2011, p. 27-28); 

armazenou o orvalho de Telperion e a chuva de Laurelin (TOLKIEN, 2011, p. 31-32), 



48 
 

que serviram para potencializar o brilho das estrelas que criou para iluminar a Terra-

média (TOLKIEN, 2011, p.32; p. 47); abençoou as Silmarils para que “nenhuma 

carne mortal, nem mãos impuras, nem nada de mau, pudesse tocá-las” sem sofrer 

consequências (TOLKIEN, 2011, p. 74); e dispôs os navios que se tornaram o Sol e 

a Lua no céu. (TOLKIEN, 2011, p. 116)  

Já os Maiar são deuses numerosos, mas pouco citados diretamente em O 

Silmarillion. Servos e auxiliares dos Valar, assim como ocorre com alguns dos 

deuses de segunda ordem, dentre eles também há aqueles que apenas aparecem 

na listagem do “Valaquenta”, mas outros desempenham papeis importantes na 

mitologia tolkieniana. Assim, nesta seção, falaremos apenas dos principais deuses 

inferiores, pois os demais não têm uma participação efetiva na construção e 

manutenção de Arda. 

O primeiro a ser destacado é Manwë. Irmão de Melkor no pensamento de 

Ilúvatar e o supremo e mais sagrado dos Valar (TOLKIEN, 2011, p. 33), ele é o único 

que tem contato direto com o Ser Superior, podendo pedir-lhe conselhos, e o Vala 

que compreende com mais clareza suas intenções. Por isso, foi designado como o 

primeiro dos Reis. (TOLKIEN, 2011, p. 16) 

Diferentemente de seu irmão, Manwë não sente apego ao poder, governando 

para a paz (TOLKIEN, 2011, p. 33), e não possui maldade, sendo incapaz de 

compreendê-la. Por isso, foi enganado pelo fingimento de Melkor quando este pediu 

perdão por ter acabado com a Primavera de Arda (TOLKIEN, 2011, p. 70-71) e, não 

sendo capaz de perceber a natureza do Inimigo, necessitou a ajuda de Varda, sua 

esposa, para compreender o perigo que Melkor representava. (LÓPEZ, 2004, p. 

177) 

Manwë tem por servos espíritos na forma de falcões e águias, cujos “olhos 

enxergavam as profundezas dos mares e penetravam nas cavernas ocultas nos 

subterrâneos do mundo”. (TOLKIEN, 2011, p. 33) Desde o início da vida em Valinor, 

esses espíritos iam a sua morada levar notícias da Terra-média e dos movimentos 

de Melkor. A forma desses servos tem relação com o fato de que Manwë reúne os 

poderes dos céus e do ar (BYRD, 2016, p. 4), o que o torna o Mestre do Ar, capaz 

de controlar o clima de Arda através da respiração, que governa os ventos; da visão, 

que clareia as sombras; e da fúria, que gera as tempestades. Quando se junta a 

Varda, esses poderes e os dela são potencializados e ambos se tornam mais fortes, 

ele vendo mais longe e ela ouvindo com mais clareza. (LÓPEZ, 2004, p. 176-177) 



49 
 

Além desses servos, como os outros Valar, Manwë conta com a ajuda de 

alguns Maiar. Dentre estes, merece destaque Eönwë, seu porta-estandarte e arauto 

e de quem ninguém supera o poder em armas. (TOLKIEN, 2011, p. 21) Senhor dos 

Ventos, ele é o Maia mais poderoso e liderou o exército dos Valar na Guerra da Ira 

(LÓPEZ, 2004, p. 185) Sendo Manwë equivalente a Zeus (BYRD, 2016, p. 6) – o 

que abordaremos a seguir –, Eönwë pode ser tomado como equivalente a Hermes, o 

arauto de Zeus (EVSLIN, 2012, p. 60) 

Dentro da mitologia bíblica, o equivalente de Manwë é o arcanjo Miguel 

(BYRD, 2016, p. 6), “um dos príncipes supremos” (Daniel 10,13) e, dentre eles, “o 

grande príncipe” (Daniel 12,1) Os príncipes supremos são os anjos, cuja função é 

proteger o povo de Deus (Salmos 34,8; 91,11). Na mitologia tolkieniana, esse papel 

é cumprido pelos Valar, que protegem os povos de Ilúvatar, os Primogênitos (elfos) 

e os Sucessores (homens). E, dentre os Valar, como dito anteriormente, Manwë é o 

principal. Outra semelhança pode ser encontrada em Apocalipse 12, 7-9, onde é dito 

que Miguel e seus anjos combatem Satanás e os anjos dele, expulsando-os do céu. 

Em dois trechos de O Silmarillion, Manwë e os outros Valar enfrentam Melkor e seus 

servos, expulsando-os, apesar de não completamente, primeiro, da Terra-média e, 

depois, de Arda. 

Segundo Alfred D. Byrd (2016, p. 6), quem aponta a analogia entre deuses 

gregos e alguns Valar, Manwë é equivalente a Zeus. Ele é o líder e conselheiro dos 

Valar, sendo procurado pelos demais quando alguma decisão precisa ser tomada ou 

algum conselho ser dado, como ocorre, por exemplo, quando Yavanna teme a 

destruição de tudo que havia criado pelos anões e pelos Filhos de Ilúvatar 

(TOLKIEN, 2011, p. 42-44), da mesma forma que “[n]o meio dos Olímpicos, Zeus 

surge como o ‘moderador’ e o mestre” (GRIMAL, 2019, p. 59). Além disso, Manwë é 

o Rei do mundo dos Valar (TOLKIEN, 2011, p. 34); Zeus é o rei dos Olímpicos, o pai 

de todos, liderando “o governo do mundo, vigiando a organização estatal e social da 

humanidade” (SCHWAB, 2015, p. 309). 

Podemos apontar outras três semelhanças entre eles. A primeira diz respeito 

ao controle das intempéries. Enquanto a fúria de Manwë gera as tempestades, Zeus 

é o deus das chuvas, neves e tempestades. (SCHWAB, 2015, p. 309) A segunda dá 

conta de que seus tronos estão localizados no alto de montanhas. Enquanto Zeus 

vive no Monte Olimpo, junto a outros deuses, em O Silmarillion, é dito que, após o 

fim da Primavera de Arda, quando os Valar deixaram a Terra-média e foram viver na 



50 
 

Terra de Aman11, para protegê-los, foram erguidas as montanhas Pelóri. É no topo 

da mais alta delas, Taniquetil, que fica o trono de Manwë, dentro de um palácio de 

onde ele e Varda conseguem enxergar toda a Terra. (TOLKIEN, 2011, p. 30) 

A terceira semelhança é as ameaças que seus reinados sofrem. De acordo 

com Pierre Grimal (2019, p. 59), o poder de Zeus “é por vezes ameaçado por 

complôs ou rebeliões fomentadas por seres monstruosos, sombrias testemunhas de 

uma idade remota, mas que nunca o abalam de maneira duradoura.” O poder de 

Manwë – e dos outros Valar – também é ameaçado algumas vezes por Melkor, o 

deus caído da mitologia tolkieniana que deseja subjugar a todos e tornar-se um 

Criador; e por Sauron, servo de Melkor que o substitui quando este é derrotado e 

expulso para o Eterno Vazio. Os atos de Melkor e Sauron serão analisados mais 

detalhadamente a seguir, mas podemos citar aqui, como exemplos de suas 

ameaças, as mentiras que contavam: Melkor aos noldor, o que os levou a 

abandonar Aman, e Sauron aos númenorianos, o que os levou a tentar invadir o 

Reino Abençoado12. Mas, diferentemente do que acontecia com os ataques a Zeus, 

alguns dos ataques da mitologia tolkieniana são mais duradouros. Um exemplo é o 

ataque de Melkor à Terra-média que pôs fim à Primavera de Arda e trouxe 

consequências que perduraram até o despertar dos Primogênitos. 

Manwë também apresenta uma semelhança com Apolo no que diz respeito à 

ligação com a música e a poesia. Conforme Grimal (2019, p. 42), o deus grego é 

responsável por presidir a música, regendo o coro das Musas e tocando uma lira de 

ouro. Ele conseguiu o posto de deus da música em negócios com Hermes (EVSLIN, 

2012, p. 59) e, segundo Schwab (2015, p. 313), é também o deus da poesia. Já 

sobre o deus tolkieniano, é dito que ele sente prazer na poesia e entoar palavras é 

sua música (TOLKIEN, 2011, p. 33) 

O segundo Vala a merecer destaque é Ulmo, o Senhor das Águas. Ele não 

gosta de sair delas, onde vive sozinho (TOLKIEN, 2011, p. 17) no Oceano de Fora. 

Por isso, está presente apenas nas assembleias dos Valar que tratam de assuntos 

importantes (TOLKIEN, 2011, p. 34), como a que decidiu de que maneira 

protegeriam os elfos de Melkor (TOLKIEN, 2011, p. 50) e a em que Eärendil pediu a 

                                                           
11

 Terra a oeste da Terra-média, separada desta pelo Grande Mar do Oeste e onde os Valar 
estabelecem sua morada, Valinor, após o fim da Primavera de Arda. Seu nome significa “Abençoada, 
Livre do Mal” (TOLKIEN, 2011, p. 399) 
12

 Outro nome para a Terra de Aman. 



51 
 

ajuda dos Valar para elfos e homens contra os males de Morgoth. (TOLKIEN, 2011, 

p. 317) 

Ulmo governa tudo que se relaciona à água, incluindo os pingos de orvalho e 

as ilhas que existem nos mares. Ele utilizou uma delas para levar os vanyar13 e os 

noldor até Aman e repetiu esse processo anos mais tarde, quando chegou a vez dos 

teleri14 fazerem a travessia. (TOLKIEN, 2011, p. 60-61) Foi graças a seu poder sobre 

as águas que, mesmo sob as trevas do Inimigo, a vida continuou a correr por veios 

secretos e a Terra não morreu, pois nunca abandonou a Terra-média, sempre 

refletindo sobre o que ocorria com ela. (TOLKIEN, 2011, p. 34)  

Apesar de amar elfos e homens, tanto que não os abandonou sequer quando 

estavam sob a fúria dos Valar (LÓPEZ, 2004, p. 178), Ulmo não gosta de se 

apresentar em forma visível. Se os Filhos de Ilúvatar o veem, são tomados pelo 

pavor, então, a comunicação entre eles se dá através da música de suas grandes 

trompas e das águas. Assim, ele toma conhecimento de situações que, de outra 

forma, não chegariam aos ouvidos de Manwë. (TOLKIEN, 2011, p. 17-18) Um 

exemplo do uso da música para se comunicar com elfos está no momento em que 

Ulmo vai ao litoral da Terra-média falar com os vanyar e os noldor quando eles se 

dirigiam para Valinor e utilizou-a, além de palavras, para transformar o medo que os 

elfos sentiam do mar em desejo. (TOLKIEN, 2011, p. 59) 

Conforme Byrd (2016, p. 6), Ulmo é como o deus grego Posseidon. Ambos 

são Senhores das Águas e viviam nelas, preferindo-as ao local onde os demais 

deuses de suas mitologias viviam: Valinor, no caso de Ulmo, e o Monte Olimpo, no 

de Posseidon. (EVSLIN, 2012, p. 25) 

Dentre os Maiar que servem a Ulmo, Ossë e Uinen merecem destaque. Ossë 

é o senhor dos mares que banham as praias da Terra-média e foi tentado por 

Melkor, que lhe prometeu o reino e o poder de Ulmo, mas Uinen o controlou e o 

levou até o Vala, que o perdoou. O Maia voltou a ser leal ao seu senhor, mas o 

prazer da violência nunca o abandonou completamente, o que leva os navegantes a 

não confiarem nele. (TOLKIEN, 2011, p. 22) 

                                                           
13

 Um dos povos élficos. Seus membros eram os mais corajosos (LOPEZ, 2004, p. 192) e seu nome 
significa “Louros” em referência a seus cabelos dourados. (TOLKIEN, 2011, p. 446) 
14

 Um dos povos élficos. Seus membros eram os mais numerosos e sentiam forte atração pelas 
águas (LOPEZ, 2004, p. 194-195) Seu nome significa “Os Relutantes, Os que se Recusaram” devido 
ao fato de que eles não estavam completamente seguros sobre deixar a Terra-média. (TOLKIEN, 
2011, p. 441) 



52 
 

Quando os teleri ficaram para trás na travessia para Valinor, Ossë os instruiu 

com histórias e canções que fizeram com que se apaixonassem pelos mares e 

sentiu dor quando Ulmo finalmente os levou. Mas conseguiu convencer alguns a não 

fazer a viagem e estes se tornaram os primeiros marinheiros da Terra-média e os 

primeiros fabricantes de embarcações. (TOLKIEN, 2011, p. 60) Aos que partiram 

para Valinor, ele ainda levou um longo tempo para ensinar esta arte e os presenteou 

com cisnes que puxavam seus barcos. (TOLKIEN, 2011, p. 64) Quando estes 

chegaram a Baía de Eldamar, na costa de Aman, Ossë os chamou e eles pediram a 

Ulmo para ali permanecerem. O Vala aceitou esse pedido e ordenou ao Maia que ali 

fixasse a ilha que os transportava. Esta ilha é Tol Eressëa (TOLKIEN, 2011, p. 61), a 

mesma que, após a derrota de Morgoth na Guerra da Ira, serviu de lar para os elfos 

que atenderam ao chamado dos Valar para deixar definitivamente a Terra-média e 

juntaram-se a eles nas Terras Imortais (TOLKIEN, 2011, p. 322-324).  

Na mitologia grega, Ossë pode ser comparado a Atena, que é considerada “a 

inventora da construção de navios” (SCHWAB, 2015, p. 312), e a Posseidon 

enquanto um senhor do mar com fúria e que desperta o medo nos marinheiros. 

Conforme Evslin (2012, p. 26), o deus grego era “de difícil trato – volúvel e briguento 

– e costumava alimentar rixas”. Um exemplo disso é o episódio em que ele tenta se 

apoderar da Ática para torná-la parte de seu território. Mas os atenienses não o 

aceitaram, Atena interviu e, no conselho, os deuses tomaram partido dela. Depois 

disso, os marinheiros atenienses tiveram que redobrar os cuidados no mar. 

Também serva de Ulmo, Uinen é a Senhora dos Mares e protege os 

marinheiros acalmando as ondas ao aplacar a ferocidade de Ossë. Os 

Númenorianos foram seus protegidos e a reverenciavam tanto quanto aos Valar. 

(TOLKIEN, 2011, p. 22) Ela os amava e sua proteção sobre eles durou até a Queda 

de Númenor. (LÓPEZ, 2004, p. 186) 

Apesar de ser conhecida como Senhora da Tranquilidade (LÓPEZ, 2004, p. 

186), quando ocorreu o Fratricídio de Alqualondë e os noldor assassinaram os 

marinheiros dos teleri, ela chorou pelos mortos, o que fez com que o mar se 

enfurecesse contra os assassinos e muitas embarcações naufragassem, matando 

quem estava a bordo. (TOLKIEN, 2011, p. 99) 

Como protetora dos marinheiros, Uinen pode ser comparada a dois deuses da 

mitologia grega: Afrodite, que é a deusa da navegação, sendo “invocada para 

propiciar viagens marítimas seguras” (SCHWAB, 2015, p. 316), e Tritão, um deus 



53 
 

marinho, filho de Posseidon e o responsável por provocar e acalmar o movimento do 

mar soprando uma concha marinha (SCHWAB, 2015, p. 318) 

Passamos agora ao terceiro Vala a ser destacado: Aulë, o ferreiro e mestre 

de todos os ofícios. Ele contruiu todas as terras – incluindo a Terra-média 

(TOLKIEN, 2011, p. 27) – e governa todas as substâncias das quais Arda é feita. Se 

assemelha a Melkor em ideias e poderes (TOLKIEN, 2011, p. 18), o que resultou na 

subcriação dos anões a partir das pedras (TOLKIEN, 2011, p. 42) na escuridão sob 

as montanhas da Terra-média. Os anões sempre tiveram a mesma forma, pois Aulë 

os queria fortes e obstinados, já que a Terra ainda estava dominada por Melkor. 

(TOLKIEN, 2011, p. 39)  

 

[...] Por isso, eles são duros como a pedra, teimosos, firmes na amizade e 
na inimizade, e conseguem suportar fadiga, fome e ferimentos com mais 
bravura do que todos os outros povos que falam; e vivem muito, bem mais 
do que os homens, embora não para sempre (TOLKIEN, 2011, p. 41) 

 

Além dos anões, Aulë também criou uma língua própria para eles, o que o 

assemelha ao próprio Tolkien, subcriador de novos povos e de línguas para sua 

comunicação. 

Diferentemente de Melkor, Aulë foi perdoado pelo Ser Superior, pois foi 

humilde e reconheceu seu erro, oferecendo-se para repará-lo. Ilúvatar previu que 

haveria discórdia entre os filhos de Aulë e os seus Filhos – como podemos ver em O 

Hobbit e em O Senhor dos Anéis – e, ainda assim, concedeu existência própria aos 

anões, pois Aulë não poderia fazê-lo por ser apenas um subcriador. Sem essa 

interferência, os anões seguiriam submetidos ao pensamento do Vala, agindo 

apenas quando ele pensasse nisso e permanecendo inativos quando ele estivesse 

ocupado com outras coisas. (TOLKIEN, 2011, p.39-41) 

Outras de suas criações de destaque são as Duas Lamparinas que 

iluminavam a Terra-média durante a Primavera de Arda (TOLKIEN, 2011, p. 27-28); 

a corrente que prende Melkor na batalha para reaver o poder sobre a Terra-média 

(TOLKIEN, 2011, p. 51); e as embarcações que levam o Sol e a Lua pelos céus 

(TOLKIEN, 2011, p.116). Mas o Vala não guardou seus conhecimentos para si. 

Transmitiu-os aos noldor e aos anões, ensinando tecelões, marceneiros, ferreiros e 

lavradores. (TOLKIEN, 2011, p. 33) 



54 
 

De acordo com Byrd (2016, p. 6) Aulë é semelhante a Hefesto. Assim como o 

Vala, o deus ferreiro grego é muito habilidoso e trabalhava nas montanhas (EVSLIN, 

2012, p. 62; SCHWAB, 2015, p. 314) Notamos também uma semelhança entre Aulë 

e Atena, na medida em que, na mitologia grega, cabe a ela ensinar aos mortais a 

fiar, a tecer e a “construir e manipular diversas ferramentas: o machado, o arado, o 

jugo de bois, a roda, as velas de barco” (EVSLIN, 2012, p. 18) 

A esposa de Aulë é Yavanna, que, em reverência, fica atrás apenas de Varda. 

Provedora de Frutos, ela ama todas as coisas que crescem na terra (TOLKIEN, 

2011, p. 18) e, por esse motivo, os lavradores e plantadores recorrem a ela 

(TOLKIEN, 2011, p. 33), que foi quem estabeleceu as épocas em que tudo o que 

crescia em Valinor deveria florescer e amadurecer. (TOLKIEN, 2011, p. 83) 

Durante a Primavera de Arda, Yavanna plantou as sementes da vegetação da 

Terra-média (TOLKIEN, 2011, p. 27) e, mesmo na época das trevas, nunca 

abandonou as Terras de Fora15, indo até lá, às vezes, para curar os ferimentos 

causados a elas por Melkor (TOLKIEN, 2011, p. 34), pois se preocupava com suas 

subcriações. Também por isso, fez com que muitos seres da Terra-média 

dormissem durante o período de escuridão para não envelhecerem (TOLKIEN, 

2011, p. 45) e temia que os Filhos de Ilúvatar e os anões destruíssem tudo o que 

crescia na Terra e que ela havia abençoado: as plantas e os animais (TOLKIEN, 

2011, p. 41-42) 

Já em Valinor, abençoou a colina verdejante que se encontrava em frente ao 

portão ocidental de Valmar, a cidade dos Valar em Valinor. Sentada nessa colina, 

ela cantava quando ali surgiram as Duas Árvores de Valinor, Laurelin e Telperion, as 

responsáveis por iluminar aquela região e dar início à Contagem do Tempo. Foi da 

junção de suas luzes que Fëanor concebeu o fogo interior das Silmarils (TOLKIEN, 

2011, p. 73), as pedras preciosas que dão nome ao livro.  

Segundo Byrd (2016, p. 6), Yavanna tem semelhanças com Deméter, a 

“deusa da terra cultivada, senhora das plantações e das colheitas” (EVSLIN, 2012, 

p. 33). Assim como a Vala, a deusa grega é a responsável pelo crescimento e 

florescimento de todas as plantações. 

Outro Vala é Mandos, o mais velho dos Senhores dos Espíritos – título que 

divide com seu irmão Lórien. Seu nome verdadeiro é Námo, sendo Mandos o nome 

                                                           
15

 Outro nome para a Terra-média. (TOLKIEN, 2011, p. 441) 



55 
 

do local em que vive e como é conhecido. Sua função é guardar as Casas dos 

Mortos e convocar os espíritos de quem for assassinado para lá habitar. Para isso, 

conta com a ajuda de sua esposa, Vairë. Ela cumpre a função de Tecelã, pondo em 

suas telas, que revestem a morada de Mandos, tudo o que um dia existiu. 

(TOLKIEN, 2011, p. 19) Seus registros servem para auxiliar o marido no julgamento 

do destino dos espíritos que chegam a seus Salões. (LÓPEZ, 2004, p. 180) De certa 

forma, Vairë se assemelha às Moiras na qualidade de tecelã. A diferença é que, 

enquanto, na mitologia grega, as Moiras definem o destino através do que tecem 

(GRIMAL, 2019, p. 59), a deusa tolkieniana o faz como uma espécie de arquivo para 

o marido. 

Como sabe tudo o que acontecerá, com exceção do que ainda não foi 

definido por Ilúvatar, Mandos é o Oráculo dos Valar. (TOLKIEN, 2011, p. 19) Foram 

dele as previsões de que os elfos nasceriam nas trevas, contemplando primeiro as 

estrelas, que a “Grande Luz est[ava] reservada para seu declínio” e que “[à] Varda 

eles sempre ir[iam] recorrer em momentos de necessidade”. (TOLKIEN, 2011, p. 46) 

Também “previu que os destinos de Arda, da terra, do mar e do ar estavam dentro” 

das Silmarils (TOLKIEN, 2011, p. 74) e o assassinato de Finwë por Melkor 

(TOLKIEN, 2011, p. 88) 

Outros títulos de Mandos são Senhor do Destino, cujas sentenças sempre 

obedecem a Manwë, e Senhor dos Salões da Espera, onde ele cuida do pós-vida. 

(LOPEZ, 2004, p. 179) De lá, os elfos podem retornar, mas os homens não, pois a 

morte faz parte do dom da liberdade que Ilúvatar lhes concedeu (TOLKIEN, 2011, p. 

36). O único mortal a ter permissão para deixar Mandos foi Beren, quando Lúthien 

trocou a própria imortalidade pela ressurreição dele (TOLKIEN, 2011, p. 236) 

Desde seu posto de Senhor do Destino, Mandos proferiu a sentença do 

primeiro exílio de Fëanor, causado por haver perturbado a paz de Valinor e que o 

proibiu de viver na Casa de Finwë por 12 anos (TOLKIEN, 2011, p. 78). Muitos 

noldor acreditam que também foi ele quem proferiu a sentença do segundo exílio, 

conhecida como Profecia do Norte e Condenação dos Noldor (TOLKIEN, 2011, p. 

100-101) 

Como não se pode deixar seus salões sem o consentimento de Mandos 

(LOPEZ, 2004, p. 180), eles foram utilizados como prisão. Melkor lá foi aprisionado 

após ser derrotado na batalha para libertar a Terra-média de sua Sombra quando do 

despertar dos elfos (TOLKIEN, 2011, p.51) 



56 
 

Enquanto Senhor do Destino, Mandos se assemelha ao arcanjo Gabriel, da 

mitologia bíblica (BYRD, 2016, p. 6) e também a Zeus. O anjo bíblico é o 

responsável por revelar aos homens os desígnios de Deus, fazendo, dessa forma, 

profecias, como quando ele fala a Zacarias que suas súplicas seriam atendidas e um 

filho lhe seria dado por sua esposa Isabel (Lucas 1,8-19) e quando ele fala a Maria 

que ela seria abençoada com um filho de Deus. (Lucas 1,26-35) Já na mitologia 

grega, Zeus decide o destino dos guerreiros em uma balança de ouro e faz 

profecias. (SCHWAB, 2015, p. 309) Outra versão de seu mito diz “que o Destino é, 

em última análise, uma emanação do próprio deus” (GRIMAL, 2019, p. 60), pois são 

três de duas filhas com Têmis, as Moiras, “que tecem nos Infernos o destino de 

todos os humanos” (GRIMAL, 2019, p. 59) 

Outros deuses gregos com quem Mandos tem semelhanças são Hades 

(BYRD, 2016, p. 6) e Apolo. Assim como o deus tolkieniano, Hades é o responsável 

pelo local onde os mortos habitarão no pós-vida. Porém, diferentemente dele, que 

vivia em Valinor juntos aos outros Valar, no mesmo plano das terras habitadas por 

elfos e homens, Hades vivia no mundo subterrâneo e era violento, avesso às 

mudanças e tinha ataques de fúria (EVSLIN, 2012, p. 30-31) 

Mandos é o Oráculo dos Deuses tolkienianos e Apolo cumpre essa função na 

mitologia grega, presidindo a vidência (GRIMAL, 2019, p. 42) e fazendo profecias “a 

todos aqueles que viessem interrogá-lo em seu santuário em Delfos” (SCHWAB, 

2015, p. 313) 

O sexto deus a merecer destaque é Tulkas. Ele é o Vala de maior força e que 

realiza os maiores atos de bravura. Veloz e incansável, foi o último Ainu a mudar-se 

para Arda e o fez para ajudar aos demais na luta contra Melkor. (TOLKIEN, 2011, p. 

20) Sua participação na mitologia tolkieniana é relacionada a esses conflitos. Na 

guerra para libertar a Terra-média da Sombra quando os elfos despertaram, foi ele 

quem imobilizou Melkor, possibilitando seu acorrentamento para que fosse levado 

prisioneiro para Valinor (TOLKIEN, 2011, p. 51) Durante o segundo julgamento do 

deus caído, assim como Ulmo, não se deixou enganar por seu falso arrependimento 

(TOLKIEN, 2011, p. 71) e, quando os demais perceberam essa falsidade e as 

mentiras que Melkor contou aos noldor foram descobertas, Tulkas foi o encarregado 

de buscá-lo para um novo julgamento. (TOLKIEN, 2011, p. 78) 

Tulkas é conhecido como o Campeão dos Valar e “luta sem armas, fúria ou 

temor”. (LÓPEZ, 2004, p. 181-182) Byrd (2016, p. 6) aponta-o como semelhante a 



57 
 

Ares. Mas, diferentemente do Vala, o deus grego utiliza armadura, capacete e armas 

e conta com a ajuda de quatro escudeiros (GRIMAL, 2019, p. 53). Podemos pensar 

que a relação vista por este autor entre essas deidades venha do pensamento 

comum que se tem em relação a Ares como deus da guerra, já que Tulkas aparece 

sempre que há uma batalha a ser travada. Porém, analisando ambas as deidades, 

não encontramos outras semelhanças entre eles que deem suporte a esta 

afirmação. 

Oromë é último Vala a ser destacado. Apesar da escuridão que se abateu 

sobre a Terra-média após a destruição das Duas Lamparinas, ele ainda se demorou 

nessa região, pois a amava. Foi o último Vala a chegar a Valinor e muitas vezes 

retornou ao leste. Caçador de monstros e feras, treinou seu povo e seus animais 

para perseguir as criaturas de Melkor (TOLKIEN, 2011, p. 20), costumando cavalgar 

na escuridão das florestas da Terra-média, perseguindo-os até a morte, portando 

lança e arco (TOLKIEN, 2011, p. 35) 

Foi durante uma dessas caçadas que Oromë descobriu que os elfos já 

haviam despertado. Quando tentou se aproximar, eles o temeram devido às 

investidas de Melkor contra eles. O Vala voltou a Valinor para informar sua 

descoberta e, enquanto os demais debatiam sobre como proteger os Primogênitos, 

retornou à Terra-média para viver com eles, a quem deu o nome de eldar (TOLKIEN, 

2011, p. 48-50), mas só ficaram conhecidos por essa denominação aqueles que 

obedeceram à convocação dos Valar para deixar a Terra-média e o acompanharam 

a Valinor. (TOLKIEN, 2011, p. 52) 

Conhecido como Senhor das Florestas e Caçador dos Valar (LÓPEZ, 2004, p. 

182), Oromë apresenta semelhanças com a deusa grega Ártemis, que “passa o 

tempo na caça, percorrendo as montanhas” (GRIMAL, 2019, p. 44) com um grupo 

de ninfas do mar e da floresta e seus cães, “os mais rápidos e os mais ferozes”. 

(EVSLIN, 2012, p. 44) As ninfas e os cães de Ártemis equivalem ao povo e aos 

animais de Oromë. 

Ainda quatro Maiar merecem destaque pela importância de suas 

participações na História de Arda: Arien, Tilion, Melian e Olórin. Arien, na época das 

Duas Árvores de Valinor, era uma serva de Vána. Um espírito de fogo, ela resistiu às 

tentativas de corrupção de Melkor e passou a ser a Condutora do Sol, levando-o 

pelos céus em uma embarcação durante o dia. Foi escolhida por não temer o calor 

de Laurelin, a Árvore Dourada que deu origem ao Sol, e por não poder ser ferida por 



58 
 

ele justamente por ser um espírito de fogo. (TOLKIEN, 2011, p. 117; LÓPEZ, 2004, 

p. 186) Sua contraparte na mitologia grega é Apolo, quem percorre os céus em uma 

biga dourada, carregando o sol (EVSLIN, 2012, p. 78). 

Já Tilion era um caçador, servo de Oromë, e pediu para ser o Condutor da 

Lua, pois desejava cuidar para sempre da última flor de Telperion, a Árvore Branca 

de Valinor. Assim como Arien faz com o Sol durante o dia, Tilion cruza os céus com 

a Lua em uma embarcação durante a noite. (TOLKIEN, 2011, p. 117; LÓPEZ, 2004, 

p. 186-187) Isso remete também a uma versão do mito de Apolo segundo a qual ele 

“entra em sua barca dourada e navega de volta até seu palácio do leste; e é assim 

que se faz a noite”. (EVSLIN, 2012, p. 78) 

Melian, antes do surgimento do mundo, era parente de Yavanna (TOLKIEN, 

2011, p. 57) e, após a criação de Arda, passou a servir tanto a Vána quanto a Estë. 

Vivia em Lórien antes de mudar-se para a Terra-média (TOLKIEN, 2011, p. 22), o 

que ocorreu quando os elfos despertaram. Melian preencheu o silêncio que lá havia 

com a própria voz – seu canto encantava a todos – e a de seus pássaros, os 

rouxinóis que havia ensinado a cantar (TOLKIEN, 2011, p. 57) 

Nessa época, em Beleriand, ela conheceu o elfo Elwë Singollo– Elu Thingol 

na língua de Beleriand –, então senhor dos teleri, durante a demorada marcha deste 

povo em direção ao oeste. Sua união é a única entre um ser divino e um elfo e deu 

origem à linhagem dos mais belos Filhos de Ilúvatar (TOLKIEN, 2011, p. 57-61). 

Eles têm uma filha, Lúthien Tinúviel, e vivem em Doriath, que é protegida pelo 

Cinturão de Melian, uma cerca encantada que oculta e protege o reino de Thingol. A 

Maia retornou a Valinor após a morte de seu esposo. (LÓPEZ, 2004, p. 187) 

Melian apresenta uma equivalência com a deusa grega Afrodite no que diz 

respeito à reverência que os seres tinham por elas. Sobre Melian, é dito que 

 

[...] os Valar costumavam abandonar seu trabalho, e as aves de Valinor, sua 
alegria, que os sinos de Valmar se calavam, e as fontes paravam de jorrar 
quando na hora da mistura das luzes Melian cantava em Lórien. Os 
rouxinóis sempre a acompanhavam [...] (TOLKIEN, 2011, p. 57) 

 

Já sobre Afrodite, diz-se que “por onde ela andava, a areia se transformava em 

relva, e flores brotavam no chão. [...] pássaros de toda espécie coloriram os céus.” 

(EVSLIN, 2012, p. 64) 



59 
 

Por fim, trataremos de Olórin. Ele é mais conhecido pelos enredos de O 

Hobbit e O Senhor dos Anéis, pouco se falando dele em O Silmarillion. Vivia em 

Lórien e frequentava a casa de Nienna, com quem aprendeu a compaixão e a 

paciência; amava os elfos e lhes transmitia conselhos e ensinamentos, mas não se 

mostrava a eles. (TOLKIEN, 2011, p. 22) Torna-se um Istari – grupo de cinco Maiar 

enviado à Terra-média para aconselhar os Filhos de Ilúvatar e enfrentar Sauron 

(LÓPEZ, 2004, p.188) –, passando a ser conhecido como Gandalf, dentre outros 

nomes, e retorna às Terras Imortais ao fim da Terceira Era, após os episódios 

narrados em O Senhor dos Anéis. 

Assim como os anjos bíblicos caminharam entre os homens em forma 

humana, Olórin o fez entre os habitantes da Terra-média para confortá-los e ajudá-

los. (BYRD, 2016, p. 6) Exemplos de anjos junto aos homens na narrativa bíblica 

podem ser encontrados em passagens como Gênesis 16, 7-12, onde é relatado que 

“um anjo de Javé encontrou Agar”, a escrava de Sarai quando fugia, e Juízes 2, 1-3, 

que diz que “o anjo de Javé subiu de Guilgal para Betel” e avisou que não expulsaria 

os cananeus, pois os homens haviam faltado com sua palavra. Já os exemplos de 

Olórin junto aos habitantes da Terra-média são abundantes, apesar de nenhum 

deles constar em O Silmarillion. Citaremos dois: em O Hobbit, ele é um dos 

membros da comitiva que parte da casa de Bilbo Bolseiro em direção a Montanha 

Solitária para enfrentar Smaug e reaver a morada e o tesouro dos anões; e, em O 

Senhor dos Anéis, ele participa da festa de aniversário de Bilbo, sendo uma de suas 

grandes atrações, pois suas mágicas - como eram vistos seus poderes pelos hobbits 

– eram muito esperadas por todos. 

A partir do anteriormente exposto sobre os Valar e os Maiar e suas relações 

com a mitologia grega e sabendo das leituras de Tolkien sobre estes mitos (BYRD, 

2016, p. 5), podemos argumentar que esses deuses tolkienianos são baseados em 

deuses gregos, mas não exclusivamente neles, pois, como vimos também, 

apresentam semelhanças com seres da mitologia bíblica, o que é explicado pela 

importância que a religião católica desempenha na vida do autor. Além disso, pode 

ser traçado um paralelo também com alguns deuses nórdicos. Como dito no capítulo 

três, a mitologia nórdica era a favorita de Tolkien. Assim, não causa estranheza que 

um leitor destes mitos encontre, por exemplo, em Manwë um pouco de Thor 

enquanto controlador de eventos climáticos – Thor é considerado o deus do vento, 

do clima (ABRAM, 2019, p. 24) e do trovão (ABRAM, 2019, p. 88) – e de Odin 



60 
 

enquanto chefe dos deuses (ABRAM, 2019, p. 38) ou em Mandos um pouco de Hel, 

a guardiã do reino dos mortos (ABRAM, 2019, p. 127). 

Outra semelhança que pode ser encontrada nos mitos sobre deuses nórdicos 

e sobre deuses tolkienianos diz respeito ao fato de que nenhum dos grupos de 

deidades sabia tudo sobre os destinos de seus mundos. Em O Silmarillion é dito que 

 

[...] os Ainur sabem muito do que foi, do que é e do que será, e deixam de 
ver poucas coisas. Mas algumas coisas há que eles não conseguem ver, 
nem sozinhos nem reunidos em conselho; pois a ninguém a não ser a si 
mesmo Ilúvatar revelou tudo o que tem guardado; e em cada Era surgem 
novidades que não haviam sido previstas, pois não derivam do passado. 
(TOLKIEN, 2011, p. 6-7) 

 

Já o poema nórdico “Völuspá” tem por premissa “que nem mesmo os deuses sabiam 

tudo sobre seu próprio destino e o destino do mundo”. (ABRAM, 2019, p. 219) Ou 

seja, assim como ocorre na mitologia tolkieniana, nem mesmo com todo o poder que 

reúnem, os deuses sabem de tudo. A diferença entre ambas as mitologias nesse 

quesito fica por conta da não existência de um Ser Superior como Ilúvatar para os 

nórdicos. 

O “Völuspá” traz outras semelhanças entre os deuses nórdicos e os 

tolkienianos. Segundo esse poema, “os Æsir são responsáveis por determinar a 

forma final do cosmos”, “são chamados regin (‘poderes’) e ginnheilog goð (‘mais 

sagrados deuses’)” e “se sentam sobre o rökstólar (‘os tronos do julgamento’)” 

(ABRAM, 2019, p. 220) Como já vimos, os Valar e os Maiar são os responsáveis por 

finalizar o projeto de Ilúvatar, materializando o mundo. Enquanto vivem fora de Arda, 

são chamados Ainur, que significa Os Sagrados (TOLKIEN, 2011, p. 398). Já o 

termo Valar significa Os Poderes (TOLKIEN, 2011, p. 445). Os deuses incluídos 

nesse grupo sentam em tronos no Círculo da Lei onde julgam, por exemplo, Melkor 

(TOLKIEN, 2011, p. 70) e Fëanor (TOLKIEN, 2011, p. 78). Aqui, nos deteremos às 

similitudes que o “Völuspá” traz entre os deuses, mas voltaremos a ele mais adiante 

para tratar das semelhanças narrativas entre esse poema e a obra de Tolkien. 

Acreditamos que a importância da religião católica na vida de Tolkien seja 

também o motivo para que a única fonte na qual encontramos um paralelo para Eru 

Ilúvatar seja os mitos bíblicos. O maior dos deuses de sua mitologia, o Criador de 

todos os demais, não poderia ser baseado em outro senão o maior dos deuses que 

Tolkien conhecia. 



61 
 

4.1.3 Sauron e Melkor: os inimigos 

 

Sauron é o nome dado pelos eldar a um dos Maiar que foi corrompido por 

Melkor. Quando ainda era um Maia, servia a Aulë, o que o faz menos maligno do 

que seu senhor por haver servido a outro e não sempre a si mesmo. (TOLKIEN, 

2011, p. 23-24) Ele era o comandante dos exércitos de Melkor e governou 

Angband16 durante as Eras da Escuridão e das Estrelas. (LÓPEZ, 2004, p. 187) 

Quando Morgoth perdeu a Guerra da Ira e foi expulso para o Vazio, Sauron assumiu 

seu lugar, controlando suas criaturas e se tornando o novo Inimigo. 

Na Segunda Era, foi conhecido como Annatar, o Senhor dos Presentes, e deu 

os anéis aos reis para controlar os portadores, assumindo o posto de Senhor dos 

Anéis, revelando seu espírito maligno e dando início a um novo período de guerras 

na Terra-média. (LÓPEZ, 2004, p. 187) 

Assim como Melkor, Sauron pode ser considerado um deus caído, pois os 

Maiar são deuses de terceira ordem, e se assemelha a Lúcifer enquanto um 

tentador. (BYRD, 2016, p. 7) 

Melkor, apesar de ser o Ainu mais poderoso dentre os que passaram a viver 

em Arda (TOLKIEN, 2011, p. 16), reunindo todos os poderes e conhecimentos dos 

Valar (TOLKIEN, 2011, p. 23), não é considerado um Vala, pois se voltou contra os 

desígnios do Ser Superior. Envergonhado pela repreensão de Ilúvatar e desejoso de 

ser considerado um Criador, dedicou-se a destruir tudo o que era construído em 

Arda e aos Filhos de Ilúvatar. Seu nome deixou de ser pronunciado na Terra 

(TOLKIEN, 2011, p. 16), os noldor o denominaram Morgoth, o Sinistro Inimigo do 

Mundo (TOLKIEN, 2011, p. 23) e é por esse nome que ele é chamado por todos. No 

início, desejava a Luz, mas, quando percebeu que não poderia possuí-la, desceu às 

Trevas. Junto aos Maiar que corrompeu, durante muitos anos, dominou a maior 

parte da Terra (TOLKIEN, 2011, p. 23) 

Sendo o Senhor da Escuridão (LÓPEZ, 2004, p. 183), Melkor é capaz de 

lançar sombras sobre qualquer situação e aproveita-se delas para se esconder de 

Manwë e seus servos, tornando-as impenetráveis (TOLKIEN, 2011, p. 33). Também 

as lançou sobre o dom concedido por Ilúvatar aos homens, a morte, transformando-

                                                           
16

 Fortaleza erguida por Melkor e comandada por Sauron nas proximidades do litoral noroeste da 
Terra-média para resistir a um possível ataque dos Valar quando estes construíram sua morada no 
oeste (TOLKIEN, 2011, p. 46) 



62 
 

a em algo maléfico e temeroso (TOLKIEN, 2011, p. 36-37) Isso significa que ele 

pode lançar sombras real ou metaforicamente. 

Como os Valar estavam longe, foi Melkor que percebeu primeiro o despertar 

dos Primogênitos e enviou seus servos para espioná-los e emboscá-los. Os elfos 

feitos prisioneiros foram escravizados em Utumno17 e corrompidos, gerando os orcs, 

que Melkor não poderia conceber sozinho, já que não podia criar nada que tivesse 

vida própria ou aparentasse tê-la desde que se rebelara contra os desígnios de 

Ilúvatar. (TOLKIEN, 2011, p. 48-49) Mas todo esse mal tinha um preço: o poder 

empregado na corrupção era transmitido para as criaturas, de forma que, aos 

poucos, Melkor foi enfraquecendo e relutava em sair de sua fortaleza, mantendo-se 

escondido. (TOLKIEN, 2011, p. 120) 

Descobrindo que os elfos haviam despertado, os Valar enfrentaram Melkor e 

o derrotaram. Ele foi acorrentado e preso em Mandos (TOLKIEN, 2011, p. 51) 

Cumprida a sentença, o deus caído foi levado para um novo julgamento e pode ver a 

glória e a bem-aventurança em que todos ali viviam. Isso o fez ser consumido pela 

inveja novamente e, ao ver os elfos e suas subcriações, odiá-los e cobiçá-las, 

principalmente as Silmarils, desejando vingar-se de todos. (TOLKIEN, 2011, p. 70-

71) 

Sendo um Ainu caído, Melkor pode ser comparado, dentro da mitologia 

bíblica, a Lúcifer enquanto um “rebelde cujas mentiras causaram a queda”18 (BYRD, 

2016, p. 7 – tradução nossa). As semelhanças começam pela mudança de nome: 

assim como Melkor passa a ser chamado Morgoth, Lúcifer vem a ser Satanás. 

Segundo uma antiga interpretação de Ezequiel 28, 11-19, Satanás, assim como 

Melkor, era o anjo maior e mais poderoso de todos. Apesar de que o interlocutor 

nessa passagem seja o Rei de Tiro, entendia-se que ele representava, na verdade, 

um ser sobrenatural (BYRD, 2016, p. 3) Esse trecho fala de um ser perfeito, sábio e 

belo, que “morava no paraíso, no jardim de Deus” e havia sido criado para ser um 

protetor, mas foi encontrada maldade nele, que se encheu de violência e pecados e 

teve sua sabedoria corrompida, sendo expulso da montanha de Deus e usado como 

exemplo para os demais. Podem ser encontradas semelhanças com a existência 

inicial de Melkor, enquanto ainda era um Ainu e vivia junto a Ilúvatar, antes de ser 

tomado pela inveja e pelo ciúme, e com seu destino, apesar de que ele não foi 

                                                           
17

 Fortaleza construída e habitada por Melkor ao norte de Terra-média. (TOLKIEN, 2011, p. 445) 
18

 “rebel whose lies caused the Fall” (BYRD, 2016, p. 7) 



63 
 

expulso da Habitação de Ilúvatar, mas sim de Arda. Mas essa passagem também 

remete – e até mais fortemente – a outro trecho da mitologia tolkieniana: a expulsão 

de Fëanor de Valinor. 

Outra semelhança entre Melkor e Satanás é a forma como foram presos. Em 

Apocalipse 20, 1-3, é dito que Satanás foi agarrado e acorrentado por um anjo que 

caiu do céu e o prendeu por mil anos em um abismo, de onde ele seria libertado ao 

fim desse período por um curto espaço de tempo. Apesar de algumas diferenças 

nessa narrativa, como veremos mais adiante, Melkor foi acorrentado por Tulkas e 

trancado em Mandos, de onde foi libertado após algum tempo para, depois, voltar a 

ser preso, dessa vez no Eterno Vazio. 

Em Isaías 14, 12-20, é dito que um ser tinha a intenção de subir aos céus, lá 

habitar, sentado em uma alta montanha ao norte, e equiparar-se a Deus. Mas ele 

acabou sendo “esmagado para dentro da terra” e “descerá para o Hades” por haver 

destruído a terra e matado o povo, desolando o mundo inteiro e derrubando cidades. 

Esse ser a quem esse trecho se refere, segundo Byrd (2016, p. 3), é Lúcifer. Assim 

como ele, Melkor também tinha o desejo de equiparar-se a Ilúvatar, o Ser Superior 

da mitologia a qual faz parte. Para isso, foi viver dentro da terra, mergulhado nas 

Trevas no interior de uma alta montanha ao norte da Terra-média, em Utumno, e 

desolou Arda, destruindo cada construção dos Valar e atacando os povos que lá 

viviam com seus exércitos. E também sofreu as consequências de seus atos: foi 

expulso do mundo e jogado no Vazio como punição. 

 

 

4.2 O “Quenta Silmarillion” e a Bíblia 

 

Até aqui, nos ocupamos das duas primeiras seções de O Silmarillion, que 

tratam sobre a cosmogonia de Arda e sobre os deuses e inimigos desse mundo. 

Agora, nos voltaremos aos contos da terceira seção, “Quenta Silmarillion”. Num 

primeiro momento, apresentaremos os paralelos bíblicos encontrados nessas 

narrativas e, em seguida, serão abordados paralelos com outras mitologias. 

No primeiro dos contos, “Do início dos tempos” (TOLKIEN, 2011, p. 27-37), 

conforme Byrd (2016, p. 10) Tolkien combina duas passagens bíblicas para narrar 

como Arda foi construída: “o conto da inocência e perfeição edênica (Gênesis 2,4-



64 
 

25) e o da felicidade das nações nos mil anos que Satanás está amarrado no poço 

sem fundo (Apocalipse 20,1-3)”19 (tradução nossa). 

No conto tolkieniano, é dito que, antes mesmo da criação de Arda estar 

pronta, a Primeira Guerra já estava em curso e Melkor levava vantagem até que um 

forte Ainu, Tulkas, chegasse para auxiliar os Valar. O deus caído fugiu e a paz 

reinou por um longo período, no qual o mundo pode ser posto em ordem para 

esperar a chegada dos Filhos de Ilúvatar. Mas Melkor contava com espiões dentre 

os Maiar e ficou sabendo de tudo o que fora construído. Invejoso, aproveitou-se de 

que os Valar descansavam e festejavam a finalização do trabalho para retornar sem 

ser percebido e instalou-se ao norte da Terra-média, de onde começou a espalhar 

uma sombra que atingiu todo o território e destruiu o trabalho dos deuses. Com isso, 

os Valar perceberam que Melkor havia retornado e começaram a procura por ele, 

que se apresentou para a guerra antes que os deuses estivessem preparados e 

destruiu as Duas Lamparinas que então iluminavam a Terra-média, mergulhando-a 

na escuridão total e fugindo para Utumno, sua fortaleza no norte. Assim acabou a 

Primavera de Arda e, sem ter onde habitar na Terra-média, os Valar partiram para a 

Terra de Aman. Lá, construíram Valinor, onde, com o canto de Yavanna, surgiram as 

Duas Árvores, o que marcou o início da Contagem do Tempo. Enquanto isso, a 

Terra-média sofria sob o domínio de Melkor e o momento do despertar dos Filhos de 

Ilúvatar se aproximava. (TOLKIEN, 2011, 27-32) 

Após essas explicações, é dito que os Valar são mais como antepassados do 

que senhores dos Filhos de Ilúvatar. Desses, os Primogênitos eram mais parecidos 

com eles, enquanto aos Sucessores foram concedidos alguns dons diferentes. 

Estes, os homens, buscavam sempre algo que estava fora de Arda, não 

encontrando descanso lá, e podiam moldar suas vidas apesar do que havia sido 

definido na Música dos Ainur – o dom da liberdade, que incluía viver apenas um 

curto período e não ser presos ao mundo como os elfos –, sendo por meio desses 

Filhos que tudo se completaria e o mundo seria concluído. Mas Ilúvatar sabia que 

esses dons não seriam usados em harmonia. (TOLKIEN, 2011, 35-36) 

Na primeira passagem bíblica apontada por Byrd (2016, p. 10), que 

chamaremos de conto da inocência e perfeição edênica, é dito que, quando a 

criação dos céus e da terra foi finalizada, ainda não havia plantas, chuva ou homem 

                                                           
19

 “the account of Edenic innocence and perfection (Genesis 2:4-25) and the bliss of the nations in the 

thousand years while Satan is bound in the bottomless pit (Revelation 20:1-3)” (BYRD, 2016, p. 10) 



65 
 

que cultivasse a terra. A próxima criação de Deus foi, então, o homem – feito a partir 

da argila do solo –, seguido de um jardim em Éden, onde fez crescer árvores que o 

embelezavam e forneciam alimentos, a árvore da vida, a árvore do conhecimento do 

bem e do mal e um rio que se dividia em quatro outros. Lá, o homem passou a 

habitar para cultivar e proteger o jardim, podendo se alimentar dos frutos, com 

exceção dos que provinham da árvore do conhecimento do bem e do mal, sob a 

pena de morrer se o fizesse. Considerando que não seria bom deixar o homem 

sozinho, Deus decidiu dar-lhe um auxiliar que lhe fosse semelhante e criou as feras 

e as aves também a partir do solo, deixando que o homem designasse os nomes de 

cada uma das espécies. Mas nenhum desses auxiliares era realmente semelhante 

ao homem e Deus acabou por criar uma mulher a partir da costela desse homem. 

Ambos permaneceram nus no jardim, mas não sentiram vergonha. Essa perfeição 

termina com a intervenção da serpente, que incita a mulher a comer o fruto da 

árvore do conhecimento do bem e do mal. A mulher compartilha o fruto com o 

homem e, quando Deus descobre o que eles fizeram, pune os dois e a serpente pela 

transgressão e coloca seus querubins e uma espada flamejante para impedir o 

acesso ao jardim. (Gênesis 2,4b-3,24) 

Analisando os contos tolkienianos, notamos a existência de dois lugares que 

possuem equivalência ao jardim criado em Éden. O primeiro é a Terra-média e, 

quando esta é profanada, o segundo é criado: Valinor. Ambos foram organizados em 

uma ordem distinta da utilizada no conto bíblico. Plantas e animais foram criados 

primeiros, pois suas criações estavam incluídas no trabalho desses deuses, 

enquanto os Filhos de Ilúvatar, que equivalem ao homem e a mulher do relato 

bíblico por serem os responsáveis por trabalhar a terra, eram incumbência do Ser 

Superior. Melkor cumpre a função da serpente ao causar a saída dos Valar da Terra-

média: 

 

[...] Melkor [...] deu o primeiro golpe antes que os Valar estivessem 
preparados; atacou as luzes de Illuin e Ormal, arrasou suas colunas e 
quebrou suas lamparinas. Quando as enormes colunas desmoronaram, 
terras fenderam-se e mares elevaram-se em turbulência. E, quando as 
lamparinas foram derrubadas, labaredas destruidoras se derramaram pela 
Terra. E a forma de Arda, além da simetria de suas águas e de suas terras, 
foi desfigurada naquele momento, de modo tal que os primeiros projetos 
dos Valar nunca mais foram restaurados. 
[...] 
Assim terminou a Primavera de Arda. A morada dos Valar em Almaren foi 
totalmente destruída, e eles não tinham nenhum local de pouso na face da 



66 
 

Terra. Por esse motivo partiram da Terra-média e foram para a Terra de 
Aman [...] (TOLKIEN, 2011, p. 29-30) 

 

Por sua vez, a partida dos Valar para Aman equivale à expulsão do homem e da 

mulher do Jardim do Éden. Porém, diferentemente dos deuses tolkienianos, que vão 

morar em um novo Paraíso e podiam voltar à Terra-média quando quisessem, Adão 

e Eva não recebem um novo lugar abençoado para habitar, nem podem retornar ao 

Jardim do Éden. Outra semelhança entre esses deuses tolkienianos e o homem e a 

mulher da mitologia bíblica é que eles são os antepassados dos povos bíblicos 

assim como os Valar funcionam como antepassados dos Filhos de Ilúvatar. 

Na segunda passagem bíblica apontada por Byrd (2016, p. 10), a qual nos 

referiremos como conto da felicidade das nações, diz-se que um anjo caiu do céu 

levando consigo a chave do abismo e uma corrente, agarrou Satanás, acorrentou-o 

e jogou-o no abismo por mil anos para que não enganasse mais às nações. Após 

esse período, Satanás será libertado por pouco tempo. (Apocalipse 20, 1-3) 

Pode-se dizer que há uma versão tolkieniana dessa passagem em O 

Silmarillion, mas apenas a descida do anjo é relatada nesse conto. Este anjo é 

representado por Tulkas (BYRD, 2016, p. 10), que, vindo de onde habitam Ilúvatar e 

os Ainur, provoca a fuga temporária de Melkor no primeiro enfrentamento entre os 

deuses: 

 

[...] no meio da guerra, ao ouvir no distante firmamento que havia batalha no 
Pequeno Reino, um espírito de enorme força e resistência veio em auxílio 
dos Valar; e Arda se encheu com o som de seu riso. Assim veio Tulkas, o 
Forte, cuja ira circula como um vento poderoso, afastando a nuvem e a 
escuridão à sua frente. E Melkor fugiu de sua fúria e de suas risadas, 
abandonando Arda, e a paz reinou por uma longa era. [...] (TOLKIEN, 2011, 
p. 27) 

 

O restante do relato será apresentado no conto “Da chegada dos elfos e do cativeiro 

de Melkor” (TOLKIEN, 2011, p. 45-55), onde se contará, dentre outras coisas, sobre 

o segundo enfrentamento entre os deuses. 

Outras semelhanças com a narrativa bíblica que podemos notar nesse conto 

é que, assim como Deus descansou ao terminar seu trabalho (Gn 2, 2-3), os Valar 

também o fizeram: 

 

[...] enquanto os Valar repousavam da sua labuta e observavam o 
crescimento e o desabrochar daquilo que haviam inventado e iniciado, 
Manwë ofereceu uma grande festa; e os Valar e toda a sua gente 



67 
 

atenderam ao convite. No entanto, Aulë e Tulkas estavam exaustos; pois a 
habilidade de Aulë e a força de Tulkas haviam estado ininterruptamente a 
serviço de todos, nos dias de sua faina. [...] (TOLKIEN, 2011, p. 28) 

 

Além disso, as estrelas, em ambos os mitos, foram criadas no princípio dos tempos, 

mas, diferentemente do relato bíblico, na mitologia tolkieniana, o sol e a lua são 

criados em um momento posterior. O que ilumina a Terra-média até sua profanação, 

além das estrelas de Varda, são as Duas Lamparinas dos Valar, cuja luz “se 

derramou por toda a Terra, iluminando tudo como se fosse sempre dia” (TOLKIEN, 

2011, p. 28). Já Valinor é iluminada pela luz que emana de suas Duas Árvores: 

 

Uma tinha folhas verde-escuras, que na parte de baixo eram como prata 
brilhante; e de cada uma de suas inúmeras flores caía sem cessar um 
orvalho de luz prateada; [...] A outra apresentava folhas de um verde viçoso, 
como o da faia recém-aberta, orladas de um dourado cintilante. As flores 
balançavam nos galhos em cachos de um amarelo flamejante, cada um na 
forma de uma cornucópia brilhante, derramando no chão uma chuva 
dourada. E da flor daquela árvore emanavam calor e uma luz esplêndida. 
[...] (TOLKIEN, 2011, p. 31) 

  

Como, “[e]m sete horas, a glória de cada árvore atingia a plenitude e voltava 

novamente ao nada; e cada uma despertava novamente para a vida uma hora antes 

de a outra deixar de brilhar” (TOLKIEN, 2011, p. 32), percebe-se que também em 

Valinor tudo ficava iluminado como se fosse sempre dia. Assim, ambos os casos 

diferem do que ocorre no mundo criado por Deus no mito bíblico, onde existiam 

“luzeiros no firmamento do céu, para separar o dia da noite” (Gênesis 1,14) 

Mais diferenças também são encontradas. Apesar de os jardins de ambas as 

narrativas possuírem duas árvores, não há correspondência entre elas. A função das 

árvores bíblicas é proporcionar a imortalidade e o conhecimento (Gênesis 3,22) 

enquanto as tolkienianas iluminam Valinor. Outra distinção é a interpretação do que 

é a morte em cada mito. Enquanto Deus usa a morte como uma punição para o 

homem se ele comer o fruto da árvore do conhecimento do bem e do mal (Gênesis 

2,17), Ilúvatar concede a morte aos homens como um dom. Morrendo, eles 

poderiam deixar o mundo e descansar dele, o que era negado aos elfos. 

A este conto segue-se “De Aulë e Yavanna” (TOLKIEN, 2011, p. 39-44), onde 

se relata como Aulë não conseguiu aguardar que os desígnios de Ilúvatar se 

cumprissem e subcriou os anões sob as montanhas da Terra-média, escondido dos 

Valar e do Ser Superior. Este, ao sabê-lo, questionou o Vala sobre seus motivos e 

perdoou-o por ter sido humilde em sua resposta. Mas não permitindo que os anões 



68 
 

ganhassem vida antes daqueles que ele havia definido como os Primogênitos. As 

criaturas de Aulë, então, foram adormecidas no lugar onde haviam sido criadas. 

Yavanna, ao saber da existência dos anões, preocupou-se porque eles não 

sentiriam amor pelas coisas que fizera e acabariam as destruindo. Aulë lhe responde 

que o mesmo valeria para os Filhos de Ilúvatar, mas que nem anões, elfos ou 

homens tratariam o que os Valar fizeram sem respeito ou gratidão, pois esse era o 

desígnio do Ser Superior. Porém, a Vala ponderou que Melkor poderia corrompê-los 

e, temendo isso, foi conversar com Manwë, que consultou Ilúvatar em pensamento e 

pode tranquilizá-la, respondendo que haveria seres na Terra-média responsáveis 

por proteger o que ela havia feito, os Pastores das Árvores. (TOLKIEN, 2011, p. 39-

43) 

De acordo com Byrd (2016, p. 11), a criação dos anões por Aulë não remete a 

nenhuma passagem bíblica, porém, o fato de ser Ilúvatar o único que pode dar vida 

própria a eles mostra que “Tolkien foi consistente com as Escrituras, nas quais 

apenas Deus pode soprar em um corpo o sopro de vida”20 (tradução nossa, em uma 

referência a Gênesis 2,7). No texto original hebraico, nessa passagem citada pelo 

autor, é utilizado o verbo bara, cujo sujeito pode ser apenas Deus quando significa 

criação (STRONG, 2002, p. 163), indicando que este é um ato especificamente 

divino. De certo modo, pode-se dizer que o mesmo ocorre na mitologia tolkieniana, 

já que Aulë, o pai dos anões, é um deus de segunda ordem. Porém, para Tolkien – 

quem crê, como já dissemos, que apenas o Ser Superior é o Criador original e o que 

os demais apenas imitam o gesto divino em suas construções –, o que o Vala faz é 

subcriar. Assim, os anões não poderiam ganhar vida a partir de Aulë, pois isso 

estava fora de sua competência enquanto um subcriador, e entra em cena Ilúvatar e 

sua piedade para com sua criatura, dando vida própria aos Filhos de Aulë.  

Mas essa vida não poderia ser aproveitada antes que os Primogênitos de 

Ilúvatar despertassem: “não tolerarei [...] que esses seres cheguem antes dos 

Primogênitos de meus desígnios, nem que tua impaciência seja premiada.”, disse 

Ilúvatar ao Vala (TOLKIEN, 2011, p. 40) Assim, tal qual Deus age com Ismael e 

Isaac, o Ser Superior da mitologia tolkieniana age com os anões de Aulë. (BYRD, 

2016, p. 11-12) Conforme a mitologia bíblica, Ismael é filho de Abrão, mas não de 

sua esposa Sarai. Como não conseguia engravidar, ela propôs ao marido que 

                                                           
20

 “Tolkien was consistent with Scripture, in which only God can breathe into a body the breath of life 

(Genesis 2:7)” (BYRD, 2016, p. 11) 



69 
 

tentasse ter um filho com Agar, que engravidou e deu o primeiro filho a ele. Alguns 

anos depois, Deus falou a Abrão propondo uma aliança que o tornaria pai de muitas 

nações, trocou seu nome para Abraão e o de Sarai para Sara e concedeu a ela a 

primeira gravidez, da qual nasceu Isaac, o primogênito das nações. A pedido de 

Abraão, Deus abençoou também Ismael, mas seus descendentes não fazem parte 

da aliança, apenas os descendentes de Isaac. (Gênesis 16,1-17,27) 

Tal como Abrão e Sarai foram impacientes no desejo de ter um filho, optando 

por um meio em desconformidade com os desígnios de Deus, Aulë agiu na 

subcriação dos anões. Ismael não podia receber os benefícios da aliança por ter 

sido concebido de uma forma desaprovada, mas, ainda assim, foi abençoado. O 

mesmo ocorreu com os anões, que não puderam aproveitar sua vida desde o 

princípio por terem sido feitos sem a permissão de Ilúvatar, pois isso representaria 

usurpar o lugar dos elfos como os primeiros seres nativos de Arda, mas foram 

adotados por ele e permaneceram adormecidos, despertando após os Primogênitos. 

Enquanto os Valar viviam na iluminada Aman, a Terra-média jazia sob a 

sombra de Melkor, que trabalhava para aumentar seu poder. Apenas Oromë e 

Yavanna retornavam àquela região e levavam notícias que deixavam a todos 

preocupados. Com a aproximação do momento do despertar dos Primogênitos, a 

Vala falou aos outros deuses, instigando-os a lutar contra Melkor para que os elfos 

não fossem dominados por ele, mas Mandos previu que o despertar deveria ocorrer 

ainda sob as trevas, tendo apenas as estrelas de Varda a iluminar sua morada. 

Assim ocorreu e Oromë os encontrou durante uma de suas caçadas. A princípio, os 

elfos se assustaram, pois, até então, as únicas criaturas a se aproximar deles 

haviam sido os servos de Melkor. Mas logo eles perceberam que aquele ser não 

provinha das trevas, pois era iluminado. (TOLKIEN, 2011, p. 45-49) 

Nesse trecho, temos mais um exemplo da grandeza da subcriação 

tolkieniana. O Silmarillion reúne parte de uma mitologia destinada aos ingleses que 

Tolkien se propôs a criar por considerar que a existência de mitos na cultura de um 

povo era fundamental para uma sociedade. Aqui, descobrimos que os povos dessa 

mitologia possuíam, por sua vez, seus próprios mitos: 

 

[...] as mais antigas canções dos elfos – cujos ecos ainda são relembrados 
no oeste – falam de formas sombrias, que perambulavam nas colinas que 
se erguiam a partir de Cuiviénen, ou que passavam de repente encobrindo 
as estrelas; ou ainda do Cavaleiro sinistro montado em seu cavalo 



70 
 

selvagem que perseguia os caminhantes para apanhá-los e devorá-los. [...] 
(TOLKIEN, 2011, p. 48-49) 

 

Assim, podemos perceber que, da mesma forma que Tolkien entendia que nós, 

seres reais, precisamos de mitos para encontrar respostas, ele também pensava 

que os seres da fantasia tinham essa necessidade. Como ocorre com os povos 

primitivos, os relatos élficos se transmitiam de forma oral. O que é apresentado 

neste conto é baseado nos momentos de terror causados aos elfos por Melkor que, 

no intento de destruí-los, fazia também o possível para afastá-los dos Valar. Por 

isso, o cavaleiro imitava a forma que Oromë assumia durante suas caçadas na 

Terra-média. E uma interpretação possível é que as formas sombrias perambulando 

pelas colinas sejam os servos de Melkor que sequestravam elfos para transformá-los 

em orcs. A sombra que encobria as estrelas certamente era algo enviado por ele, 

mas também se pode interpretar que, em algum momento, fosse o próprio Melkor, já 

que, em pelo menos outras duas vezes, ele assume a forma de nuvem. 

Após retornar rapidamente a Valinor para informar aos outros Valar sobre a 

descoberta, Oromë passou a viver com os elfos na Terra-média. Manwë consultou 

Ilúvatar sobre o que fazer para proteger os Primogênitos e reuniu-se aos outros para 

informar-lhes que o Ser Superior havia dito para “reconquistar o domínio de Arda, a 

qualquer custo, e libertar os quendi21 da ameaça de Melkor.” Isso resultou em 

batalhas que causaram grandes mudanças na geografia de Arda e culminaram na 

destruição de Utumno e na prisão de Melkor. (TOLKIEN, 2011, p. 50-51) 

Nesse segundo enfrentamento entre os deuses, apresenta-se o final da 

versão tolkieniana do conto da felicidade das nações: 

 

Finalmente, porém, os portões de Utumno foram arrombados, e seus 
salões, destelhados; e Melkor foi refugiar-se no canto mais profundo. Tulkas 
apresentou-se então para defender os Valar. Lutou com ele e o imobilizou 
com o rosto no chão. E Melkor foi acorrentado com Angainor, a corrente que 
Aulë havia feito, e levado prisioneiro; e o mundo teve paz por uma longa 
era. (TOLKIEN, 2011, p. 51) 

 

Para livrar a Terra-média de Melkor, Tulkas, como o anjo bíblico, agarra o Inimigo e 

acorrenta-o para levá-lo a Valinor. A partir deste ponto, a narrativa é quase igual à 

bíblica: Melkor fica preso em Mandos por um período em que os elfos – que 

                                                           
21

 Nome dado aos elfos por eles mesmos. Significa “aqueles que falam com vozes” (TOLKIEN, 2011, 
p. 47-48) 



71 
 

equivalem às nações do relato bíblico – vivem em bem-aventurança, mas o tempo 

de sua condenação se esgotará, ele será libertado e prejudicará os Primogênitos. A 

diferença se dá em que, em Apocalipse 20, 1-3, é dito que a liberdade de Satanás 

se dará por pouco tempo. Já a liberdade de Melkor dura várias eras22. Assim como 

no relato bíblico, Tolkien passa a mensagem de que a felicidade dos povos só pode 

existir quando os maus estiverem fora do mundo. 

Melkor foi condenado a permanecer trancado em Mandos por três eras e os 

elfos foram convocados para viver em Valinor, o que resultará em muitas desgraças. 

Em princípio, eles não deram ouvidos à convocação, pois haviam visto os Valar 

apenas na guerra e os temiam, confiando apenas em Oromë. Três representantes 

dos quendi foram levados a Valinor para conhecer o Reino Abençoado e retornaram 

impressionados. Mas não conseguiram convencer todos a obedecer à convocação. 

Assim, os elfos se separaram: três grupos seguiram para Valinor – noldor, vanyar e 

teleri – e o restante permaneceu na Terra-média. 

Com essa separação dos elfos, ocorre algo semelhante ao que acontece na 

passagem bíblica sobre a Torre de Babel. Em Gênesis 11,1-9, é dito que todos os 

povos falavam a mesma língua e que, ao chegarem à planície de Senaar, os 

homens decidiram ali permanecer, construindo uma torre que chegasse até o céu, 

de modo a não se dispersarem. Mas Deus decidiu confundir a língua deles para que 

não se entendessem e os espalhou pela terra. Também por um ato divino – a 

convocação dos Valar para habitarem em Valinor – os elfos se espalham em Arda e 

isso acarreta em mudanças na forma como se comunicam. Suas línguas diferirão, 

principalmente, entre os que permanecem na Terra-média e os que obedecem ao 

chamado dos deuses. Cabe salientar que, diferentemente do que ocorre no relato 

bíblico, no conto tolkieniano, não há indícios de que seja da vontade divina que os 

elfos não se entendam. As mudanças que ocorrem em suas línguas são um 

processo natural. 

Do mais numeroso dos grupos que seguiam para Valinor, os teleri, nem todos 

estavam realmente decididos a deixar seu primeiro lar. Assim, sua marcha foi longa 

e lenta, alguns foram ficando pelas florestas, outros se perderam ou, ainda, 

permaneceram na costa da Terra-média. O percurso levou muitos anos para ser 

                                                           
22

 A mitologia tolkieniana se passa ao longo de três Eras, Primeira, Segunda e Terceira. A partir deste 
trecho, entendemos que, em um primeiro momento, o tempo era contado em eras dentro das Eras. 
Assim, Melkor fica preso em mandos durante três eras durante a Primeira Era.  



72 
 

finalizado, pois, cada vez que Oromë se afastava, os elfos paravam e esperavam 

seu retorno para guiá-los. Além disso, a travessia foi interrompida quando chegaram 

às costas do Grande Mar do Oeste, onde alguns elfos, amedrontados por ele, se 

afastaram e se embrenharam nas matas e montes de Beleriand, e Oromë foi a 

Valinor se aconselhar com Manwë. Neste momento, apenas os noldor e os vanyar 

haviam chegado, os teleri estavam em outra parte de Beleriand. (TOLKIEN, 2011, 

p.51-55) 

A travessia dos Primogênitos da Terra-média para Valinor pode ser 

comparada à parte do livro bíblico Êxodo, no qual Deus envia Moisés ao Egito para 

libertar os israelitas do Faraó e levá-los para Canaã, a terra prometida a Abraão. Ao 

fim da narrativa de Êxodo, os israelitas ainda não haviam chegado ao seu destino e 

estão habitando aos pés da montanha de Deus, o monte Sinai. Da mesma forma, ao 

fim de “Da chegada dos elfos e do cativeiro de Melkor” (TOLKIEN, 2011, p. 45-55), 

os Primogênitos ainda não terão chegado a Valinor e ainda demorarão a atravessar 

o Grande Mar do Oeste. Ao utilizar este mitema, Tolkien realiza alterações na ordem 

das relações que o compõe. 

Segundo a narrativa de Êxodo, o Faraó subiu ao trono do Egito e escravizou o 

povo de Israel, pois não queria que este fosse maior que o seu. (Êxodo 1,8-2,11) 

Deus viu a situação na qual viviam os israelitas e decidiu intervir. Para isso, enviou 

Moisés ao Egito para libertá-los e levá-los “para uma terra fértil e espaçosa”. (Êxodo 

2,23-3,10) Deus falou também a Aarão, irmão de Moisés, para encontrá-lo no 

deserto. Moisés contou ao irmão qual era sua missão e, juntos, eles reuniram os 

anciãos do povo de Israel, que acreditaram no que lhes falavam. (Êxodo 4,27-31) 

Após tentativas de libertação pacíficas infrutíferas (Êxodo 5,1-5; 6,27; 7,6-13), Deus 

interviu enviando dez pragas, assim conseguindo que o Faraó não só libertasse os 

israelitas como também os expulsasse de seu país (Êxodo 7,14-12,36)  

O trajeto foi feito pelo caminho mais longo e, guiados por Deus por meio de 

Moisés, os israelitas atravessaram o deserto até o mar Vermelho. Deus ordenou que 

acampassem junto ao mar para que o Faraó, que havia se arrependido do que 

fizera, pensasse que erravam pelo país. Quando o exército do Egito os alcançou, 

Deus instruiu Moisés sobre como abrir o mar para que os israelitas pudessem 

atravessar. Os egípcios haviam conseguido persegui-los até o meio do mar quando 

Deus instruiu Moisés sobre como fazer as águas se unirem novamente e os inimigos 

morreram afogados. (Êxodo 13,17-14,31) No percurso pelo deserto a partir do mar 



73 
 

Vermelho, os israelitas iam mostrando-se, aos poucos, arrependidos de deixar o 

Egito. A isso, Deus respondeu concedendo-lhes graças. (Êxodo 15,24-17,7) 

Ao chegarem à montanha de Deus, os israelitas procuravam por Moisés para 

que ele resolvesse seus problemas. Ele dividiu o povo em grupos, instituindo líderes 

para cada um deles. Estes resolveriam os problemas menores, levando a ele 

apenas o que fosse realmente necessário. (Êxodo 18,13-27) A narrativa bíblica 

segue falando sobre a vida dos israelitas ao pé da montanha, onde eles 

permanecerão até que Deus ordene que prossigam a jornada, e sobre comandos 

que Deus passa a Moisés, mas a interromperemos aqui onde acabam as 

semelhanças com o texto de Tolkien. Deste modo, retiramos o seguinte feixe de 

relações do mito do Êxodo: (a) um povo é atormentado por um tirano; (b) Deus envia 

emissários para auxiliar o povo; (c) o tirano é derrotado; (d) os emissários de Deus 

conduzem o povo para um lugar melhor; (e) o tirano faz uma nova investida; (f) o 

tirano é derrotado definitivamente; (g) o povo arrepende-se da viagem; (h) o povo 

interrompe momentaneamente sua jornada; e (i) o povo começa uma vida em 

sociedade. 

Temos, no conto tolkieniano, os elfos como equivalentes aos israelitas. Eles 

surgem na Terra-média durante o domínio de Melkor, o tirano que os assombra e 

sequestra para escravizá-los e corrompê-los em Utumno, transformando-os em orcs. 

Isso compreende a primeira relação do feixe que compõe o mito do Êxodo - (a) -, 

mas esta não é a única semelhança entre os elfos e o povo de Israel. Outra se 

encontra na forma como eles são chamados. Assim como Ilúvatar denomina os elfos 

seus Primogênitos, “diz Javé: Israel é meu filho primogênito” (Êxodo 4,22). 

Enquanto isso acontecia na Terra-média, em Valinor, os Valar discutiam o 

que fazer quanto ao despertar dos elfos. Então, Ilúvatar fala a Manwë e instrui os 

Valar a derrotar Melkor e libertar seus Primogênitos de sua sombra. Nessa versão 

de (b), temos, novamente, Ilúvatar como equivalente a Deus e Manwë a Moisés. 

Porém, no decorrer da narrativa não será sempre este o Vala a ocupar esta posição. 

Melkor, como vimos, é o equivalente ao Faraó que atacava aos israelitas. 

Mas, diferentemente do personagem bíblico, ele sabia da existência dos deuses e os 

temia. E os deuses, por sua parte, também sabiam sua verdadeira natureza e que 

não haveria possibilidade de sucesso em nenhum tipo de negociação, pois o 

objetivo de Melkor era destruir toda a criação que não conseguisse corromper. 

Desse modo, quando os Valar foram em auxílio aos elfos, partiram direto ao ataque. 



74 
 

Nessa variante de (c), após muitas lutas, o Inimigo é derrotado e levado preso a 

Mandos. Assim, diferentemente do relato bíblico, ele não poderá perseguir os elfos 

durante sua travessia. 

Na versão de (d), é encontrado o equivalente à conversa de Moisés, Aarão e 

os anciãos israelitas na visita que os representantes élficos fizeram a Valinor. Após ir 

até lá, Elwë, Ingwë e Finwë voltaram e asseguraram a seu povo que podiam crer no 

que lhes era dito. No livro bíblico, isso ocorre em (b). 

Também na versão tolkieniana de (d), quem cumpre o papel de Moisés como 

condutor do povo é Oromë. O trajeto por onde ele os leva é longo e interrompido à 

beira da água que separava a Terra-média de Aman. Mas o Grande Mar do Oeste 

não é o equivalente ao mar Vermelho, mas sim à montanha de Deus, pois é aqui 

que a narrativa tolkieniana é interrompida à espera do sinal divino para prosseguir a 

jornada até a terra prometida: o retorno de Oromë de Valinor com o conselho que foi 

pedir a Manwë. Como, em “Êxodo”, quem diz a Moisés como proceder é Deus, 

podemos dizer que, nesse trecho do conto tolkieniano, Manwë equivale a Deus 

enquanto conselheiro do condutor dos povos.  

Se, no relato bíblico, os israelitas começam a se arrepender de ter deixado o 

Egito após atravessar o mar Vermelho, no conto tolkieniano, o arrependimento 

chega apenas à parte dos elfos e mesmo antes de partir: 

 

O grupo maior vinha no final, e eles são chamados de teleri, pois se 
demoraram no caminho e não estavam totalmente decididos a passar da 
penumbra para a luz de Valinor. [...] 
[...] 
Diz-se que, quando as hostes de eldalië partiram de Cuiviénen, Oromë 
cavalgou à frente montado em Nahar, seu cavalo branco de ferraduras de 
ouro; e, passando na direção norte pelas margens do Mar de Helcar, elas 
se voltaram para oeste. Diante delas, nuvens imensas pairavam ainda 
negras no Norte, acima das ruínas da guerra, e as estrelas naquela região 
estavam ocultas. Nessa hora, não poucos sentiram medo e se 
arrependeram, e deram meia-volta e foram esquecidos. (TOLKIEN, 2011, p. 
53) 

 

Como podemos ver, diferentemente do que ocorre no conto bíblico, na variante 

tolkieniana de (g), além de parte do povo sequer ter se convencido completamente a 

partir, há alguns elfos que chegam, de fato, a desistir da jornada durante o percurso 

e permanecem perdidos na Terra-média. 

Em “Êxodo”, quando os israelitas chegam à montanha de Deus, sua 

sociedade é organizada e eles são divididos em grupos, ficando cada um sob a 



75 
 

responsabilidade de um líder. Com a diferença de que isso ocorre antes do início da 

jornada, no conto tolkieniano também ocorre tal definição. A sociedade élfica é 

assim organizada: 

 

[...] O menor e primeiro [grupo] a iniciar viagem era liderado por Ingwë [...] 
Os vanyar eram seu povo. [...] 
Em seguida, vinham os noldor, um nome de sabedoria, o povo de Finwë. 
[...] 
O grupo maior vinha no final, e eles são chamados de teleri [...] Dois 
senhores tinham eles, pois eram muito numerosos: Elwë Singollo [...] e 
Olwë, seu irmão. (TOLKIEN, 2011, p. 52-53) 

 

Isso representa uma inversão na ordem das relações do feixe, sendo (i) apresentada 

antes de (h). Outra diferença da versão tolkieniana do mito do Êxodo no que se 

refere ao feixe de relações é a supressão de (e) e (f). Mas, mesmo com as 

diferenças apresentadas, o mitema não é descaracterizado, pois elas não são 

significativas. Apesar delas e a partir das semelhanças encontradas, é possível 

afirmar que, na base deste conto há o mito do Êxodo. 

O relato da travessia dos elfos é retomado em “De Eldamar e dos príncipes 

dos eldalië” (TOLKIEN, 2011, p. 59-65). Entre este conto e aquele em que a 

narrativa inicia, “Da chegada dos elfos e do cativeiro de Melkor”, há “De Thingol e 

Melian”, que relata como Elwë Singollo perdeu-se de seu povo ao entrar no bosque 

de Nan Elmoth e encontrar-se com Melian, ficando preso sob encantamento. Por 

não trazer nenhum paralelo bíblico, abordaremos essa narrativa apenas na seção 

seguinte. 

A jornada dos elfos segue com Ulmo sendo enviado à costa da Terra-média 

para falar com os elfos e fazendo o medo que eles sentiam das águas transformar-

se em desejo. Com a ajuda de seus servos, o Vala moveu uma ilha e utilizou-a para 

transportar os vanyar e os noldor até a costa de Aman, de onde seguiram até 

Valinor. Os teleri ouviram o chamado de Ulmo tarde demais e permaneceram na 

costa da Terra-média, sendo visitados por Ossë e Uinen. Quando o Vala retornou 

para buscá-los, nem todos o acompanharam: Círdan e seu povo ficaram na costa; já 

alguns parentes e amigos de Elwë permaneceram nos bosques de Beleriand 

procurando por ele e o encontraram quando o efeito do encantamento cessou. Mas, 

se os noldor e os vanyar habitaram Valinor desde o princípio, o mesmo não ocorreu 

com os teleri. O amor pelas águas é da natureza desse grupo e foi aumentado pelos 

poderes dos servos de Ulmo. Desse modo, eles pediram para permanecer na ilha, 



76 
 

que foi fixada próximo à Aman. Algum tempo depois, Ossë lhes ensinou a construir 

embarcações com as quais puderam navegar pela Baía de Casadelfos até o 

continente, onde construíram sua cidade, Alqualondë, e conviviam com seus 

parentes e amigos. (TOLKIEN, 2011, p. 59-65) 

Os vanyar e os noldor viviam dentro das grandes muralhas que as montanhas 

Pelóri formavam. Os vanyar eram mais próximos de Manwë e Varda e habitavam 

Taniquetil e as planícies e bosques de Valinor. Os noldor eram amigos de Aulë e 

aprenderam a construir muitas coisas. Suas moradas ficavam em uma colina 

chamada Túna e, quando trabalhavam na casa de Finwë, escavando as montanhas, 

descobriram as pedras preciosas. Então, inventaram ferramentas para cortá-las, 

lapidá-las e esculpi-las e as davam de presente, pois ainda não tinham apego a elas. 

(TOLKIEN, 2011, p. 62-65) 

Byrd (2016, p. 15) aponta uma semelhança entre o aprendizado dos elfos 

com os deuses e o que ocorre com os descendentes de Adão na mitologia bíblica. 

Para ele, os noldor são como Tubalcaim enquanto “fabricantes de gemas e joias de 

ouro”23 (tradução nossa); os vanyar, como Jubal, poetas; e os teleri, como Jabel, 

nômades. Tubalcaim era “o antepassado de todos os que forjam ferramentas de 

bronze e ferro” (Gênesis 4,22), função cumprida pelos noldor na mitologia 

tolkieniana e aprendida por eles através de sua relação com Aulë, o ferreiro dos 

Valar. Jubal “foi o antepassado de todos os tocadores de lira e flauta”. (Gênesis 4, 

21) A relação que Byrd vê entre esse personagem bíblico e os vanyar pode ser 

explicada pela proximidade que esse povo tinha com Manwë, o Vala ligado à música 

e à poesia. Jabel “foi o antepassado dos pastores nômades” (Gênesis 4, 20). Com a 

relação apontada pelo autor entre Jabel e os teleri, não concordamos, pois não 

vemos indícios em O Silmarillion de que este povo élfico fosse nômade. O 

Minidicionário Houaiss da Língua Portuguesa (2004, p. 520), define a palavra 

nômade como “(indivíduo) de povos errantes, sem habitação fixa” e “(o) que vive 

mudando de lugar”. Outro dicionário, o Minidicionário da língua portuguesa (1977, p. 

333), define-a como o que é dito “das tribos ou povos que estão sempre a deslocar-

se em busca de alimentos, pastagens, etc.”, aquele “que leva vida errante” e 

“pessoa nômade”. Ou seja, uma característica intrínseca a um povo nômade é o não 

estabelecimento de residência. Os teleri, 

                                                           
23

 ”makers of gems and golden jewelry” (BYRD, 2016, p. 15) 



77 
 

 

[...] [d]urante um longo período, eles permaneceram em Tol Eressëa; mas 
aos poucos seus corações foram mudando, sendo atraídos pela luz que se 
espalhava pelo mar até a Ilha Solitária. [...] submetendo-se ao desejo dos 
Valar, Ulmo enviou-lhes Ossë, seu amigo, e ele, embora triste, lhes ensinou 
a arte da fabricação de barcos. [...] e assim, finalmente, e por último, 
chegaram eles [os teleri] a Aman e às costas de Eldamar. 
Ali ficaram. E, se quisessem, podiam ver a luz das Árvores e caminhar pelas 
ruas douradas de Valmar e pelas escadas de cristal de Tirion sobre Túna, a 
colina verde; mas principalmente velejavam em seus barcos velozes nas 
águas da Baía de Casadelfos, ou andavam junto às ondas na praia [...] 
Maravilhosas eram as praias de Elendë naquela época. E muitas pérolas 
eles ganharam por si mesmos do mar; e seus palácios eram de pérolas; e 
de pérolas eram as mansões de Olwë em Alqualondë, o Porto dos Cisnes, 
iluminado por muitas lamparinas. Pois aquela era sua cidade, e o porto de 
seus barcos; [...] (TOLKIEN, 2011, p. 64-65) 

 

Considerando que, primeiro, os teleri fixam residência na ilha de Tol Eressëa, depois 

em Alqualondë e, de lá, não saem, o nomadismo não é uma característica desse 

povo. O fato de navegarem pela Baía de Casadelfos não nos parece suficiente para 

considerá-los nômades, assim como suas visitas aos parentes e amigos ou a 

peregrinação até Valinor. Se assim fosse, os vanyar e os noldor também deveriam 

ser considerados dessa forma. Quem apresenta esta característica são Fëanor e 

seus filhos, que “raramente moravam num único lugar por muito tempo, mas 

viajavam com liberdade, dentro dos limites de Valinor, chegando mesmo às 

fronteiras das Trevas e às margens frias do Mar de Fora, em busca do 

desconhecido.” (TOLKIEN, 2011, p. 65) 

Com os três grupos de elfos já no oeste e Melkor preso em Mandos, houve 

um tempo de prosperidade em Arda, período em que os Primogênitos evoluíram em 

seus conhecimentos. Foi nessa época que nasceu Fëanor (TOLKIEN, 2011, p. 67), 

personagem central para o enredo dos contos do “Quenta Silmarillion” por ser o 

criador das Silmarils, o ápice da exploração da capacidade dos noldor. A grandeza 

do elfo pode ser explicada com uma fala de sua mãe, Míriel, logo após dar à luz a 

ele: “[n]unca mais terei filhos; pois as forças que teriam nutrido a vida de muitos 

foram todas para Fëanor.” (TOLKIEN, 2011, p. 68) O resultado disso foi que 

 

[...] Fëanor crescia rapidamente, como se houvesse dentro dele um fogo 
secreto aceso. Era alto, belo de rosto e dominador; [...] Para atingir seus 
objetivos, era ávido e obstinado. Poucos chegaram a conseguir mudar sua 
atitude por meio de conselhos, ninguém pela força. De todos os noldor, 
daquela época ou de épocas posteriores, tornou-se ele o de raciocínio mais 
sutil e mãos mais habilidosas. [...] (TOLKIEN, 2011, p. 68) 

 



78 
 

Essas características do elfo serão decisivas para que o destino de seu povo se 

concretize. 

O período de cativeiro de Melkor acabou e, com ele, os dias de paz. Vendo os 

elfos felizes, as pedras preciosas e a bem-aventurança de todos, a raiva de Melkor 

cresceu e a cobiça pelas riquezas despertou. Decidido a se vingar de todos, fingiu 

arrependido e disposição para ajudá-los. Assim, conseguiu o perdão dos Valar e 

aproximar-se dos elfos, em especial dos noldor, que muito admiravam seu 

conhecimento oculto. (TOLKIEN, 2011, p. 70-71) Nessa mesma época, Fëanor 

começou a se perguntar como as luzes das Árvores poderiam permanecer 

imperecíveis, subcriou as Silmarils e, em seu interior, guardou a fusão das luzes das 

Árvores. Porém, apegou-se muito às pedras que, de todas as riquezas, se tornaram 

a que Melkor mais desejava. Para distrair os elfos e os Valar e apoderar-se das 

Silmarils, o deus caído espalhou enganações entre os noldor. Como o principal alvo 

era Fëanor, o detentor das pedras, mentiu que seu meio-irmão Fingolfin, com a 

permissão dos Valar, tramava contra ele para ocupar a liderança de seu povo. Já 

para Fingolfin e seu irmão Finarfin – filhos de Finwë com sua segunda esposa, Indris 

–, foi dito que Fëanor planejava expulsá-los de sua casa. Isso resultou em ameaças 

de Fëanor contra seus meios-irmãos, às quais os Valar responderam condenando-o 

a 12 anos de exílio fora de Tirion24. Com ele, partiram seu pai e seus filhos e, juntos, 

construíram a fortaleza de Formenos ao norte de Valinor. Com o autoexílio de 

Finwë, Fingolfin assumiu o comando dos noldor e, de certa forma, as mentiras de 

Melkor se tornaram realidade. (TOLKIEN, 2011, p. 73-78) Apesar de o causador ter 

sido o próprio Fëanor, a seus olhos, poderia parecer que os responsáveis eram os 

Valar, que atuaram como juízes e o haviam condenado a retirar-se de sua casa. 

Assim, inicia-se o afastamento de Fëanor dos deuses. 

Durante o julgamento de Fëanor, foi descoberto que Melkor estava por trás de 

tudo, mas, ao ser procurado, ele não foi encontrado, pois havia se transformado em 

nuvem. Aos habitantes de Valinor, pareceu que as luzes das Árvores estavam mais 

fracas. Melkor procurou por Fëanor em Formenos, mas o elfo percebeu a cobiça 

pelas Silmarils e o expulsou. Envergonhado, ele fugiu em direção ao norte de Aman 

e as luzes das Árvores voltaram a brilhar plenamente. (TOLKIEN, 2011, p. 78-80) 

Assim, vemos que o enfraquecimento do brilho das Árvores foi causado pela 

                                                           
24

 Nome da cidade dos elfos em Túna (TOLKIEN, 2011, p. 442) 



79 
 

permanência de Melkor na forma de nuvem e pode ser interpretado como 

representando o início do ocaso de Valinor. 

Quando Manwë soube o rumo que Melkor havia tomado, acreditou que ele 

estava tentando retornar a suas fortalezas ao norte da Terra-média, mas o deus 

caído mudou a direção em que seguia sem ser percebido e se escondeu ao sul de 

Aman, onde encontrou Ungoliant, um ser sombrio em forma de aranha que tecia 

teias negras capazes de causar um breu total, e a convenceu com mentiras a ajudar 

na vingança. Ela teceu um manto de escuridão que permitiu a eles deslocarem-se 

sem que ninguém os percebesse. Isso passou enquanto os Valar ofereciam um 

tributo a Ilúvatar que ocorria sempre na primeira colheita dos frutos. A Fëanor foi 

ordenado comparecer à festividade, pois Manwë desejava restabelecer a paz de seu 

povo. Apesar de que apenas ele viera de Formenos, isso não prejudicou as 

intenções do Vala, pois, naquela noite, Fëanor e Fingolfin se reconciliaram e o filho 

de Indris prometeu que seguiria o meio-irmão, pois o reconhecia como o herdeiro da 

liderança dos noldor. No mesmo instante em que isso acontecia, Melkor e Ungoliant 

mataram as Árvores. Mesmo assim, a aranha não se sentiu saciada e atacou os 

Poços de Varda, esgotando-os e deixando Valinor sem nenhuma fonte de luz, a 

exceção das Silmarils. Apesar da escuridão, Manwë conseguiu reconhecer Melkor 

fugindo em direção ao norte da Terra-média, mas a treva proporcionada por 

Ungoliant confundiu os perseguidores e o Inimigo escapou. (TOLKIEN, 2011, p. 81-

86) 

Dois pontos chamam a atenção nesse trecho: o animal que Tolkien escolheu 

para representar Ungoliant e que, com a absorção de todo esse poder, ela tenha 

“inch[ado] tanto, e de forma horrenda, que Melkor sentiu medo”. (TOLKIEN, 2011, p. 

85) É possível que o primeiro dos elementos acima se deva um fato da vida pessoal 

de Tolkien (CARPENTER, 2018, p. 25). Quando ainda vivia em Bloemfontein, na 

África do Sul, ele foi picado por uma aranha. Mas o próprio autor trata de afastar 

essa hipótese dizendo “não me lembro de nada sobre o fato e não saberia sobre ele 

se não tivessem me contado” (TOLKIEN, 2006, p. 209). Mesmo que haja tal relação 

e ela seja inconsciente, é possível que essa não seja a única justificativa e que a 

utilização tenha algum outro significado, visto que não é a única ocorrência de uma 

aranha gigante em obras de fantasia.25 

                                                           
25

 Por exemplo, em Harry Potter, J. K. Rowling traz Aragogue. Inicialmente uma espécie de animal de 
estimação de Hagrid quando ainda era um aluno de Hogwarts, após a confundirem com o monstro 



80 
 

Já o segundo dos elementos chama a atenção no que diz respeito a Melkor 

sentir medo de Ungoliant. O deus caído é o mais poderoso dos inimigos da Primeira 

Era; a aranha, segundo a crença élfica, “descera da escuridão que cerca Arda” e, 

“no início ela fora um dos seres que ele [Melkor] corrompera para seu serviço”, mas 

“renegara seu Senhor” (TOLKIEN, 2011, p. 81-82) Ou seja, ela se origina da mesma 

fonte que os Ainur – e possivelmente era um deles –; em Arda, auxilia Melkor em 

seus planos, mas não é fiel a ele como outros seres que estão na Terra-média 

aguardando seu retorno para voltar a servi-lo e, então, o abandona. A natureza 

corrompida de Ungoliant a faz desejar devorar tudo, principalmente a luz, pois havia 

se tornado um ser de trevas, e, quanto mais ela consome, maior se torna. Com o 

enorme poder que há na luz das Árvores, ela se transforma em um ser tão horrendo 

que é capaz de assustar Melkor, a personificação da maldade na Primeira Era da 

mitologia tolkieniana. Com isso, Tolkien mostra que até mesmo o ser mais malvado 

teme que exista ou possa vir a existir algo ou alguém mais poderoso que ele, 

mesmo que se trate de alguém de status inferior ao seu e que está a seu serviço, e 

vacila frente a essa possibilidade.  

Uma multidão lamentava a morte das Árvores no Círculo da Lei, quando 

Yavanna disse não poder dar-lhes nova luz, pois “[m]esmo para os mais poderosos 

súditos de Ilúvatar, existem obras que podem realizar uma e apenas uma vez” 

(TOLKIEN, 2011, p. 87), mas que, com um pouco da luz que restava nas Silmarils, 

seria possível devolver a vida às Árvores. Porém, Fëanor respondeu que as pedras 

eram também uma realização única e que, se as destruísse, morreria. Assim, negou-

se a entregá-las. (TOLKIEN, 2011, p. 87-88) Aqui, vemos Fëanor afastar-se um 

pouco mais das divindades. Corrompido pelas palavras de Melkor, em um ato 

egoísta, não é capaz de se desfazer de um objeto por um bem maior: o bem-estar 

de toda a comunidade de Aman. 

Na sequência desses acontecimentos, chegaram notícias de Formenos que 

davam conta do assassinato de Finwë e do roubo das pedras preciosas, incluindo as 

Silmarils, por Melkor. Tomado pela ira e pela dor, Fëanor amaldiçoou a Melkor – pela 

primeira vez chamando-o de Morgoth, o Sinistro Inimigo do Mundo – e à convocação 

                                                                                                                                                                                     
que ataca os nascidos trouxa (ROWLING, 2000, p. 210-211), a aranha passa a viver na Floresta 
Proibida e ajuda Harry e Rony a desvendarem o mistério em torno da Câmara Secreta. (ROWLING, 
2000, p. 235-236) 



81 
 

de Manwë, pois acreditava que, se estivesse lá, poderia ter feito algo para evitar o 

que acontecera. (TOLKIEN, 2011, p. 88-89) 

A morte das Árvores e o roubo das Silmarils ecoam uma passagem bíblica do 

Segundo Livro dos Reis (BYRD, 2016, p. 19), segundo a qual Nabuzardã, “chefe da 

guarda e oficial do rei da Babilônia”, põe fogo no Templo de Javé e, junto aos 

caldeus, rouba os objetos de valor que encontra. Além disso, ele prende as 

autoridades que lá estão e Nabucodonosor nomeia Godolias como novo governante. 

Este, porém, é assassinado, o que leva o povo a fugir de volta para o Egito por 

medo dos caldeus (2 Reis 25,8-26) O templo equivale às Árvores; os objetos de 

valor, às pedras preciosas dos noldor roubadas de Formenos; as autoridades 

presas, aos Valar impossibilitados de perseguir Melkor e Ungoliant devido à 

escuridão; o assassinato de Godolias, ao de Finwë que, junto a outros fatores, 

causara o retorno dos noldor à Terra-média que, como vimos anteriormente, 

equivale ao Egito. 

Enquanto isso acontecia em Valinor, Melkor e Ungoliant se aproximavam de 

Angband e, percebendo que o deus caído se preparava para fugir, a aranha o fez 

parar e exigiu o cumprimento do que lhe prometera. (TOLKIEN, 2011, p. 90) Como 

dito anteriormente, ele a havia convencido a ajudá-lo com mentiras, não 

pretendendo, de fato, conceder o que desejasse. Porém, não contava que ela 

assumiria uma forma amedrontadora. Assim, por medo, acabou por cumprir em 

parte sua promessa. O que se percebe nesse trecho é que, apesar de temer a 

Ungoliant, Melkor sente-se vitorioso por haver provocado o ocaso de Valinor: “– O 

que mais queres devorar? – respondeu Morgoth. – Desejas o mundo inteiro para 

encher a barriga? Não jurei te dar isso. Eu sou o Senhor do mundo.” (TOLKIEN, 

2011, p. 90) Para o Inimigo, os Valar estão derrotados e, agora, ele ocupa uma 

posição equivalente a de Ilúvatar. 

À pergunta de Melkor, Ungoliant respondeu que desejava o tesouro retirado 

de Formenos, ao que ele atendeu relutantemente e apenas em parte, pois se negou 

a entregar-lhe as Silmarils. Isso despertou a ira da aranha, que o atacou. Com um 

grito terrível de Melkor, alguns de seus servos despertaram e o acudiram, fazendo 

Ungoliant fugir para Beleriand. Assim, as Silmarils permaneceram com Melkor, que 

reuniu seus servos, retornou a Angband e a reconstruiu. As pedras, ele engastou em 

uma coroa como símbolo de sua majestade. (TOLKIEN, 2011, p. 90-92) 



82 
 

Em Valinor, quando souberam da fuga de Melkor, os noldor voltaram para 

Tirion, onde, em seguida, chegou Fëanor, o que mostrava que se rebelava, pois sua 

sentença de exílio ainda estava em vigor. Ele convocou seu povo a comparecer ao 

palácio do Rei, onde assumiu o lugar de Finwë e discursou contra os Valar, 

instigando quem o ouvia a acompanhá-lo de volta à Terra-média para vingar-se de 

Morgoth. (TOLKIEN, 2011, p. 92-93) Na fala de Fëanor, notamos o eco das mentiras 

de Melkor que diziam que os elfos poderiam ter tido reinos próprios e prósperos no 

leste. Isso que gerou o boato de que os Valar levaram os elfos para Valinor por 

inveja de sua beleza e do poder que Ilúvatar lhes deu (TOLKIEN, 2011, p. 74-75): 

 

- Ó povo dos noldor por que deveríamos continuar a servir aos invejosos 
Valar, que não conseguem proteger nem a nós nem a seu próprio reino, do 
Inimigo? [...] A vingança exige que eu parta; [...] Não sou, porém, o único 
valente neste povo destemido. E vocês todos não perderam seu Rei? E o 
que mais vocês não perderam, encurralados aqui numa terra estreita, entre 
as montanhas e o mar? 
[...] Em Cuiviénen, as aguas fluíam tranquilas à luz das estrelas límpidas, e 
havia terras extensas onde um povo livre podia caminhar. Lá elas ainda 
estão aguardando por nós, que em nossa loucura as abandonamos. Vamos 
embora! Que os covardes fiquem com esta cidade! (TOLKIEN, 2011, p. 93) 

 

Nessa passagem, Fëanor compara Valinor à Terra-média. Quando questiona seus 

ouvintes sobre o que mais eles perderam ao obedecer à convocação dos Valar, fala 

dos reinos que, segundo Melkor, poderiam ter possuído. Referindo-se aos noldor 

como um povo livre em Cuiviénen, indica que eles não o são em Valinor, fazendo 

referência à outra mentira de Melkor, segundo a qual os Valar os mantinham cativos 

para que os homens dominassem a Terra-média. (TOLKIEN, 2011, p. 75) 

Na sequência desse discurso, Fëanor e seus filhos fizeram o Juramento que 

condenou o destino de todos eles ao prometerem “perseguir até o fim do Mundo 

com vingança e ódio” quem quer que se apoderasse das Silmarils e, de alguma 

forma, impedisse que retomassem o poder sobre elas, “[p]ois um juramento desses, 

para o bem ou para o mal, não pode ser quebrado; e perseguirá quem o cumprir e 

quem o descumprir até o fim do mundo”. (TOLKIEN, 2011, p. 94) O primeiro a ser 

perseguido era Melkor:  

 

[...] Não carreguem peso na viagem; mas tragam suas espadas! Pois iremos 
muito mais longe do que Oromë, e resistiremos mais do que Tulkas. Nunca 
desistiremos da perseguição. No encalço de Morgoth até os confins da 
Terra! Guerra terá ele, e um ódio eterno. Porém, quando tivermos vencido e 
reconquistado as Silmarils, nós, e somente nós, seremos os donos da Luz 



83 
 

impoluta, senhores da felicidade e da beleza de Arda. Nenhuma outra raça 
nos derrubará! (TOLKIEN, 2011, p. 94) 

 

Aqui, podemos notar que Fëanor começa a apresentar semelhanças com Melkor ao 

demonstrar desejo por poder e dominação sobre outros povos. Novamente agindo 

de forma egoísta, pretende, ao reaver as Silmarils, guardar a Luz apenas para os 

noldor para, dessa forma, ser o Senhor Supremo de Arda. 

Apesar de Fingolfin ser contra as palavras de Fëanor e Finarfin pregar que 

nenhuma decisão fosse tomada de forma precipitada, a multidão que havia se 

reunido apoiava o novo Rei nessa questão e os preparativos para a marcha foram 

feitos às pressas, pois Fëanor temia que a opinião de seus irmãos começasse a 

ganhar força ou os Valar tentassem impedi-los, o que não aconteceu. Manwë, de 

fato, enviou um mensageiro até eles, mas para dizer que não receberiam ajuda dos 

Valar nessa empreitada, nem seriam impedidos. Quanto à prevalência da opinião de 

Fingolfin e Finarfin, de certa forma, ela ocorreu, já que, embora dispostos a partir, 

nem todos os noldor aceitavam Fëanor como Rei; a preferência era por Fingolfin. O 

povo se dividiu em três grupos, dos quais dois deixaram Valinor: o de Fëanor na 

dianteira, seguido pelo do contrariado Fingolfin, que apenas partiu por insistência de 

seu filho Fingon e para não deixar seu povo à mercê das decisões intempestivas de 

Fëanor. Por motivos similares, Finarfin acompanhava o segundo grupo. Os noldor 

que partiram passaram a ser conhecidos como Exilados e seguiram em direção ao 

norte por dois motivos: Fëanor queria perseguir Morgoth e, naquela região, o Grande 

Mar era mais estreito, aproximando-se da Terra-média. (TOLKIEN, 2011, p. 94-97) 

O instante em que partem nesse êxodo reverso é o momento da queda dos 

noldor. Segundo Byrd (2016, p. 19), há uma semelhança com a passagem bíblica 

sobre a queda de Adão e Eva. 

 

[...] Tolkien mostra Morgoth [...] como o Tentador [...] e a base psicológica 
da tentação. Depois de estudar suas pretensas vítimas, Morgoth conclui que 
elas têm a mesma motivação principal que ele, um desejo de poder que se 
desenvolve a partir do desejo de possuir coisas. 
[...] [A]ssim como Satanás concluiu que Eva [...] continuava dominada pelo 
desejo de “ser como os deuses” (Gn 3,4-5), Morgoth concluiu que os elfos 
estavam dominados pelo desejo de possuir e pelo medo de serem 
possuídos. [...] (BYRD, 2016, p. 19, grifos do autor, tradução nossa)

26
 

                                                           
26

 [...] Tolkien shows Morgoth [...] as a Tempter […] and the psychological basis of his temptation. 
After studying his intended victims, Morgoth guesses that they have the same core motivation that he 
has, a will to power that works itself out in lust to possess things. 



84 
 

 

Melkor atua como a serpente ao tentar os noldor com suas mentiras. Fëanor cumpre 

o papel de Eva ao acreditar no que Melkor diz, deixar-se levar por isso e não agir 

conforme os desígnios dos Valar. E o seu povo, como Adão, acaba pecando por 

acompanhar-lhe em seus atos. Assim como ocorre com os personagens bíblicos, ao 

final, os noldor são expulsos de Valinor, que “os Valar cercarão [...] para impedi-los 

de entrar” (TOLKIEN, 2011, p. 100). Esse cerco remete ao querubim que o deus 

bíblico coloca diante do jardim com o mesmo propósito. 

Em sua decisão apressada, Fëanor não percebeu que uma multidão como a 

que o seguia não conseguiria chegar ao seu destino facilmente. Primeiro, havia a 

enorme distância até o norte de Aman para ser superada. Em seguida, para chegar 

de fato à Terra-média, seria necessário um grande número de barcos, muito tempo e 

alguém capacitado para construí-los. Fëanor, então, decidiu repetir seu discurso 

para os teleri, convocando-os a acompanhá-lo na jornada, assim, resolveria o 

problema e aumentaria a tristeza dos Valar. Porém, o povo de Alqualondë não 

aceitou deixar o lar, adotando um novo senhor, e tratou de convencê-lo a desistir, 

negando-se a emprestar seus barcos ou ajudar a construir novos. (TOLKIEN, 2011, 

p. 97-98) Aqui, Tolkien traça um paralelo entre Olwë, senhor dos teleri, e Fëanor 

dizendo que o “príncipe de Alqualondë [...] nunca dera ouvidos a Morgoth, nem o 

acolhera em sua terra; e ainda tinha confiança de que Ulmo e os outros poderosos 

entre os Valar compensariam os danos de Morgoth” (TOLKIEN, 2011, p. 98) 

Enquanto Fëanor aparece como um rebelde corrompido que se voltou contra os 

deuses por ter dado ouvidos ao Inimigo, Olwë mantém a fé nos Valar, permanece 

fiel a eles, sem nunca ter se aproximado das trevas. 

A negativa dos teleri enraiveceu Fëanor, que os acusou de negarem ajuda em 

um momento de necessidade. Reunindo alguns noldor, ele invadiu os barcos e 

tomou seu controle, ao que o povo de Olwë reagiu. Uma grande luta era travada 

quando Fingon se aproximou com parte da hoste de Fingolfin. Sem saber o que de 

fato ocorria e vendo os noldor em desvantagem, os auxiliaram a derrotar os teleri. 

Após o Fratricídio de Alqualondë – como esse episódio ficou conhecido –, parte do 

povo de Fëanor seguiu a caminhada enquanto o restante conduziu os barcos até o 

                                                                                                                                                                                     
[…] [J]ust as Satan guessed that Eve […] was still subject to the desire to “be as gods” (Gn 3:4-5), 
Morgoth guessed that the Elves were subject to the desire to possess, and the fear of being 
possessed. [...] (BYRD, 2016, p. 19, grifos do autor) 



85 
 

extremo norte, onde avistaram uma figura escura que acreditaram ser Mandos. 

“[U]ma voz alta, solene e terrível” (TOLKIEN, 2011, p. 100) proferiu a Condenação 

dos Noldor – aqui também chamada Profecia do Norte e, mais adiante, Maldição de 

Mandos (TOLKIEN, 2011, p. 172) –, que dizia que eles estariam impedidos de 

retornar a Valinor; que o Juramento os trairia, deixando-os sem as Silmarils e 

arruinando todas as suas empreitadas através da “traição de irmão por irmão, e pelo 

medo da traição” (TOLKIEN, 2011, p. 100); e que, por derramarem “o sangue de 

seus irmãos injustamente” (TOLKIEN, 2011, p. 100), o deles também seria 

derramado, os espíritos de seus mortos não encontrariam descanso e aqueles que 

sobrevivessem “definhar[iam], tornando-se como que espectros de remorso diante 

da raça mais jovem que virá” (TOLKIEN, 2011, p. 101). Intimidados por essas 

palavras e liderados por Finarfin, muitos retornaram e receberam o perdão dos 

Valar. O restante prosseguiu até a região coberta de gelo onde Aman e a Terra-

média se aproximavam. Alguns noldor, principalmente os da hoste de Fingolfin, 

afetados pela Condenação, começaram a falar contra Fëanor que, em retaliação, 

partiu nos barcos inesperadamente com quem considerava fiel a ele e aportou na 

Terra-média, onde ordenou que as embarcações fossem queimadas. Ao verem a luz 

das chamas, os noldor abandonados perceberam a traição e um desejo de vingança 

levou Fingolfin a guiá-los na longa jornada pelo gelo até a Terra-média (TOLKIEN, 

2011, p. 98-103) 

No episódio do Fratricídio de Alqualondë ecoa o assassinato de Abel pelo 

irmão Caim (BYRD, 2016, p. 19). Na passagem bíblica, Deus prefere a oferta de 

Abel e, como Fëanor, Caim fica enfurecido. Isso o leva a atrair Abel para uma 

emboscada e matá-lo. Como punição, Deus condena Caim a não ter mais sucesso 

em seus cultivos e a vagar pelo mundo errante e perdido. Amaldiçoado, ele passa a 

viver em “Nod, a leste de Éden”. (Gênesis 4,16) Apesar de não haver uma 

emboscada no conto tolkieniano, ocorre o assassinato de irmãos por irmão, já que 

todos são Filhos de Ilúvatar. Isso leva os Valar a condenar os noldor e, apesar do 

arrependimento de alguns que retornam e são perdoados, a maioria segue 

amaldiçoada para a Terra-média, a leste de Valinor, o que significa uma semelhança 

geográfica entre as duas narrativas. Lá eles vagarão, se espalhando por largo 

território e não terão sucesso em suas empreitadas. 

Outro paralelo bíblico que merece destaque está na forma como Fëanor e seu 

grupo chegar a Terra-média. Quando abordamos a jornada dos elfos em direção a 



86 
 

Valinor, a comparamos com o êxodo dos israelitas ao partirem do Egito. Em 

Deuteronômio 28,68, há uma passagem profética que diz que “Javé fará vocês 

[israelitas] voltarem de barco ao Egito”. Em seu êxodo reverso, Fëanor retorna de 

barco à Terra-média. (BYRD, 2016, p. 19) 

Sabendo que os noldor haviam chegado à Terra-média, os Valar começaram 

a trabalhar para amenizar o mal feito por Melkor. Yavanna cantou para tentar curar 

as Árvores e já estava prestes a desistir quando “Telperion produziu, afinal, num 

galho sem folhas, uma enorme flor de prata; e Laurelin, um único fruto de ouro” 

(TOLKIEN, 2011, p. 116), que foram recolhidos e entregues a Aulë. O Vala e seu 

povo construíram “naves para contê-los e conservar seu brilho” (TOLKIEN, 2011, p. 

116). Essas foram dispostas nos céus de Arda, percorrendo “trajetos definidos acima 

do cinturão da Terra, do oeste para o leste” (TOLKIEN, 2011, p. 116) e voltando, 

para, com sua iluminação, atrapalhar as maldades de Melkor, ajudando os elfos e os 

homens, que estavam por chegar. Como já foi dito, as naves eram conduzidas por 

dois Maiar, Arien e Tilion. A Lua foi alçada aos céus primeiro e possibilitou o 

despertar de muitos seres que permaneciam no sono de Yavanna. Sete dias depois, 

o Sol ascendeu, despertando completamente a Terra-média e amedrontando 

Morgoth, que se escondeu em Angband com seus servos e criou nuvens negras 

para que seu esconderijo não pudesse ser descoberto. A intenção inicial era que as 

naves iluminassem sempre Arda e não viajassem juntas, de modo a contar os dias 

pela junção das luzes do Sol e da Lua. Porém, Tilion não conseguia manter a 

trajetória nem a velocidade e, atraído pelo esplendor do Sol, buscava sempre se 

aproximar dele. (TOLKIEN, 2011, 116-118) Além disso,  

 

[...] em resposta às súplicas de Lórien e Estë, que diziam que o sono e o 
descanso haviam sido banidos da Terra e as estrelas estavam ocultas, 
Varda mudou de opinião e concedeu um período no qual o mundo ainda 
tivesse sombra e penumbra. Anar [Sol] descansaria algum tempo em 
Valinor, deitado no colo fresco e acolhedor do Mar de Fora; e o Entardecer, 
a hora da descida e do descanso do Sol, era a hora de maior luz e alegria 
em Aman. Logo, porém, o Sol era arrastado para baixo pelos servos de 
Ulmo e seguia apressado por baixo da Terra, chegando, assim, invisível, ao 
leste para ali voltar a subir no firmamento, a fim de que a noite não se 
prolongasse, e o mal não se espalhasse à luz da Lua. [...] 
Varda ordenou que a Lua se movimentasse da mesma forma e que [...] 
nascesse no leste [...] somente depois que o Sol tivesse descido do céu. 
Tilion, no entanto, seguia com um ritmo instável, como ainda segue, e era 
sempre atraído por Arien, como sempre será. De tal modo que, com 
frequência, os dois podem ser vistos acima da Terra, juntos; ou pode 
acontecer que Tilion se aproxime tanto do Sol que sua sombra esconda o 



87 
 

brilho de Arien, e surja a escuridão no meio do dia. (TOLKIEN, 2011, p. 118-
119) 

 

Dessa forma, Tolkien explica um fenômeno da natureza em sua mitologia: o 

movimento dos astros nos céus. Entendemos as oscilações de Tilion como as 

mudanças de fases da lua e os eclipses solares. O descanso do Sol em Valinor é 

como o autor explica o período em que ele não pode ser visto em Arda, utilizando os 

servos de Ulmo – Maiar, logo, deuses de terceira ordem – para explicar a 

participação da divindade nesse ato. 

O astro passa “apressado por baixo da Terra” (TOLKIEN, 2011, p. 119) 

porque, nessa época, ela ainda era plana, apenas se arredondando após a queda 

de Númenor. Podemos supor que, sendo assim, nada habitava aquela parte, não 

havendo necessidade de iluminação, ao contrário do que acontecia na parte de 

cima. Tanto a pressa para a volta da luz do Sol que finda a noite quanto a fuga de 

Morgoth para as profundezas de Angband remetem ao enfrentamento entre luz e 

escuridão. Desde o início, Melkor é atraído pelas trevas e faz de tudo para que elas 

dominem Arda. Apesar de que a noite seja iluminada pela Lua, a luz é mais fraca e 

não causa medo ao Inimigo como a luz do Sol. Acreditamos que seja esse o motivo 

pelo qual ele atacou Tilion, mas não ousou fazer o mesmo a Arien, de quem 

mantinha a si e seus servos afastados e protegia Angband com “vapores e nuvens 

enormes” (TOLKIEN, 2011, p. 120) 

Com a mudança de planos ocorrida, a contagem dos dias passou a ser feita 

com base no movimento do Sol nos céus, “pois Tilion [...], nas raízes de Arda, [...] 

costumava passar muito tempo perambulando, só voltando tarde”. (TOLKIEN, 2011, 

p. 119) Entendemos isso como a explicação para que a duração do período 

iluminado pelo Sol seja maior que o de iluminação pela Lua. 

O surgimento do Sol e da Lua é a primeira aparição da Divina Providência, 

um ato dos deuses em benefício de seus povos. Conforme Byrd (2016, p. 23), a 

“providência aparece em O Silmarillion em trabalhos que os Valar, que não podem 

lutar abertamente pelos noldor, fazem para eles indiretamente.”27 (tradução nossa) 

Discordamos em parte da afirmação do autor. O Sol e a Lua 

 

                                                           
27

 “Providence appears in The Silmarillion in works that the Valar, who will not fight openly for the 
Noldor, do for them indirectly.” (BYRD, 2016, p. 23) 



88 
 

[...] os Valar fizeram, relembrando, em sua penumbra, a escuridão das 
terras de Arda. E resolveram então iluminar a Terra-média para, com a luz, 
dificultar os feitos de Melkor. Pois lembravam-se dos avari que haviam 
permanecido junto às águas de seu despertar; e também não haviam 
abandonado totalmente os noldor no exílio. Além disso, Manwë sabia que a 
hora da chegada dos homens se aproximava. [...] (TOLKIEN, 2011, p. 116-
117) 

 

Nesse caso, como pudemos ver, não apenas nos noldor os deuses estavam 

pensando, mas também nos elfos que haviam permanecido na Terra-média e nos 

homens que estavam por despertar. 

Com os astros a iluminar Arda, os Valar abandonaram a Terra-média 

novamente e, lá, Melkor reinava. Nesse período – a Segunda Primavera de Arda – a 

região de Beleriand floresceu, a população de elfos aumentou e, com o primeiro 

raiar do Sol, os homens despertaram. Seu primeiro contato com outro povo se deu 

com os elfos que não haviam obedecido à convocação dos Valar, com quem fizeram 

amizade, assim como com alguns noldor e sindar28. (TOLKIEN, 2011, p. 123-125) 

Quando Fëanor incendiou os barcos na costa da Terra-média, os servos de 

Melkor e ele próprio souberam do retorno dos noldor. Ao montarem acampamento 

às margens de um lago, os elfos foram atacados pelas hostes de Morgoth, mas 

conseguiram vencê-las com facilidade, “pois a luz de Aman ainda não se apagara 

em seus olhos” (TOLKIEN, 2011, p. 127-128) Assim, Tolkien representa uma vez 

mais o conflito entre luz e trevas. Percebemos que, com o passar do tempo, a luz do 

Reino Abençoado vai se esvaindo dos noldor, o que, combinado aos efeitos da 

Maldição de Mandos e do Juramento de Fëanor, os torna mais suscetíveis às 

investidas dos exércitos inimigos. 

A derrota de sua hoste afetou Melkor, mas também lhe deu uma vantagem, 

pois Fëanor, na ânsia de chegar até ele, seguiu seus exércitos sem esperar pelos 

companheiros. Uma emboscada foi armada para o Rei dos noldor, que, quase morto 

por orcs e balrogs, foi socorrido por seus filhos. Eles tentaram levá-lo de volta ao 

acampamento, mas não foi possível. Como último pedido, Fëanor lhes incumbiu de 

cumprir o Juramento e vingá-lo. No instante em que ele morria, servos de Melkor se 

aproximaram encenando uma rendição e oferecendo a seus filhos uma Silmaril. Os 

príncipes fingiram aceitar o acordo, mas, assim como os inimigos, compareceram ao 

encontro marcado com um exército. Entretanto, o de Morgoth era maior. Maedhros 

foi emboscado para ser levado prisioneiro a Angband e usado como moeda de troca 

                                                           
28

 Elfos que pertenciam ao povo de Elu Thingol/Elwë Singollo. (TOLKIEN, 2011, 105) 



89 
 

por Melkor, que exigia que os noldor se retirassem de Beleriand, onde estava 

montado seu acampamento. Mas os príncipes não podiam atendê-lo devido ao 

Juramento. Então, Morgoth pendurou seu refém no alto da montanha onde se 

localizava sua fortaleza, sobre um precipício. (TOLKIEN, 2011, p. 128-129) A esse 

ato do Inimigo, voltaremos na próxima seção. 

Fingolfin entrou na Terra-média quando o Sol nasceu e os servos de Morgoth 

se esconderam de sua luz. Assim, facilmente seu grupo atravessou o território até 

Angband, mas, mais sensato que Fëanor, o elfo seguiu em direção ao acampamento 

dos noldor, pois seu povo estava cansado e enfraquecido em razão da difícil 

travessia. Mas já não havia tanta amizade entre os dois grupos, assim, cada um 

habitou uma margem do lago até que Fingon, o valente, filho de Fingolfin, decidiu 

por um ato que proporcionasse a retomada da relação entre todos os noldor e partiu 

para salvar seu antigo amigo Maedhros. (TOLKIEN, 2011, p. 130-132) Sobre o 

salvamento do príncipe, falaremos mais na seção seguinte. Aqui, é importante dizer 

que, para cumprir sua missão, Fingon conta com a ajuda de Manwë. Vendo-se 

condenado, Maedhros pediu que fosse morto. Já com arco e flecha em mãos, 

Fingon suplicou ao Vala que lhes auxiliasse, no que foi atendido prontamente ao ser 

erguido por Thorondor, uma das águias de Manwë, e levado até Maedhros. Não 

conseguindo livrá-lo do elo que o mantinha preso à montanha, Fingon decepou a 

mão do amigo e a ave os levou para os acampamentos. A ação de Fingon surtiu 

efeito e a divisão dos noldor findou. Maedhros, contra a vontade de seus irmãos, 

renunciou ao direito de comandar o povo em favor de Fingolfin. (TOLKIEN, 2011, p. 

132-133) 

Beleriand era a região onde se localizava Doriath, o reino de Thingol, um dos 

elfos que não havia feito a travessia para Valinor e, antes, se chamava Elwë 

Singollo. Seu povo muito se alegrou com o retorno de seus parentes do oeste, pois 

necessitavam reforço na luta contra Melkor. (TOLKIEN, 2011, p. 129-130) Mas o 

mesmo não pode ser dito do próprio Rei, pois lhe incomodava a aparição de tantos 

príncipes poderosos “ansiosos por novos territórios”. (TOLKIEN, 2011, p. 134) Por 

não confiar que a repressão a Morgoth pudesse durar muito tempo, Thingol negou-

se a abrir as fronteiras de seu reino e somente permitia aos príncipes da Casa de 

Finarfin ingressar em Doriath devido ao grau de parentesco que mantinham com o 

Rei por serem netos de seu irmão Olwë. Os demais poderiam habitar as outras 

regiões desde que o povo de Thingol não se incomodasse com sua presença. Isso 



90 
 

foi dito pelo Rei e, com exceção de Maedhros, os filhos de Fëanor ficaram irritados 

devido ao “espírito cruel [...] que parecia sempre explodir em violência ou em 

palavras impensadas” (TOLKIEN, 2011, p. 135) que possuíam. (TOLKIEN, 2011, p. 

134-135) Nisso, eles se pareciam muito com o pai. E ainda havia o agravante de 

estarem presos ao Juramento. Essa combinação trará muitas consequências para 

todos os povos da Terra-média. 

Cinquenta anos do Sol haviam se passado quando Turgon, filho de Fingolfin, 

e Finrod, filho de Finarfin, adormecidos às margens do Sirion29, tiveram seus sonhos 

invadidos por Ulmo. Por muito tempo, ficaram sob impacto do que viram nos sonhos 

e caminhavam sozinhos por territórios não explorados, “procurando por toda parte 

locais de força oculta.” (TOLKIEN, 2011, p. 137) A sensação que permanecera com 

eles após o sonho era a de que deviam se preparar para um ataque de Morgoth 

encontrando um local capaz de resistir a ele. Finrod, deslumbrado com Menegroth, 

contou sobre o sonho a Thingol que lhe falou sobre o “profundo desfiladeiro do Rio 

Narog e das cavernas aos pés dos Altos Faroth” (TOLKIEN, 2011, p. 138). Nesse 

lugar, Finrod construiu Nargothrond com a ajuda dos anões das Montanhas Azuis, 

que o chamaram Felagund, o Escavador de Grutas, e fizeram para ele Nauglamír, o 

Colar dos Anões. Quanto a Turgon, um ano após o sonho, Ulmo voltou a falar-lhe e 

o aconselhou a retornar sozinho ao Vale do Sirion, onde “descobriu o vale oculto de 

Tumladen, nas Montanhas Circundantes, no centro do qual havia uma colina de 

pedra” (TOLKIEN, 2011, p.139) e começou a planejar a construção de uma cidade 

(TOLKIEN, 2011, p. 137-139), o reino oculto de Gondolin. 

Turgon selecionou alguns elfos habilidosos entre seu povo, levou-os a 

Tumladen e a construção de Gondolin começou sob a proteção de Ulmo. (TOLKIEN, 

2011, p. 153) Quando chegou o momento de Turgon partir definitivamente, Ulmo foi 

a sua antiga morada e disse-lhe: 

 

- Agora irás finalmente para Gondolin, Turgon; e manterei meu poder sobre 
o Vale do Sirion, e sobre todas as águas que existem ali, para que ninguém 
se dê conta de tua viagem. Ninguém tampouco encontrará a entrada 
secreta contra a tua vontade. De todos os reinos dos eldalië, Gondolin será 
o que resistirá mais tempo a Melkor. Não tenhas, porém, amor em excesso 
pela obra de tuas mãos e pelas invenções de teu coração. Lembra-te que a 
verdadeira esperança dos noldor está no oeste e vem do Mar. (TOLKIEN, 
2011, p. 154) 

 

                                                           
29

 Rio que atravessava Beleriand. (TOLKIEN, 2011, p. 440) 



91 
 

Notamos no último trecho da fala de Ulmo um aviso para que Turgon e seu povo não 

adorem artefatos e mantenham sua fé nos verdadeiros deuses que habitam além-

mar, no oeste: os Valar de Valinor, em Aman, do outro lado do Grande Mar. Mas os 

conselhos de Ulmo não terminam aqui. Ele também diz que 

 

[...] pode acontecer que a maldição dos noldor também te descubra antes 
do fim, e que a traição surja dentro de tuas muralhas. Então, elas correrão 
perigo de incêndio. No entanto, se esse perigo chegar muito perto, da 
própria Nevrast virá alguém te avisar; e dele, superando a destruição e o 
fogo, nascerá a esperança para elfos e homens. Deixa, portanto, nesta casa 
armas e uma espada, para que em anos futuros ele as possa encontrar e, 
assim, tu o reconheças e não seja enganado. [...] (TOLKIEN, 2011, p. 154) 

 

Assim, o Vala alerta a Turgon sobre eventos futuros: a traição de Maeglin, seu 

sobrinho, e a chegada de Tuor, sobrinho de seu amigo Húrin, para auxiliá-lo. 

Maeglin era filho de Aredhel, irmã de Turgon, e Eöl, um elfo que fizera parte 

do povo de Thingol, mas se exilara em Nan Elmoth, e não se relacionava com os 

noldor, pois acreditava que eles eram os culpados por Morgoth voltar a atacar 

Beleriand. Por esse motivo ele proibira Aredhel de procurar seu povo. Fisicamente, 

Maeglin lembrava a família da mãe, mas seu temperamento era como o do pai. 

Quando Eöl viajava, Aredhel falava sobre os noldor para o filho, que gostava de 

ouvir os relatos, principalmente sobre Turgon e o fato de ele não ter um herdeiro. 

Então, Maeglin convidou a mãe para irem para Gondolin durante uma das saídas de 

Eöl, que, ao retornar e descobrir a falta de sua esposa e filho, saiu em perseguição a 

eles. Avistou-os às portas de Gondolin e, assim, descobriu como entrar no Reino 

Oculto. Ao ser levado até Turgon e informado de que não poderia deixar o local, Eöl 

irou-se e disse que partiria dali levando o filho consigo. Porém, Maeglin não quis 

acompanhá-lo e o elfo arremessou uma azagaia contra o filho. Aredhel saltou à 

frente de Maeglin e foi atingida pelo dardo, o que causou seu falecimento. Eöl foi 

condenado à morte e Maeglin ficou em Gondolin, onde prosperou e ganhou a estima 

de Turgon. Porém, em seu coração, sempre houve uma sombra e “em meio à bem-

aventurança daquele reino, [...] fora plantada uma sinistra semente do mal.” 

(TOLKIEN, 2011, p. 161-172) 

Tuor era filho de Huor e sobrinho de Húrin. Por obra de Ulmo, ele deixou seu 

esconderijo e foi até Nevrast, antiga morada de Turgon antes da construção de 

Gondolin, onde encontrou o escudo, a cota de malha, a espada e o elmo deixados 

pelo Rei em seu palácio perto do mar, onde o Vala apareceu e, falando a Tuor que 



92 
 

procurasse o Reino Oculto, entregou-lhe um manto que permitiria não ser visto pelos 

inimigos. Chegando a Gondolin, Tuor foi reconhecido pelos objetos que portava e 

levado até o Rei, a quem transmitiu um aviso de Ulmo, que dizia que a Maldição de 

Mandos estava prestes a se cumprir e que ele deveria deixar seu reino e ir até o 

Mar. Turgon, porém, ignorou a mensagem, pois havia se apegado ao que construíra 

e confiava na segurança de Gondolin por sua localização ser desconhecida. Assim, 

apenas proibiu seu povo de sair do reino. Essa decisão foi apoiada por Maeglin, que 

era contrário a tudo que o recém-chegado dissesse. E a inimizade cresceu quando 

Tuor casou-se e teve um filho, Eärendil, com Idril, filha do Rei e com quem Maeglin 

queria se casar para se tornar Senhor de Gondolin. (TOLKIEN, 2011, p. 303-307) 

Desobedecendo as ordens do Rei, Maeglin e alguns de seus seguidores 

saiam do reino. Até que o sobrinho de Turgon foi capturado e levado à fortaleza do 

Inimigo, onde, para ser libertado, contou a localização exata de Gondolin e como um 

ataque poderia ser feito. Morgoth enviou-o de volta para não levantar suspeitas e 

para ter ajuda interna no momento da invasão. Durante o ataque, Maeglin capturou 

Idril e Eärendil, motivo pelo qual Tuor o matou. Prevendo que algo aconteceria, Idril 

havia mandado construir em segredo um túnel que permitisse uma retirada rápida da 

cidade e, por ele, Tuor, Eärendil e ela conduziram parte da população do Reino 

Oculto em direção às montanhas do norte, onde foram emboscados por orcs e 

salvos por Thorondor. Dali, eles seguiram até o Mar. (TOLKIEN, 2011, p. 308-311) 

Tanto as intervenções de Ulmo para as construções de Nargothrond e 

Gondolin como a de Manwë no resgate de Maedhros também representam a Divina 

Providência. No caso do resgate, Fingon pede ajuda a Manwë: “- Ó, Rei, que amas 

todos os pássaros” (TOLKIEN, 2011, p.132) O socorro enviado é uma águia, um dos 

servos desse Vala que ele mandara para viver no norte (TOLKIEN, 2011, p. 133), 

logo, não poderia ser ninguém mais a auxiliar a Fingon dessa forma. O benefício que 

essa intervenção traz é a reunião dos noldor que, até então, viviam em dois grupos 

separados e sem amizade. 

Já Ulmo age ele mesmo e por conta própria. Em um primeiro momento, usa o 

artifício do sonho para falar a Finrod e a Turgon quando eles estão próximos à água, 

seu domínio. Depois, com a dificuldade que o filho de Fingolfin tem de encontrar um 

local para estabelecer seu novo reino, Ulmo volta a falar-lhe e o instrui para que 

chegue a Tumladen. A última vez que o Vala se envolve nesta questão é para dar 

avisos sobre o futuro quando Turgon está prestes a partir para Gondolin. Podemos 



93 
 

supor que, nestas duas vezes, Ulmo também tenha usado algum artifício envolvendo 

as águas, pois o elfo vivia à beira-mar. (TOLKIEN, 2011, p. 139) O benefício que 

esta intervenção traz aos elfos é a construção de reinos protegidos que serão as 

fortificações mais resistentes nas batalhas contra Morgoth. 

A intervenção de Ulmo através de sonhos ecoa na passagem bíblica em que 

um anjo fala a José por este mesmo meio (BYRD, 2016, p. 24), o que também 

reforça a semelhança entre Valar e anjos. Assim como o Vala se dirige a Turgon 

mais de uma vez – apesar de que apenas na primeira claramente em sonhos –, o 

anjo usa este artifício para chegar a José duas vezes. Em um primeiro momento, 

José é instruído a fugir para o Egito com Jesus e Maria, pois Herodes queria matar o 

menino. Desse modo, Herodes não conseguiu encontrá-los. (Mateus 2, 13-18) Da 

mesma forma, a primeira intervenção de Ulmo é para instruir Turgon e Finrod a fugir 

de Morgoth, escondendo-se em reinos que o Inimigo não conseguia saber a 

localização. No caso de Turgon, assim como José, ele apenas se revelaria 

novamente em um momento determinado. José retornaria com sua família quando 

se cumprisse o que Deus havia dito através do profeta: “[d]o Egito chamei o meu 

filho” (Mateus 2, 15) O aviso para José retornar para Israel com Jesus e Maria 

também é dado por um anjo através de um sonho (Mateus 2, 19-20) O aviso de 

Ulmo é dado por Tuor, mas, diferentemente de José que atendeu ao chamado, 

Turgon ignora o conselho do Vala. 

Mais de trezentos anos após o retorno dos noldor à Terra-média, o Rei Finrod 

Felagund encontrou os homens da família de Bëor, o Velho, os primeiros a chegar a 

Beleriand vindos do leste. Felagund cantou para eles sobre a história de Arda e 

permaneceu em sua companhia, ensinando-lhes muitas coisas. Assim, desde essa 

época, eles o adotaram como seu senhor e foram leais à Casa de Finarfin. Sobre o 

despertar dos homens, pouco o Rei pode saber, pois essas estórias não haviam sido 

contadas pelos ancestrais. Dentre os elfos, dizia-se que, quando os homens 

despertaram, o próprio Morgoth deixou o comando da guerra para Sauron e foi 

atormentá-los na tentativa de corrompê-los, o que deixou uma sombra no passado 

dos Sucessores. (TOLKIEN, 2011, p. 173-175) Isso e a vontade de esquecer o que 

houve ficam claros no que comenta Bëor: 

 

- Atrás de nós, ficam as trevas – dizia Bëor –, e nós lhes demos as costas. 
Não desejamos voltar para lá, nem mesmo em pensamento. Nossos 



94 
 

corações estão voltados para o oeste, e acreditamos que encontraremos a 
Luz. (TOLKIEN, 2011, p. 175) 

 

As trevas a que se refere Bëor podem ser interpretadas de duas formas: a sombra 

de um ato como o Fratricídio de Alqualondë que não é revelado, algo que abala aos 

homens e eles preferem esquecer; ou as investidas das trevas para corrompê-los, 

às quais eles deram as costas, entendendo-se trevas no sentido que Tolkien utiliza 

para se referir ao que tem relação com Melkor quando diz que, desde o início, por 

não poder dominar a Luz, ele se voltou às trevas. 

Quando Felagund decidiu voltar para Nargothrond, Bëor pediu para 

acompanhá-lo e permaneceu a seu serviço até o fim de sua vida. Outras duas 

famílias de homens chegaram à região pouco tempo depois, os haladin e o grupo de 

Marach. Essas são as três famílias de amigos dos elfos que passaram a viver entre 

eles, pois os senhores dos noldor viam em seus jovens a força que necessitavam na 

luta contra Morgoth. Sobre isso, apenas Felagund procurou o conselho de Thingol, 

que declarou que nenhum homem, “nem mesmo os da Casa de Bëor, que serve a 

Finrod, o Amado”, poderia entrar em Doriath. (TOLKIEN, 2011, p. 176-178) Sobre 

isso, Melian comenta com Galadriel: 

 

- Agora o mundo corre veloz na direção de grandes notícias. E um dos 
homens, exatamente da Casa de Bëor, de fato virá; e o Cinturão de Melian 
não o impedirá, pois um destino maior do que meu poder o estará enviando 
e os versos que brotarão dessa vinda persistirão quando toda a Terra-média 
estiver mudada. (TOLKIEN, 2011, p. 178) 

 

Este homem é Beren, quem se casará com Lúthien, filha de Thingol e Melian. 

Podemos interpretar que a Maia sabe disso por alguma revelação de Ilúvatar aos 

Ainur, dos quais ela fazia parte antes da materialização de Arda. Assim, o destino 

maior do que o poder de Melian é a vontade do Ser Superior, os desígnios de 

Ilúvatar incorporados por seus temas na Música dos Ainur que define o destino do 

mundo. 

Mas nem todos os homens estavam felizes com a convivência com os elfos e 

sentiam que eles eram a causa de seus problemas. Isso provocou a discórdia entre 

os Sucessores, que se reuniram para discutir a questão. Os amigos dos elfos 

defendiam que os males eram resultado das ações do Rei das Trevas e que o 

propósito de suas vindas do leste era auxiliar aos elfos nas batalhas contra Morgoth. 



95 
 

(TOLKIEN, 2011, p. 178-179) Alguém que parecia Amlach, da família de Marach, 

tomou a palavra: 

 

- Tudo isso são histórias dos elfos, contos para enganar recém-chegados 
incautos. O Mar não tem fim. Não há Luz nenhuma no oeste. Vocês vieram 
atrás de um fogo-fátuo dos elfos até o fim do mundo! Quem de vocês viu o 
menor dos Deuses? Quem contemplou o Senhor do Escuro no norte? São 
os eldar que procuram dominar a Terra-média. Em sua ganância por 
riquezas, eles cavaram a terra em busca de seus segredos e despertaram a 
ira dos seres que moram abaixo dela, como sempre fizeram e sempre farão. 
Que os orcs fiquem com o reino que é deles, e nós com o nosso. Existe 
espaço no mundo, desde que os eldar nos deixem em paz! (TOLKIEN, 
2011, p. 179-180) 

 

Este discurso lembra o de Fëanor ao convocar os noldor para deixar Valinor. Se lá 

os Valar eram acusados de exploradores, aqui, os elfos o são. Assim como naquela 

fala, nesta, os deuses são renegados, mas por desconhecimento de sua existência, 

já que o discursista parece acreditar apenas no que pode ver, ou seja, elfos e orcs. 

Para ele, não há Valar nem Senhor do Escuro, pois nunca os viu e seu povo perdeu 

os relatos sobre o contato que tiveram com Morgoth. Assim, isso nos parece uma 

forma de Tolkien mostrar a importância da manutenção de narrativas sobre o 

passado dos povos, os mitos. Além disso, expressa a importância de que se 

conheça a própria História. 

O efeito desse discurso também é o mesmo do de Fëanor: impressionados 

com as palavras, muitos homens decidem abandonar os domínios dos elfos. Mas 

Amlach declara que não estivera naquela reunião e, consequentemente, não 

proferira tais palavras. Os amigos dos elfos, então, questionaram se, com isso, os 

demais acreditariam na existência do Senhor do Escuro e que ele queria separá-los 

por temê-los. A resposta foi que Morgoth os odiava e isso aumentaria quanto mais 

tempo permanecessem junto aos elfos naquela disputa.  (TOLKIEN, 2011, p. 180) 

Vendo que o número e a força de elfos e homens reunidos era grande, o Rei 

Fingolfin voltou a planejar um ataque a Angband. Porém, nem todo seu povo lhe 

dava ouvidos nessa questão. Durante uma noite fria de inverno em que a vigia era 

pouca, Morgoth fez jorrar chamas envenenadas de suas montanhas em direção às 

terras dos noldor. Muitos morrerem nesse ataque e o território atingido se tornou um 

túmulo a céu aberto. Esse ataque deu início a mais uma batalha, na qual o dragão 

Glaurung participou. Balrogs e orcs romperam o Cerco a Angband, matando muitos 

elfos e homens e dispersando os demais. Percebendo seu povo ser destruído, 



96 
 

Fingolfin avançou em direção a Angband e enfrentou o próprio Morgoth. O Rei 

conseguiu atingir o Inimigo, causando temor nos exércitos das trevas, mas, ao fim, 

cansou-se e foi morto. Um fato importante dessa batalha é que o Rei Felagund foi 

cercado por inimigos e salvo por Barahir e seus homens. (TOLKIEN, 2011, p. 187-

193) É esse salvamento que o deixa em dívida e o faz ajudar Beren, filho de Barahir, 

em sua jornada em busca de uma das Silmarils da coroa de Morgoth. 

Como resultado dessa batalha, do grupo de Barahir, poucos restaram e, 

perseguidos pelos orcs, se tornaram proscritos. Alguns elfos foram capturados e 

escravizados em Angband, enquanto servos do Inimigo se misturaram aos povos, 

espalhando mentiras. Já os homens seguiram sendo perseguidos. Apesar de fingir 

compaixão e mentir que os ataques se deviam apenas a eles servirem aos noldor, 

poucos dos que se relacionavam com os elfos se voltaram às trevas. Mas, nessa 

época, outras famílias de homens chegaram à região e algumas já serviam a 

Morgoth e se aproximaram dos elfos como parte do plano do Inimigo. Outras, porém, 

serviam aos noldor com lealdade (TOLKIEN, 2011, p. 194-196) 

Os homens proscritos do povo de Barahir foram assassinados aos poucos 

pelos servos de Morgoth até que restou apenas Beren, que passou a vagar sozinho. 

Mas, perseguido pelo exército de Sauron, foi obrigado a fugir. Vendo Doriath, o 

Reino Oculto de Thingol e Melian, ao longe, Beren sentiu que deveria ir para lá e, 

assim o fez (TOLKIEN, 2011, p. 203-207), cumprindo a previsão da Maia. (TOLKIEN, 

2011, p. 178) Nos bosques de Doriath, Beren conheceu Lúthien. Eles se 

apaixonaram e passeavam juntos em segredo até que Daeron, o menestrel de 

Menegroth, descobriu-os e contou tudo a Thingol, que mandou seus servos 

capturarem Beren. Mas, antes que eles pudessem fazê-lo, Lúthien levou-o até o Rei, 

que quis saber o motivo de ele ter entrado em sua terra sem permissão. Beren 

respondeu que havia sido levado até ali pelo destino e que, ao chegar, havia 

conhecido Lúthien, de quem não queria se afastar nunca mais. O Rei, sabendo que 

essa era uma missão suicida, disse-lhe que sua filha poderia casar-se com ele se 

quisesse desde que Beren lhe trouxesse “na mão uma Silmaril da coroa de Morgoth” 

(TOLKIEN, 2011, p. 210) Beren aceitou a missão e partiu de Menegroth. (TOLKIEN, 

2011, p. 207-211) 

Sua primeira parada foi em Nargothrond, onde conseguiu o auxílio do Rei 

Felagund, que, cumprindo o juramento que fizera a Barahir (TOLKIEN, 2011, p. 

190), partiu para Angband com Beren e mais dez elfos daquele reino. Além de 



97 
 

Felagund e seus súditos, Lúthien, Thorondor e outras águias e Huan, o cão de 

Valinor, atuam como aliados de Beren em sua jornada. Eles enfrentaram muitos 

obstáculos e, não sem perdas – Felagund morreu no calabouço de Sauron –, 

conseguiram cumprir a missão. Com a Silmaril roubada de Morgoth, Beren e Lúthien 

deixavam Angband quando foram atacados pelo lobo Carcharoth, que arrancou a 

mão de Beren que segurava a pedra com uma mordida e fugiu atormentado pela dor 

que a Silmaril causava em seu estômago. Quase morto pelo veneno das presas do 

lobo, Beren, junto a Lúthien, foi retirado de Angband e deixado nas proximidades de 

Doriath pelas águias. Quando Lúthien pensou que não havia mais salvação para 

Beren, ocorreu a eucatástrofe: ele despertou. Assim, eles se apresentaram 

novamente a Thingol e Beren tinha a pedra em sua mão como o Rei lhe pedira, 

porém, esta jazia no estômago do lobo. Considerando que a missão fora cumprida, 

Thingol deu permissão para que Beren se casasse com Lúthien. (TOLKIEN, 2011, p. 

212-233) 

Com a aproximação de Carcharoth de Menegroth, uma caça ao lobo foi 

organizada. Em um ataque, Carcharoth mordeu o peito de Beren e, em 

consequência desse ferimento, ele faleceu. O espírito de Lúthien foi, então, para os 

salões de Mandos, onde cantou uma canção que reunia “a tristeza dos eldar e o 

pesar dos homens” (TOLKIEN, 2011, p. 236). Isso comoveu a Mandos, que 

convocou o espírito de Beren e os reuniu. Porém, o Vala não tinha poderes sobre os 

espíritos mortais e pediu conselhos a Manwë. Duas opções foram dadas a Lúthien: 

unir-se aos Valar até o fim dos tempos, mas sem Beren; ou voltar para a Terra-

média com Beren, mas como uma mortal e sujeita a uma morte, assim como ele. Ela 

escolheu a segunda opção. (TOLKIEN, 2011, p. 233-236) 

Byrd (2016, p. 27) aponta alguns paralelos entre passagens bíblicas e essa 

estória. Para ele, Beren ter de cumprir uma missão para receber a mão de Lúthien 

em casamento reflete as uniões de Raquel e Jacó, quem tem de trabalhar sete anos 

para que seu tio Labão permita-lhe casar com sua filha (Gênesis 29, 27), e de Micol 

e Davi, quem deveria matar cem filisteus para receber a filha do Rei Saul em 

casamento (I Samuel 18,25). 

Não entendemos essas uniões como paralelos, apesar de que ecoam na 

narrativa de Tolkien. No primeiro caso, assim como Beren é obrigado a cumprir uma 

missão para poder casar com quem ama, Jacó é obrigado a trabalhar para o tio. 

Mas isso se dá em um contexto muito diferente do que o de Beren e Lúthien. Jacó 



98 
 

fora mandado por seu pai Isaac para Padã-Aram para escolher uma esposa dentre 

as filhas de seu tio Labão. Ele se apaixonou por Raquel e se propôs a trabalhar para 

o tio por sete anos em troca da permissão para o casamento. Cumprido o acordo por 

parte de Jacó, Labão o enganou e, à noite, em vez de entregar-lhe Raquel, levou-lhe 

Lia, sua filha mais velha. Percebendo o erro no dia seguinte, Jacó questionou o tio 

sobre o motivo de ter sido enganado. Labão respondeu que, naquela terra, não era 

costume casar a filha mais nova antes da mais velha e que lhe entregaria Raquel 

também se Jacó trabalhasse outros sete anos para ele. Jacó aceitou o acordo e, 

assim, casou-se com as duas filhas de Labão. (Gênesis 28,1-29,30) 

Já no que diz respeito à união de Micol e Davi, as semelhanças ficam por 

conta da paixão que a filha do rei sente por Davi e por Saul querer, na verdade, a 

morte dele. Davi, ao contrário de Beren – que não se importava com sua condição 

social – não se sentia digno de ser genro do rei e relutava em aceitar a oferta da 

mão de Micol. (I Samuel 18, 17-30) Outra semelhança entre Davi e Beren não está 

nessa união, mas em um dos acontecimentos que levou a ela: o enfrentamento com 

Golias. Davi era menor e mais fraco, mas tinha o apoio de Javé para vencer o 

oponente assim como Beren tinha o apoio de Lúthien, Maia por parte de mãe, logo, 

uma semideusa. Morgoth era um deus – caído, mas um deus – e, assim como 

Golias, mais forte que qualquer guerreiro que se apresentasse para o combate. Da 

mesma forma que Javé entrega Golias a Davi (I Samuel 17, 45-51), Lúthien entrega 

a Silmaril para Beren ao colocar Morgoth e seus servos em um sono profundo. 

(TOLKIEN, 2011, p. 227-228) 

O roubo da Silmaril por Beren e Lúthien deu novo ânimo a Maedhros, que 

percebeu que Morgoth não era invencível, nem conseguiria vencer a todos os povos 

se eles se unissem. Porém, o Juramento de Fëanor e suas consequências 

impediram seu sucesso. De Nargothrond, apenas um pequeno grupo atendeu ao 

seu chamado e, de Doriath, apenas dois elfos: Mablung e Beleg (TOLKIEN, 2011, p. 

237-238), pois Curufin e Celegorm haviam tentado usurpar o trono de Felagund 

(TOLKIEN, 2011, p. 213-214); Celegorm, após aprisionar Lúthien em Nargothrond, 

tentou forçá-la a casar-se com ele (TOLKIEN, 2011, p. 218); e mensagens 

ameaçadoras haviam sido enviadas a Thingol exigindo a devolução da Silmaril que 

Beren lhe entregara. (TOLKIEN, 2011, p. 238) 

Os homens tomaram parte nesta nova batalha contra o Inimigo, assim como 

os anões, que tanto forneceram armamento como combatentes. Em um dia 



99 
 

marcado, a hoste conduzida por Maedhros deveria avançar contra Angband de um 

lado enquanto a de Fingon fazia o mesmo por outro. Mas Maedhros iniciou seus 

ataques antes do momento devido, expulsando orcs do norte de Beleriand e 

Dorthonion, o que alertou Morgoth sobre a nova investida, dando tempo para que se 

preparasse. O Inimigo conseguiu impedir a partida de Maedhros com o auxílio de 

espiões, que alertaram o elfo sobre um falso ataque de Angband. Para atrair Fingon, 

Morgoth enviou um exército com um elfo prisioneiro. Arautos dos orcs decapitaram-

no em provocação, o que levou a hoste de Fingon a atacá-los e persegui-los até os 

portões de Angband. Porém, ali, eles foram rechaçados por reforços enviados da 

fortaleza e estavam cercados quando Turgon, sem aviso prévio, surgiu para socorrer 

a seus parentes. Em seguida, a hoste de Maedhros também chegou, o que fez os 

orcs recuarem. Porém, quando Morgoth enviou suas feras, incluindo Glaurung, uma 

parte dos homens traiu aos elfos e atacou o grupo que acompanhava Maedhros, que 

se dividiu. Reunindo parte dos anões e dos noldor e fugindo para o leste, os filhos de 

Fëanor conseguiram sobreviver; Glaurung foi ferido por um dos anões e fugiu do 

campo de batalha, sendo seguido pelas outras feras de Angband; Fingon foi 

separado de Turgon e assassinado por um balrog; Turgon foi convencido a retornar 

com os elfos que restavam para Gondolin enquanto alguns homens continham o 

exército do Inimigo. (TOLKIEN, 2011, p. 239-246) 

Como consequência dessa batalha, os elfos se afastaram dos homens, com 

exceção daqueles das três famílias que primeiro chegaram a Beleriand; o reino de 

Fingon foi destruído; os filhos de Fëanor passaram a vagar pelos bosques; e as 

feras de Angband circulavam livremente por Beleriand. Morgoth voltou sua atenção 

para o reino de Círdan30 e, em apenas um ataque, seus portos foram destruídos e a 

maioria de seu povo exterminada ou escravizada. Mas alguns conseguiram fugir 

para a Ilha de Balar. (TOLKIEN, 2011, p. 246-248) 

Com isso, Morgoth passou a preocupar-se com Turgon. Húrin foi levado até 

ele, pois o Inimigo sabia de sua amizade com o Rei. Mas Húrin desafiou e zombou 

de Morgoth, motivo pelo qual ele e sua família foram amaldiçoados com “uma sina 

de escuridão e tristeza”. (TOLKIEN, 2011, p. 248-249) É em decorrência dessa 

maldição que o reino de Nargothrond é destruído. Tudo em que Túrin, filho de Húrin, 

se envolve tem um final trágico. Em determinado momento de sua vida, ele mora na 

                                                           
30

 Senhor dos teleri que desistiram da travessia para Valinor e permaneceram na costa da Terra-
média. (TOLKIEN, 2011, p. 60) 



100 
 

fortaleza de Felagund. Sabendo quem era aquele homem, Orodreth, que assumiu o 

comando do reino com a morte de Felagund, lhe concedeu honrarias e ele se tornou 

poderoso, influenciando no modo de guerrear daquele povo e fazendo mudanças no 

lugar, como a construção de uma ponte sobre o rio Narog. Porém, conselhos de 

Ulmo quase a fizeram ser destruída. O Vala dizia para fechar a fortaleza e não sair 

de lá. Mas Túrin não permitiu a destruição, pois ignorou o aviso do Vala e queria 

tudo feito a sua maneira. (TOLKIEN, 2011, p. 266-269) Nesse aviso de Ulmo, vemos 

uma tentativa frustrada da interferência da Divina Providência. Ao dizer “que lance 

as pedras de seu orgulho ao rio ruidoso, para que o mal rastejante não encontre o 

portão” (TOLKIEN, 2011, p. 270), o Vala avisa para destruírem a ponte para que 

Glaurung, o dragão de Morgoth, não possa acessar Nargothrond. “[A]s pedras de 

seu orgulho” são a ponte, que deve ser destruída e lançada “ao rio ruidoso”, ou seja, 

jogadas ao Narog para que Glaurung, “o mal rastejante”, não possa entrar no reino. 

Com a recusa em obedecer ao Vala, Tolkien mostra Túrin como alguém que não dá 

ouvidos aos conselhos dos deuses, orgulhoso e apegado ao que constrói como 

Fëanor. As consequências da manutenção da ponte, como as da rebelião do elfo em 

Valinor, foram catastróficas, pois, quando Morgoth atacou, o exército de Orodreth foi 

vencido na batalha em campo aberto, não conseguindo deter os orcs e Glaurung, 

que, graças à ponte, entraram facilmente no reino e o destruíram completamente. 

(TOLKIEN, 2011, p. 270-271) 

Como parte de seu plano contra os elfos, Morgoth libertou Húrin para utilizá-lo 

como um mecanismo para atingir seu objetivo. Foi assim que conseguiu descobrir a 

região onde Turgon construíra Gondolin e causar a destruição de Doriath. Em sua 

dor pela perda da família, Húrin considerou culpados do que ocorrera com eles a 

todos com que se relacionaram e decidiu vingar-se. Passou por Nargothrond e levou 

consigo Nauglamír, o colar que os anões haviam presenteado a Felagund. Em 

Doriath, jogou-o aos pés de Thingol dizendo ser o pagamento por haver cuidado de 

sua família. Nesse momento, o poder do Cinturão de Melian livrou-o do mal imposto 

pela prisão em Angband e ele pode ver tudo com clareza. Então, juntou o colar do 

chão e entregou-o nas mãos do Rei como um presente. Thingol decidiu refazer o 

colar, engastando nele a Silmaril que Beren lhe trouxera. Pediu aos anões que o 

fizessem, mas, ao contemplarem as pedras, tanto a Silmaril quantos as postas por 

seus antepassados no Nauglamír, eles foram tomados pelo desejo de possuí-las. Os 

anões fizeram o que o Rei pedira, mas se negaram a entregar-lhe o colar dizendo 



101 
 

que ele não tinha direito sobre o objeto. O elfo falou-lhes com escárnio e eles o 

mataram, sendo perseguidos e mortos na fuga de Menegroth. Porém, dois anões 

sobreviveram e, chegando à cidade onde moravam, relataram que os demais 

haviam sido mortos porque o Rei não queria pagar por seus serviços. Uma vingança 

foi planejada e os anões atacaram Doriath, de onde levaram o Nauglamír com a 

Silmaril. Quando retornavam para sua cidade, foram atacados por Beren, seu filho 

Dior e alguns elfos, que recuperaram o colar. Dior foi com sua esposa e filhos viver 

em Menegroth para comandar Doriath e o Nauglamír foi dado a Lúthien, com quem 

permaneceu até sua morte, momento em que passou para Dior. Com isso, os filhos 

de Fëanor exigiram que o novo Rei de Doriath lhes entregasse a Silmaril. Mas não 

receberam resposta, então, invadiram Menegroth, assassinaram Dior e sua esposa 

e abandonaram dois de seus filhos na floresta. Ainda assim, não conseguiram 

recuperar a pedra, pois Elwing, filha de Dior, havia fugido com alguns elfos de seu 

reino levando-a consigo. (TOLKIEN, 2011, p. 289-302) 

Os elfos de Doriath fugiram para perto do Mar, onde se juntaram aos 

sobreviventes de Gondolin. A esse novo povo, uniram-se também os elfos de Círdan 

que haviam fugido para a ilha de Balar após a última batalha. Mas nada disso 

chegou ao conhecimento de Morgoth, que pensava restarem apenas os povos dos 

filhos de Fëanor e acreditava que as consequências do Juramento seriam o 

suficiente para livrar-se deles. (TOLKIEN, 2011, p. 311) 

Eärendil, o filho de Tuor e Idril, e Elwing se casaram. Eärendil sentia um 

anseio para navegar ao oeste e pedir ajuda aos Valar. Com o auxílio de Círdan, ele 

construiu o barco Vingilot para tentar sua empreitada e partiu. Elwing, sendo 

descendente de Thingol, estava de posse da Silmaril que Beren retirara da coroa de 

Morgoth. Forçados pelo Juramento, os filhos de Fëanor exigiram que a pedra lhes 

fosse devolvida, mas não foram atendidos e atacaram o povo de Eärendil e Elwing, 

os elfos do Sirion. Círdan e Gil-galad, filho de Fingon e o então Rei Supremo dos 

Noldor, não chegaram a tempo para ajudá-los e Elwing jogou-se ao mar com a 

Silmaril, sendo erguida das ondas na forma de uma ave branca por Ulmo. Ela, 

então, voou em busca do marido e caiu desfalecida em Vingilot. Agora com a 

esposa ao lado e graças ao poder da Silmaril, Eärendil conseguiu seu objetivo. Foi 

recebido por Eönwë, o arauto de Manwë, que o convocou a ir até os Valar, que 

atenderam a seu pedido. Desse momento em diante, o filho de Tuor passou a 

navegar Vingilot pelos céus portando a Silmaril. (TOLKIEN, 2011, p. 313-319) 



102 
 

Indo a Valinor pedir a misericórdia dos deuses para com elfos e homens, 

Eärendil cumpre o papel de mediador. (BYRD, 2016, p. 38) Frente aos Valar, 

“[p]erdão pediu ele para os noldor e compaixão por seu enorme sofrimento; pediu 

também piedade para homens e elfos, e auxílio em sua necessidade.” (TOLKIEN, 

2011, p. 317) Na mitologia bíblica, um exemplo de mediador é encontrado em Aarão, 

quem é o responsável por ir ao santuário de Deus fazer sacrifícios para expiar o 

pecado dos filhos de Israel. (Levítico 16, 1-34) 

Já navegando pelos céus em Vingilot, Eärendil cumpre o papel de Estrela da 

Manhã que, na Bíblia, pertence a Jesus (Apocalipse 22,16). A Estrela da Manhã é o 

símbolo do fim da escuridão, mostrando que o mal está perto do fim. No mito de 

Tolkien,  

 

[...] quando Vingilot foi posta pela primeira vez a navegar pelos mares do 
firmamento, ela surgiu de modo inesperado, brilhante, a refulgir. E o povo 
da Terra-média a contemplou de longe, perguntando-se o que seria. E a 
consideraram um sinal, e a chamaram de Gil-Estel, Estrela da Grande 
Esperança. [...] (TOLKIEN, 2011, p. 319) 

 

Eärendil estava em Valinor e de lá foi erguido com Vingilot, logo, isso ocorreu ao 

oeste da Terra-média, onde se encontravam os deuses. Assim, é possível entender 

que o sinal que os elfos viam nesse surgimento fosse o de que as divindades 

estavam vindo em seu auxílio. De certa forma, isso é comprovado em uma fala de 

Maglor que abre a possibilidade de esse ter sido um ato dos Valar: “- Se for de fato a 

Silmaril – respondeu Maglor – que vimos ser lançada ao mar e que se ergue 

novamente pelo poder dos Valar, então devemos nos alegrar.” (TOLKIEN, 2011, p. 

319)  

Entendendo aquela aparição nos céus dessa forma, os elfos “não mais se 

desesperaram; mas Morgoth estava cheio de dúvidas.” (TOLKIEN, 2011, p. 319) 

Orgulhoso, o Inimigo pensava que os Valar não ajudariam os elfos jamais e que 

ninguém ousaria guerrear contra ele novamente. Sentia-se tranquilo e acreditava 

que dominaria a Terra-média para sempre. Assim, foi surpreendido ao ser atacado 

em um confronto que ficou conhecido como Guerra da Ira e que causou muitas 

mudanças na geografia da Terra-média. Vendo-se acossado e restando poucos de 

seus combatentes, Morgoth enviou os dragões, que fizeram o exército dos Valar 

recuar. Porém, Eärendil apareceu acompanhado de aves comandadas por 

Thorondor para enfrentá-los e “houve batalha no ar o dia inteiro e toda uma noite 



103 
 

escura de dúvidas”. Ao fim, quase todos os dragões foram mortos e Angband, 

destruída. (TOLKIEN, 2011, p. 319-321) Essa luta remete à dos anjos de Deus 

contra Satanás em Apocalipse 12, 7-9: 

 
7
Aconteceu então uma batalha no céu: Miguel e seus Anjos guerrearam 

contra o Dragão. 
8
O Dragão batalhou juntamente com seus Anjos, mas foi 

derrotado, e no céu não houve mais lugar para eles. 
9
Esse grande Dragão é 

a antiga Serpente, é o chamado Diabo ou Satanás. É aquele que seduz 
todos os habitantes da terra. O Dragão foi expulso para a terra, e os Anjos 
do Dragão foram expulsos com ele. (Apocalipse 12, 7-9) 

 

Nesse caso, quem cumpre o papel de Miguel antes exercido por Tulkas é Eärendil. 

Já as aves representam os Anjos que acompanham Miguel. Como vimos 

anteriormente, em Tolkien, Melkor é uma figura equivalente a Satanás. Como o 

Dragão na passagem bíblica, Morgoth foi derrotado (TOLKIEN, 2011, p. 321) e 

expulso, porém, diferentemente daquele, não para a terra, mas para o Eterno Vazio. 

(TOLKIEN, 2011, p. 324) Outra diferença entre eles é que o ser tolkieniano não vai 

para a batalha junto a seus exércitos. Pelo contrário, foge dela: 

 

[...] Antes que nascesse o Sol, Eärendil matou Ancalagon, o Negro, o mais 
poderoso de exército de dragões, e o lançou das alturas. O dragão caiu 
sobre as torres das Thangorodrim, que foram destruídas com sua queda. 
Nasceu então o Sol, e o exército dos Valar saiu vencedor, enquanto quase 
todos os dragões foram exterminados. E todas as escavações de Morgoth 
foram destruídas e expostas a céu aberto; e o poder dos Valar penetrou nas 
profundezas da terra. Ali Morgoth finalmente ficou acuado, e mesmo assim 
continuou sem coragem. Fugiu para as mais profundas de suas minas e 
implorou paz e perdão; [...] (TOLKIEN, 2011, p. 321) 

 

Esta não é a primeira vez que Tolkien mostra Morgoth como um ser que teme a 

outros. Ele apenas cumpre sua promessa a Ungoliant porque sente medo diante da 

forma horrenda que ela toma ao devorar tanta luz poderosa em Valinor. 

Se Morgoth equivale ao Dragão, seus exércitos são um paralelo para os 

Anjos do Dragão, mas, ao contrário do que acontece com eles – serem expulsos do 

céu junto ao Diabo –, os servos do Inimigo não deixam Arda, permanecendo na 

Terra-média para atormentar os povos que lá habitam.  

Acabada a batalha, as Silmarils da coroa de Morgoth foram guardadas por 

Eönwë, que convocou os elfos a partirem da Terra-média. Os filhos de Fëanor não 

quiseram obedecer e se prepararam para tentar cumprir o Juramento. Enviaram ao 

arauto de Manwë uma mensagem pedindo a devolução das pedras, ao que foi 



104 
 

respondido que eles já não tinham mais direito a elas por todo o mal que haviam 

feito. Invadindo o acampamento de Eönwë, os filhos de Fëanor mataram os guardas 

e roubaram as Silmarils. Com isso, todos os demais se voltaram contra eles, mas o 

arauto não permitiu que fossem mortos e eles fugiram. Maedhros carregava uma 

pedra e Maglor a outra. Não aguentando a dor da Silmaril queimando em sua mãe, 

em desespero, Maedhros jogou-se em um abismo “e a Silmaril que ele portava foi 

levada para as profundezas da Terra”. Já Maglor, também sem suportar o toque da 

Silmaril, jogou-a ao mar de forma que uma acabou nos céus, outra na Terra e a 

terceira nas águas. (TOLKIEN, 2011, p. 321-324) 

 

 

4.3 O Silmarillion e outras mitologias 

 

Na análise dos contos do “Quenta Silmarillion” realizada anteriormente, 

abordamos os paralelos entre eles e a mitologia bíblica, que representa a fé 

professada por Tolkien. Passemos agora aos paralelos entre O Silmarillion e as 

mitologias que Tolkien tanto apreciava ler na juventude, como a nórdica, a grega, a 

celta e a galesa. 

Os primeiros paralelos com a mitologia nórdica já podem ser notados na 

análise da estrutura da mitologia tolkieniana. Pensemos no poema “Völuspá”, que 

“nos fornece a primeira história completa do mundo mitológico nórdico. El[e] contém 

muitos mitos, ou referência a mitos, que unidos criam uma narrativa-mestra 

coerente” (ABRAM, 2019, p. 220). Nele, uma völva31 fala a Odin sobre o destino do 

mundo mítico, começando com um relato da criação do universo, evento no qual “os 

Æsir são responsáveis por determinar a forma final do cosmos” (ABRAM, 2019, p. 

220) assim como os Valar o são no legendário de Tolkien. A isso se segue a 

narrativa sobre a chegada de “três garotas gigantes” (ABRAM, 2019, p. 221), o que 

marcou o início das crises no mundo, como ocorre quando Melkor destrói o trabalho 

dos Valar causando o fim da Primavera de Arda. O “Völuspá” prossegue trazendo 

relatos do passado alternando com o presente mítico até chegar às previsões sobre 

o Ragnarök, uma batalha que causa o fim do mundo como até então era conhecido, 

após a qual uma nova ordem será estabelecida. (ABRAM, 2019, p. 219-227) É 

                                                           
31

 Profetisa pagã na mitologia nórdica. 



105 
 

assim que o mundo tolkieniano deveria terminar: em uma guerra entre os deuses 

quando Melkor retornasse do Eterno Vazio. Isto é mencionado em O Silmarillion 

apenas indiretamente (TOLKIEN, 2011, p. 355) 

Com base no “Völuspá”, sabemos que, assim como na mitologia tolkieniana, 

os deuses não conheciam tudo sobre o futuro. Na estória de Tolkien, a Música dos 

Ainur é composta a partir de temas propostos por Ilúvatar e, apesar de que são os 

deuses de segunda e terceira ordem que a desenvolvem, há pensamentos que o 

Ser Superior mantém em segredo. (TOLKIEN, 2011, p. 7) Um exemplo disso é o 

destino dos homens. Enquanto é sabido por todos que os elfos vão para os Salões 

de Mandos quando morrem ou se cansam da vida, sobre o que passa aos 

Sucessores é um mistério que levanta muitos boatos, mas, ao certo, apenas Ilúvatar 

sabe a resposta. Aos Ainur, apenas foi revelado que, no fim dos tempos, eles se 

juntariam às divindades e aos elfos para compor a Segunda Música dos Ainur. 

(TOLKIEN, 2011, p.35-37) 

Outra semelhança está em como os locais de habitação dos seres não 

divinos são chamados em ambas as mitologias. No caso nórdico, os homens vivem 

em Midgard, cuja forma nórdica de seu nome, “Miðgarðr corresponde ao antigo 

inglês Middan-geard, Middan-eard, que são a base da forma posterior Middle-earth” 

(TOLKIEN, C., 2010, p. 248), em português, Terra-média, local onde vivem homens 

e elfos na mitologia tolkieniana. 

Voltando-nos aos contos do “Quenta Silmarillion”, temos “De Thingol e 

Melian” (TOLKIEN, 2011, p. 57-58), que remete a relatos celtas sobre um mesmo 

motivo: um homem entra em uma floresta, encontra uma donzela élfica e acaba 

preso nesse ambiente com ela. (BYRD, 2016, p. 15) Um exemplo está na relação 

entre Merlin e Vivien32, a Dama do Lago do ciclo Arthuriano33. 

                                                           
32

 Mais parecida com o relato de Tolkien é a versão desse mito em “O prisioneiro de Brocéliande”, de 
autoria e data desconhecidas, encontrado no site Valinor, um reconhecido fórum de discussões sobre 
a obra de Tolkien, e disponível em: <https://de-vagaesemhybrazil.blogspot.com/2009/09/o-prisioneiro-
de-beleriand-digo> (acesso em 24 mai. 2020). Neste poema, Vivien é uma fada e está com Merlin na 
floresta de Broceliande “num estranho círculo mágico” onde “um eterno sono ali reina”. Eles vivem há 
muito tempo nesse círculo encantado, no qual Merlin, “embriagado de amor”, é feito prisioneiro por 
Vivien, sem receber notícias do mundo exterior, sem vontade de sair e sem perceber a passagem do 
tempo, tal como ocorre com Thingol e Melian em Nan Elmoth. Assim como os olhos de Merlin “se 
alimentam de Viviana”, os de Thingol saciam seu desejo pela luz de Valinor através do brilho dela que 
é refletido no rosto de Melian. O “estranho círculo mágico” em que Merlin e Vivien permanecem pode 
ser interpretado também como Doriath, reino criado por Thingol, Melian e seus parentes. Doriath é 
protegido pelo Cinturão de Melian, uma espécie de fronteira encantada que esconde o reino, 
permitindo que apenas o encontrem e nenê entrem aqueles que a deusa ou o elfo desejam. 
(TOLKIEN, 2011, p. 113) Essa é também uma característica do local onde Merlin e Vivien estão: 



106 
 

No poema “Merlin and Vivien”, de Lord Alfred Tennyson, Vivien chega à corte 

do rei Arthur, onde conhece Merlin e finge-se apaixonada pelo mago, tentando 

conquistá-lo para que conte a ela como realizar o feitiço capaz de prender um 

homem em um lugar de forma que ninguém possa encontrá-lo e ele apenas veja 

quem o enfeitiçou. Após alguns meses, sentindo-se melancólico, Merlin busca exílio 

no bosque de Broceliande e é seguido por Vivien, que insiste em saber sobre o 

feitiço. Desconfiado dos sentimentos dela, o mago reluta em revelar o encantamento 

até que uma tempestade cai e, assustada, Vivien corre para seus braços. Valendo-

se da oportunidade, ela pede uma vez mais que Merlin conceda seu desejo. Ele 

cede, ela o enfeitiça e o abandona em Broceliande. (ARANA, 1883, p. 163-223) 

No conto tolkieniano é dito que Melian era a mais bela, sábia e hábil em 

canções de encantamento dentre os Maiar e se mudou para a Terra-média quando 

os Primogênitos despertaram. Thingol era o senhor dos teleri e, durante a migração 

dos elfos para Valinor, saía pelos bosques buscando Finwë, seu amigo. Foi durante 

uma dessas saídas que ele encontrou Melian. Ao chegar ao bosque de Nan Elmoth, 

Thingol ouviu o cantar dos rouxinóis da Maia e caiu sob encantamento, 

permanecendo imobilizado. Quando seus sentidos identificaram a voz da Maia em 

meio ao canto dos pássaros, ele esqueceu-se de tudo e, embrenhando-se no 

bosque, encontrou-a em uma clareira. O elfo aproximou-se e segurou a mão de 

Melian. Então, um novo encantamento caiu sobre ele, deixando ambos na mesma 

posição por muitos anos e escondidos pelas árvores de modo que não puderam ser 

encontrados. (TOLKIEN, 2011, p. 57-58) 

Podemos perceber que Tolkien adapta esse mitema celta à classe de 

personagens que utiliza. Assim, em lugar de um homem, encontramos um elfo, um 

ser que possui seus próprios poderes; e, em lugar de uma donzela élfica, nos 

deparamos com uma deusa, que também possui poderes, mas superiores aos de 

um elfo. O espaço é mantido: eles se encontram em um bosque, onde acabam 

presos por um encantamento. 

                                                                                                                                                                                     
“Todo o mundo está fora desse maravilhoso círculo,/ Nada por ele passa”. Entendemos melhor a 
relação desse motivo celta com o conto tolkieniano ao tomarmos essa versão da história devido às 
muitas semelhanças que possuem. Mas o fato de não podermos datá-lo impede que saibamos se ele 
é realmente anterior ao texto de Tolkien – e, logo, não inspirado em sua narrativa – e que nos 
aprofundemos em uma discussão com base nele. Além disso, foi apenas encontrado nessa fonte, 
que não é reconhecida academicamente. Por tudo isso, optamos por trazê-lo nesta nota. 
33

 Há versões da lenda arturiana que não incluem Vivien como uma Dama do Lago, porém, isso é 
feito nas mais aceitas. Além disso, esta personagem também aparece com outro nomes, como 
Vivienne, Viviana e Nimue, dentre outros. 



107 
 

Ao comparar o conto tolkieniano com a versão de Lord Tennyson, não 

encontramos semelhanças além do uso do mesmo mitema, que os autores 

trabalham de forma diferente, e do fato de os quatro personagens possuírem 

poderes, o que, segundo a explicação de Byrd (2016, p. 15) citada anteriormente, 

parece não ser uma regra na utilização desse motivo. Não fica claro se, para 

Tennyson, Vivien é uma donzela élfica, a personagem pode ser entendida como 

uma espécie de feiticeira. O que podemos afirmar é que ela é uma mulher com 

poderes semelhantes aos de Merlin, apesar de menores. Ela, ao contrário do mago, 

busca fazer sempre o mal. Sua ida a Camelot já se deve a um desejo de destruir 

aquele reino por culpar Arthur pela morte de seus pais no campo de batalha, mesmo 

local e momento em que ela nasceu. (ARANA, 1883, p. 168-169) Seu objetivo ao 

encantar Merlin era alcançar a fama: 

 

[...] E Vivien estava sempre buscando uma oportunidade de por em prática 
o malefício sobre o grande encantador da época, imaginando que a fama 
que com isso alcançaria estaria relacionada com o renome altíssimo 
daquele a quem pensava aniquilar. (ARANA, 1883, p. 178-179, tradução 
nossa)

34
 

 

Para conseguir o que queria, fingia-se apaixonada pelo mago e tentava convencê-lo 

com promessas e gestos. Ele, em seu íntimo, sabia que, ao descobrir como realizar 

o encantamento, ela o utilizaria contra ele e, por isso, negava-se a contar. Porém, ao 

fim, “Merlin, cansado da conversa da jovem e vencido por seus encantos, havia 

cedido, havia dito a ela todo o feitiço e havia dormido profundamente”, sendo 

abandonado por Vivien em Broceliande (ARANA, 1883, p. 223, tradução nossa)35. 

Assim, pode-se dizer que Tolkien e Tennyson mostram que um argumento 

pode ser trabalhado de formas completamente opostas. Tolkien conta o início de 

uma longa história de amor em um relato que reflete a perfeição do momento em 

que dois amantes se conhecem; Tennyson conta uma história de ódio, onde uma 

mulher má busca vingança e fama, o que permite perceber que há uma diferença de 

caráter entre sua Vivien e a Maia Melian. Na versão de Tolkien, Melian apaixona-se 

verdadeiramente por Thingol e permanece em Nan Elmoth com ele; já Vivien apenas 

                                                           
34

 […] Y Bibiana estaba siempre buscando ocasión de operar el maleficio sobre el gran encantador de 
la época, imaginando que la fama que con ello alcanzára, estaría en relación con el renombre altísimo 
de aquel á quien pensaba aniquilar. (ARANA, 1883, p.178-179) 
35

 “[…] Merlín, cansado de la charla de la joven y vencido por sus encantos, había cedido, le había 
dicho todo el hechizo, y se había dormido profundamente.” (ARANA, 1883, p. 223) 



108 
 

finge, nunca se apaixonou por Merlin e o deixa sob encantamento em Broceliande, o 

que significa que nunca mais alguém poderá encontrá-lo. 

Conforme Richard C. West (2003, p. 261), Tolkien gostava de repetir padrões 

em suas estórias. Assim, vemos esse motivo celta novamente em “De Beren e 

Lúthien” (TOLKIEN, 2011, p. 203-236). Neste caso, Beren é um homem, mas, de 

novo, temos uma adaptação à classe de personagens de Tolkien. Lúthien não é uma 

donzela completamente élfica, pois é filha de Melian, uma Maia, e Thingol, um elfo.  

Uma modificação com relação a “De Thingol e Melian” e “Merlin and Vivien” 

diz respeito à natureza do encantamento que cai sobre Beren. Este não é como o 

que afeta a Merlin e Thingol, que ficam presos imóveis e sem poder ser 

encontrados, mas sim um que o priva da fala, de modo que ele permanece por muito 

tempo observando Lúthien pelo bosque e ouvindo-a cantar e dançar sem poder 

falar-lhe. (TOLKIEN, 2011, p. 207-208) 

Além desse paralelo com a mitologia celta, “De Beren e Lúthien” possui outros 

com os mitos de Orfeu e Eurídice, de Culhwch e Olwen e de Rapunzel. A ida de 

Lúthien a Mandos para unir-se novamente a Beren (TOLKIEN, 2011, p. 235-236) 

tem seu paralelo na mitologia grega, no mito de Orfeu e Eurídice, invertendo os 

papéis dos protagonistas (WEST; BYRD, 2003, p. 265, 2016, p. 27-28). Segundo a 

versão relatada por Gustav Schwab (2015, p.119-122), Orfeu era um “incomparável 

cantor”, cuja música encantava a todos, incluindo animais, árvores e rochas. Ele 

casou-se com Eurídice e, pouco tempo depois, ela pisou em uma cobra, que a 

mordeu e a matou. Orfeu cantou seu pesar, mas não obteve misericórdia. Então, 

decidiu procurar a esposa no mundo dos mortos. Assim como Lúthien diante de 

Mandos (TOLKIEN, 2011, p. 235-236), Orfeu cantou para Hades e Perséfone. Sua 

canção pedia que lhe devolvessem Eurídice ou o deixassem permanecer nos 

Ínferos. Na versão tolkieniana, a devolução da pessoa amada é uma das opções 

oferecidas a Lúthien. (TOLKIEN, 2011, p. 236) Todos se comoveram com a canção 

de Orfeu, inclusive Hades e Perséfone: “pela primeira vez o tristonho casal foi 

tocado de compaixão”. (SCHWAB, 2015, p. 120) Com isso, Eurídice foi chamada. O 

mesmo ocorre com Lúthien: 

 

A canção de Lúthien diante de Mandos foi a mais bela canção jamais criada 
em palavras, e a mais triste que o mundo um dia ouvirá. [...] E, enquanto 
estava ajoelhada diante dele, suas lágrimas caíram sobre os pés de 
Mandos como chuva sobre as pedras. E Mandos se comoveu, ele, que 
nunca se comovera desse modo até então, nem depois. 



109 
 

Convocou, portanto Beren; [...] (TOLKIEN, 2011, 235-236) 

 

Orfeu obteve permissão de levar Eurídice consigo com a condição de não olhar para 

ela enquanto não tivessem retornado ao mundo superior. Mas, sem conseguir sentir 

nenhum indício de que a esposa realmente o seguia, Orfeu virou-se para se 

certificar e Eurídice foi levada de volta aos Ínferos. Já o fim do relato de Tolkien é 

feliz: Lúthien retorna de Mandos com Beren e eles vivem juntos até a morte.  

(TOLKIEN, 2011, p. 236) Esse final lembra o de um dos romances favoritos de 

Tolkien, Sir Orfeo, onde “o herói é bem sucedido no resgate de sua esposa”36 

(WEST, 2003, p. 265-266, tradução nossa) 

Na mitologia galesa, encontramos um paralelo em “Culhwch e Olwen”, onde 

aparece o mitema do herói que deve cumprir uma missão impossível para conseguir 

permissão para se casar com a filha de um rei. Na versão dessa estória apresentada 

por Carmen Seganfredo (2015, p. 93-116), a madrasta do príncipe Culhwch faz uma 

previsão sobre ele e a filha do gigante Yspaddaden Penkawr, Olwen, por quem 

Culhwch se apaixonou apenas de ouvir falar. Seu pai, então, mandou-o a Camelot 

para que o Rei Artur, seu parente, o tornasse cavaleiro e pedisse a mão de Olwen 

para o príncipe. Mais de um ano após o início da procura pela filha do gigante, a 

comitiva conseguiu encontrar o castelo de Yspaddaden, que ficava próximo à casa 

de uma tia de Culhwch. Essa tia foi quem o ajudou a conhecer Olwen antes que o 

príncipe fosse até o gigante para fazer o pedido. Foram necessárias três visitas 

antes que Yspaddaden aceitasse dar sua filha em casamento com a condição de 

que Culhwch cumprisse uma missão, que consistia em uma série de tarefas difíceis. 

Para isso, o príncipe conta com a ajuda de Artur e seus cavaleiros, assim como do 

cão do Rei, Cavall. Após muitas complicações, a missão é cumprida e Culhwch 

recebe permissão para se casar com Olwen. 

Artur e os cavaleiros auxiliando Culhwch são um paralelo para Felagund e os 

elfos de seu reino ajudando Beren (TOLKIEN, 2011, p. 214), assim como Cavall, o 

cão de Artur, matando um javali (SEGANFREDO, 2015, p. 111) o é para Huan, o 

cão de Valinor, matando o lobo Carcharoth (TOLKIEN, 2011, p. 234). Olwen difere 

de Lúthien no ponto em que não está disposta a contrariar o pai:  

 

                                                           
36

 “the hero is successful in retrieving his wife” (WEST, 2003, p. 266) 



110 
 

[...] Case-se comigo e vamos embora daqui, eu [Culhwch] lhe garanto que 
será comigo a mais feliz das mulheres, pois farei tudo para que isso 
aconteça. 
- Isto é impossível – respondeu ela. – Isso mataria meu pai de desgosto. 
Jurei que jamais o abandonaria sem sua permissão. (SEGANFREDO, 2011, 
p. 100) 

 

Já “Lúthien estava disposta a vagar na mata sem voltar [a Menegroth], deixando no 

esquecimento a casa, as pessoas e toda a glória dos reinos élficos”. (TOLKIEN, 

2011, p. 231) Ela é, de modo geral, uma personagem forte e determinada que 

enfrenta todas as barreiras para ficar ao lado de Beren. Um exemplo disso é sua 

fuga da casa em que Thingol a trancara para que não fosse à procura de Beren. É 

nesse trecho que temos o paralelo com “Rapunzel” (GRIMM, J; GRIMM, W, 2010, p. 

153-160) Rapunzel foi presa em uma floresta por uma feiticeira “numa torre que não 

tinha escadas nem portas” (GRIMM, J; GRIMM, W, 2010, p. 155), apenas uma 

pequena janela por onde ela jogava suas tranças quando chamada para que a 

feiticeira pudesse escalar e entrar. Um dia, um príncipe estava perto da torre, ouviu 

Rapunzel cantando e passou a retornar sempre à floresta para ouvi-la. Até que viu a 

feiticeira chamá-la e descobriu como entrar na torre. No dia seguinte, o príncipe 

imitou a feiticeira, subiu, explicou a Rapunzel que estava apaixonado por ela e 

pediu-a em casamento. Rapunzel aceitou, mas disse que não sabia como sair 

daquela torre. Então, pediu ao príncipe que, sempre que fosse visitá-la, levasse uma 

meada de seda, que ela transformaria em uma escada para descer. Porém, a 

feiticeira descobriu o plano, enviou Rapunzel para o deserto e permaneceu à espera 

do príncipe, que, quando descobriu o que acontecera, jogou-se da torre, ferindo os 

olhos e ficando cego. Ele vagou por muito tempo até chegar ao deserto, onde 

encontrou Rapunzel. As lágrimas dela curaram seus olhos e eles retornaram para o 

reino do príncipe. 

Quando Lúthien descobriu que Beren estava preso nas masmorras de 

Sauron, quis partir em seu auxílio, mas o Rei Thingol mandou construir “uma casa 

da qual ela não pudesse fugir” na “mais alta de todas as árvores na Floresta de 

Neldoreth” e de onde “as escadas foram retiradas e guardadas” (TOLKIEN, 2011, p. 

216) Sendo metade elfo e metade Maia, Lúthien possuía grandes poderes e os 

utilizou para fazer “com que seus cabelos crescessem até um comprimento enorme”, 

fazendo deles um manto e “uma corda que deixou suspensa na janela”, através da 

qual fugiu de sua prisão (TOLKIEN, 2011, p. 217). Assim, Lúthien e Rapunzel ficam 



111 
 

presas em uma floresta, num local alto, sem escadas, com uma janela como única 

forma de acesso e necessitam utilizar seus cabelos como uma corda – para que 

alguém entre, no caso de Rapunzel, e para sair, no caso de Lúthien. 

Voltando à estória de Thingol e Melian, quando o elfo reencontrou seus 

parentes e amigos que haviam ficado procurando por ele em Beleriand (TOLKIEN, 

2011, 61), tornou-se um poderoso rei. Os sindar eram seu povo e Melian sua rainha. 

Eles habitavam a região de Doriath e a morada real era Menegroth. (TOLKIEN, 

2011, p. 58) Durante a primeira era do cativeiro de Melkor, o poder dos reis crescia 

na Terra-média e, apesar de a maior parte do território estar sob o Sono de 

Yavanna, em Beleriand, graças ao poder de Melian, “havia vida e alegria; e as 

estrelas brilhantes refulgiam como raios de prata” (TOLKIEN, 2011, p. 105) 

Quando os anões chegaram a Beleriand, causaram espanto aos elfos, que 

acreditavam serem os únicos habitantes da Terra-média “a falar com palavras ou a 

trabalhar com as mãos”. (TOLKIEN, 2011, p. 106) Esse espanto é justificado pelo 

desconhecimento tanto sobre a existência dos anões quanto sobre a chegada dos 

homens. Sem completar a jornada para Aman, os sindar não tiveram mais nenhum 

contato com os Valar ou com os outros povos élficos. E mesmo aqueles que haviam 

chegado a Valinor apenas souberam sobre os Sucessores através das mentiras de 

Melkor. Assim, os sindar, o “povo abandonado” (TOLKIEN, 2011, p. 61), não tiveram 

nenhum tipo de aviso sobre isso. 

Apesar de que elfos e anões se comunicassem através da fala, o 

entendimento entre os povos foi dificultado pela diferença entre suas línguas. 

(TOLKIEN, 2011, p. 106) Aqui, vemos um paralelo com fatos reais, o encontro de 

duas civilizações, cada uma com sua língua própria, das quais apenas uma 

prevalecerá. Neste caso, é a língua dos elfos que prevalece no contato entre esses 

povos. Tolkien (2011, p. 106) justifica isso dizendo que os anões tinham facilidade 

de aprendizado e eram mais dispostos a aprender a língua dos sindar do que a 

ensinar a sua àquele povo estranho. Assim, a amizade entre eles era distante e suas 

relações eram mais comerciais. De todos os elfos, os noldor foram os mais próximos 

aos anões devido a sua reverência a Aulë. 

Ao cabo da segunda era do cativeiro de Melkor, Melian avisou a Thingol que o 

fim da paz em Arda se aproximava. O rei foi aconselhar-se com os anões sobre 

como proteger seu reino caso o mal despertasse novamente na Terra-média. Assim, 



112 
 

foi construída Menegroth. (TOLKIEN, 2011, p. 107) A descrição da morada de 

Thingol lembra a de castelos medievais: 

 

[...] por onde fluía o Esgalduin, separando Neldoreth de Region, havia no 
meio da floresta uma colina rochosa, e o rio passava junto ao seu sopé. Ali 
os anões ergueram os portões do palácio de Thingol e construíram uma 
ponte de pedra sobre o rio, único meio de acesso aos portões. Do outro 
lado, amplos corredores desciam a salões e aposentos imponentes [...] 
[...] As pilastras de Menegroth foram esculpidas para se assemelharem às 
faias de Oromë [...] Melian e suas servas encheram os salões com 
tapeçarias nas quais podiam ser lidos os feitos dos Valar, e muitos fatos que 
haviam acontecido em Arda desde seu início, além de indícios de 
acontecimentos que ainda estavam por vir. [...] (TOLKIEN, 2011, p. 107-
108) 

 

Assim como os castelos medievais eram construídos com pedras para aumentar a 

segurança, a morada de Thingol foi feita. A diferença fica por conta de que o palácio 

fora escavado na própria rocha da montanha como as mansões dos anões 

tolkienianos. Daí seu nome, Menegroth, que significa as Mil Cavernas. (TOLKIEN, 

2011, p. 106-107) 

Quando já estava na terceira era do cativeiro de Melkor, os anões avisaram a 

Thingol que os servos do deus caído começavam a reaparecer pela Terra-média, 

causando tormento aos elfos que permaneceram em Cuiviénen. Pouco tempo 

depois, as feras já podiam ser vistas em Beleriand e Thingol se viu obrigado a 

conseguir armas. Os anões as forjaram e ensinaram esse ofício aos sindar, que 

puderam, com elas, livrar-se dos inimigos. Outra proteção foi feita pela Rainha: 

“Melian acionou seu poder e cercou todo o território ao redor com uma muralha 

invisível de sombras e desorientação: o Cinturão de Melian” (TOLKIEN, 2011, 113), 

cuja função era impedir que entrasse em “Doriath, o reino protegido” (TOLKIEN, 

2011, p. 113) qualquer um que os reis não desejassem e que tivesse poder inferior 

ao de um Maiar. (TOLKIEN, 2011, p. 108-113) 

O Cinturão de Melian lembra a proteção formada pelo encantamento utilizado 

por Vivien em Merlin e pela própria Maia em Thingol do ponto de vista de que é algo 

invisível que impede o contato de quem está de fora dele com quem está sob seu 

efeito. O Cinturão impede que aquele que Melian ou o rei não desejem encontre seu 

reino da mesma forma que o feitiço impede que quem fora encantado seja 

encontrado. 

Sobre a semelhança com um castelo medieval, o mesmo pode ser dito de 

Valinor depois das mudanças operadas pelos Valar quando do ataque de Melkor a 



113 
 

Tilion. As paredes enormes erguidas nas Montanhas Pelóri as tornaram 

intransponíveis como as dos castelos. A região passou a estar guardada em tempo 

integral, sendo circundada por encostas cobertas de gelo e grandes precipícios que 

cumprem a função dos poços existentes para dificultar o acesso ao portão, única 

entrada disponível nas fortificações e intensamente vigiada. Em Valinor, Calacirya 

era a única passagem restante, sendo guardada por muitos sentinelas em altas 

torres. (TOLKIEN, 2011, p. 120-121) 

Outro conto que traz paralelos com a mitologia grega é “Da volta dos noldor” 

(TOLKIEN, 2011, p. 127-141) Como dissemos na seção anterior, Fingon decidiu 

salvar Maedhros, que estava acorrentado a uma das paredes das Thangorodrim, 

sobre um precipício, para retomar a amizade entre os noldor. Auxiliado pelas nuvens 

negras que Morgoth lançara aos céus para combater às luzes do Sol e da Lua, ele 

chegou à Angband, mas não encontrou uma entrada. Então, entoou um canto de 

Valinor que foi respondido por Maedhros. Dessa forma, Fingon descobriu onde o 

parente estava, mas apenas conseguiu chegar à base do precipício onde o refém 

era mantido. Não vendo como ser salvo, o filho de Fëanor pediu que o antigo amigo 

o matasse e acabasse com seu sofrimento. Empunhando arco e flecha, pronto para 

atirar, Fingon suplicou a Manwë que lhes auxiliasse. Atendido prontamente, ele foi 

erguido por Thorondor, que o levou até Maedhros. Sem ter como livrá-lo da corrente 

que o prendia à montanha, Fingon decepou a mão do amigo e a ave os levou dali. 

(TOLKIEN, 2011, p. 132-133) 

Essa passagem remete ao relato grego sobre Prometeu (SCHWAB, 2015, p. 

17-22), segundo o qual o protagonista, após ter criado o ser humano e lhe ensinado 

várias coisas, entregou-lhe o fogo, o que havia sido negado a eles por Zeus. Como 

punição, Prometeu, por ordem de Zeus, foi acorrentado na parede de um abismo na 

montanha do Cáucaso com correntes inquebráveis, acompanhado de uma águia 

que devorava seu fígado diariamente. Héracles, passando por ali a caminho do 

jardim das Hespérides, matou a ave com uma flechada e libertou Prometeu das 

correntes, levando-o consigo. 

Como Prometeu, Maedhros foi acorrentado à parede de uma montanha sobre 

um precipício por ordem de um deus. Em ambos os casos, as correntes que os 

prendiam eram inquebráveis e foi necessária uma intervenção externa para que eles 

pudessem se livrar da tortura. Fingon e Héracles, os salvadores, são semelhantes 

apenas na valentia e por, nesse caso, portarem arco e flecha. Por sua reconhecida 



114 
 

força, podemos imaginar que Héracles tenha quebrado as correntes. Já Fingon teve 

que amputar a mão de Maedhros. Nos dois salvamentos, refém e salvador se vão 

juntos, mas de formas diferentes, pois, em “Da volta dos noldor”, se faz necessária 

uma ajuda externa. Pode-se considerar a presença das águias mais uma 

semelhança entre as narrativas, mas cada uma delas cumpre um papel distinto. No 

caso grego, a ave está ao lado do deus punitivo e faz parte do castigo imposto a 

Prometeu. Já no tolkieniano, ela pertence ao deus salvador e vem para auxiliar 

Fingon a cumprir sua missão. 

Um paralelo com um mito narrado na “Völsunga Saga” e que mostra o ouro 

dos anões como amaldiçoado (BYRD, 2016, p. 33) é encontrado na estória de 

Nauglamír causando a queda de Doriath. Esse mito também é contado no 

“Skáldskaparmál”, de Snorri Sturluson; no “Reginsmál”, da Edda Poética (LINDOW, 

2019, p. 79); e o próprio Tolkien o traz em A lenda de Sigurd e Gudrún (2010). 

Segundo esse mito, Loki matou Otr, filho de Hreidmar, que, como 

compensação, exigiu que o corpo do filho fosse coberto de ouro. O deus, então, 

capturou o anão Andvari e roubou todo seu ouro, até mesmo um pequeno anel que 

ele não queria entregar. Por isso, Andvari amaldiçoou o anel, tornando-o causa de 

morte e discórdia. Cumprida a exigência, o ouro despertou a cobiça de Fáfnir e 

Regin, irmãos de Otr. Eles pediram a Hreidmar uma parte do tesouro, mas isso lhes 

foi negado. Fáfnir matou o pai, mas não entregou nada ao irmão. Regin contou ao 

herói Sigurd essa estória e onde Fáfnir habitava na forma de um dragão, incitando-o 

a matá-lo. Quando o herói o fez, Regin ficou muito agradecido, mas logo pássaros 

avisaram a Sigurd que ele tramava vingar o irmão e o herói o matou também, 

tomando para si o ouro. (LERATE; LINDOW; TOLKIEN, J. R. R., 1986, p. 241-257, 

2019, p. 79, 2010, p. 71-145) 

Tanto nessa estória quanto na de Tolkien, temos uma joia que pertenceu a 

um anão e a um dragão que acaba morto por um herói. Glaurung toma posse dos 

tesouros de Nargothrond (TOLKIEN, 2011, p. 273) e, posteriormente, é morto por 

Túrin da mesma forma que Sigurd mata Fáfnir: 

 

[Túrin] Turambar então reuniu toda a sua vontade e coragem e escalou o 
penhasco sozinho, chegando abaixo do dragão. Sacou [a espada] Gurthang 
e, com toda a força de seu braço e de seu ódio, enfiou a espada no ventre 
macio do Lagarto [Glaurung], até o punho. (TOLKIEN, 2011, p. 283) 
 



115 
 

Sigurd e Regin foram a Gnitaheid, e ali viram as marcas do caminho de 
Fáfnir quando se arrastava até a água. Sigurd fez ali um grande buraco no 
caminho y entrou nele. Quando Fáfnir deixou seu ouro, soltou veneno, e 
este caiu na cabeça de Sigurd. Mas quando Fáfnir passou sobre o buraco, 
então Sigurd lhe cravou sua espada até o coração [...] (LERATE, 1986, p. 
249, tradução nossa)

37
 

 

Após a morte de Glaurung, Mîm, um anão que Túrin havia conhecido quando viveu 

junto a proscritos, passa a habitar a fortaleza de Felagund e se apodera de suas 

riquezas (TOLKIEN, 2011, p. 293). 

Além dessas semelhanças, ambas as joias causam discórdia e morte. Para o 

Rei Thingol, o colar lhe pertence; para os anões, ele não tem direito ao tesouro 

(TOLKIEN, 2011, p. 295-296). Assim, para se apossar do colar, eles matam o Rei, o 

que leva o povo de Doriath a persegui-los e matá-los (TOLKIEN, 2011, p. 297). Mas 

uma ressalva deve ser feita: no caso do conto tolkieniano, não é o ouro dos anões 

do qual é feito o colar que é amaldiçoado, mas sim a Silmaril que é engastada nele. 

A última estória a ser abordada nessa seção é a de Tuor, que remete à de 

Teseu. Segundo uma versão do mito, o herói grego era filho de Etra e do rei 

ateniense Egeu, quem escondeu sob um rochedo à beira-mar sua espada e 

sapatos, dizendo a Etra que, quando o filho crescesse, o enviasse para Atenas com 

aqueles objetos. No momento adequado, ela levou Teseu até aquele local, contou-

lhe tudo e ele seguiu em busca do pai. Na morada do rei, sacou a espada e, através 

dela, Egeu reconheceu o filho (SCHWAB, 2015, p. 242-247) 

Além da semelhança de ter objetos deixados em um local à beira-mar para 

que fosse reconhecido, Teseu, assim como Tuor, tem inimigos motivados pelo 

desejo de poder – Palas e seus cinquenta filhos (SCHWAB, 2015, p. 247) – e traz 

benefícios ao reino a que chega – dominou o touro de Maratona (SCHWAB, 2015, p. 

247), acabou com a obrigação de pagar tributo a Creta (SCHWAB, 2015, p. 248-

249), proporcionou o crescimento de Atenas e paz para seu povo. (SCHWAB, 2015, 

p. 250-251) 

Outra versão do mito diz que Teseu, na verdade, era filho de Posseidon, o 

deus das águas na mitologia grega, e apenas pensava ser filho de Egeu 

(BRANDÃO, 2015, p. 159-160). Assumindo que Tolkien tenha se baseado no mito 

                                                           
37

 Sígurd y Regin fueron a Gnitaheid, y allí vieron las huellas del camino de Fáfnir cuando reptaba al 
agua. Sígurd hizo allí un gran agujero en el camino y 'se metió en él. Cuando Fáfnir dejó su oro, 
resopló veneno, y éste le cayó en la cabeza a Sigurd. Pero cuando Fáfnir pasó sobre el agujero, 
entonces Sígurd le clavó su espada hasta el corazón. […] (LERATE, 1986, p. 249) 



116 
 

grego, podemos dizer que é dessa versão que ele adapta a intervenção do Senhor 

das Águas. 

Com o exposto até aqui, podemos perceber que Tolkien se baseia em 

diversas mitologias para criar a própria, utilizando-se dos mesmos mitemas em suas 

narrativas. Isso pode dar a impressão de que o autor não inovou em nada, apenas 

repetiu esses trabalhos com outros personagens, mas o grande diferencial entre a 

obra tolkieniana e as demais é que Tolkien construiu todo um mundo novo, desde os 

seres que o habitam até as línguas que eles falam, atribuindo características 

próprias a cada um de seus povos. Além disso, Tolkien mescla suas estórias de 

fadas com referentes pagãos, trazendo uma espécie de ensinamento religioso, como 

quem diz ao leitor que o que passou aos elfos na Terra-média ocorreu por os noldor 

terem se rebelado contra os deuses. Não se trata de mera imitação, mas de um 

retrabalho de argumentos consagrados, aos quais foi adicionada a genialidade 

tolkieniana. 

  



 

5. Considerações finais 

 

Em sua mitologia tomada no todo, J. R. R. Tolkien nos leva a um tempo 

primordial fictício, no qual deuses, elfos, homens, anões, hobbits, orcs, ents e 

diversas outras criaturas convivem, para mostrar uma versão do surgimento de 

nosso mundo. As ações podem ser localizadas na região onde atualmente 

encontramos a Inglaterra, pois o objetivo do autor era a construção de uma mitologia 

para seu país com a mesma riqueza e valor que ele encontrava nos mitos que 

conhecia e apreciava. 

Começamos por um apanhado teórico sobre mitos que nos permite entender 

o que eles são, como se caracterizam e como são encarados pelas sociedades às 

quais pertencem e por aquelas que têm algum tipo de contato com eles como algo 

estrangeiro. Isso é importante para sabermos o que encontraremos nas obras 

ficcionais, pois são desses relatos primitivos que se extraem os mitemas. Ou seja, 

eles estão em sua base. 

Em um resumo do que foi explicado por Tolkien (2020b, p. 35-36), podemos 

dizer que há uma evolução dos mitos primitivos protagonizados pelos deuses, 

passando pelas narrativas heroicas até chegar às estórias de fadas, os mitos de 

nossa época. Sobre narrativas como estas, Mircea Eliade (2016, p. 15) diz que, 

apesar de também contarem eventos que causam transformações no mundo, elas, 

diferentemente dos mitos primordiais, não modificam a condição humana. Disso 

discordamos, assim como, com base em seus escritos, acreditamos que Tolkien 

faria. As estórias de fadas trazem lições úteis para a vida, como, por exemplo, qual é 

a forma correta de agir, o que é certo e o que é errado, não desistir frente às 

adversidades, a importância da união para atingir os objetivos, etc. Hoje em dia, com 

todas as explicações científicas a que temos acesso, se alguém nos dissesse, como 

ocorria nos povos primitivos, que algo acontece de determinada forma porque um 

deus assim o determinou, no mínimo, desconfiaríamos da explicação. Também já 

não nos serve dizer que não devemos fazer algo ou agir de determinada maneira 

porque despertaríamos a ira de um ser divino. Já não o tememos – e, muitas vezes, 

sequer se acredita na sua existência –, de modo que essas mensagens têm de 

chegar a nós de outras formas e de maneira verossímil, permitindo sua 

internalização. O veículo para isso, na atualidade, são as narrativas que Tolkien 



118 
 

define como estórias de fadas. Como isso se dá é um assunto que pretendemos 

estudar em trabalhos futuros. 

Nesse apanhado teórico, vimos, dentre outras coisas, que os mitos relatam 

algo que ocorreu em um passado muito remoto, cujos protagonistas são os deuses, 

mostrando que existe um local sagrado onde as deidades estão. Este é ligado de 

alguma forma a um espaço profano habitado por seres não divinos. Neste lugar, eles 

não têm nenhuma orientação – que entendemos como sendo algo que os ajudará de 

alguma maneira e não necessariamente uma espécie de passo a passo sobre como 

agir ou como fazer – e, se quiserem obtê-la, devem voltar-se ao sagrado, buscando 

a ajuda dos deuses. 

No presente trabalho, focamos nos feitos da Primeira Era de Arda, desde os 

dias mais antigos de sua História, seu passado mais remoto. Nesse período, após 

uma tentativa de habitar a Terra-média e vê-la ser profanada por Melkor, os deuses 

Valar e Maiar construíram a Terra de Aman para si, no mesmo plano da outra e 

ligada a ela pelo Grande Mar do Oeste. Tempos depois, a Terra-média se tornou a 

morada dos Filhos de Ilúvatar, que eram atormentados por Melkor/Morgoth e não 

tinham nenhuma orientação para resolver esse problema. Num primeiro momento, 

quando apenas os elfos haviam despertado, os deuses agem por ordem de Ilúvatar 

e combatem o Inimigo eles mesmos, aprisionando-o e levando os Primogênitos para 

habitar no espaço sagrado. Mas, algum tempo depois, Melkor é libertado, corrompe 

os noldor, foge para a Terra-média e causa a expulsão daquele povo élfico do 

espaço sagrado por se voltar contra os Valar e cometer um fratricídio. De volta à 

profanada Terra-média, estes elfos recebem a companhia dos Sucessores e são, 

novamente, atormentados pelo Inimigo. Como da primeira vez, eles não tinham 

orientação sobre como agir nesse caso e, agora, travam batalhas infrutíferas. Para 

conseguir a ajuda de que necessitavam, Eärendil, que é descendente tanto de elfos 

quanto de homens e, assim, representa a ambos, tem de ir até o território sagrado 

de Aman. Mas como o povo élfico com o qual possuía laços de sangue havia se 

voltado contra os deuses, deve mostrar-se arrependido pelos atos de seus 

antepassados. Com isso, os deuses tomam o partido dos Filhos de Ilúvatar 

novamente e os ajudam na Guerra da Ira. Assim, Tolkien mostra seus deuses como 

misericordiosos, que perdoam e auxiliam quem é fiel a eles, mesmo após terem 

cometido graves pecados, desde que demonstrem arrependimento pelo que fizeram. 



119 
 

Dessa forma, a estória de fadas nos ensina que, quando cometemos um erro, 

devemos assumi-lo, mostrar-nos arrependidos e pedir perdão. 

Mas, antes que tudo isso aconteça, temos o mito cosmogônico que diz que 

Ilúvatar orquestrou a Música dos Ainur e, assim, definiu o destino de Arda. Dessa 

narrativa, podemos depreender a seguinte cosmovisão: o que acontece no mundo é 

obra de deuses, dos quais Ilúvatar é o maior e desejava apenas coisas boas para 

suas criações, assim como seus auxiliares, os Ainur. Porém, um deles se rebelou e, 

no momento em que o destino do mundo era definido, criou dissonâncias, que foram 

combatidas por Ilúvatar, mas, ainda assim, têm influência na vida. Por isso, ocorrem 

alguns percalços, mas, ao final, tudo ficará bem, pois, sendo Ilúvatar o Superior, sua 

vontade é mais forte. 

Retomando, a diferença entre sagrado e profano mostra os espaços como 

heterogêneos. Segundo as teorias que abordamos, o tempo também possui essa 

característica: no momento em que alguém vive um ritual para se aproximar dos 

deuses de sua crença, o tempo corrente é, metaforicamente, interrompido e a 

pessoa levada ao tempo primordial no qual os deuses viviam. Isso também ocorre 

com a leitura ou transmissão oral das ficções. No momento em que um livro é aberto 

ou uma estória começa a ser contada, o leitor/ouvinte interrompe sua vida cotidiana, 

muda de espaço – do Mundo Primário para o Mundo Secundário – e muda, também, 

de tempo, saindo do seu presente para o momento em que a narrativa se situa. Isso 

é também um rito. 

Dois pontos mais específicos sobre a obra de Tolkien merecem atenção. 

Como vimos, dentro dos mitos tolkienianos para os ingleses, há um mito pertencente 

aos elfos que remete à época de seu despertar e fala do horror que Melkor causou a 

eles tentando destruí-los e afastá-los dos deuses. Esse relato foi transmitido de 

forma oral em canções, o que o aproxima dos relatos dos povos primitivos. Já os 

homens não possuíam nenhum mito, porque as estórias de seu passado não foram 

preservadas. Assim, não sabiam nada sobre seus antepassados, nem sobre o que 

eles viveram em Arda. Dessa forma, Tolkien mostra a importância da mitologia e de 

sua preservação para uma sociedade através do contraponto entre elfos e homens. 

Também devemos destacar o fato de que, na obra tolkieniana, os deuses 

cultuam outro deus. Isso é mostrado em uma passagem na qual os Valar promovem 

uma festa dedicada a Eru/Ilúvatar em que realizam um tributo ao Ser Superior com a 

primeira colheita das frutas (TOLKIEN, 2011, p. 83-84). Como ainda viviam em 



120 
 

Valinor, os elfos tomam parte nesta comemoração, mas, após a migração dos noldor 

de volta à Terra-média, não há registro de que qualquer oferenda ao deus, nem 

qualquer festividade semelhante a essa tenha sido realizada. Assim, como 

mostramos, Ilúvatar desaparece do culto e se torna um deus otiosus. 

A partir da análise empreendida, pudemos perceber, ao longo de toda a 

narrativa, a presença de muitos paralelos tanto com mitos bíblicos – como o êxodo 

dos filhos de Israel e a expulsão de Adão e Eva do Éden –, quanto com mitos 

gregos, celtas, galeses e nórdicos – como as estórias de Prometeu e de Culhwch e 

Olwen. Este estudo nos permitiu notar, também, que há uma transição no 

aparecimento desses paralelos: enquanto os noldor se mantêm perto dos deuses, 

são notadas mais relações com a Bíblia e, ao passo que eles vão se afastando das 

deidades, estas vão dando lugar aos paralelos com outras mitologias, mais 

precisamente às narrativas em que os protagonistas não são os deuses, mas sim os 

heróis. Dessa forma, podemos ver que, quando se trata de ações no espaço 

sagrado, apesar de que os Valar e os Maiar apresentem características comparáveis 

às de deuses gregos e nórdicos, Tolkien dá preferência aos relatos mitológicos 

relacionados com a fé que professava e, quando se trata do espaço profano, o autor 

se volta às outras narrativas. Mas isso não significa que não há paralelos com outras 

mitologias na parte inicial do material analisado, nem que não há paralelos bíblicos 

em seu final. 

Por fim, resta falar sobre a influência da vida pessoal de Tolkien em seu 

legendário. Esses paralelos que encontramos se apresentam em seus textos porque 

tratam de coisas importantes em sua vida: a religião e as leituras que tanto lhe 

davam prazer. Mais do que simples fé, a vivência do catolicismo supriu a ausência 

deixada pela perda da mãe, proporcionando conforto a ele. 

Além disso, há a questão das amizades e da relação com Edith. Os amigos 

de Tolkien eram muito importantes, seja compartilhando experiências e sonhos na 

infância/adolescência ou sendo o público que tinha acesso a seus trabalhos em 

manuscritos e fazendo críticas a eles. De uma forma ou de outra, Tolkien contava 

com seu apoio. No âmbito das amizades, destacam-se G. B. Smith e C. S. Lewis. O 

primeiro, como último pedido, encarrega Tolkien de por em prática o que sonhavam 

na época do T. C. B. S; o segundo estimula-o a seguir em frente com o projeto. 

No que diz respeito à história de Tolkien com a esposa, vemos Edith como 

uma presença constante desde o início, quando, com o marido doente em um 



121 
 

hospital, encarregou-se de fazer as cópias de seus escritos. É possível que a perda 

de Edith tenha influenciado para que Tolkien não tenha podido terminar de compor 

os mitos do seu legendário. Com a leitura das cartas publicadas em As cartas de J. 

R. R. Tolkien, pudemos perceber que, após o falecimento da esposa, o autor muda o 

tom e se torna mais melancólico. Fato é que a relação do casal contribuiu 

diretamente para a mitologia, afinal Tolkien e Edith são Beren e Lúthien. 

A partir da pesquisa realizada, pudemos perceber que a vivência religiosa e a 

leitura de diversas mitologias foram fundamentais para a construção do trabalho de 

Tolkien, refletindo-se em seus textos através de muitos paralelos. Religião e 

mitologia, em Tolkien, são a base dos escritos, pois são algo que o autor 

considerava fundamental para o crescimento pessoal dos indivíduos. Ele tenta 

passar a seus leitores o que entendia por religião e mitologia, que considerava 

trazerem informações importantes que os povos devem manter sobre si mesmos. 

Assim, relatos bíblicos, que representam o catolicismo, misturam-se a relatos 

pagãos vindos de outras mitologias para transmitir ensinamentos úteis à vida dos 

leitores e, dessa forma, atingir o objetivo de um mito/estória de fadas. 

 



 

Referências bibliográficas 

 
ABRAM, Christopher. Mitos do Norte pagão: os deuses nórdicos. Tradução: Renan 
Marques Birro.  Petrópolis: Vozes, 2019. 352p. 
 
ARANA, Vicente de (org.). Poemas de Alfredo Tennyson. Barcelona: [s. n.], 1983. 
 
ASCASO, Joaquín Sanmartín. Misterio de Dioses: el diluvio en las tradiciones 
babilónica y bíblica. ARYS: Antigüedad, Religiones y Sociedad, Huelva, v. 10, p. 
35-64, 2012. Disponível em: < http://hdl.handle.net/10272/7736 >. Acesso em: 12 jul. 
2019. 
 

BÍBLIA: Novo Testamento: os quatro Evangelhos. Tradução: Frederico Lourenço. 1. 
ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2017. v. 1. 
 
BÍBLIA. Português. Bíblia Sagrada. Tradução: Ivo Storniolo, Euclides Martins 
Balancin e José Luiz Gonzaga do Prado. São Paulo, SP: Paulus, 1990. 
 
BRANDÃO, Junito de Souza. Mitologia grega. Petrópolis: Vozes, 2018. 440p. v. 3. 
 
BULFINCH, Thomas. O livro de ouro da mitologia: histórias de deuses e heróis. 
Tradução: David Jardim. Rio de Janeiro: Agir, 2014. 360p. 
 
BYRD, Alfred D. Biblical parallels in the Silmarillion. Los Gatos, CA: Smashwords 
Edition, 2016. 49p. E-book. Disponível em: 
<https://www.smashwords.com/books/view/638499>. Acesso em: 28 mar. 2019. 
 
CAMPBELL, Joseph; MOYERS, Bill; FLOWERS, Betty Sue (org.). O poder do mito. 
Tradução: Carlos Felipe Moisés. São Paulo: Palas Athena, 2017. 288p. 
 
CAMPBELL, Joseph. O herói de mil faces. Tradução: Adail Ubirajara Sobral. São 
Paulo: Pensamento, 2007. 416p. 
 
CARPENTER, Humphrey. J.R.R. Tolkien: uma biografia. Tradução: Ronald Kyrmse. 
Rio de Janeiro: HarperCollins, 2018. 384p. 
 
CARTER, Lin. O senhor do Senhor dos Anéis: o mundo de Tolkien. Tradução: 
Alves Calado. Rio de Janeiro: Record, 2003. 226p. 
 
DURIEZ, Colin. J. R. R. Tolkien e C. S. Lewis: o dom da amizade. Tradução: 
Ronald Kyrmse. Rio de Janeiro: HarperCollins, 2018. 304p. 
 
ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano: a essência das religiões. Tradução: 
Rogério Fernandes. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2018. 192p. 
 
______. Mito e realidade. Tradução: Pola Civelli. São Paulo: Perspectiva, 2016. 
180p. 
 
ESPINOSA, Enrique Romerales. El legado metafísico de las cosmogonías. Una 
tensión recurrente entre las concepciones monistas y las pluralistas. Éndoxa, 



123 
 

Madrid, n. 36, p.11-30, 2015. Disponível em: 
<https://doi.org/10.5944/endoxa.36.2015.14534>. Acesso em 23 maio 2019.  
 
EVSLIN, Bernard. Heróis, deuses e monstros da mitologia grega. Tradução: 
Marcelo Mendes. São Paulo: Benvirá, 2012. 230p. 
 
FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Minidicionário da língua portuguesa. 
Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1977. 506p. 
 
GARCEZ, Luciane Ruschel Nascimento. O mito, o herói, o artista. Ohun, Salvador, 
BA, v. 4, n. 4, p. 84-99, dez. 2008. Disponível em: < 
http://www.revistaohun.ufba.br/pdf/luciane_ruschel.pdf >. Acesso em: 05 jul. 2019. 
 
GRIMAL, Pierre. Mitologia grega. Tradução: Rejane Janowitzer. Porto Alegre: 
L&PM, 2019. 128p. 
 
GRIMM, Jacob; GRIMM, Wilhelm. Rapunzel. In.: Contos de fadas: de Perrault, 
Grimm, Andersen & outros. Tradução: Maria Luiza X. De A. Borges. Rio de Janeiro: 
Zahar, 2010. p.153-160. 
 
HOUAISS, Antônio; VILLAR, Mauro de Salles. Minidicionário Houaiss da língua 
portuguesa. Rio de Janeiro: Objetiva, 2004. 907p. 
 
KYRMSE, Ronald. Explicando Tolkien. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 184p. 
 
LÉVI-STRAUSS, Claude. Antropologia estrutural. Tradução: Beatriz Perrone-
Moisés. São Paulo: Ubu Editora, 2017a. 432p. 
 
______. Antropologia estrutural dois. Tradução: Beatriz Perrone-Moisés. São 
Paulo: Ubu Editora, 2017b. 432p.  
 
LERATE, Luis (ed.). Edda Mayor. Madrid: Alianza Editorial, 1986. 367p. 
 
LINDOW, John. O livro da mitologia nórdica. Tradução: Lukas Gabriel Grzybowski. 
Petrópolis: Vozes, 2019. 480p. 
 
LÓPEZ, Rosa Sílvia. O Senhor dos Anéis e Tolkien: o poder mágico da palavra. 
São Paulo: Devir: Arte & Ciência, 2004. 224p. 
 
MEISTER, Mauro Fernando. A questão dos pressupostos na interpretação de 
gênesis 1.1 e 2. Fides Reformata. São Paulo, v. 5, n. 2, 2000. Disponível em: 
<https://cpaj.mackenzie.br/fides-reformata/fides05-n2> Acesso em: 23 mai. 2019. 
 
MONGELLI, Lênia Márcia. Apresentação: a história de Arthur além da História. In.: 
PYLE, Howard. Rei Arthur e os cavaleiros da Távola Redonda. Rio de Janeiro: 
Zahar, 2013. p. 7-25 
 
MORAES, H. J. P.; MÁXIMO, W. C. O dilúvio mítico e o mito da grande inundação 
de Tubarão (1974): recorrências e convergências no imaginário. In: CONGRESSO 
IBERO-AMERICANO DE HUMANIDADES, CIÊNCIAS E EDUCAÇÃO, 2., 2016. 

http://www.revistaohun.ufba.br/pdf/luciane_ruschel.pdf
https://www.travessa.com.br/Maria_Luiza_X._De_A._Borges/autor/b2fb5173-bbb1-4b84-a063-52ecfacb4d5a


124 
 

Criciúma, SC. Anais... Criciúma: UNESC, 2016. Disponível em: < 
http://dx.doi.org/10.18616/ce.v0i0.2895 >. Acesso em: 12 jul. 2019. 
 
MÜLLER, Max. Mitología comparada. Traducción: Pedro Jarbi. Barcelona: 
Edicomunicación, [1988?]. 308p. 
 
OJALA, Raisa. Prefácio. In.: LÖNNROT, Elias. Kalevala: poema primeiro. São 
Paulo: Ateliê Editorial, 2009. p. 9-11. 
 
ORCHARD, Andy. Dictionary of Norse Myth and Legend. Londres: Cassell, 1997. 
224p. 
 
PLATÃO. Timeu e Crítias ou a Atlântida. Tradução: Edson Bini. São Paulo: Edipro, 
2012. 192p. 
 
PYLE, Howard. Prefácio. In.: ______. Rei Arthur e os cavaleiros da Távola 
Redonda. Tradução: Vivien Kogut Lessa de Sá. Rio de Janeiro: Zahar, 2013. p.29. 
 
RIBEIRO, Osvaldo Luiz. Interpretação histórico-social das duas narrativas de dilúvio 
da Bíblia Hebraica. Horizonte, Belo Horizonte, MG, v. 15, n. 48, p. 1446-1479, 
out./dez. 2017. Disponível em: < 
http://periodicos.pucminas.br/index.php/horizonte/article/view/P.2175-
5841.2017v15n48p1446 >. Acesso em: 12 jul. 2019. 
 
ROWLING, J. K. Harry Potter e a câmara secreta. Tradução: Lia Wyler. Rio de 
Janeiro: Rocco, 2000. 288p. 
 
SCHWAB, Gustav Benjamin. As mais belas histórias da Antiguidade Clássica: 
metamorfoses e mitos menores. Tradução: Luís Krausz. São Paulo: Paz e Terra, 
2015. 336p. (As mais belas histórias da Antiguidade Clássica: os mitos da Grécia e 
de Roma, v.1). 
 
SEGANFREDO, Carmen. Culhwch e Olwen. In.: ______. As mais originais 
histórias da mitologia galesa: Mabinogion. Porto Alegre: Artes e ofícios, 2015. p. 
93-116. 
 
SILVA, Larissa Cândido da. A cosmogonia em Hesíodo, Ovídio e Tolkien: a eterna 
contemporaneidade da mitologia na compreensão de universos. 2018. Trabalho de 
Conclusão de Curso (Bacharelado em Letras Português) – Centro de Comunicação 
e Expressão, Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2018. 
Disponível em: <https://repositorio.ufsc.br/handle/123456789/188918>. Acesso em: 
23 mai. 2019. 
 
STRONG, James. Dicionário bíblico Strong: léxico hebraico, aramaico e grego de 
Strong. Barueri: Sociedade Bíblica do Brasil, 2002. E-book. 

 
TORRES, José Victor Estrada. Cosmovisión y cosmogonía de los pueblos 
indígenas costarricenses. San José: Ministerio de Educación Pública, 2012. 60p. 
 



125 
 

TOLKIEN, Christopher. Comentário sobre VölsungakviÐa en Nýja. In.: TOLKIEN, J. 
R. R.; TOLKIEN, Christopher (ed.). A lenda de Sigurd e Gudrún. Tradução: Ronald 
Kyrmse. São Paulo: Martins Fontes, 2010. p. 245-295. 
 
______. Prefácio. In: TOLKIEN, J.R.R. Árvore e folha. Tradução: Reinaldo José 
Lopes. Rio de Janeiro: HarperColins. 2020. p.9-13. 
 
______. O poema não escrito e sua relação com O Silmarillion. In.: TOLKIEN, J. R. 
R.; TOLKIEN, Christopher (ed.). A queda de Artur. Tradução: Ronald Eduard 
Kyrmse São Paulo: WMF Martins Fontes, 2013a. p. 155-200. 
 
______. O poema na tradição arturiana. In.: TOLKIEN, J. R. R.; TOLKIEN, 
Christopher (ed.). A queda de Artur. Tradução: Ronald Eduard Kyrmse. São Paulo: 
WMF Martins Fontes, 2013b. p. 101-151. 
 
TOLKIEN, J.R.R. VölsungakviÐa en Nýja. In.: ______.; TOLKIEN, Christopher (ed.). 
A lenda de Sigurd e Gudrún. Tradução: Ronald Kyrmse. São Paulo: Martins 
Fontes, 2010. p. 57-241 
 
______; TOLKIEN, Christopher (ed.). Comentários complementares à tradução de 
Beowulf. In.: ______. Beowulf: uma tradução comentada, incluindo o conto Sellic 
Spell. Tradução: Ronald Eduard Kyrmse. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2015. 
p.229-455. 
 
______; CARPENTER, Humphrey; TOLKIEN, Christopher (org.). As cartas de J. R. 
R. Tolkien. Tradução: Gabriel Oliva Brum. Curitiba: Arte e Letra Editora, 2006. 472p. 
 
______. O Silmarillion. Tradução: Waldéa Barcellos. São Paulo: WMF Martins 
Fontes, 2011. 470p. 
 
______. O Senhor dos Anéis: a sociedade do anel. Tradução: Lenita Maria Rímoli 
Esteves e Almiro Pisetta. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 450p. 
 
______. Mitopeia. In: ______. Árvore e folha. Tradução: Reinaldo José Lopes. Rio 
de Janeiro: HarperColins. 2020a. p.91-101. 
 
______. Mitopoeia. In: ______. Árbol y hoja. Traducción: Luis Domènech.. 
Barcelona: Ediciones Minotauro. 1994a. p.131-143. 
 
______. Sobre estórias de fadas. In: ______. Árvore e folha. Tradução: Reinaldo 
José Lopes. Rio de Janeiro: HarperCollins, 2020b. p.17-88. 
 
_____. Sobre los cuentos de hadas. In: Árbol y hoja. Traducción: Julio César 
Santoyo y José M. Santamaría. Barcelona: Ediciones Minotauro. 1994b. p.13-100. 
 
WEST, Richard C. Real-world myth in a secondary world: mythological aspects in the 
story of Beren and Lúthien. In.: CHANCE, Jane (org.). Tolkien: the medievalist. 
Londres: Routledge, 2003. p.259-267. E-book. 


