UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS
INSTITUTO DE FILOSOFIA, SOCIOLOGIA E POLITICA
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA
MESTRADO EM FILOSOFIA

Dissertacao

Michel Foucault: a produgao de “verdades” sobre o corpo na Modernidade

Bruna dos Santos Leite

Pelotas, 2020.



Bruna dos Santos Leite

Michel Foucault:

a producéao de “verdades” sobre o corpo na Modernidade

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pds-
Graduacdo em Filosofia, do Instituto de
Filosofia, Sociologia e Politica, da Universidade
Federal de Pelotas, como requisito parcial a
obtencao do titulo de Mestra em Filosofia.

Orientadora: Profa. Dra. S6nia Maria Schio

Pelotas, 2020.

Bruna dos Santos Leite



Universidade Federal de Pelotas / Sistema de Bibliotecas

Catalogacgédo na Publicacéo

L533m Leite, Bruna dos Santos

Michel Foucault : a producéo de “verdades” sobre o
corpo namodernidade / Bruna dos Santos Leite ; S6nia
Maria Schio, orientadora. — Pelotas, 2020.

110f. @il

Dissertacdo (Mestrado) — Programa de Pds-Graduacéo
em Filosofia, Instituto de Filosofia, Sociologia e Politica,
Universidade Federal de Pelotas, 2020.

1. Foucault. 2. Corpo. 3. Poder. 4. Discurso. 5. Verdade.
I. Schio, S6nia Maria, orient. Il. Titulo.

CDD : 100

Elaborada por Simone Godinho Maisonave CRB: 10/1733




Michel Foucault: a produgao de “verdades” sobre o corpo na Modernidade

Dissertacao aprovada, como requisito parcial, para obtencdo do grau de Mestra em
Filosofia, Programa de P6s-Graduacao em Filosofia, Instituto de Filosofia, Sociologia
e Politica, Universidade Federal de Pelotas.

Data da Defesa: 04/03/2020

Banca examinadora:

Profa. Dra. S6nia Maria Schio (Orientadora)
Doutora em Filosofia pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS)

Profa. Dra. Kelin Valeirdo (UFPEL)
Doutora em Educacao pela Universidade Federal de Pelotas (UFPEL)

Prof. Dr. Castor Bartolomé Ruiz (UNISINOS)
Doutor em Filosofia pela Universidade de Deusto (Espanha)



A Albertina (in memoriam),
Ldcia,

Loiva,

Camila, Maria

e Isis,

as mulheres da minha vida.



AGRADECIMENTOS

Inicialmente, agradeco a Coordenacdo de Aperfeicoamento de Pessoal de
Nivel Superior (CAPES) pelo financiamento deste estudo, por meio da concesséo da
Bolsa de Mestrado pelo periodo de 24 meses. Sem este auxilio, a pesquisa teria
encontrado dificuldades, bem como teria demorado mais tempo que o esperado para
ser finalizada. Cabe salientar a importancia deste subsidio nas pesquisas em Ciéncias
Humanas, em especial no cenério atual, devido aos constantes cortes de bolsas de
pesquisa e da diminuicdo de recursos que afetam o Ensino Publico Superior Brasileiro.

Agradeco a Universidade Federal de Pelotas (UFPEL), ao Programa de PGs-
Graduacao em Filosofia (PPG-FIL), ao Instituto de Filosofia, Sociologia e Politica
(IFISP), ao corpo docente do PPGFilosofia e a Secretaria Mirela Morais, pelo auxilio
e orientacdes, pela atencdo e cordialidade nas reunides de Colegiado, enquanto
Representante Discente no Colegiado do PPGFil, em 2019, e também pela
colaboragéo no desenvolvimento das atividades discentes.

Agradeco a Profa. Sénia Schio, minha orientadora, pessoa que admiro e tenho
muito carinho, respeito e gratiddo, pelas orientacbes, pelas aulas, pela pronta
disponibilidade para ler meus textos (mesmo que em cima da hora), pelas palavras de
apoio, essenciais para minha seguranca, seja nos textos, seja na vida académica ou
na vida profissional. Agradego por me mostrar que “a vida ndo cabe no Lattes”.

Agradeco a minha Banca de Qualificacdo, composta pelo Prof. Clademir Araldi
e pela Profa. Kelin Valeirdo: pela disponibilidade, pelos comentarios, questdes e
sugestbes, que auxiliaram na conducdo da pesquisa e da escrita. Em especial,
agradeco a Profa. Kelin, por me acompanhar desde a minha chegada, pelos livros
emprestados, pelas aulas, por me dizer “te vira” quando necessario, e por ser uma
professora que admiro e tenho muito carinho.

Agradeco ao Prof. Juliano do Carmo pela confianga em meu trabalho, pelo
carinho e afeto, por me incentivar a conquistar meu espaco e a continuar a estudar. E
também por ser um professor e chefe querido; um amigo que admiro.

Agradeco aos integrantes do Grupo de Estudos Foucault (GEF) e do Grupo de
Estudos Hannah Arendt (GEHAr): pelas indicagbes de leituras e filmes, pelas
discussbes. Algumas questbes presentes nessa pesquisa sugiram ou foram

explicadas nesses espacos.



Agradeco aos colegas que estiveram comigo nesta jornada, pelas conversas,
pelas indicacdes de leituras, pelos cafés e cervejas, pelos abracos e pela parceria.
Em especial, aos colegas que viraram amigos: Lauren, Lucilene, David, Antonio
(Chico Bento), Arlindo, Rossana e William, pois com vocés a vida ficou mais leve,
alegre e divertida.

Agradeco aos amigos e amigas que, mesmo estando longe estiveram perto.
Obrigada por compreenderam as auséncias e ndo deixar que isso enfraquecesse a
nossa amizade.

Agradeco ao meu pai, Pedro, e a minha mae, Loiva, por me apoiarem e me
incentivarem, por acreditarem em mim, por respeitarem as minhas escolhas, por me
abracarem e por, muitas vezes, tirarem o peso dos meus ombros. Eu amo voceés.

Agradeco ao meu irmdo, Frederico, e as minhas irmas, Camila e Maria, por
estarem sempre do meu lado, me aconselhando e “segurando a onda”, por me
amarem e me mostrarem que vocés estardo comigo sempre que eu precisar. Amo
VOCES.

Agradeco a minha avo, Lucia, por me ensinar que eu podia ser uma mulher
forte e batalhadora, por reclamar quando eu fico muito tempo sem ligar e por sempre
desejar o melhor para mim. Agradeco ao meu avé (in memoriam).

Agradeco ao meu companheiro, Marcelo, pelas longas conversas depois do
almoco, pelos cafés e loucas lavadas; por me ouvir falar sobre a Dissertacao todos os
dias nesses ultimos dois anos; por ser paciente e por contribuir com perguntas e
criticas. Agradeco por me ajudar a melhorar como ser humano e por seguir esse

caminho comigo. Te amo e obrigada por tudo.



Evito olhar para baixo, para meu corpo, ndo tanto porque

seja vergonhoso ou impudico mas porque ndo quero vé-lo. Ndo
guero olhar para alguma coisa que me determine tdo
completamente.

(“O Conto da Aia”, Margaret Atwood)



RESUMO

LEITE, Bruna. Michel Foucault: a produgdo de “verdades” sobre o corpo na
Modernidade. Orientadora: Sonia Maria Schio. 2020. 110f. Dissertacao (Mestrado em
Filosofia) — Instituto de Filosofia, Sociologia e Politica, Universidade Federal de
Pelotas, Pelotas, 2020.

A presente pesquisa tem como base o pensamento politico do filésofo francés Michel
Foucault (1926-1984), no que tange a relacéo entre poder-corpo-discurso-verdade. O
corpo € marcado pelas relagbes de poder, que o circunscrevem e 0 marcam,
apresentando as formas como os individuos se relacionam com as regras e as
normas: o corpo existe em sua temporalidade historica. Nesta perspectiva, objetiva-
se analisar de que maneira, a partir da Modernidade (séc. XVII-XIX), a relacdo entre
poder e discurso ocasionou a produc¢ao de determinadas “verdades” que visavam ao
controle do corpo e do comportamento da populacdo. Conforme o autor, na Europa,
neste periodo, ocorreram modificacdes nas relacbes de poder, que ocasionaram o
surgimento do “biopoder” (poder que se exerce sobre a vida). Nesta perspectiva,
considera-se que o discurso estd no fundamento do biopoder, constituindo as
limitacbes sobre as ac¢Bes dos individuos, por meio de processos de normalizacao.
Esses procedimentos sdo realizados pelos dispositivos de biopoder, os quais séo
exercidos por meio das disciplinas e das biopoliticas. Este poder centrou-se no
controle do corpo e do comportamento, objetivando que os individuos se sujeitem ao
poder, sem que resistam. Entretanto, a pesquisa expde que Foucault inclui a liberdade
como condi¢cao para a existéncia de relagdes de poder, caracterizando o dinamismo
dessas relacdes. Desse modo, a liberdade enquanto pratica ético-politica mostra-se
importante na constituicdo dos individuos enquanto sujeitos submetidos aos
dispositivos de poder, propiciando aos individuos as préticas de liberdade. Por este
motivo, os dispositivos de poder ndo conseguem se efetivar plenamente nas relacdes
interpessoais: a liberdade permite que os individuos nao se sujeitem completamente,
podendo constituir maneiras proprias de relacionar-se consigo mesmo, com seu corpo
€ com 0s outros sujeitos.

Palavras-chave: Foucault. Corpo. Poder. Discurso. Verdade.



ABSTRACT

LEITE, Bruna. Michel Foucault: the production of “truths” about the body in Modernity.
Advisor: S6nia Maria Schio. 2020. 110f. Dissertation (Masters in Philosophy) — Institute
of Philosophy, Sociology and Politics, Federal University of Pelotas, Pelotas, 2020.

This research is based on the political thought of the french philosopher Michel
Foucault (1926-1984), regarding to the relationship between power-body-discourse-
truth. The body is brand by power relations, which circumscribe and mark it, presenting
the ways in which individuals relate to rules and norms: the body exists in its historical
temporality. In this perspective, the objective is to analyze how, from Modernity (17th-
19th century), the relationship between power and discourse caused the production of
certain “truths” that aimed the control of the body and population's behavior. According
to the author, in Europe, in this period, there were changes in power relationships,
which led to the emergence of “biopower” (power that is exercised over life). In this
perspective, the discourse is at the foundation of biopower, constituting the limitations
on the actions of individuals, through normalization processes. These processes are
realized by biopower dispositifs, which are exercised through disciplines and
biopolitics. This power was centered on the control of the body and behavior, aiming
that individuals subjected themselves to power, without resisting it. However, this
research exposes that Foucault includes freedom as a condition for the existence of
power relations, characterizing the dynamism of these relationships. Thus, freedom as
an ethical-political practice shows to be important in the constitution of individuals as
subjects subjected to power dispositifs, providing to individuals the practices of
freedom. For this reason, the power dispositifs are not able to be fully effective in
interpersonal relationships: freedom allows individuals not to be completely submissive
and may constitute their own ways of relating to themselves, their bodies and other
subjects.

Keywords: Foucault. Body. Power. Discourse. Truth.



Figura 1

Figura 2

Figura 3

Figura 4

Figura 5

Figura 6

LISTA DE FIGURAS

Crianca aprendendo @ andar ............cooeeeeiiiiiiiiiiiiiiiie e p. 54
Jantar de celebracdo da burguesia .........cc.cccoeeeeevviiivieeiiiin p. 54
CAMPONESES ..ottt e e p. 55
Vendedores de PEIXE .....uuuiiiiiii et e e p. 55
Achegada do bebé ... p. 56

Higiene e intimidade feminina .............ccccoe oo, p. 56



SUMARIO

1] (o o 11 o> o 1SR 12
1. O discurso como fundamento do biopoder e das praticas sociais............ccccvvvvenn.. 22
1.1 O surgimento do biopoder na Modernidade da Europa Ocidental.................... 23
1.2 Disciplina: a fabricacdo de corpos doceis (Corpo-maquina) ..........ccceeeeeeeeeeeennns 31
1.3 Biopolitica: controle do comportamento e gestdo da vida das populacdes
(0] o ToEtSToTod - ) P 37
1.4 O biopoder esta fundamentado NOS diSCUISOS ............eevieeeeiiiieiiiiiiie e eeeeeeeennns 41
2. O corpo € a producgao de “verdades”............oovviiiiiiiiii e 46
2.1 O corpo no pensamento de Foucault ...............oouviiiiiiieeiiieiic e, a7
2.2 O corpo no centro dos dispositivos de poder modernos..........ccceeveeeeeeveenvvnnnnnn. 52
2.3 A produgao de “verdades” e a formagao de diSCUrsoS...........cccceeeveeeeeereevvnnnnnnn. 64
2.4 A NOrMAliZaGa0 A0S COMPOS .....oeeeieeeeeeee e 73
3. A sujeicdo ao poder e as praticas de liberdade................cccceeeiiii 77
3.1 O poder na perspectiva de fOUCAUIL.............ocovvviiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeee 78
3.2 Arelacgdo entre a liberdade € 0 POdEr .......ccovvviiiiiiiiiiiiiiiieeeee 84
3.3 As praticas de liberdade ... 87
3.4 A subjetividade do sujeito e as possibilidades de exercicio da liberdade......... 96
CoNSIAEragles fINAIS .......coee e 100

R B O BN IS v ev et 104



INTRODUCAO

A existéncia humana ocorre por meio de um corpo. O corpo é a possibilidade
de existéncia de cada um. E ele que propicia aos individuos cheirar aromas, provar
comidas dos mais variados sabores, sentir o vento frio na pele e ouvir o canto dos
passaros. Leva-se 0 corpo para passear, para trabalhar, para ir ao médico, para
dancar. Os individuos, de uma certa maneira, S0 seus corpos. E, por este motivo, ha
“obrigacdes” com o corpo que devem ser realizadas: é preciso banha-lo; arrumar os
cabelos, a barba e os pelos; deve-se alimenta-lo; coloca-lo para descansar e dormir;
exercita-lo para deixa-lo mais bonito, mais forte, com mais vigor; aumentar sua saude
com remédios, vitaminas, fitoterapicos, chas, ervas, cirurgias plasticas e outros
procedimentos invasivos. Os individuos compram roupas para o0 corpo; o enfeitam
com tatuagens, piercings, brincos, pulseiras, anéis, colares, chapéus, bonés, fitas. O
corpo mostra o “estilo” de cada um, pois se acredita que tudo aquilo que se faz com o
corpo é resultado de escolhas, pois os individuos sao “livres”.

Antes de questionar se realmente ha liberdade e se é possivel deliberar
livremente sobre as coisas que sao relativas ao corpo, é necessario se compreender
como esse corpo foi constituido e entendido ao longo da Histéria da Humanidade,
quais foram as modificacbes fisicas (e conceituais) e como (ou porque) elas
ocorreram. Tal questionamento é importante para entender de que maneira 0s
individuos se constituem como pessoas que vivem em sociedade e que mantém
relacbes umas com as outras. I1Sso porque as intera¢cdes ocorrem por intermédio do
corpo: precisa-se do corpo para realizar as acdes, bem como se precisa dele para
concretizar as relagdes interpessoais estabelecidas.

Sendo assim, o corpo é entendido como o meio que possibilita a existéncia
humana. Entretanto, essa existéncia é marcada por uma série de relagbes sociais:
desde o nascimento, o individuo esta inserido em uma sociedade, em um periodo
especifico da Historia e do tempo, que possui suas caracteristicas proprias. E essas
caracteristicas moldam a forma como o corpo vai aparecer e se mostrar, bem como
se constituem as regras e as normas que o circunscrevem. Ou seja, 0 COrpo ira
apresentar as caracteristicas proprias de seu tempo. Como resultado, ha a formacéo

de determinadas maneiras pelas quais os individuos devem se relacionar com seu



13

préprio corpo. E se espera que cada um cumpra aquilo que é pretendido. Isso porque
0 corpo é circunscrito por dispositivos de poder, que visam ao controle das condutas
sociais.

De acordo com o Filésofo Francés Michel Foucault (1926-1984), na
Modernidade (séc. XVII-XIX) constituiu-se uma forma de poder, que configurou as
relacfes entre os individuos de modo que o ele fosse exercido em dois niveis: (1) nas
macrorrelagées de poder, entre os individuos, o Estado! e as instituices; e (2) nas
microrrelacdes de poder, que ocorrem apenas entre individuos. Em sua analise, o
autor afirma que o “biopoder” — isto é, o poder que é exercido sobre a vida — foi
aplicado sobre o corpo, com o objetivo de controla-lo para que o individuo se tornasse
obediente aos comandos e as ordens vindos do exterior (Estado, escola, religido,
familia, etc.). Isso possibilita que o exercicio de poder conduza o comportamento dos
individuos e as interacdes sociais entre eles.

O poder, para Foucault (1995, 2010a, 2013a), € algo que existe somente em
exercicio, ou seja, apenas enquanto os individuos estdo em relacdo. O poder
circunscreve as acdes dos sujeitos por meio de mecanismos, dispositivos, estratégias
e técnicas. Os dispositivos e as estratégias operam em um determinado nivel na vida
dos sujeitos (comportamento), enquanto 0s mecanismos e as técnicas funcionam em
outro (corpo).

As “técnicas” de poder podem ser compreendidas como os procedimentos para
a realizacédo de uma determinada tarefa ou acdo. Neste sentido, por exemplo, quando
Foucault, em Vigiar e Punir, se refere as “técnicas”, ele esta expondo um tipo de poder
aplicado ao corpo, que visava a controla-lo quase como se fosse uma maquina. As
técnicas de poder atuam diretamente sobre os corpos dos sujeitos e estédo
intimamente ligadas a disciplina. Cada técnica objetiva um fim: uma técnica para que
0S sujeitos aprendam a caminhar; outra para que escrevam com letra cursiva; outra

para que aprendam o volume correto da voz; outra para que se sentem de

! Foucault aborda a questdo do Estado sob outra perspectiva, quando comparado a Tradicdo da
Filosofia Politica, que o definem como necessario para a existéncia da liberdade e da seguranca entre
os individuos. Nos artigos Foucault estudo a razéo do Estado (FOUCAULT, 2015, p.310-315) e “Ownes
et singulatim”; uma critica da razdo politica (FOUCAULT, 2015, p.348-378), ele explica a formacéo do
Estado, apresentando sua maneira propria de analise, isto €, que se afasta das que foram realizadas
até entado, centrando-se nas relacdes que ndo estado intermediadas pelo Estado. No curso Em defesa
da sociedade, ele contrapde-se ao autores da Teoria Politica Classica, como Maquiavel e Hobbes,
afirmando que a teoria da soberania, tal como descrita pelos autores, ndo é suficiente para explicar as
mudancas que ocorreram a partir da Modernidade (FOUCAULT, 2010a).



14

determinada maneira; outra para que se vistam conforme o estabelecido socialmente,
etc.

Os “mecanismos” de poder sdo formados por um conjunto de técnicas que
atuam sobre o sujeito pretendendo um determinado fim. Por exemplo, um conjunto de
técnicas disciplinares sao utilizadas nas escolas para que os alunos figuem sentados
e permanecem “comportados” durante as aulas: sdo os mecanismos disciplinares que
almejam a “docilizagéo” do aluno; um conjunto de técnicas disciplinares exercidas
sobre as mulheres burguesas formaram o0s mecanismos heteronormativos da
sociedade patriarcal moderna; o conjunto de técnicas disciplinares que pretendiam a
“‘cura” das doengas mentais formaram os mecanismos da normalizacao.

As técnicas e os mecanismos de poder, no entanto, apenas funcionam e se
sustentam na vida dos sujeitos porque estdo conectados as “estratégias” de poder.
Foucault (1995, p. 247, grifos do autor) afirma que ha trés sentidos corretos para o

termo “estratégia”:

[1] Primeiramente, para designar a escolha dos meios empregados para se
chegar a um fim; trata-se da racionalidade empregada para atingirmos um
objetivo. [2] Para designar a maneira pela qual um parceiro, num jogo dado,
age em funcéo daquilo que ele pensa dever ser a acdo dos outros, e daquilo
que ele acredita que o0s outros pensarao ser a dele; em suma, a maneira pela
qual tentamos ter uma vantagem sobre o outro. Enfim, [3] para designar o
conjunto dos procedimentos utilizados num confronto para privar o adversario
dos seus meios de combate e reduzi-lo a renunciar a luta; trata-se, entédo, dos
meios destinados a obter a vitdria.

Com relacdo ao primeiro sentido apresentado por Foucault, as “estratégias”
atuam de modo a organizar e dispor os diferentes mecanismos, por meio de
planejamento dos recursos, visando a maxima utilizacéo e eficiéncia dos mecanismos
de poder implementados. Nesta perspectiva, o autor indica que sdo essas as
“estratégias de poder”, pois se referem “[...] ao conjunto dos meios operados para
fazer funcionar ou para manter um dispositivo de poder” (FOUCAULT, 1995, p. 248).
Este tipo de estratégia tem por objetivo constituir modos de acdo sobre uma acéo
possivel. Assim, as estratégias administram as situacdes e as condi¢cdes, tornando-as
mais favoraveis na obtencdo de determinados resultados. Além disso, elas estédo
sempre passiveis de ajustes e adaptacdes.

O “dispositivo” é o que esta no fundamento das estratégias, dos mecanismos e
das técnicas. De acordo com Castro (2009, p. 124), “Foucault falara de dispositivos

disciplinares, dispositivo carcerario, dispositivos de poder, dispositivos de saber,



15

dispositivo de sexualidade, dispositivo de alianca, dispositivo de subijetividade,
dispositivo de verdade, etc”. Agamben (2005) afirma que o termo “dispositivo” tem
uma funcéo técnica no pensamento de Foucault, ndo adquirindo um sentido particular,
mas funcionando como uma rede que organiza os elementos do poder. Nas palavras

de Foucault (1994, p. 300, tradugéo nossa),

[...] o dispositivo era de natureza essencialmente estratégica, o que supde
gue se trata de uma certa manipulacdo das relacdes de poder, de uma
intervencdo racional e concreta nessas relacdes de forca, que é para
estabiliza-las, utiliza-las. O dispositivo é, portanto, sempre parte de um jogo
de poder, mas sempre vinculado também a um ou aos limites do
conhecimento que dele decorrem, mas que também o condicionam. Este é o
dispositivo: as estratégias de relac6es de poder que suportam tipos de
conhecimento e sdo apoiadas por eles. [?]

Complementa Revel (2005) que, ao se concentrar nas formas como o poder
circula entre os individuos, Foucault expde a relevancia dos dispositivos em seu
pensamento. Para a autora, os dispositivos “[...] sdo, por definicdo, de natureza
heterogénea: trata-se tanto de discursos quanto de praticas, de instituicbes quanto de
taticas moventes [...]" (REVEL, 2005, p. 39). Além disso, Castro (2009) explica que o
dispositivo se configura enquanto rede de relacdes que se estabelecem entre os
elementos que o compde, constituindo também a natureza que forma a ligacao entre
esses elementos. A funcdo de cada dispositivo € definida no momento de sua
constituicdo, determinando os pilares que formaram as estratégias, 0s mecanismos e
as técnicas utilizadas. Neste sentido, compreendemos que o dispositivo € a base que
sustenta as estratégias, bem como € no dispositivo que o discurso aparece.

Ha uma dindmica que permite a alternancia do poder entre os individuos, como
se fosse um jogo. Dessa forma, as relagbes estdo em constante transformacgéo e
adaptacado, ocasionando a instabilidade. Mesmo que essa dindmica possa causar
tensdo nas relagbes, elas acabam elaborando as regras de conduta, formando a

moralidade?, influenciando os costumes, constituindo as tradicdes, os papéis e as

2 No original: “[...] le dispositif était de nature essentiellement stratégique, ce qui suppose qu’il s’agit la
d’une certaine manipulation de rapports de forces, d’une intervention rationnelle et concertée dans ces
rapports de forces, soit pour les développer dans telle Direction, soit pour les bloguer, ou pour les
stabiliser, les utiliser. Le dispositif est donc toujours inscrit dans um jeu de pouvoir, mais toujours lié
aussi a une ou a des bornes de savoir, qui em naissent mais, tout autant, le conditionnent. C’est ¢a, le
dispositif: des stratégies de rapports de forces supportant des types de savoir, et supportés par eux.”

8 Em Histéria da Sexualidade 2, Foucault apresenta duas definicdes sobre a moral: “Por ‘moral’
entende-se um conjunto de valores e regras de acdo propostas aos individuos e aos grupos por
intermédio de aparelhos prescritivos diversos, como podem ser a familia, as instituicbes educativas, as
Igrejas, etc. [...] pode-se chamar ‘cddigo moral’ esse conjunto prescritivo. Porém, por ‘moral’ entende-



16

demais praticas sociais. Neste sentido, o corpo € dinamico, assim como as relacdes
de poder. Assim, quando os mecanismos de poder se modificam, 0 mesmo ocorre
com a relacdo entre individuo e seu corpo. Isso porque O corpo apresenta a
subordinacdo e as rupturas do individuo com os dispositivos de poder. O corpo
espelha as assimilagfes do individuo sobre si e sobre a sociedade em que vive.

Sob esta perspectiva, tendo como base o pensamento politico de Foucault, a
investigacédo foi realizada a partir de uma possivel reposta a uma pergunta-problema
e seus desdobramentos em hipéteses especificas, que permiti a articulacao entre os
principais conceitos que norteiam a pesquisa: poder, corpo, discurso e verdade. Na
hipétese geral, a proposicdo é a de que, a partir da Modernidade, o biopoder se
configurou como a principal forma de disciplinar o corpo visando a reduzir a resisténcia
ao poder. As hipoteses especificas afirmam: (I) o biopoder estd fundamentado em
discursos que determinam as maneiras de agir dos individuos; (ll) os discursos,
surgidos a partir da Modernidade, produziram “verdades” que objetivam a
normalizacéo dos corpos; (lll) a normalizagcdo dos corpos conduz o comportamento
dos individuos para que néo resistam, o que nao é possivel devido a necessidade de
liberdade nas relacdes de poder.

As obras de Foucault fundamentais sdo A Ordem do Discurso, Vigiar e Punir,
Historia da Sexualidade volumes 1 e 2. Os cursos Em Defesa da Sociedade,
Seguranca, Territorio, Populacédo, Nascimento da Biopolitica, O Governo de Si e dos
Outros e A Coragem da Verdade, bem como das coletaneas Microfisica do Poder e
alguns volumes da edicéo brasileira de Ditos e Escritos séo relevantes para o estudo.
Utiliza-se também os outros estudos e entrevistas de Foucault, bem como as obras
de comentadores, que suplementam a argumentagao.

O meétodo de abordagem utilizado foi o dialético, que consiste na investigacao
dos conceitos, observando-se as modificacdes historicas, indicando os pontos de
alteracao e atualizacao, bem como os silenciamentos do autor. Complementarmente,
o método hermenéutico, nos auxilia a observar como o autor interpreta as realidades

nas quais os conceitos aparecem e foram desenvolvidos. Desse modo, na

se igualmente o comportamento real dos individuos em relacdo as regras e valores que lhe séo
propostos: designa-se, assim, a maneira pela qual eles se submetem mais ou menos completamente
a um principio de conduta; pela qual eles obedecem ou resistem a uma interdicdo ou a uma prescricao;
pela qual eles respeitam ou negligenciam um conjunto de valores” (FOUCAULT, 2012b, p. 33-34). A
discussao sobre a moralidade adquire relevancia quando relacionada as praticas de liberdade reflexiva,
com base na ética, e aos modos de sujeicdo aos quais os individuos estao circunscritos, abordado no
cap. 3.



17

averiguacdo das hipoteses, expde-se os pontos de aproximacdo e distanciamento
com a perspectiva investigada (PAVIANI, 2009; SCHIO, 2019). Aléem de apontar
consideracOes ou conclusbes que podem contribuir para as pesquisas que estao
sendo realizadas (PAVIANI, 2009). Entretanto, uma observacdo se faz necessaria:
este estudo ndo objetiva descobrir as estruturas nas quais se fundamentaram as
relacbes de poder, mas investigar de que maneira essas relacdes interagem e se
funcionam no cotidiano, bem como se o que resulta dessas interacdes pode ser visivel
no corpo. Em outros termos, como o poder é aplicado no cotidiano das pessoas, ainda
gue elas ndo o percebam, organizando suas condutas e seus modos de pensar e de
agir.

Como método de procedimento, que complementam os de abordagem, foi
utilizado o histérico (LAKATOS; MARCONI, 2008). A abordagem historica permite
compreender, por meio da contextualizacdo, de que modo ocorrem as relacdes entre
as instituicbes e os individuos, averiguando os costumes e as maneiras de viver em
sociedade, aclaradas pelos exemplos, que sdo inumeros. Assim, serd possivel expor
os modos como o biopoder articula seus dispositivos sobre a vida dos sujeitos*, de
gue maneira seus mecanismos perduram até a atualidade e como ocorre a relacao
entre poder e liberdade.

No primeiro capitulo, a hipétese a ser investigada afirma que o biopoder
determina as maneiras de agir dos individuos por meio de discursos que o
fundamentam. Nesse contexto, o estudo expde como, na Europa Ocidental, surgiu um
tipo especifico de exercicio de poder, denominado por Foucault como biopoder, que
foi inaugurado no periodo da Modernidade (séc. XVII-XIX). Tal poder objetiva o
controle do corpo por meio de processos individualizantes, que disciplinam os gestos
e as acOes dos sujeitos. Além disso, esse poder também é regulamentador e conduz
as praticas sociais hodiernas. Foucault indica que o discurso fundamenta esses
mecanismos de poder, estando na base da constituicdo dos dispositivos de poder.
Desse modo, o corpo esta inserido em uma rede de controles e de dispositivos que 0
controlam, com base em discursos que gerenciam as praticas sociais.

No capitulo seguinte, a hipétese aborda os discursos que, surgidos na

Modernidade, produziram “verdades” com o objetivo de “normalizar” os corpos. A

4 A referéncia aos “sujeitos” trata sobre os individuos que estdo submetidos as relacdes de poder, ou
seja, aqueles que ndo estdo em exercicio de poder. A relacdo do sujeito com o poder percorre toda
exposicdo, e se aprofunda no cap. 3.



18

partir da afirmacdo de que o biopoder tem o discurso como base que orienta as
interagdes dos individuos, determinando aquilo que é “correto” ou “bom”, pode se
compreender de que modo ocorre a produgéo de verdades, bem como se formam os
discursos que resultam desse processo. Averigua-se, ainda, a articulacdo entre as
verdades e as formas de exercicio de poder, e como se estabelecem verdades que
sejam confiaveis para guiar as acoes.

A verdade esta intimamente ligada aos dispositivos de poder, pois a produgéo
de discursos verdadeiros € realizada no interior desses dispositivos. Dito de outra
maneira, os dispositivos formam verdades que funcionam como regras pelas quais 0s
sujeitos devem se orientar e obedecer. As verdades sdo produtos de mdultiplas
coercdes exercidas sobre os individuos, visando a confirmar as justificacdes sobre a
maneira como as relagdes de poder se organizam na sociedade.

Além disso, a producdo de verdades tem como objetivo a normalizacado dos
corpos. O conceito de “normalizagao”, neste momento, torna-se central, bem como as
caracteristicas e os aspectos da sociedade de normalizacéo indicados por Foucault,
que nos apresentam a sujeicdo dos individuos como um dos primeiros efeitos do
biopoder. As analises empreendidas pelo autor indicam que as relacdes entre 0s
individuos, embora ocorram em uma esfera privada, estao profundamente conectadas
aos macros sistemas de poder. Os dispositivos, ao operarem sobre as relacbes
interpessoais, definem as maneiras sob as quais o0s sujeitos elaboram os significados
e o0s sentidos de suas a¢cdes em um ambito social. Isso implica também nos modos
como eles se relacionam com o proprio corpo, que é perpassado pelos dispositivos
do biopoder. O acesso a essas formas pré-estabelecidas sdo comunicadas aos
sujeitos por meio de “discursos verdadeiros”, que estdo alinhados aos dispositivos de
poder e, por este motivo, aparentam ser inquestionaveis e imutaveis. O resultado
disso € que os corpos se “normalizam”; os individuos entendem que sua forma de
viver e apresentar-se no mundo tem que estar adequada ao que esta estabelecido.

Sob esta perspectiva, um exemplo interessante € que, no século XVII, as
mulheres usavam longos vestidos, que acentuavam o quadril e enfatizavam os seios,
enquanto os reis usavam calcas apertadas e vestidos curtos, além de longas capas
gue acentuavam a largura dos ombros (CORBIN et.al., 2008). Podemos verificar que
varias modificacbes ocorreram em poucos séculos, quando comparado com a
atualidade, na qual as mulheres se vestem com calgas apertadas e vestidos curtos, e

0s governantes, em geral, usam ternos e gravatas. Por este motivo, o corpo expde a



19

materialidade (ou efeito) da producao de verdade, formando ele mesmo um discurso
préprio que posiciona o individuo no mundo.

No terceiro capitulo, expomos como a normalizagdo dos corpos conduz o
comportamento dos individuos para que se sujeitem as técnicas de poder, isto €, para
gue nao resistam. Neste sentido, a analitica do poder em Foucault € importante para
gue se entendam as formas pelas quais o poder opera nas vidas dos individuos e em
quais niveis ele se insere. O autor afirma que a liberdade é a condigdo para a
existéncia das relacdes de poder, incluindo-a como um elemento que possibilita a
existéncia destas tal como ele as entende: como relacdes que estdo propensas a
modificacdes. A liberdade, em Foucault, aparece sob duas perspectivas, pois o autor
atualiza suas interpretacdes no decorrer de sua vida. A primeira, sob o ponto de vista
politico, como atos de resisténcia, e a segunda como prética ética.

Nos anos 1970, ele abordou a liberdade de modo “negativo”, ou seja, a partir
do estudo das relacBes de poder que cerceiam as acdes dos individuos. Para tanto,
ele afirma que ha uma “margem de liberdade”, caracteristica do proprio dinamismo
resultante do jogo de forcas do poder. Tal dindmica, que € oscilante, gera uma tensao
entre os individuos, ainda que os mesmos ndo a percebam. Isso significa que o poder
sempre encontrard resisténcia: porque o individuo submetido podera,
constantemente, tencionar a relacdo, e até mesmo modifica-la. Desse modo, €&
relevante repensar a interlocucéo entre o sujeito e o poder, buscando responder como
ocorrem tais resisténcias.

A liberdade permite um espaco de acéo aos individuos, momento em que eles
se tornam agentes de si (ativos) e resistem. Nesse contexto, € somente entre
individuos livres que os mecanismos de poder poderdao operar. Conforme Foucault
(1995), uma vez que a liberdade é suprimida dos sujeitos, as relagdes se configuram
de outra forma, que modificam os dispositivos, acarretando a inexisténcia de
dinamismo no jogo de poder. A liberdade, como condigdo ao poder, configura a
resisténcia como um modo de pratica de liberdade.

Nos anos 1980, a liberdade foi tratada por Foucault como uma pratica ética,
resultante da relagdo dos sujeitos consigo mesmos, por meio da reflexdo. Em uma
aproximacdo com Kant, ele apresenta a possibilidade da acdo ética enquanto
expressao de atos de liberdade. Assim, a problematizacdo acerca das possibilidades
dos individuos exercerem a liberdade sobre os préprios corpos se mostram

incontornavel. Isto é, as formas como os individuos podem se constituir enquanto



20

sujeitos livres. A analise do biopoder e da sua articulacdo com o discurso apresenta o
modo no qual corpo esta circunscrito aos dispositivos de poder que incidem sobre 0s
individuos.

Neste sentido, a identidade do individuo € constituida a partir das rela¢des que
ele estabelece: com outras pessoas; com o ambiente no qual habita e circula; com as
experiéncias que vivencia; com as compreensdes que apreende sobre o mundo e
sobre si; com as relagdes de poder e com os efeitos que Ihe séo produzidos em seu
corpo. Assim, o corpo é uma producéo cultural®, social e (também) individual, que se
manifesta na relacdo do sujeito consigo mesmo, na assimilacdo das normas, dos
costumes, das regras, das proibicdes e das técnicas de poder.

O século XXl iniciou com uma quantidade consideravel de manifestacdes, nas
quais diversos grupos estigmatizados e excluidos questionavam os limites impostos
por estas relacdes, solicitando a¢cdes por parte do Poder Publico. Louro (2003) afirma
gue essas manifestacdes sao reflexos da intensa agenda dos movimentos sociais, 0s
quais tém conquistado progressivamente, desde os anos 1980, mais espacos para o
dialogo. Essas ag¢fes visavam a obter mudancas nas praticas sociais.

Nesse contexto, as relacdes entre corpo, género e sexualidade, por exemplo,
estdo sendo rediscutidas e reanalisadas por meio de pesquisas, de publicacbes
académicas e ndo académicas e de conversas publicas. Os estudos apontam para a
necessidade de andlises regionalizadas, que devem considerar as diversas variaveis
gue compde o contexto social no qual ocorrem as relagdes interpessoais, tais como:
a politica, a economia, a influéncia da midia, a saude publica, a educacéao e, também,
0s mecanismos de poder que estdo atuando sobre essas relacdes. Pode-se acrescer
a esta conjuntura os estudos que observam a influéncia que as novas tecnologias de
comunicacdo exercem sobre as relacdes com a expansao das redes sociais, as
migragbes e 0s problemas ambientais. E, ainda, como se configuram as novas
relacdes interpessoais com a virtualizacdo cada vez mais intensa das mesmas. Além

disso, a existéncia de espagcos que promovam conversas sobre as formas de

5 A nogdo de “cultura” se refere a uma forma mais genérica de compreender este conceito,
considerando que Foucault ndo explicita este termo. Neste sentido, a cultura é constituida pelos
aspectos formadores de um povo ou sociedade, como as tradi¢cdes, os costumes, a lingua, as relacdes
sociais e a relacdo com o0 meio ambiente. Estes aspectos formadores se diferenciam de uma cultura
para outra, considerando que cada povo se desenvolveu enquanto sociedade de modos distintos. Além
disso, complementa Minayo (2010, p. 31), que a “[...] cultura ndo é apenas o lugar subjetivo [...] ela é 0
locus onde se articulam os conflitos e as concessoées, as tradicdes e as mudancas e onde tudo ganha
sentido, ou sentidos”.



21

expressar as sexualidades e as identidades de género sinaliza o impacto dessas
novas tecnologias no cotidiano e nas relacdes sociais.

Diante deste cenario, estudar as relagcdes entre corpo e poder € indispensavel
para examinar a producgao de “verdades” como um dos primeiros efeitos do biopoder,
que atua sobre os corpos dos individuos por meio do discurso. Compreender o corpo,
entretanto, € uma tarefa complexa: é preciso observa-lo por meio de perspectivas
multiplas e interconexas, como as sociais, culturais, historicas e filosoficas. A relagédo
entre discurso e verdade nos indica o percurso para a investigagao desses
guestionamentos, pois essa relacdo constitui o fundamento dos dispositivos de poder.
Neste sentido, buscamos expor a maneira intrincada de como o biopoder constitui
determinadas relacbes de poder, fazendo com que elas se perseverem até a
contemporaneidade.



1. O DISCURSO COMO FUNDAMENTO DO BIOPODER E DAS PRATICAS
SOCIAIS

Os historiadores, arquedlogos, antropélogos e demais estudiosos da Histéria
da Humanidade, em geral, concordam que os humanos vivem em sociedade desde
os primérdios da sua existéncia. Primeiramente em pequenos grupos, depois
formando bandos maiores, que constituiram tribos, cada vez com maior nimero de
individuos, chegando as sociedades atuais (séc. XXI) com sistemas de relacdes
humanas altamente complexas, em quase todo o territdrio mundial. Um modo proficuo
para analisar de que maneira as relacdes estdo se constituindo entre os individuos
hodiernamente, é estudarmos o que subjaz e fundamenta essas relagdes e como elas
se refletem na atualidade.

Numa perspectiva foucaultiana, para tal empreendimento, precisamos observar
0s movimentos discursivos e as alteracdes nas relacdes de poder ao longo da Historia.
Para Foucault, sdo estes os elementos que alicercam as praticas sociais e as
interacBes humanas. A partir do pensamento dele, ha a problematizacdo do discurso
como fundamento do biopoder, bem como de que forma o discurso determina as
maneiras como os individuos agem e interagem socialmente.

Desse modo, o biopoder, segundo ele, recebeu um realce, isto, € uma
valorizacéo e uso, em larga escala, a partir da Modernidade (final do séc. XVII ao séc.
XIX). Os desdobramentos do biopoder, denominados “disciplina” e “biopolitica”
constituiram os controles sobre o corpo e o comportamento. Conforme Foucault, as
praticas surgidas naquela época ainda influenciam e determinam os modos como
agimos e nos relacionamos atualmente. Neste sentido, o discurso se articula com os

dispositivos de poder, objetivando a conducéo das praticas sociais.



23

1.1 O surgimento do biopoder na Modernidade da Europa Ocidental

Diz-se que no inicio do século XVII ainda vigorava uma certa franqueza. As
praticas ndo procuravam o segredo; as palavras eram ditas sem reticéncia
excessiva e, as coisas, sem demasiado disfarce; tinha-se com o ilicito uma
tolerante familiaridade. Eram frouxos os codigos da grosseria, da
obscenidade, da decéncia, se comparados com os do século XIX. Gestos
diretos, discursos sem vergonha, transgressfes visiveis, anatomias
mostradas e facilmente misturadas, criangas astutas vagando, sem incbmodo
nem escéndalo, entre os risos dos adultos: os corpos “pavoneavam”
(FOUCAULT, 20134, p. 09).

De acordo com Foucault, do final do século XVII ao século XIX, ocorreram
alteracdes significativas nos modos de vida dos individuos, caracterizando a
Modernidade. Castro (2009) teoriza que o pensamento de Foucault apresenta cinco
marcos para o inicio da Modernidade. Primeiro, por uma perspectiva historico-politica,
a Modernidade inicia com a Revolucdo Francesa de 1789. Em segundo lugar, a
Modernidade pode ser compreendida a partir de uma perspectiva histérico-filosofica,
gue foi inaugurada com Descartes (1596-1650) e Kant (1724-1804). Ainda, conforme
Castro (2017), o terceiro marco da Modernidade, considera a questéo epistemoldgica
da relacdo poder-saber e inicia com a “invencao” (ou “nascimento”) do homem como
objeto de estudo das Ciéncias Naturais e Humanas. Isso ocorreu no final do século
XVIIl, a partir de uma concepc¢ao da “analitica da finitude”, que remete a heranca
kantiana do autor.

A quarta perspectiva acerca do inicio da Modernidade € chamada de
“biopoder”, que é o poder que incide sobre os corpos individualmente, por meio das
“disciplinas”, e é igualmente exercido por dispositivos que visam a regulacdo do
comportamento social, a “biopolitica”. Por fim, o quinto sentido para a época
denominada Modernidade, presente nas obras de Foucault, se relaciona a uma agao
ou atitude diante da realidade que circunscreve os individuos. Nessa perspectiva,
Foucault busca “[...] elaborar a partir de Kant uma interpretacdo da Modernidade
despojada de todo humanismo, quer dizer, sem pressupor nenhuma definicdo do que
o0 homem é ou deveria ser” (CASTRO, 2017, p. 39).

A perspectiva de Foucault sobre a Modernidade como biopoder baliza nosso
estudo, pois é quando os dispositivos de poder focalizam o homem (e seu corpo) como
ponto central de seus mecanismos. A bibliografia produzida pelo autor busca nos

proporcionar uma compreensao mais ampla das novidades surgidas neste periodo e



24

descritas por ele como a passagem de um poder soberano para uma época de
“biopoder”.

O “biopoder” é um conceito que foi elaborado por Foucault (2010a, 2013a), que
significa “poder sobre a vida”. Segundo o autor, o biopoder surgiu no final do século
XVII na Europa Ocidental, onde estavam ocorrendo diversas modificacdes
econdmicas, politicas e sociais, que se estenderam até o século XIX, marcando um
periodo de transformacdo das formas como o poder foi exercido sobre a vida dos
individuos, acarretando mudancas nas praticas sociais.

Castro (2009, p. 57-59), ao escrever o verbete “biopoder”, afirma que ha dois®
textos fundamentais de Foucault para a compreenséo deste conceito: (1) capitulo V
da obra Histéria da Sexualidade I: a vontade de saber, intitulado Direito de morte e
poder sobre a vida; e (2) a aula do dia 17 de margo de 1976, do curso Em Defesa da
Sociedade. Nesses textos, o biopoder aparece como o poder que se exerce sobre a
vida dos individuos de duas maneiras. Primeiramente, como “disciplina”, ou poder
disciplinar, que atua sobre o corpo de cada um individualmente. Em seguida, como
“biopolitica”, que visa o controle do comportamento social, agindo por meio de
regulamentagées que atingem uma determinada populagdo’.

Reportando a Europa Medieval, recordamos que, até o final do século XVII, o

feudalismo era 0 modo de organizacdo social predominante na Europa, segundo a

6 Destacamos a nota do tradutor da edigédo utilizada do Vocabulario de Foucault (CASTRO, 2009), que
inclui na lista de referéncias do verbete “biopoder” os cursos proferidos no Collége de France nos anos
seguintes: Seguranca, Territorio, Populagdo (1977-1978), Nascimento da Biopolitica (1978-1979) e Do
governo dos vivos (1979-1980). Estes cursos foram publicados apés a 12 edicao da obra de Castro e,
por esta razao, ndo constam nas indica¢gfes do autor. Contudo, estes cursos foram incluidos na analise
desta pesquisa, considerando que outros autores, como Fontana e Bertani (2010), Machado (2017) e
Fonseca (2011), destacam a importancia destes cursos na andlise do conceito de biopoder. Em uma
obra posterior, Castro (2017), realiza uma analise mais completa sobre a questéo do biopoder, tendo
em vista as recentes publica¢gdes dos Ultimos cursos proferidos por Foucault, abrangendo o estudo dos
cursos supracitados, bem como indicando o acréscimo das conferéncias realizadas no Rio de Janeiro,
em 1974, publicadas com o titulo O nascimento da medicina social (FOUCAULT, 2017, p.143-170) e O
nascimento do hospital (FOUCAULT, 2017, p. 171-189).

7 Destacamos que o uso do termo “biopolitica” no pensamento de Foucault apresenta variagdes.
Quando ele inicia o uso deste termo, nos cursos O nascimento da medicina social e O nascimento do
hospital, em 1974, o faz como sindnimo de “biopoder”. Entretanto, no curso Em Defesa da Sociedade
e em Histéria da Sexualidade I, em 1976, Foucault faz uma distingdo conceitual entre “biopoder” e
“biopolitica”, que passa a ser compreendida como uma das acomodagdes do biopoder, que
complementa a disciplina. Ele utiliza essa distingdo também no curso de 1978, Seguranca, Territério e
Populacdo. Entretanto, no ano seguinte, no curso O Nascimento da Biopolitica, 1979, que seria
dedicado ao estudo do conceito, o autor faz uma longa anélise do sistema econémico liberal e
neoliberal, abandonando o uso do termo “biopolitica”, passando a referir-se a “governamentalidade”,
que é compreendida como o0 excesso de governo sobre a vida. Estudos atuais, contudo, salientam a
relevancia do termo “biopolitica”, que tem sido estudado por autores que derem sequéncia ao
pensamento foucaultiano, como por exemplo, Giorgio Agamben, Roberto Esposito e Antonio Negri.



25

acepcao mais comum de estudo desse periodo, oriunda da proposta marxiana de
compreensao da historia humana. Isso quer dizer que as microrrelacdes entre os
individuos consistiam nas relagdes entre senhores feudais (que legalmente eram os
donos da terra) e seus vassalos (que eram aqueles que cuidavam e produziam nas

terras). De acordo com Aquino et.al (1978, p. 28),

[...] o feudo [era] rural, autossuficiente, agrario, e onde todos se submetiam a
um suserano (o senhor feudal). Assim, no século X, os reinos apresentavam-
se fragmentados territorialmente, descentralizados politicamente, e onde o rei
tinha poderes de direito, mas de fato ndo os exercia.

O feudalismo se fundamentava no sistema da propriedade e da producao, ou
seja, as relagbes ndo eram entre individuos livres: o senhor feudal comandava porque
possuia a posse das terras, bem como possuia 0 que nela se produzia e, no limite,
era também “dono” dos outros individuos que habitavam no feudo. Isso porque os
vassalos constituiam lacos de fidelidade com seus senhores, tendo em vista que estes
0s protegiam de saques, roubos e até mesmo invasdes de terra (comuns nessa
época). No entanto, todos eles (senhor feudal e vassalos) estavam submetidos ao
poder de um soberano (rei), que tinha sobre eles o direito de morte. Em outras
palavras, o soberano tinha o direito de decidir sobre a vida de seus suditos, bem como
o senhor feudal também tinha o mesmo direito sobre a vida de seus vassalos: quem
exerce o poder permite que o outro viva ou determina sua morte de forma legal®.

O sistema social da época era formado por castas hierarquizadas, impedindo a
mobilidade e ascenséo social. Desse modo, havia uma hierarquia social, politica e
econdmica que funcionava verticalmente, na qual o soberano estava no topo do poder
e seus suditos abaixo, organizados (também hierarquicamente) conforme a casta a
qual pertenciam. Com as mudancgas sociais, politicas e, principalmente, econdmicas
ocorridas no final do século XVII, Foucault percebe uma transformacéo nas maneiras

como o poder é exercido sobre a vida dos individuos.

[...] Por um processo circular, o desenvolvimento econémico, e principalmente
o agricola do século XVIII, o aumento da produtividade e dos recursos ainda
mais rapidamente do que o crescimento demogréfico por ele favorecido,
permitiram que se afrouxassem um pouco [as] ameacas profundas: a era das
grandes devastacdes da fome e da peste — salvo alguns recrudescimentos —
encerrou-se antes da Revolugdo Francesa; a morte comegava a ndo mais

8 Direito consuetudinario: as leis e normas legais ndo estdo necessariamente positivadas em
documentos, pois a legislacdo baseia-se nos costumes. Neste contexto, 0s reis possuiam o “direito
divino de governar a nagao” (AQUINO et.al, 1978, p. 27).



26

fustigar diretamente a vida. Mas, ao mesmo tempo, o desenvolvimento dos
conhecimentos a respeito da vida em geral, a melhoria das técnicas agricolas,
as observacbes e medidas visando a sobrevivéncia dos homens,
contribuiram para esse afrouxamento: um relativo dominio sobre a vida
afastava algumas das iminéncias da morte. No terreno assim conquistado,
organizando-o e ampliando-o, os processos da vida sédo levados em conta
por procedimentos de poder e de saber que tentam controla-los e modifica-
los (FOUCAULT, 2013a, p. 154-155).

Em complemento, Aquino et.al. (1978, p. 121) expde que no periodo de
transi¢céo do feudalismo para o capitalismo

[...] [se] desenvolveu [na Europa] o processo de acumulacdo de capitais, a
liberagédo da mao-de-obra, o aperfeicoamento das técnicas e a ampliagao dos
mercados, em particular os externos, com especial destaque para as areas
coloniais. Essas precondi¢des ocorreram no seio da sociedade feudal que se
desagregava na medida em que se desenvolvia o0 modo de producéo
capitalista, ainda ndo predominante na Europa Ocidental.

Com o inicio da industrializacdo e a instalacdo das primeiras fabricas, a
necessidade de mao-de-obra constante e crescente apresentou melhores
oportunidades aos individuos que trabalhavam no campo do que as relacbes de
vassalagem. Neste periodo, por exemplo, a Inglaterra adotou medidas para
industrializar o setor agricola, alterando a estrutura das propriedades devido ao
cercamento do campo, que resultou na expulsdo de diversos camponeses, que
acabavam por migrar para as cidades®. Assim, ha um deslocamento de pessoas do
campo para as grandes cidades, gerando um crescimento populacional desordenado
em diversas cidades europeias, como Londres, Paris, Berlim e Roma. Os processos
hoje conhecidos como a industrializacdo e o capitalismo inicial passaram a configurar
novas relagbes econGmicas e sociais, possibilitando a mobilidade econdmica e a
ascensao social para certos grupos (donos de fabricas e comerciantes), o que antes
nao era possivel.

Neste contexto, o aumento populacional se torna um problema, gerando
necessidades de reformas estruturais nas cidades, como o alargamento de ruas e
vias, a organizacdo de bairros e moradias populares (FOUCAULT, 2008b). Além

disso, o crescimento da populacao urbana, a falta de saneamento basico e condi¢cdes

° “Paralelamente as inovacg@es tecnolodgicas e ao surgimento da industria fabril nos centros urbanos, no
campo operou-se também a afirmacao do capitalismo através da Revolucédo Agricola, que envolveu a
adocdo de uma série de novos métodos e técnicas de cultivo e criagdo. A estrutura da propriedade
mudou devido ao cercamento dos campos, acarretando a extingdo das terras comunais e a expulsao
dos arrendatarios agricolas. A mao-de-obra liberada no campo engrossou as fileiras do nascente
proletariado industrial” (AQUINO et.al, 1978, p. 126).



27

insalubres de higiene provocaram diversas doencas que se alastraram com rapidez,
como foi o caso da pestel® (séc. XVII) e da variola (sec. XVIIl), ocasionando a morte
de milhares de pessoas (FOUCAULT, 2008b, 2013c).

Foucault (2012b, 2013a) acrescenta a este contexto o crescimento da Pastoral
Crista e o ingresso da Igreja nas microrrelacdes sociais, por meio da confissdo. Com
isso, se visava controlar os individuos e suas relacfes, através da formacédo de uma
moralidade cristd reguladora, que definia o que era pecado e o que era permitido.
Desse modo, constituiram-se normas para a convivéncia social e privada, que
determinavam as formas de viver e como as relacbes deveriam ocorrer, e ainda
estabelecendo as maneiras como o corpo deveria aparecer.

O corpo, nesta perspectiva, precisava ser controlado, pois representava a forca
de trabalho para o capitalismo em ascensao, que estava se consolidando como
sistema econdmico. Foucault (2013a) afirma que, desse modo, as praticas sexuais,
como a masturbacgédo e a reproducédo, por exemplo, se tornaram preocupacgdes para
as instituicbes que exerciam poder sobre as pessoas, como a Igreja, a escola, os
hospitais e quartéis. Isso ocorreu porque os individuos deviam ser produtivos e, por
este motivo, o corpo devia obedecer determinadas regras, ajustando-se para ser mais
eficiente. Ruiz (2007) indica que essa forma de considerar a vida humana pelo
biopoder é meramente instrumental'!, pois a vida é (til apenas na medida em que
produz, e se ela é util (ou seja, produtiva) € importante e, por este motivo, deve ser
cuidada e treinada. Em outras palavras, a vida passou de “fim” para “meio”. O objetivo
€ extrair sua poténcia produtiva.

Foucault (2013a) expde que o periodo em gue se inicia a repressao sobre o
sexo, no século XVII, € 0 mesmo em que o sistema capitalista esta em ascenséo, bem
como a emergéncia da classe burguesa, que necessitava impor suas necessidades a
sociedade. Ao relacionar a represséo exercida sobre o sexo com 0 modo de producéo

capitalista, o autor questiona:

[...] se o sexo é reprimido com tanto rigor, é por ser incompativel com uma
colocacdo no trabalho, geral e intensa; na época em que se explora
sistematicamente a forca de trabalho, poder-se-ia tolerar que ela fosse

10 Foucault, ao abordar a “peste” do século XVII, refere-se a lepra (FOUCAULT, 2013c, p.186-214).

11 Muitos acontecimentos dessa utilizacdo da vida como forca produtiva podem ser encontrados na
histéria. Atualmente, por exemplo, diversos pontos e aspectos da proposta de modificacdo nas leis
trabalhistas brasileiras, bem como a Reforma da Previdéncia podem ser entendidos como esse modo
do biopoder em considerar a vida humana como recurso.



28

dissipar-se nos prazeres, salvo naqueles, reduzidos ao minimo, que lhe
permitem reproduzir-se? (FOUCAULT, 2013a, p.12).

A burguesia surge na Europa juntamente com o capitalismo, formada por
individuos que possuiam os meios de producéo e lucravam com o trabalho daqueles
que vendiam sua forca (e seu corpo) em troca de salarios que garantiriam suas
sobrevivéncias. E conclusivo que estes individuos (burgueses) néo faziam parte da
nobreza, ndo possuiam habitos requintados e nem eram eruditos, mas possuiam
riqguezas em um momento no qual a nobreza estava em decadéncia (financeira), pois
nao exerciam tarefas que gerassem riquezas. A burguesia era majoritariamente
formada por comerciantes que se beneficiaram das Grandes Navegacdes?'?,
importando e exportando produtos, mercadorias e informacdes, e ainda pelos
proprietarios de fabricas. Com o capitalismo industrial exigindo cada vez mais mao-
de-obra, ao mesmo tempo em que a nobreza estava perdendo riquezas, 0s burgueses
compravam titulos de nobreza, arranjavam casamentos!® com familias nobres, por
exemplo, para que pudessem ingressar na politica, alterando o cenario politico e
econdmico europeu. Aponta Foucault (2013a, p. 163) que, em decorréncia disso,

criou-se

[...] toda uma politica do povoamento, da familia, do casamento, da educagéo,
da hierarquizacéo social, da prosperidade, e uma longa série de interven¢des
permanentes ao nivel do corpo, das condutas, da salde, da vida quotidiana,
receberam cor e justificacdo em funcédo de proteger a pureza do sangue e
fazer triunfar a racga.

12 Foucault ndo aborda a questdo das grandes navegacdes que ocorreram nos séculos XV e XVI e
possibilitaram a expansao do mercantilismo, tendo em vista a colonizagdo das Ameéricas, que
proporcionava novos produtos e mercadorias. No inicio do século XIX, por exemplo, a Inglaterra foi o
pais que mais se beneficiou com a abertura dos portos brasileiros. Para uma analise deste contexto,
sugerimos o capitulo Terras ou dinheiro? (AQUINO et.al., 1978, p. 03-102), e o capitulo A senhora dos
mares (GOMES, 2007, p 182-190).

13 Podemos verificar que isso ocorre até hoje, por exemplo, com o casamento do Principe William, da
Inglaterra, com Kate Middleton: uma burguesa, filha de um milionario, cuja origem da familia é de
carpinteiros e operarios. Ou seja, a familia Middleton ndo fazia parte da nobreza britanica. Os pais de
Kate abriram uma empresa que vendia artigos para festas que lucrou muito, fazendo com que a familia
enriquecesse. Desse modo, Kate estudou em escolas da alta classe britanica, aprendendo os habitos,
cortejos e costumes da aristocracia. Mas apenas com o casamento de Kate com o principe William que
a familia Middleton passou a integrar a aristocracia. Assim, Kate recebeu o titulo de Duquesa de
Cambridge. Andersen (2016) afirma que, por insisténcia da mée, Kate concordou em dividir o
apartamento em que morava durante a faculdade com o principe William e que os dois iniciaram um
romance em seguida, mas que foi realizado um arranjo entre a imprensa e a Coroa, que mantiveram a
relacdo longe dos noticiarios por 2 anos. (ANDERSEN, C. Game of Crowns: Elizabeth, Camilla, Kate,
and the Throne. New York: Gallery Books, 2016).



29

Os burgueses estavam preocupados com as proximas geracdes de suas
familias, em garantir bens, riguezas e patriménio por meio de heranca e aliancas
politicas com a nobreza. Com a burguesia ingressando cada vez mais nos ambientes
da nobreza, se criou um novo mercado: 0s burgueses contratavam professores de
“‘boas maneiras” para que Ihes ensinassem (a eles e aos demais membros da familia)
0s costumes praticados pela nobreza'4. Assim, a burguesia buscava sofisticar seus
hébitos e costumes, criando, inclusive, novas tradi¢cdes. Destaca Foucault (2013a, p.
137) que

a valorizacéo do corpo deve mesmo ser ligada ao processo de crescimento e
estabelecimento da hegemonia burguesa; mas néo devido ao valor mercantil
alcancado pela for¢ca de trabalho, e sim pelo que podia representar politica,
econdmica e, também, historicamente, para o presente e para o futuro da
burguesia, a “cultura” do seu proéprio corpo. Sua dominacdo dependia dele
em parte; ndo era apenas uma questdo de economia ou de ideologia, era
também uma questao “fisica”.

Outras modificacdes importantes neste contexto sédo apontadas por Foucault e
se referem ao sistema de leis, tal como a criacdo de um sistema judiciario
desvinculado da figura do soberano, mas que esta estratificada em diversas camadas,
composta por diversas pessoas, cada uma com uma funcéo especifica. O autor afirma
que “um poder dessa natureza [...] nao tem que tragar a linha que separa os suditos
obedientes dos inimigos do soberano, [mas que] opera distribuicbes em torno da
norma” (FOUCAULT, 2013a, p. 157). Além disso, o autor indica outras mudancas, a
exemplo do enclausuramento dos loucos para estuda-los, trata-los e cura-los (2012a,
2001). Citamos ainda a substituicdo dos suplicios dos condenados por puni¢cdes que
0s enclausuravam em prisées, privando-os de sua liberdade (2013c); bem como a
consolidagdo da escola como ambiente disciplinar, que também enclausurava
criangas e jovens, durante boa parte de seu dia, em locais fechados (2013c). Narra
Foucault (2010a, p. 31, grifos nossos) que,

[...] nos séculos XVII e XVIII ocorreu um fendmeno importante: o
aparecimento — deveriamos dizer a invencdo — de uma nova mecanica do
poder, que tem procedimentos bem particulares, instrumentos totalmente

14 A nobreza tinha por costume a realizacdo de cerimonias, celebracées e festas que tinham rituais de
cortejos e mesuras, que também eram exigidos dos burgueses que estavam presentes. Nesta época
aparecem os “Manuais de Civilidade”, que tem por objetivo ordenar e regulamentar as praticas sociais,
conforme indica Arasse (2008, p. 581, grifos nossos): “[...] as boas maneiras manifestam o primado de
uma cultura urbana — seja ela de corte ou burguesa — e de seus valores, onde as no¢des tradicionais
de linhagem e de coragem séo suplantadas pelas no¢des de honra individual e educacéo”.



30

novos, uma aparelhagem muito diferente e que, acho eu, é absolutamente
incompativel com as relacdes de soberania ['°]. Essa nova mecanica de
poder incide primeiro sobre os corpos e sobre o que eles fazem, mais do
que sobre a terra e seu produto. E um mecanismo de poder que permite
extrair dos corpos tempo e trabalho, mais do que bens e riqueza. E um tipo
de poder que se exerce continuamente por vigilancia e ndo de forma
descontinua por sistemas de tributos e de obrigacdes cronicas. E um tipo de
poder que pressupde muito mais uma trama cerrada de coercdes materiais
do que a existéncia fisica de um soberano, e define uma nova economia de
poder cujo principio é o de que se deve ao mesmo tempo fazer que crescam
as forcas sujeitadas e a forca e a eficacia daquilo que as sujeita.

Neste sentido, o “biopoder”, enquanto principal forma de exercicio de poder,
articula seus mecanismos em diferentes niveis da vida: individualmente sobre o corpo
dos individuos, por meio das disciplinas, e coletivamente sobre o comportamento das
populacdes, por intermédio da biopolitica. A unido da disciplina sobre os corpos e da
biopolitica sobre a populagdo constituem “[...] dois polos de desenvolvimento
interligados por todo um feixe intermediario de relagdes” (FOUCAULT, 2013a, p. 151),
tendo em vista que os dispositivos biopoliticos complementam as técnicas

disciplinares. Destaca Foucault (2013a, p. 155) que

pela primeira vez na historia, sem duvida, o bioldgico reflete-se no politico; o
fato de viver ndo é mais esse sustentaculo inacessivel que s6 emerge de
tempos em tempos, no caso da morte e da fatalidade: cai, em parte, no campo
do controle do saber e de intervengéo do poder.

A existéncia biologica dos individuos passa a ser cuidada e fomentada. Para
isso, “[...] o poder se situa e [se] exerce ao nivel da vida, da espécie, da raca e dos
fendmenos macicos de populagdo” (FOUCAULT, 2013a, p. 149-150), gerindo e
organizando a vida e as forgas produtivas populacionais: “[...] € sobre a vida e ao longo
de todo o seu desenrolar que o poder estabelece seus pontos de fixacédo [...]"
(FOUCAULT, 2013a, p. 151). Segundo Ruiz (2007), os dispositivos de poder na
Modernidade se concentraram na vida humana como espaco para intervencéo
publica, por meio da politica e do Estado. Por este motivo, Foucault (2013a, p. 153-

154) aponta que o biopoder impulsionou a expansao do sistema capitalista:

Este bio-poder, sem a menor duvida, foi elemento indispensavel ao
desenvolvimento do capitalismo, que sé pode ser garantido a custa da
insercdo controlada dos corpos no aparelho de producao e por meio de um
ajustamento dos fendbmenos de populacdo aos processos econdmicos. Mas,
o capitalismo exigiu mais do que isso; foi-lhe necessario o crescimento tanto

15 Relacdes de soberania eram as relagGes constituidas proprias do feudalismo, conforme expomos
anteriormente.



31

de seu reforco quanto de sua utilizabilidade e sua docilidade; foram-lhe
necessarios métodos de poder capazes de majorar as forgas, as aptiddes, a
vida em geral, sem por isso torna-las mais dificeis de se sujeitar; [...] 0
ajustamento da acumulagdo dos homens a do capital, a articulacdo do
crescimento de grupos humanos a expansao das forcas produtivas e a
reparticdo diferencial do lucro, foram, em parte, tornados possiveis pelo
exercicio do bio-poder com suas formas e procedimentos miltiplos. O
investimento sobre o corpo vivo, sua valorizacdo e a gestao distributiva de
suas forcas foram indispensaveis naquele momento. 16

Nesse sentido, o investimento (investissement!’) sobre o corpo valorizou a vida,
que precisa ser prolongada. Conforme Foucault, isso se realizou com a
implementagcdo dos dispositivos de biopoder. Ruiz (2007, p. 272) afirma que “a
Modernidade se caracteriza pela intensa racionalizacdo do mundo da vida e pela sua
insercado na légica dos fins estruturais”. Nesses termos, o biopoder se configurou
enquanto racionalizacdo da vida somado a extracdo maxima de produtividade
possivel (RUIZ, 2007). Isso significa que os dispositivos do biopoder sdo conduzidos
e organizados de forma que propiciem a expansdo de seus mecanismos, de modo
que incidam em todos os niveis da vida dos sujeitos. Sob esta perspectiva, a vida
humana se torna um recurso que pode ser expandido e aproveitado tanto pelo Estado
guanto pelas demais instituicdes sociais. Na Modernidade, entdo, o biopoder incide

sobre a vida os individuos enquanto (I) disciplinas e como (ll) biopoliticas.

1.2 Disciplina: a fabricacédo de corpos ddceis (corpo-maquina)

A primeira forma de biopoder que aparece no contexto de alteracdes que
inauguram a Modernidade é o poder disciplinar, ou “disciplina”. Segundo Foucault
(20104, p. 210), a disciplina foi a “[...] acomodagédo dos mecanismos de poder sobre 0

corpo individual, com vigilancia e treinamento [...]". Isso ocorreu no final do século XVII

16 Nesta passagem, Foucault escreve “bio-poder” com hifen, grafia diferente do que ele usualmente
faz, porém o sentido permanece o mesmo, isto €, como “poder sobre a vida”. Acreditamos que o uso
do hifen & um recurso utilizado pelo autor para enfatizar o “bio” enquanto referéncia ao biolégico, ou
seja, 0 poder que se exerce sobre a vida na sua forma fisica, material, organica.

17 Investissement: termo citado por Foucault na obra Surveiller et Punir, p. 30, publicada em 1975, pela
editora Gallimard. Destacamos a expressdo na lingua original, considerando que a expressao
"investimento” nos remete, principalmente, a questdo da economia (investir capital, dinheiro, riquezas).
Entretanto, esse termo em francés apresenta outros sentidos, como “manobra para dominar alguém ou
adquirir sua confianga” (GILBERT et.al., 1989, pag. 2734, traducdo nossa), que é o entendimento
utilizado por Foucault, ou seja, investir no corpo é conferir-lhe um significado que nédo é apenas capital,
mas social e cultural, para que se consiga domina-lo e torna-lo util.



32

e inicio do século XVIII, “...] em nivel local, em formas intuitivas, empiricas,
fracionadas, e no ambito limitado de instituicbes como a escola, o hospital, o quartel,
a oficina etc.” (FOUCAULT, 2010a, p. 210). Neste sentido, a disciplina se refere aquele
poder que é exercido sobre o corpo de modo individual e singular (FOUCAULT, 2010a,
2013a, 2013c, 2017). O corpo de cada individuo € modelado e constituido de acordo
com os objetivos dos mecanismos de poder, que precisam do corpo para produzir. O
autor mostra que as praticas disciplinares tornaram o corpo humano o ponto central

de técnicas e mecanismos especificos, que objetivavam administrar o corpo alheio:

[...] nos séculos XVII e XVIII, viram-se aparecer técnicas de poder que eram
essencialmente centradas no corpo, no corpo individual. Eram todos
aqueles procedimentos pelos quais se assegurava a distribuicdo espacial
dos corpos individuais (sua separac¢do, seu alinhamento, sua colocagdo em
série e em vigilancia) e a organizagdo, em torno desses corpos individuais,
de todo um campo de visibilidade. Eram também as técnicas pelas quais se
incumbiam desses corpos, tentavam aumentar-lhes a forga util através do
exercicio, do treinamento etc. Eram igualmente técnicas de racionalizagéo e
de economia estrita de um poder que devia se exercer, da maneira menos
onerosa possivel, mediante todo um sistema de vigilancia, de hierarquias, de
inspecdes, de escrituras, de relatorios [...] (FOUCAULT, 2010a, p. 203, grifos
Nossos).

Em outra passagem, Foucault (2013c, p. 133, grifos nossos) compreende que

0 momento histérico das disciplinas € o momento em que nasce uma arte
do corpo humano, que visa ndo unicamente o aumento de suas habilidades,
nem tampouco aprofundar sua sujei¢cdo, mas a formacao de uma relagdo que
Nno mesmo mecanismo o torna tanto mais obediente quanto é mais util,
e inversamente. Forma-se entdo uma politica das coer¢cdes que sdo um
trabalho sobre o corpo, uma manipulagéo calculada de seus elementos, de
seus gestos, de seus comportamentos. O corpo humano entra numa
magquinaria de poder que o esquadrinha, o desarticula e o recompde. Uma
“anatomia politica”, que é também uma “mecénica do poder”, esta nascendo;
ela define como se pode ter dominio sobre o corpo dos outros, nao
simplesmente para que fagam o que se quer, mas para que operem como se
guer, com as técnicas, segundo a rapidez e a eficacia que se determina. A
disciplina fabrica assim, corpos submissos e exercitados, corpos “doceis”.

Uma outra maneira de conceber o “corpo décil” € compreendendo-o enquanto
aquele corpo que “[...] se manipula, se modela, se treina, que obedece, responde, se
torna habil ou cujas forgcas se multiplicam” (FOUCAULT, 2013c, p. 132). Assim, 0
controle do corpo em seu nivel individual visa a docilizacdo para que o corpo se torne
mais 0til e mais produtivo, conforme as necessidades e interesses daqueles que

exercem o poder. De acordo com o autor, a docilizacdo do corpo ocorre porque ha



33

uma atencao permanente sobre os processos, enfatizando o modo como as praticas
sao realizadas em detrimento aos resultados que sédo obtidos. Em outras palavras,
existe uma coercao ininterrupta sobre o tempo do individuo, sobre o espaco que ele
ocupa e sobre os movimentos que ele realiza, permitindo assim “o controle minucioso
das operacbes do corpo, que realizam a sujeicdo constante de suas forcas e lhes
imp&em uma relacéo de docilidade-utilidade” (FOUCAULT, 2013c, p. 133).

Nesta perspectiva, as “disciplinas” consistem em técnicas que atuam no nivel
do detalhe, controlando cada gesto e movimento, visando a extrair a maxima eficiéncia
de cada corpo. As técnicas disciplinares sédo “[...] sempre minuciosas, muitas vezes
intimas, mas que tém sua importancia: porque definem um certo modo politico e
detalhado do corpo, uma nova ‘microfisica’ do poder[...]" (FOUCAULT, 2013c, p. 134).
Por meio das técnicas disciplinares, o corpo se torna maleavel, podendo ser ajustado
e aperfeicoado conforme os interesses da dinamica em jogo. Giddens (2003, p. 171)
afirma que “as novas formas de disciplina sdo precisamente talhadas na medida dos
movimentos, gestos e atitudes do corpo individual”. E isso ocorre sem que 0s
individuos percebam, o que possibilitou o desenvolvimento de préaticas disciplinares
mais sofisticadas durante a Modernidade.

Nesta perspectiva, é possivel adequar o corpo, definindo as maneiras como as
atividades devem ser realizadas, fazendo com que os individuos sejam mais
produtivos e eficientes. Os dispositivos disciplinares atravessam todos 0s espacos
sociais pois, de acordo com Castro (2017, p. 92), “eles deixam de estar circunscritos
aos limites institucionais e se disseminam por toda a sociedade. Ao mesmo tempo,
sdo também objeto de apropriagdo por parte do Estado [...]". Em outros termos, a
disciplina atua para que o corpo do individuo seja dirigido por outrem, muitas vezes
desconhecido e ndo percebido, na imposicdo de regras, saberes, discursos e
verdades. Castro (2017, p. 93) afirma que, desse modo, € possivel ajustar o corpo as
situagdes especificas, haja vista que os “[...] objetivos podem modificar-se para
adaptar-se a novas exigéncias”.

Foucault (2013c) analisa diversas instituicGes, como os quartéis, as escolas, 0s
asilos e os hospitais psiquiatricos, os quais utilizavam praticas disciplinares para
modelar os corpos, visando torna-los mais produtivos e submissos, levando a
manutengao dos dispositivos de poder. Assinala Castro (2009, p. 112) que “[...] o
objetivo da disciplina € aumentar a forca econémica do corpo e, a0 mesmo tempo,

reduzir a forga politica”. Isso sé foi possivel porque as disciplinas penetraram as



34

relacfes pessoais, inserindo-se na vida intima das pessoas. Ruiz (2007, p. 273) afirma

que,

do exército a manufatura, da fabrica a burocracia, todas as instituicGes
modernas demandam individuos treinados nas suas habilidades corporais,
adestrados nas potencialidades dos seus saberes, exigem que sejam
disciplinados no modo como usam o seu tempo, eficientes nas habilidades
encomendadas, ageis nos servicos exigidos, criativos nas suas funcdes, que
consigam o maximo de eficiéncia com o minimo de gasto.

Neste sentido, a disciplina esté presente no cotidiano mesmo que os individuos
ndo tenham ciéncia de que as relagdes ocorram dessa maneira. Ela foi (e ainda €)
aplicada cotidianamente: ensinamos as criancas como elas devem se sentar em
determinados ambientes; aprendemos que existem diferentes formas de falar com
determinadas pessoas (por exemplo, aprendemos que devemos ouvir 0os mais velhos,
por respeito pois eles viveram mais tempo); dizemos as mocas que estdo mudando o
corpo na adolescéncia para cobrirem seus corpos (como se fosse vergonhoso mostrar
as mudancas naturais'® em curso). O poder disciplinar age sobre os individuos desde
a infancia, atuando sobre os corpos para que estes reajam aos dispositivos de poder
de maneiras pré-determinadas. Ou seja, aqueles que estdo submetidos a disciplina
sofrem um processo de docilizagao do corpo.

Ao se referir sobre os controles exercidos sobre a sexualidade das criancas,
Foucault (2013a, p. 34) descreve como exemplo a estrutura dos colégios do século
XVIII:

Visto globalmente, pode-se ter a impressao de que ai, praticamente nao se
fala em sexo, entretanto, basta atentar para os dispositivos arquiteténicos,
para os regulamentos da disciplina e para toda a organizacao interior: l14 se
trata continuamente do sexo. [...] O espaco da sala, a forma das mesas, 0
arranjo dos patios de recreio, a distribuicdo dos dormitérios (com ou sem
separacdes, com ou sem cortina), 0os regulamentos elaborados para a
vigilancia do recolhimento do sono, tudo fala da maneira mais prolixa da
sexualidade das criancas.

A disciplina sobre o sexo foi desenvolvida também sobre as rela¢des conjugais.

Afirma Foucault (2013a, p. 44) que, na Modernidade, “0 sexo dos cdnjuges era

18 “Natural”, nesse contexto, refere-se aos aspectos biolégicos e fisiolégicos do corpo humano. Nas
meninas, referimo-nos as mudancas hormonais préprias da puberdade que acarretam o inicio do
periodo menstrual; o desenvolvimento dos seios, o surgimento de pelos nas axilas, pernas e genitalias;
0 aparecimento de espinhas; as mudancas na voz; e o alargamento dos 0ssos da bacia, que aumentam
0s quadris.



35

sobrecarregado de regras e recomendacgdes”, sendo uma pratica regulada pelo direito
candnico, pela Pastoral Cristé e pela lei civil, assinalando o que era permitido e o que
era proibido nas relagcdes matrimoniais. “[...] A disciplina tenta reger a multiplicidade
dos homens na medida em que essa multiplicidade pode e deve redundar em corpos
individuais que devem ser vigiados, treinados e eventualmente punidos” (FOUCAULT,
2010a, p. 204). Dessa forma, o sistema de regras disciplinares cria uma divisdo entre
aqueles individuos que se adequam as regras e aqueles que ndo se enquadram.

O poder que se inscreve sobre o corpo elabora padrdes e elenca “desvios”, que
sdo tratados como doencas passiveis de tratamento, a exemplo da
homossexualidade. Esta, no século XIX, passou a ser considerada como
comportamento desvirtuado, “androgenia interior” ou “hermafrodismo da alma”, que
podia ser diagnosticada, medicalizada e curada (FOUCAULT, 2013a, p. 50). Nesse
viés, o poder disciplinar colocou em funcionamento operacdes distintas: relacionar os
atos, diferenciar os individuos, hierarquizar de acordo com as capacidades,
homogeneizar e excluir. Em outras palavras, as disciplinas operam por mecanismos
“[...] de selegdo, normalizacao, hierarquizagao e centralizagdo” (FOUCAULT, 2010a,
p. 153). Assim, aparecem “criangas demasiado espertas, meninas precoces, colegiais
ambiguos, servicais e educadores duvidosos, maridos cruéis ou maniacos,
colecionadores solitarios, transeuntes com estranhos impulsos [...]” (FOUCAULT,
2013a, p. 47), que n&do se modelam aos dispositivos disciplinares, fazendo crescer os
casos em tribunais, aumentando a populacao carceraria e de internos em casas de
correcao.

As tecnologias de poder que visam ao controle do corpo, contudo, ndo se
localizam apenas em instituicdes politicas ou em ordenamentos estatais: elas atuam

também em outro nivel nas relagbes de poder, pois

trata-se de alguma maneira de uma microfisica do poder posta em jogo
pelos aparelhos e instituicdes, mas cujo campo de validade se coloca de um
modo entre esses grandes funcionamentos e 0s proprios corpos com sua
materialidade e suas forcas (FOUCAULT, 2013c, p. 29, grifos nossos).

Neste sentido, o corpo esta na interseccdo dos diversos dispositivos de poder,

e é submetido a limitacdes, obrigacdes e proibicdes que operam sobre ele coercdes



36

e controles incessantes. A nogdo de “corpo-maquina”*® foi concebida visando o [...]
adestramento [do corpo], ha ampliacdo de suas aptiddes, na extorsao de suas forcgas,
no crescimento paralelo de sua utilidade e docilidade, na sua integragéo em sistemas
de controles eficazes e econdmicos [...]" (FOUCAULT, 2013a, p. 151). Isso forneceu
informacBes que possibilitaram a elaboracdo de uma “anatomo-politica do corpo
humano”? para a aplicagdo das técnicas disciplinares.

Desse modo, o corpo materializa os efeitos dos mecanismos de poder que
atuam sobre ele, haja vista que esses dispositivos se exercem por meio de técnicas
disciplinares sobre o corpo. O corpo de um individuo apenas tem utilidade nas
relacdes de poder se ele for, simultaneamente, submisso e produtivo. Isso porque, de
acordo com Foucault (2010a, p. 32), a burguesia estabeleceu essa nova forma de
exercicio de poder como “[...] um dos instrumentos fundamentais da implantagcéo do
capitalismo industrial e do tipo de sociedade que lhe é correlativo”, ou seja: o poder
disciplinar. Desse modo, os individuos se tornam “sujeitos” quando estdo submetidos
aos dispositivos de poder, que ordenam as relagBes entre eles. Ou seja, ele esta
circunscrito em um sistema de sujeicdo (systéeme d'assujettissement?l) que lhe
confere um lugar na sociedade, bem como indica o conjunto de regras e normas nas
quais esté inserido.

Podemos indagar por que, diante de relacBes incessantes e coercitivas, 0
sujeito ndo se insurge contra o poder disciplinar. Foucault (2013a, p. 155) responde

que

0 homem ocidental aprende pouco a pouco o0 que € ser uma espécie viva num
mundo vivo, ter um corpo, condi¢cdes de existéncia, probabilidade de vida,

19 O filme “Tempos Modernos” (1936, 89min), de Charles Chaplin, ilustra de forma comica essa
concepgao de “corpo-maquina’ que opera no nivel do detalhe: o personagem Vagabundo é operario
em uma fabrica, realizando seu trabalho de modo mecéanico que, ao sair da fabrica, continua
executando os gestos de torcer os parafusos enquanto caminha pela rua.

20 Com este conceito, Foucault reforca seu argumento de que o poder exercido sobre o corpo pelas
disciplinas objetiva a producédo de efeitos individualizantes, por meio de um treinamento no nivel do
detalhe (FOUCAULT, 2010a, 2013c)

21 Systeme d'assujettissement: termo citado por Foucault na obra Surveiller et Punir, p. 31, publicada
em 1975, pela editora Gallimard. Destacamos a expressdo na lingua original, considerando que a
expressao "sujeicdo"” esta relacionada a obediéncia e subordinagédo (sujeitar-se = obedecer; subordinar-
se), ou seja, o individuo se sujeita (obedece) as normas, no qual, aparentemente, ha uma deliberacgéo.
Em uma tradugédo mais literal do francés para o portugués, o correto seria “assujeitamento”, que na
nossa lingua é sinénimo de “sujeigdo”. Entretanto, este termo na lingua francesa apresenta outro
sentido, que nos possibilita ampliar nossa compreenséao sobre o que Foucault entende por “sujei¢cao”,
que pode ser compreendida como “o estado que resulta das obrigagdes as quais estamos submetidos”.
Ou seja, a submissédo é um resultado, uma condicéo, é algo coercitivo e ndo deliberativo, pois é um
assujeitamento cotidiano e constante.



37

saude individual e coletiva, forcas que podem se modificar, € um espaco em
gue se pode reparti-las de modo 6timo.

Neste sentido, o investimento incessante do poder sobre o corpo possibilitou
gue 0s sujeitos se percebessem como possuidores de um corpo, formando espacos
para a resisténcia®? as técnicas disciplinares. Entretanto, Foucault aponta que, durante
a segunda metade do século XVIII, aparece uma tecnologia de poder que se acopla a

disciplina:

uma tecnologia de poder que ndo excluia a primeira, que ndo exclui a técnica
disciplinar, mas que a embute, que a integra, que a modifica parcialmente e
gue, sobretudo, vai utiliza-la implantando-se de certo modo nela, e
incrustando-se efetivamente gracas a essa técnica disciplinar prévia
(FOUCAULT, 20104, p. 203).

Essa nova tecnologia se integra as disciplinas, direcionando seus mecanismos
a multiplicidade dos individuos, administrando a coletividade. Essa tecnologia é

descrita por Foucault como “biopolitica”, que trataremos a seguir.

1.3 Biopolitica: controle do comportamento e gestdo da vida das populacfes
(corpo-social)

Complementar a disciplina, desenvolveu-se no século XVIII o que Foucault
denominou por “biopolitica”, que visava nao mais ao corpo individualmente, como nas
disciplinas, mas sim o corpo-social, tornando a populacdo como alvo para o
gerenciamento das praticas sociais. Isso quer dizer que a biopolitica consiste em
maneiras de “conduzir condutas”, nas quais o corpo sofre influéncia dos dispositivos
gue objetivam administrar o comportamento dos individuos, visando a padroniza-los.
Os dispositivos de poder que agem sobre os corpos séo orientados por regras que
norteiam as acoes dos individuos. Desse modo, a biopolitica atua sobre um grupo de
sujeitos no ambito de suas relacdes sociais.

Foucault (2010a) afirma que o desenvolvimento da biopolitica néo
desencadeou o fim do poder disciplinar, mas promoveu a unidao dessas duas formas

de exercicio de poder, porque a biopolitica sé foi possivel devido a existéncia de

22 Abordaremos a relacao entre resisténcia e poder mais detalhadamente no capitulo 3.



38

dispositivos disciplinares que a antecederam. Isso porque as técnicas disciplinares
prepararam o corpo para 0os novos dispositivos implementados pela biopolitica, que
objetivavam atuar sobre o “homem-espécie”, por meio de processos de

massificacdo?s:

[...] a nova tecnologia que se instala se dirige a multiplicidade dos homens,
ndo na medida em que eles se resumem em corpos, mas na medida em que
ela forma, ao contrario, uma massa global, afetada por processos de
conjunto que sao proprios da vida, que Sdo processos como o nascimento,
a morte, a producdo, a doenca, etc. (FOUCAULT, 2010a, p. 204, grifos
Nossos).

Neste sentido, a biopolitica desenvolve seus dispositivos para a gestdo das
pessoas em conjunto, fixando-se nos fendbmenos da natalidade e da mortalidade, da
higiene publica, e se utilizando de dados estatisticos e calculos mateméticos para
administrar as praticas. Os dispositivos biopoliticos, por exemplo, constituiram
incentivos, por parte do Estado, visando estimular a natalidade quando se precisava
de mais mao-de-obra, bem como controla-la quando houve escassez de gréaos e
cereais na Europa Ocidental, durante o século XVIII (FOUCAULT, 2008b).

Foucault (2010a) destaca ainda que a biopolitica se caracteriza pela insercéo
de instituicbes governamentais nas microrrelagdes, tendo em vista que se 0s
mecanismos de poder desenvolvidos pelos altos escaldes do Estado efetivam-se,
reproduzem-se e mantém-se, € porque eles estdo sendo igualmente reproduzidos no
nivel das microrrelacdes de poder. E isso somente é possivel por meio da biopolitica,
pois sdo esses dispositivos que possibilitam que o Estado atinja as relacdes
interpessoais, ordenando-as. Isso porque a biopolitica atua sobre os eventos sociais
gue se referem a “populagéo”, compreendida como um corpo multiplo, composto por
diversos membros, ndo sendo possivel contabiliza-los com precisdo. Sublinha
Foucault (2013a, p.31), que

uma das grandes novidades nas técnicas de poder, no século XVIIl, foi o
surgimento da “populagéo”, como problema econdmico e politico: populagéo-
riqueza, populacdo méao-de-obra ou capacidade de trabalho, populacdo e
equilibrio entre seu crescimento préprio e as fontes de que dispde. Os
governos percebem que ndo tém que lidar simplesmente com sujeitos, nem
mesmo com um “povo”, porém com uma “populagédo”, com seus fendbmenos
especificos e suas variaveis proprias: natalidade, morbidade, esperanca de
vida, fecundidade, estado de saulde, incidéncia de doencas, forma de

23 Medidas que atingem a totalidade de uma populacéo, sociedade e/ou comunidade, sem distingcdes
sociais, econdmicas, culturais, politicas, religiosas etc.



39

alimentacdo e habitat. Todas essas variaveis situam-se no ponto de
intersecgdo entre os movimentos proprios da vida e os efeitos particulares
das instituigfes [...].

Segundo Foucault, a populacdo é um problema social-politico-cientifico-
bioldgico e de poder, pois ha uma massa de sujeitos que precisa ser controlada e
ordenada. “E um novo corpo, um corpo multiplo, corpo com inimeras cabecas [...]. E
a nogao de populagdo” (FOUCAULT, 2010a, p. 206). Os problemas decorrentes de
fendmenos coletivos sdo observaveis somente a partir dessa no¢cdo de massa, pois
“[...] sdo fendbmenos aleatdrios e imprevisiveis, se os tomarmos neles mesmos,
individualmente, mas que apresentam, num plano coletivo, constantes [...]” que sao
possiveis de estabelecer (FOUCAULT, 2010a, p. 206). Em outras palavras,
observados individualmente, os problemas dos sujeitos ndo parecem corresponder
aos problemas de uma populacao, contudo, ao massificar um problema, é possivel
verificar que as recorréncias individuais sédo partilhadas por boa parte dos individuos,
criando dispositivos de poder que visam corrigi-los coletivamente.

Neste sentido, os individuos que estao sujeitos aos dispositivos biopoliticos séo
submetidos a eles de uma s6 vez, todos juntos ao mesmo tempo e nao
individualmente, como ocorrem nas disciplinas. Como exemplo, citamos a analise de

Foucault acerca da “histerizagdo do corpo da mulher”, que se consistiu num

[..] triplice processo pelo qual o corpo da mulher foi analisado — qualificado e
desqualificado — como corpo integralmente saturado de sexualidade; pelo
qual, este corpo foi integrado, sob o efeito de uma patologia que lhe seria
intrinseca, ao campo das préaticas médicas; pelo qual, enfim, foi posto em
comunicacao organica com o corpo social (cuja fecundidade regulada deve
assegurar), com o espaco familiar (do qual de ser elemento substancial e
funcional) e com a vida das criancas (que produz e deve garantir através de
uma responsabilidade bioldgico-moral que dura todo o periodo da educacao):
a Mae, com sua imagem em negativo que é a “mulher nervosa”, constitui a
forma mais visivel de histerizacdo (FOUCAULT, 2013a, p. 115, grifo nosso).

O periodo de Grande Internagao dos “loucos”, realizada durante o século XVIII,
também ilustra 0 modo como as biopoliticas atingem os membros de uma sociedade,
criando distingdes e com objetivos definidos. Foucault (2012a, p. 63, grifos nossos)

narra que.:

a loucura s6 tera hospitalidade doravante entre os muros do hospital, ao lado
de todos os pobres. E 14 que a encontraremos ainda no final do século XVIII.
Com respeito a ela, nasceu uma nova sensibilidade: ndo mais religiosa,
porém moral. Se o louco aparecia de modo familiar na Idade Média, era como



40

gue vindo de um outro mundo. Agora, ele vai destacar-se sobre um fundo
formado por um problema de “policia”, referente a ordem dos individuos na
cidade. Outrora ele era acolhido porque vinha de outro lugar; agora sera
excluido porque vem daqui mesmo, e porque seu lugar é entre os pobres,
0S miseraveis, 0s vagabundos. A hospitalidade que o acolhe se tornara,
num novo equivoco, a medida de saneamento que o p&e fora do caminho.
De fato, ele continua a vagar, porém n&do mais no caminho de uma estranha
peregrinacao: ele perturba o espaco da ordem social. Despojada dos
direitos da miséria e de sua gldria, a loucura, com a pobreza e a ociosidade,
doravante surge, de modo seco, na dialética imanente dos Estados.

Foucault indica que, por este motivo, ha um interesse da burguesia sobre 0s
mecanismos de poder que atuam sobre a loucura e a sexualidade. Por estes
exemplos, podemos compreender 0 que autor caracteriza como a integracdo das
estratégias disciplinares e biopoliticas. Segundo ele, elas agem de modo simultaneo
para que os individuos se submetam aos seus dispositivos, todos ao mesmo tempo,

objetivando, assim, atingir determinado proposito:

[...] o que se deve ver é justamente que ndo houve a burguesia que pensou
gue a loucura deveria ser excluida ou que a sexualidade infantil deveria ser
reprimida, mas os mecanismos de exclusdo da loucura, 0s mecanismos de
vigilancia da sexualidade infantil, a partir de certo momento, e por razées que
€ preciso estudar, produziram certo lucro econdmico, certa utilidade politica
e, por esta razdo, se viram naturalmente colonizados e sustentados por
mecanismos globais e, finalmente, pelo sistema do Estado inteiro. [...] A
burguesia néo se interessa pelos loucos, mas pelo poder que incide sobre os
loucos; a burguesia ndo se interessa pela sexualidade da crian¢a, mas pelo
sistema de poder que controla a sexualidade da crianga. A burguesia ndo da
a menor importancia aos delinquentes, a puni¢do ou a reinsergdo deles, que
ndo tém economicamente muito interesse. Em compensacéo, do conjunto
dos mecanismos pelos quais o delinquente é controlado, seguido, punido,
reformado, resulta, para a burguesia, um interesse que funciona no interior
do sistema econémico-politico geral (FOUCAULT, 20104, p. 29).

Em vista disso, o desenvolvimento da biopolitica objetivava intervir em
fendmenos sociais, de modo a controla-los, estimula-los ou reduzi-los. Como exemplo,
a elaboracdo de ferramentas estatisticas que permitiam acompanhar as taxas de
natalidade, de mortalidade, de longevidade; a expansao de instituicdes de assisténcia
social direcionadas para idosos e enfermos que estéo incapacitados de trabalhar?4; a
criagdo de planos de saude, seguros de vida, de poupancgas e de aposentadoria.

Ademais, a biopolitica considera a geréncia de nascimentos e de mortes; as taxas de

24 Sublinhamos que, com o desenvolvimento do capitalismo, na Modernidade, e o aumento de fabricas
e industrias, a velhice e os enfermos tornaram-se um problema de mao-de-obra, pois sao considerados
improdutivos. Desse modo, o Estado fomentou a criagcéo de instituicdes de assisténcia social vinculadas
aos érgaos governamentais. Antes, a assisténcia social era realizada pela Igreja, por meio das pastorais
cristds e demais obras de caridade (FOUCAULT, 2010a).



41

natalidade; o acompanhamento da expectativa de vida das populacdes e outras

formas de controle social.

Nos mecanismos implementados pela biopolitica, vai se tratar sobretudo, é
claro, de previsdes, de estimativas estatisticas, de medicdes globais; vai se
tratar, igualmente, ndo de modificar tal fenébmeno em especial, ndo tanto tal
individuo, na medida em que é individuo, mas, essencialmente, de intervir no
nivel daquilo que sao as determinacdes desses fendmenos gerais, desses
fendbmenos no que eles tém de global. Vai ser preciso modificar, baixar a
morbidade; vai ser preciso encompridar a vida; vai ser preciso estimular a
natalidade. E trata-se sobretudo de estabelecer mecanismos reguladores
gue, nessa populagdo global com seu campo aleatorio, vdo poder fixar um
equilibrio, manter uma média, estabelecer uma espécie de homeostase,
assegurar compensacdes; em suma, de instalar mecanismos de previdéncia
em torno desse aleatério que é inerente a uma populacdo de seres vivos, de
otimizar, se vocés preferirem, um estado de vida (FOUCAULT, 2010a, p.
207).

Em contraste com o poder soberano, que exercia o direito de causar a morte
dos individuos, a biopolitica visa a incentivar a vida (considerada util), o “fazer viver”,
estimular a longevidade e a saude da populacéo. Para isso, os dispositivos se inserem
no nivel da vida, para “[...] controlar seus acidentes, suas eventualidades, suas
deficiéncias [...]” (FOUCAULT, 20104, p. 208). A morte passa a fazer parte do ambito
privado dos sujeitos, pois 0 poder ndo se aplica a ela.

Desse modo, o biopoder desenvolve duas tecnologias que se complementam:
uma sobre o corpo, e outra sobre os fendmenos sociais. Essas tecnologias se
apossam da vida em todos os seus aspectos (visando a controla-los) e em todos os
seus niveis (pessoal, social, econémico, politico etc.). De acordo com Fontana e
Bertani (2010, p. 238), essas duas formas de exercicio de biopoder constituiram “[...]
dois modos conjuntos de funcionamento do saber/poder, tendo, é verdade, focos,
pontos de aplicagao, finalidades e mdbeis especificos”. Essa maneira de gestéo e de
controle da vida operacionalizado pelos dispositivos de biopoder sé foi possivel, na

Modernidade, pois os discursos sobre o corpo e sobre a vida se modificaram.

1.4 O biopoder esta fundamentado nos discursos

Nesse contexto, podemos questionar: como foi possivel que os dispositivos de
biopoder fossem implementados, por meio de disciplinas e de biopoliticas? Segundo

Foucault, o poder opera por meio do discurso. Na sociedade,



42

[...] multiplas relacdes de poder perpassam, caracterizam, constituem o corpo
social; elas ndo podem dissociar-se, nem estabelecer-se nem funcionar sem
uma producdo, uma acumulacdo, uma circulacdo, um funcionamento do
discurso verdadeiro (FOUCAULT, 2010a, p. 22).

O discurso é um dos componentes que sustentam os dispositivos de poder. Ele
é formado por diversos elementos e acontecimentos nos quais as verdades
necessérias aos dispositivos de poder sédo articuladas, com o objetivo de orientar a
maneira como as relagdes entre os sujeitos devem ocorrer. Foucault (2014a, p. 10)

explicita que o discurso

[...] ndo é simplesmente aquilo que manifesta (ou oculta) o desejo; &€ também
aquilo que € objeto de desejo; [...] o discurso ndo € simplesmente aquilo que
traduz as lutas ou os sistemas de dominac¢do, mas aquilo porque, pelo que
se luta, o poder pelo qual nos queremos apoderar.

Para ele, na sociedade ha uma multiplicidade de componentes que integram 0s
diversos discursos, uma vez que cada um deles esta destinado a uma determinada
estratégia de poder (FOUCAULT, 2013a). Foucault (2014a) apresenta a hipotese de
gue h& uma producao de discursos nas sociedades que é controlada visando a ter o

controle sobre a aleatoriedade dos acontecimentos:

[...] suponho que em toda a sociedade a producéo do discurso € ao mesmo
tempo controlada, selecionada, organizada e redistribuida por certo nimero
de procedimentos que tém por fung@o conjurar seus poderes e perigos,
dominar seu acontecimento aleatorio, esquivar sua pesada e temivel
materialidade (FOUCAULT, 2014a, p. 08-09).

O autor expde que existe um “jogo de interdigdes”, no qual se articulam as
estratégias e 0s mecanismos que se interligam, se fortalecem ou se contrapesam, e
formam “[...] uma grade complexa que nao cessa de se modificar” (FOUCAULT,
2014a, p. 09). Como exemplo, Foucault (2014a, p. 11) apresenta a relagdo com o
discurso do louco na Idade Média: “era através de suas palavras que se reconhecia a
loucura do louco; elas eram o lugar onde se exercia a separa¢ao; mas ndo eram nunca
reconhecidas nem escutadas”. Em outros termos, a distingdo do louco, naquele
periodo, se realizava a partir do discurso que ele proferia aos demais. Aquilo que o
louco dizia ndo tinha validade, isto €, suas palavras, seus discursos e suas verdades

eram nulas. Ele destaca ainda que as palavras dos loucos, na Medievalidade, eram



43

validas apenas quando poderiam ser consideradas um tipo de profecia, na qual o
louco (e somente ele, por causa de sua loucura) “enxergava” uma “verdade” que
estava escondida e que, por meio de seu discurso, era revelada (FOUCAULT, 2012a,
2014a).

Foucault (2012a, 2014a) assinala que a Modernidade continuou a definir quem
eram os “loucos”; no entanto, essas distingbes passaram a ser realizadas de outras
formas e por novas instituicdes, que geravam outros (novos) efeitos sobre os sujeitos.
Neste sentido, “ouvir o louco” se tornou central para constituir as distingdes entre os
“loucos” e os “sados” (saudaveis).

Além disso, Foucault (2014a, p. 13) reafirma a importancia que o siléncio
adquire neste contexto: “se é necessario o siléncio da razao para curar os monstros,
basta que o siléncio esteja alerta, e eis que a separagédo permanece”. A implicancia
disso, na vida cotidiana, foi a continuidade de determinadas formas de exclusao, que
classificavam e excluiam individuos, com base apenas naquilo que era dito®>. O
discurso, neste sentido, também administrava os siléncios sobre aquilo que deveria
ser evitado e/ou esquecido (FOUCAUL, 2014a).

Por este motivo, hd uma divisdo entre os discursos que sdo aceitos e 0s
discursos que sdo descartados. Esses ultimos (o0s rejeitados) passam a representar
afirmacdes falsas e/ou condutas inapropriadas ou desviantes. Nesta perspectiva, o

discurso

[...] define os gestos, os comportamentos, as circunstancias, e todo o conjunto
de signos que deve acompanhar o discurso; fixa, enfim, a eficacia suposta ou
imposta das palavras, seus efeitos sobre aqueles aos quais se dirigem, os
limites de seu valor e de coer¢cdo (FOUCAULT, 2014a, p. 37).

Em outras palavras, o discurso orienta os sujeitos na sua forma de ser, de agir,
de se relacionar (como se vestir, se portar, falar, o que dizer, com quem conversar, o
que € permitido ou proibido com relacdo ao corpo, etc.). Segundo o autor
(FOUCAULT, 2014a), isso ocorre porque as sociedades organizam seus discursos

25 O filme “The Witch” (2015, 93min) apresenta um enredo no qual uma jovem é acusada de bruxaria
por criancas. A jovem debocha e, brincando com as criancas, imita uma bruxa. A pequena comunidade
onde vive, fortemente religiosa, passa a tratd-la como uma bruxa de fato, atribuindo a ela a
responsabilidade por determinados acontecimentos sem explicacdo que estdo ocorrendo. No filme,
embora a jovem tente mostrar a incongruéncia das narrativas das criancas, suas palavras e as
verdades que traz em seu discurso séo ineficazes em sua defesa, pois ninguém acredita nela. Ao
mesmo tempo em que o0 enredo expfe a incapacidade dos demais membros da comunidade em
questionar suas crencgas, 0 que acaba por reforcar a conviccdo sobre a existéncia da bruxa e a
culpabilidade da jovem.



44

com base em sistemas de exclusdo e de interdicdo dos enunciados. Desse modo,
“sabe-se bem que ndo se tem o direito de dizer tudo, que ndo se pode falar de tudo
em qualquer circunstancia, que qualquer um, enfim, ndo pode falar qualquer coisa”
(FOUCAULT, 2014a, p. 09).

Foucault (2014a, p. 20) também salienta os que procedimentos internos do
discurso estdo relacionados aos acontecimentos e ao acaso, explicitando um outro
ambito do discurso: “procedimentos internos, visto que sdo os discursos eles mesmos
que exercem seu proprio controle; procedimentos que funcionam, sobretudo, a titulo
de principios de classificacdo, de ordenagao, de distribuigdo [...]". Dito de outra
maneira, 0 sistema externo de separacdo e de distincdo que € operado pelas
instituicbes e pelo Estado, também acontece de modo interno nos sujeitos, que
assimilam essas diferenciacdes e as reproduzem em seus diSCUrsos.

N&o existe, segundo Foucault (2014a), uma sociedade sem discurso. Ele
acrescenta que ha um ordenamento dos discursos, conforme a sua finalidade. Por
vezes, esses discursos se deslocam, “muitos textos maiores se confundem e
desaparecem, e, por vezes, comentarios vém tomar o primeiro lugar. Mas embora
seus pontos de aplicacdo possam mudar, a fungdo permanece [...]” (FOUCAULT,
2014a, p. 22). De acordo com o autor (FOUCAULT, 2014a), este “principio de
deslocamento dos discursos” se configura como um “jogo”, isto é, conforme a
dindmica das relacdes de poder, os discursos se movimentam: aglutinamento de
discursos; comentarios que suprimem o discurso original. Em outros termos, 0s
discursos se reorganizam na medida em que se alteram as relacdes de poder e vice-
versa.

Nesta perspectiva, Foucault (2014a) sublinha a dupla funcédo do comentario,
que, por um lado, produz discursos a partir de anotacdes e de interpretacdes sobre
um discurso vigente, e, por outro, tem a possibilidade de mostrar aquilo que estava
oculto e/ou silenciado. Além disso, ele ressalta o trabalho do “autor”, compreendido
como “[...] principio de agrupamento do discurso, como unidade e origem de suas
significagdes, como foco de sua coeréncia” (FOUCAULT, 2014a, p. 25). Ou seja, 0
autor como portador da verdade.

Foucault (2014a) expde a dificuldade em se analisar separadamente todos os
elementos que constituem as interdicdes sobre o discurso e que o produzem. Mas
destaca que, em geral, os diferentes sistemas de interdicdes que sustentam 0s

dispositivos de poder,



45

[...] se ligam uns aos outros e constituem espécies de grandes edificios que
garantem a distribuicdo dos sujeitos que falam nos diferentes tipos de
discurso e a apropriacédo dos discursos por certas categorias de sujeitos. [...]
sdo esses os grandes procedimentos de sujeicao do discurso (FOUCAULT,
2014a, p. 42).

Neste sentido, o discurso ordena a sociedade, operando sobre normas, leis,
obrigacdes, proibicdes. Ele também se manifesta nos contos, nas brincadeiras, na
musica, no cinema, na televisdo, na literatura, na propaganda, nos jogos, ou seja, em
todos os aspectos da vida dos sujeitos. O discurso faz circular as tecnologias de poder
nas microrrelagdes, gerenciando seus efeitos que acabam por sustentar seus proprios
dispositivos. Por este motivo, a articulacdo entre poder e discurso assegura a
reverberacdo dos efeitos dos dispositivos de poder nos diferentes niveis em que
ocorrem as relagdes entre os sujeitos. Formam-se, desse modo, redes nas quais as
microrrelagdes se entrecruzam e se complementam, propiciando que os efeitos de
poder circulem e se mantenham, bem como possibilitando a atualizacdo de suas
estratégias e técnicas quando necessario.

Esse complexo sistema “poder-discurso” delineado por Foucault se mostra
fundamental para a existéncia e para a continuidade dos dispositivos de biopoder na
vida dos sujeitos. Ainda, de acordo com ele (FOUCAULT, 2013a), o discurso também
se exerce de forma positiva?® sobre a vida dos sujeitos. Do contrario, ndo seria
possivel a reproducdo e a atualizagcdo dos mecanismos de poder. Desse modo, a
materialidade do corpo esta circunscrita pelos discursos que sdo produzidos nos
dispositivos de poder. Foucault (2010a, p. 26-27) explica que “[...] o poder é algo que
se exerce, que circula, que forma rede [...]. E o poder — pelo menos em certa medida
— transita ou transuma por N0Sso corpo”.

Neste sentido, a partir da concepcédo dos discursos sobre o corpo foi possivel
a constituicdo dos dispositivos de biopoder que visavam ao disciplinamento do corpo,
a regulamentacgéo do sexo, o controle sobre a vida matrimonial e familiar, etc. Em vista
disso, o discurso ndao é somente mais um dos elementos que compde os dispositivos
de poder, mas o elemento basilar sobre o qual serdo elaborados os demais

componentes de seus dispositivos.

26 A forma positiva de exercicio de poder esta articulada com a produgéo de verdades. As “verdades”
que séo produzidas trazem significacdo e coeréncia para as ac¢des dos individuos, que orientam seu
agir por meio desses discursos. O capitulo 2 aborda a relacdo da producdo de verdades e os
dispositivos de poder que conduzem as praticas sociais.



2. 0 CORPO E A PRODUGAO DE “VERDADES”

Foucault ndo se ocupou em elaborar uma definicho ou um conceito sobre o
“corpo”. Entretanto, por meio da problematizacao dos usos dele, o autor mostrou, em
seus escritos, a existéncia de relacbes e de dispositivos de poder que o
circunscrevem. Nesta perspectiva, 0s aspectos historicos expostos no capitulo
anterior, sobre o surgimento do biopoder na Modernidade, sdo ampliados. A
investigagédo trata da maneira como as relagées com o corpo se modificaram durante
os séculos XVII-XIX na Europa, incidindo sobre os modos como os individuos se
relacionam e tratam o corpo, bem como as modificacdes fisicas geradas em
decorréncia do exercicio do poder sobre eles. Além disso, indicaremos os dispositivos
de biopoder que foram implementados na época e difundidos em diversos paises, de
modo semelhante.

Neste contexto, o discurso é um elemento basilar que fundamenta o biopoder,
por meio da producéo de determinadas “verdades”. Essas “verdades” ndo sao aquelas
elaboradas a partir de enunciados que formam uma “verdade cientifica” ou “factual”,
mas de um conjunto de enunciados que trazem uma “verdade” que resulta da relagéo
entre poder e saber, discutido por Foucault em diversos momentos.

Cabe destacar que a relagéo saber-poder, conforme assinala Foucault, produz
determinados conhecimentos que apoiam a elaboracdo dessas “verdades’,
objetivando manter e reproduzir determinadas relacdes de poder. Uma consequéncia
exemplificada por Courtine (2013), sdo as diversas manifestacdes e estudos, surgidos
a partir do século XX, que contestam essas “verdades” que objetivam, a partir do
corpo, constituir os comportamentos e designar os lugares sociais, tais como: 0s

movimentos feministas, 0 movimento hippie e 0s movimentos negros.



47

2.1 O corpo no pensamento de Foucault

Ao tratar do corpo, Foucault ndo se preocupou em defini-lo, mas em expor sua
centralidade nos dispositivos de poder. Segundo ele, “[...] € sempre do corpo que se
trata — do corpo e de suas forcas, da utilidade e da docilidade delas, de sua reparticéo
e da submissao” (FOUCAULT, 2013c, p. 28). Conforme assinala Fonseca (2015, p.15-

16, grifo nosso):

[...] Foucault ndo fornece um estatuto para o corpo. [...] este autor ndo volta a
sua atengdo para 0s processos corporais. Pelo contrario, seu olhar se ocupa
em analisar, colher e descrever os discursos que falam e as praticas que
atuam sobre o corpo.

Ela destaca que, embora o corpo aparega com realce nos estudos de Foucault,
ha uma auséncia em indicar ou em definir o que é este corpo, e “os comentarios sobre
0 pensamento de Foucault se reservam em grande medida a explorar o poder que

incide sobre o corpo” (FONSECA, 2015, p. 17). Ela complementa que

[...] ndo se pode dizer que Foucault tenha efetivamente postulado um lugar
para debater a no¢do de corpo, e isso para evitar estabelecer qualquer
conotacdo de naturalidade ou existéncia do corpo independente de sua
constituicdo pelo saber-poder (FONSECA, 2015, p. 17).

Do mesmo modo, Courtine (2013, pos. 68) disserta sobre o

[...] enigma que constitui o corpo para 0 pensamento que atravessa de parte
a parte toda a problematica foucaultiana; e que, sob mdultiplas modalidades,
a decifracdo deste enigma ocupa o0 coracdo mesmo de seu pensamento
filosofico, talvez tanto quanto ele o inquietava enquanto sujeito.

Em sua obra, ele afirma pensar o corpo com Foucault, dedicando-se a elencar
diversos elementos historicos. Estes, auxiliam na compreensao do periodo no qual se

desenvolve o biopoder, mas que néao foram explicitados por Foucault:

[...] [na andlise] se encontrar4 objetos familiares ao universo de Michel
Foucault, e outros que 0 sdo menos: médicos, na Idade Classica, observam
o rosto humano, e tendem a adivinhar nele as paixdes da alma; intelectuais,
nos primeiros decénios do século XIX, decifram o corpo do monstro, e nele
percebem um semelhante. Curiosos se comprimem, no Século das Luzes,
para assistir ao espetaculo de um homem sem bracos nem pernas, vestido a
Turca, que rodopia no ar, baioneta calada, sobre o calcadao parisiense; as
multiddes da Belle Epoque, a Feira do Tronco, se acotovelam sobre a soleira
dos museus de ceras anatdmicas, que elas desertardo em breve. Soldados



48

americanos, durante a guerra do Iraque, posam diante de prisioneiros
desnudados (COURTINE, 2013, pos. 84).

O comentador expde a complexidade da investigacdo sobre a concepc¢ao de
corpo no pensamento de Foucault. A auséncia de elementos e de acontecimentos do
contexto e periodo estudados por Foucault podem, ao serem acrescidos ao estudo,
auxiliar na compreensdo das diversas variaveis que circunscreveram 0O COrpo na
Modernidade. Isso nédo significa afirmar que Foucault desconhecesse tais eventos,
mas que ele procurou captar, em suas investigacoes, fatos a partir de determinados
elementos que considerou mais relevantes para priorizar, em detrimento de outros.
Por exemplo, na escolha do autor ao estudar certas instituicdes de poder, como 0s
asilos, os hospitais psiquiatricos, a Pastoral Crista, etc. Essa caracteristica é propria
de sua metodologia, como ele mesmo descreve e explica em cada obra.

Fonseca (2015) salienta as diferengas entre o pensamento de Nietzsche e de
Foucault, afirmando que, na perspectiva foucaultiana sobre o corpo, ha a auséncia na
articulacdo das questdes referentes ao instinto, a vontade de poténcia e da
animalidade do individuo, haja vista que Foucault centra-se no corpo apenas na sua
relacdo com o saber e com o poder. Ribeiro (2018, p. 153), por seu turno, questiona:
“[...] o corpo sem instinto, o que ele seria?”, afirmando que Foucault fornece uma
leitura sobre o corpo sem mencionar os instintos. Foucault, entretanto, ndo trata deste
tema, mas o aborda, por exemplo, na producdo de desejos, que acontece por meio
do controle dos instintos (FOUCAULT, 2008b).

Resta perguntar o que é o “instinto”, considerando que Foucault contesta a
relacdo entre saber e poder, em que o conhecimento, inclusive o cientifico, é
produzido visando a um determinado fim, que ndo é a busca do conhecimento de
modo epistémico, mas a fundamentagédo tedrica e cientifica de determinadas
“verdades”. Como o exemplo de estudos realizados no século XX, que afirmaram que
pessoas negras sao intelectual e moralmente inferiores as pessoas brancas pelo
simples fato de seu corpo ter a cor da pele mais escura?’; ou ainda quando se

justificou, por muito tempo, a submissao feminina com base em aspectos biol6gicos?®.

27 Indicamos a critica de Boas (2007) as pesquisas que afirmavam haver diferencas cognitivas entre
europeus brancos e negros, atribuindo a isso a questao da cor da pele. Boas argumenta que, embora
existam essas diferenciacdes quanto as capacidades cognitivas, isso se deve ao fato de que europeus
negros e brancos vivem em condi¢des distintas que interferem diretamente em sua capacidade de
aprendizagem e no desenvolvimento de habilidades cognitivas.

28 Para uma introducdo sobre a discussao da relacdo entre o corpo e o género, indicamos os estudos
realizados por Beauvoir (1967, 1970), no qual a autora apresenta a discussao histérica sobre como a



49

Esses estudos eram portadores de “verdades” que poderiam ser
“‘comprovadas” por meio da Biologia, da Medicina e Psiquiatria. Foucault indicou que
essas investigagBes cientificas sugiram, principalmente, como o resultado de
determinados discursos que orientavam os individuos em suas maneiras de viver no
mundo. Estes elementos direcionavam a busca por “respostas” que corroborassem
com a forma de viver estabelecida pelas normas vigentes, como, por exemplo, a
manutenc¢ao da escraviddo ou a reproducao de costumes patriarcais.

Por este motivo, Fonseca (2015) afirma que Foucault se afasta da concepgéo

de Nietzsche sobre o corpo, deixando-a em aberto, ndo explicitando-a:

[...] para Foucault, embora o conhecimento seja, pela leitura genealdgica,
dispositivos que inventam e emolduram o corpo, ele néo liga o conhecimento
aos instintos. Nessa formulagao foucaultiana o corpo é desativado de sua
condicao de agente e passa a ser locus sobre o qual incidem as técnicas de
poder. A dimenséo da externalidade do poder em relacdo ao corpo, que se
move e atua sobre os corpos resulta dessa leitura (FONSECA, 2015, p.18,
grifo da autora).

Ribeiro (2018, p. 126) também afirma que, na perspectiva foucaultiana, a partir
da genealogia, o corpo se configurou como “[...] o resultado pelo qual a histéria se
realiza destituido da dimensao instintual originalmente presente em Nietzsche”. Desse
modo, a genealogia foucaultiana busca “[...] os efeitos de uma origem” (RIBEIRO,
2018, p. 145, grifo nosso). Isso porque “em continuidade da ideia de herancga, a
procedéncia denuncia um tipo que é o corpo. Foucault caracteriza a ideia de que a
procedéncia se denuncia em corpos, se revela no processo fisiologico [...]" (RIBEIRO,
2018, p. 145).

O autor esclarece que Foucault fornece uma interpretacao “politizada” acerca
do lugar de enfrentamento, que se refere aos diferentes discursos e normas, que
“batalham” entre si, na constituicio do comportamento e das identidades dos
individuos. Desse modo, “[...] a fonte dos valores € vista como um espaco de
investimento de forgas que exige conhecer um resultado dessa origem. Esse resultado
€ o corpo que se produz” (RIBEIRO, 2018, p. 153, grifo do autor). Em outros termos,

Foucault ndo busca uma origem histérica do corpo como fendmeno biolégico-

mulher se constituiu em oposicdo ao homem e o artigo de Scott (1995), em que a autora expde a
importancia do género enquanto categoria para analises sobre o corpo e o contexto histérico-social.
Ainda, destacamos o artigo de Nicholson (2000), no qual a autora apresenta sua analise acerca do
“fundacionismo biolégico” e de que modo circunscrever as analises sobre a sociedade sem incluir a
problematizacao da mulher acabam por difundir discursos que ndo auxiliam na emancipacdo da mulher
de sua condi¢do de submisséo.



50

instintivo, pois ele procura colocar o corpo em uma dimensao histérica para que seja
possivel indicar os processos de controle e os dispositivos de poder que sédo exercidos
sobre ele.

Ribeiro expbe ainda que, embora Foucault tenha herdado de Nietzsche o termo
‘genealogia”, ele elabora seu proprio método genealdgico. Isso gerou

guestionamentos acerca da tematica sobre o corpo no pensamento de Foucault:

o leitor de Nietzsche ndo estranhara alguém dizer que o corpo é resultado da
confrontacdo, a marca deixada na histéria e que o campo de forcas é lugar
da confrontagdo. Mas certamente replicaria: qual corpo? Quais for¢as? Ou
seja, perguntar-se-iam: promove ou obstrui a vida? (RIBEIRO, 2018, p. 151).

Dessa maneira, “alcangar o corpo exige voltar-se para fora do corpo e analisar
tanto as regras do saber quanto as técnicas de poder que desenham 0 corpo com
seus efeitos” (FONSECA, 2015, p. 19). Cabe destacar que Foucault ndo ignorou a
“naturalidade” do corpo, ou melhor, os processos do corpo que sao propriamente
biolégicos e fisiologicos, mas ele procurou mostrar que as disciplinas e,
posteriormente, as biopoliticas (com maior énfase e expansdo), visavam
primordialmente controlar e modificar o corpo a partir de seus processos biolégicos e
fisiologicos.

Neste sentido, Fonseca (2015, p. 31) propde que o corpo em Foucault “[...] ndo
[é como] uma coisa disposta ao poder, mas uma instancia que conjuntamente realiza
o poder ao materializa-lo no aparecer de uma forma especifica”. Sob esta perspectiva,
Ribeiro (2018, p. 145) afirma que o corpo, no pensamento de Foucault, “[...] € visto
como marca ou estigma dos acontecimentos, em que esses critérios de ascendéncia
ou decadéncia da vida esta diluido, ou seja, o corpo é efeito de luta”?®. Assim,
podemos compreender o movimento tedrico de Foucault ao colocar o corpo sempre
em perspectiva contextualizada, no qual a temporalidade é circunscrita de forma fisica
no corpo. Por este motivo, o corpo € a materialidade das relacdes de poder proprias
de seu contexto de existéncia.

Fonseca (2015, p. 19-20) sublinha que “sem os discursos que pretendem
enunciar o corpo e sem as normas e praticas que o regulam, ndo parece haver lugar

para o corpo”. A partir deste cenario, podemos questionar se é possivel pensarmos

29 A discusséao sobre o corpo como efeito de lutas, por meio da andlise da relacdo entre corpo e
resisténcia, sera realizada no capitulo 3.



51

na existéncia de um individuo que nao esteja “mergulhado” em relagbes sociais,
culturais, politicas, econdémicas, etc.? Ou seja, que ser humano vive fora de alguma
sociedade ou sistema de relagbes sociais?

Uma possivel resposta pode ser encontrada nos escritos de Foucault, ao

afirmar que o corpo

[...] também esta diretamente mergulhado num campo politico; as relacdes
de poder tém alcance imediato sobre ele; elas o investem, o marcam, o
dirigem, o supliciam, sujeitam-no a trabalhos, obrigam-no a ceriménias,
exigem-lhe sinais (FOUCAULT, 2013c, p. 28, grifo nosso).

E mais, para Fonseca (2015, p. 16), Foucault ndo objetivava definir o que é o
corpo, mas analisa-lo com base nos dispositivos de poder que o circunscrevem, que
“[...] afetam e desenham o corpo”. Ela acrescenta que, ao centralizar o poder sobre 0
corpo, Foucault nega a existéncia do corpo fora dos sistemas de poder, bem como a
existéncia de um saber “neutro” sobre o corpo.

Sob esta perspectiva, a autora afirma que o corpo, para Foucault, € um espaco
no qual convergem diferentes discursos que, quando examinamos com mais atencao,
revelam as “[...] estratégias de produgao de sentido e a construgcdo de subjetividade”
(FONSECA, 2015, p. 16). No entanto, ela destaca que Foucault ndo relaciona a
producdo de sentido no préprio corpo, mas o articula com os dispositivos de poder
que atuam sobre ele, por meio das estratégias e das técnicas que Ihe sédo aplicadas.

Neste sentido, o que fundamenta o sistema de regras em cada sociedade sao
os discursos produzidos, inclusive aqueles elaborados sobre o corpo. Como 0s
individuos vivem em sociedade (ainda que estejam marginalizados e excluidos
econOmica e socialmente), em consequéncia, ndo ha motivos para pensarmos um
corpo que ndo esteja circunscrito por discursos. Dessa forma, ndo ha corpo sem
discurso, pois 0s corpos dos individuos estdo circunscritos por discursos que 0s
categorizam e os distinguem, sobretudo de forma implicita ou difusa. Entretanto, o que
podemos conjecturar € a existéncia de individuos que conseguem se emancipar de
determinados discursos (e suas “verdades”) sobre o corpo, fazendo com que eles
elaborem discursos (e verdades) préprios acerca de seu préprio corpo®.

Nesta perspectiva, Harari (2017), afirma que todas as diferenciacdes sociais,

econdmicas, culturais, religiosas, étnicas, etc., sao “ficcées”. Ele destaca que

30 Abordaremos a relagao entre corpo e liberdade no capitulo 3.



52

leis e normas humanas transformaram algumas pessoas em escravos e
outras em senhores. Entre negros e brancos existem algumas diferencas
biolégicas objetivas, como cor da pele e tipo de cabelo, mas nédo ha evidéncia
de que essas diferencas se estendam a inteligéncia ou a moral. A maioria das
pessoas afirma que sua hierarquia social € natural e justa, enquanto as de
outras sociedades sao baseadas em critérios falsos e ridiculos. [...] Mas a
hierarquia de ricos e pobres, que autoriza os ricos a viver em bairros distintos
e mais luxuosos, estudar em escolas distintas e de mais prestigio e receber
tratamento médico em instalacdes distintas e bem equipadas, parece
perfeitamente sensata para muitos norte-americanos e europeus. Mas é um
fato comprovado que a maior parte dos ricos séo ricos pelo simples motivo
de terem nascido em uma familia rica, enquanto a maior parte dos pobres
continuardo pobres no decorrer da vida simplesmente por terem nascido em
uma familia pobre (HARARI, 2017, p. 143).

Em outras palavras, o corpo expde quem o individuo € na sociedade: sua classe
social, seu género, sua sexualidade, sua etnia, sua educacao, sua concepc¢ao politica.
O corpo mostra as distingdes que o marcam?! e o determinam. Essas diferenciacdes
sao constituidas a partir do contexto histérico, cultural, econémico, social e politico,
bem como das relacdes as quais os individuos estdo submetidos. Neste sentido, para
analisarmos o corpo, precisamos observa-lo e estuda-lo a partir das mais variadas
fontes, que o atravessam e o circunscrevem, incluindo a contextualizagdo de sua

existéncia.

2.2 O corpo no centro dos dispositivos de poder modernos

No final do século XVII e inicio do século XVIII, as sociedades europeias
desenvolveram formas de exercicio de poder nas quais seus principais dispositivos se
fixaram no corpo, com as disciplinas e visavam a regulacdo dos comportamentos
sociais, por meio das biopoliticas, constituindo assim o biopoder (FOUCAULT, 2010a,
2013a). Nossa abordagem abrange as duas acomodacdes do biopoder, mas se
aprofunda na analise da biopolitica, considerando que esta forma de exercicio de
poder se consolidou e se propagou durante os séculos XIX e XX. O fortalecimento e

31 Nesta perspectiva, o verbo “marcar” pode ser entendido como sinénimo de “ferretear”, isto é, como
algo que “marca a pele”, formando uma cicatriz que é visivel a todos, nao sendo possivel que o individuo
esconda. Como exemplo, citamos: cor da pele e dos olhos; manchas; pintas; sardas; forma do rosto,
olhos e méos oriundas de doencas genéticas (como a sindrome de Down, a psoriase e a vitiligo, por
exemplo) ou ma-formacdo gestacional; e ainda, as tatuagens e os piercings; a forma e o corte de
cabelos; o uso de brincos e outros adornos, ou mesmo a auséncia destes.



53

a disseminacdo dos dispositivos biopoliticos objetivavam o0 gerenciamento da
populacao, a organizacéo das cidades, a maximizacao da producéo capitalista, dentre
outros aspectos ja mencionados.

A existéncia humana ocorre por intermédio de um corpo. Esse corpo é fisico,
formado por matéria organica, que interage e se relaciona com outros corpos, também
feitos de carne e 0ssos, que habitam o mesmo espaco territorial. O individuo e seu
COrpo sao uma e mesma coisa, pois o individuo precisa de seu corpo para ser e estar
no mundo. Conforme Corbin et.al (2008), o corpo pertence ao dominio do sentir e da

sensibilidade, pois ele estda no mundo imediato dos sentidos:

[...Jum mundo que varia com as condi¢cdes materiais, os modos de habitar,
0s modos de garantir as trocas, de fabricar objetos, impondo modos
diferentes de experimentar o sensivel e de utiliza-lo; um mundo que varia
também com a cultura [...] (CORBIN et.al, 2008, p. 07, grifos nossos).

Salientamos que, ndo apenas a cultura modifica o corpo, conforme afirmacéao
de Corbin et.al, mas todos os aspectos da sociedade no qual o individuo esta inserido
podem acarretar mudancas corporais e no modo como os individuos percebem e
tratam seus corpos. Pellegrin (2008, p. 161), ao escrever sobre os usos do corpo,

mostra, por exemplo, que

[...] o andar, que nos parece uma atividade propriamente sem histéria, merece
atencao: ele se aprende de diversas maneiras pelo mundo afora e através
dos tempos. Na Franca do Antigo Regime, a aprendizagem — tardia — dos
primeiros passos foi por muito tempo facilitada, em todos os meios, pelo
recurso a andadores. Esses lacos de tecido, tirado das bordas dos tecidos de
&, para servir de cordBes e costurados as roupas das criangas que
ensaiavam seus primeiros passos, parecem ter induzido um procedimento
gue acostuma a crianga, depois o adulto, “a jogar-se para frente numa atitude
em que o peito se torna o centro sobre o qual se apoia o peso do corpo”.

A imagem de Juan Pantoja de la Cruz (fig.01) mostra o uso desses lagos de
tecido citado por Pellegrin, em contraste com o andador, utilizado na atualidade em
diversas sociedades ocidentais quando as criangas comecam a dar seus primeiros

passos.



54

Figura 1

A autora destaca ainda que o cal¢ado inicialmente era usado para cobrir 0s pés
e auxiliar na mobilidade dos individuos e, com o passar dos séculos, se tornou um
adorno que serviu para distinguir ricos e pobres, homens e mulheres, os que moravam
no campo dos que moravam na cidade, etc. Na imagem de Paolo Veronese (fig.02),
€ possivel observarmos o uso de sapatos pelos nobres, enquanto os servicais estéo

descalcos.

Figura 2



55

Pellegrin (2008, p. 162) também relata que “os ricos andam o menos possivel
e seus sapatos de tecido ou de couro fino s6 permitem movimentos contados, isto €,
pouco numerosos e criadores de movimentos de elasticidade calculada”, enquanto os
moradores do campo, e também os mais pobres, usavam tamancos, como podemos

observar nas imagens de Jean-Francois Millet (fig.03) e Vicenzo Campi (fig.04).

Figura 3

Figura 4



56

Ou ainda, nas estacdes mais quentes, andavam com os pés descal¢os, como

na pintura de Hubert Salentin (fig.05).

Figura 5

Em consequéncia, Pellegrin (2008) aponta que as pernas dos camponeses,
principalmente das mulheres, eram mais grossas e, muitas vezes, estavam sujas por
causa da lama, em contraste com as pernas finas e sapatos delicados das mulheres
nobres e burguesas da cidade, exemplificado na imagem de Louis Léopold Boilly
(fig.06). Esses exemplos simples ilustram como o corpo € marcado por diversas
condi¢cdes que o determinam conforme a conjuntura no qual ocorre sua existéncia,

bem como o que se quer mostrar, esconder ou destacar.

Figura 6



57

CORSBIN et.al (2008, p. 09) salientam que “[...] o corpo existe em seu invélucro
imediato como em suas referéncias representativas: légicas ‘subjetivas’, também elas
variaveis com a cultura dos grupos e os momentos do tempo”. Isso porque o0 corpo
possui uma existéncia historica que € circunscrita e delineada pelos acontecimentos
préprios de seu tempo. Harari (2017) nos expde diversos exemplos de modificacdes
gue ocorreram com o corpo humano apos o inicio da ingestao de alimentos cozidos,
0s quais somente foram possiveis a partir da producéo®? do fogo. Ele também relata
como a gestacdo humana diminuiu de um ano e meio para, em média, nove meses,
com o passar das geracoes, tendo em vista que o parto de bebés menores favorecia

a sobrevivéncia da mae e do recém-nascido. Além disso, o autor afirma que

[...] como os humanos nascem subdesenvolvidos, eles podem ser educados
e socializados em medida muito maior do que qualquer outro animal. A
maioria dos mamiferos sai do Gtero como ceramica vidrada saindo do forno —
gualquer tentativa de molda-los novamente apenas ird racha-los ou quebra-
los. Os humanos saem do Utero como vidro derretido saindo de uma
fornalha. Podem ser retorcidos, esticados e moldados com
surpreendente liberdade. E por isso que hoje podemos educar nossos filhos
para serem cristdos ou budistas, capitalistas ou socialistas, belicosos ou
pacifistas (HARARI, 2017, p. 18, grifos nossos).33

A biopolitica considera o corpo como recurso que, conforme as circunstancias,
deve ter maximizada a sua eficiéncia. Este é o “corpo politico”, definido por Foucault
(2013c, p. 31) como

[...] o conjunto dos elementos materiais e das técnicas que servem de armas,
de reforgo, de vias de comunicacgéo e de pontos de apoio para as relacdes de
poder e de saber que investem os corpos humanos e os submetem fazendo
deles objetos de saber.

A burguesia, segundo Foucault (2013a, 2013c), valorizou o préprio corpo,
intensificando sobre ele os cuidados com relacdo a saude e as condic¢des fisicas,
elaborando dispositivos que maximizassem a vida. “Ao invés de uma repressao do

sexo das classes exploradas, tratou-se, primeiro, do corpo, do vigor, da longevidade,

32 O autor faz uma distingdo entre as agdes humanas de “dominar” e “produzir” o fogo. A “dominagao”
do fogo corresponde ao periodo em que os humanos utilizavam o fogo que era naturalmente produzido,
como por exemplo, uma arvore em chamas devido a um raio. Ja a “produg¢édo” do fogo € um periodo
posterior, em que 0os humanos desenvolveram habilidades em produzir, manusear e manter o fogo,
sem depender de fenbmenos naturais para sua obtencao. Com isso, a alimentacdo se modificou devido
ao incremento de alimentos cozidos de modo cotidiano, acarretando o desenvolvimento do cérebro e
demais habilidades cognitivas (HARARI, 2017).

33 Essa discussdo também é abordada por Badinter (1986), ao realizar a analise de como se
constituiram as relagdes entre homens e mulheres.



58

da progenitura e da descendéncia das classes que ‘dominavam’ (FOUCAULT, 2013a,
p. 134). O “investimento burgués” sobre o corpo ocorreu por meio da constituicdo de

saberes articulados as praticas de poder. Arasse (2008, p. 565) explica que

[...] a ciéncia anatdmica revoluciona a definicdo fisica do organismo humano
e a instituicdo de regras de comportamento ou “civilidade” fixa, através do
controle de sua manutenc¢éo, uma nova representagéo do corpo socializado.
A primeira vista, essas duas préaticas estdo o mais distante possivel uma da
outra: a anatomia busca, enquanto ciéncia médica, estabelecer as estruturas
objetivas do corpo e trabalha para esclarecer uma interioridade fisica
invisivel; a civilidade, ciéncia social do “saber-viver”, dedica-se a estabelecer
as regras de uma retdérica da conveniéncia que trata exclusivamente das
manifestacdes exteriores, visiveis, do corpo. A contemporaneidade de seu
desenvolvimento histérico convida para considera-las como praticas
corolarias uma da outra, construindo simultaneamente uma consciéncia
“moderna” do corpo em sua estrutura fisica e sociabilidade.

Em decorréncia disso, o corpo adquiriu valor politico, no qual suas condi¢des
de saude e de sobrevivéncia, bem como suas sensacdes e prazeres passaram a se
relacionar ao quanto os individuos estavam dispostos a desembolsar por isso: quanto
maior a quantia gasta, melhores serdo as condi¢cdes de sobrevivéncia e de saude. Em
outras palavras, quanto mais caro o produto, mais intensa sera a sensacao e o prazer.
Neste contexto, Foucault (2013a, p. 134) afirma que, foi na burguesia “[...] que se
estabeleceu, em primeira instancia, o dispositivo de sexualidade como nova
distribuicao dos prazeres, dos discursos, das verdades e dos poderes”.

Assim, 0 corpo e 0 sexo estdo intimamente conectados no dispositivo da
sexualidade, principalmente porque a burguesia estava, segundo Foucault (2013a, p.
136),

[...] empenhada em se atribuir uma sexualidade e constituir para si, a partir
dela, um corpo especifico, um corpo “de classe” com uma saude, uma
higiene, uma descendéncia, uma raca: autossexualizacdo do seu préprio
corpo, encarnacao do sexo em seu corpo préprio, endogamia do sexo e do
corpo.

Neste sentido, a valorizagdo do corpo por esse grupo, aliado a producédo de
saberes e aos dispositivos de poder, visavam “cultuar”®* o corpo. Foucault exp&e que

isso pode ser verificado pelas

84 “Cultuar” o corpo no sentido de admirar, apreciar, adornar, adorar, enfocar, enfatizar, dar demasiada
importancia.



59

[...] obras publicadas em nimero tdo grande, no fim do século XVIII, sobre a
higiene do corpo, a arte da longevidade, os métodos para ter filhos de boa
sallde e para manté-los em vida durante o maior tempo possivel, os
processos para melhorar a descendéncia humana; eles atestam, portanto, a
correlagdo entre essa preocupagdo com O COrpo € O Sexo e um certo
“racismo”[*°] (FOUCAULT, 2013a, p. 137).

Ainda, em sua analise sobre a sexualidade, Foucault (2013a, p. 118, grifo

nosso) afirma que

o dispositivo de sexualidade tem, como razao de ser, ndo o reproduzir, mas
o proliferar, inovar, anexar, inventar, penetrar nos corpos de maneira cada
vez mais detalhada e controlar as populagdes de modo cada vez mais
global. [...] a sexualidade esta ligada a dispositivos recentes de poder; esteve
em expansao crescente a partir do século XVII; a articulagdo que a tem
sustentado, desde entdo, ndo se ordena em funcdo da reproducéo; esta
articulacéo, desde a origem, vinculou-se a uma intensifica¢éo do corpo, a sua
valorizacdo como objeto de saber e como elemento das relacdes de poder.

A familia, durante este periodo, tornou-se uma instituicdo que passou a ter
importancia fundamental na implementacdo dos dispositivos de sexualidade. Isso
porque, de acordo com Foucault (2013a), a familia deve ser compreendida, naquele
contexto, como uma estrutura que tem como funcao constituir as sexualidades, 0s
comportamentos e controlar o corpo dos individuos que estdo implicados nessas

relacdes, conforme as determinacdes dos dispositivos.

A célula familiar, assim como foi valorizada durante o século XVIII, permitiu
gue, em suas duas dimensdes principais — o0 eixo marido-mulher e o eixo pais-
filhos — se desenvolvessem os principais elementos do dispositivo de
sexualidade (o corpo feminino, a precocidade infantil, a regulacdo dos
nascimentos e, em menor propor¢cdo, sem dlvida, a especificagdo dos
perversos) (FOUCAULT, 2013a, p. 119).

Podemos perceber que isso ainda ocorre hodiernamente, pois a familia € o
nosso primeiro “lugar social”’, no qual estamos inseridos desde nosso nascimento. E
no ambiente familiar e, por intermédio dos outros individuos que compde a familia,
gue aprendemos as regras, que compreendemos a nossa cultura, os costumes e as
tradicdes. E também, neste “espaco social”, nesse ambiente de convivéncia familiar,
que os dispositivos de poder tém sua maior penetrabilidade. Destaca o autor que, “por

sua penetrabilidade e sua repercusséao voltada para o exterior, ela [a familia] € um dos

35 Neste texto, o “racismo” que Foucault cita se refere a questao da higienizacdo das racas que, neste
periodo, esta em “estado embrionario” até a segunda metade do século XIX, desdobrando-se, no século
XX, no nazismo e fascismo (FOUCAULT, 2010a, 2013a,).



60

elementos taticos mais preciosos para esse dispositivo [de sexualidade]’
(FOUCAULT, 20134, p. 122)

A partir deste dispositivo, Foucault enfatiza a reorganizagao da familia no final
do século XVIII:

0s pais, os cdnjuges, tornam-se, na familia, os principais agentes de um
dispositivo de sexualidade que no exterior se apoia nos médicos e
pedagogos, mais tarde nos psiquiatras, e que, no interior, vem duplicar e logo
“psicologizar” ou “psiquiatrizar” as relag6es de alianca [3%]. Aparecem, entéo,
estas personagens novas: a mulher nervosa, a esposa frigida, a mae
indiferente ou assediada por obsessdes homicidas, o marido impotente,
sédico, perverso, a mocga histérica ou neurasténica, a crianca precoce e ja
esgotada, o jovem homossexual que recusa 0 casamento ou menospreza sua
propria mulher (FOUCAULT, 2013a, p. 121-122).

O Estado e as instituicOes aparecem, nesse contexto, como organizadores
dessas relacdes conjugais, sustentados por estudos da Pedagogia, da Medicina e da
Economia. O sexo ndo parou de ser tratado de modo incipiente, e se tornou o produto
de um determinado saber adquirido sobre o corpo. Neste sentido, o dispositivo de
sexualidade atuou de modo que “[...] todo o corpo social e quase cada um de seus
individuos eram convocados a porem-se em vigilancia” (FOUCAULT, 2013a, p. 127).
A explosédo de discursos acerca do corpo e da sexualidade derivadas de diferentes
areas de saber, que ocorreu com mais expressdo no século XIX, indicam o
investimento dos mecanismos de poder (e de saber) sobre o corpo, conforme

exemplifica Foucault:

[...] a andlise da hereditariedade colocava o sexo (as relagdes sexuais, as
doengas venéreas, as aliangas matrimoniais, as perversdes) em posi¢éo de
“responsabilidade biolégica” com relagdo a espécie; ndo somente 0 sexo
podia ser afetado por suas proprias doencas mas, se nao fosse controlado,
podia transmitir doengas ou cria-las para as geragoes futuras; ele aparecia,
assim, na origem de todo um capital patolégico da espécie. Dai o projeto
médico, mas também politico, de organizar uma gestdo estatal dos
casamentos, nascimentos e sobrevivéncias; o sexo e sua fecundidade devem
ser administrados (FOUCAULT, 2013a, p. 129).

36 Foucault exp8e que existiam sistemas de relagdes entre parceiros sexuais que funcionavam como
dispositivo de aliancga: “[...] sistema de matriménio, de fixacdo e de desenvolvimento dos parentescos,
de transmiss@o dos nomes e dos bens. [...] O dispositivo de alianga conta, entre seus objetivos
principais, o de reproduzir uma trama de relacdes e manter a lei que as rege; [...] 0 que é pertinente é
o vinculo entre parceiros com status definido; o dispositivo de alianca se articula fortemente com a
economia devido ao papel que pode desempenhar na transmissdo ou na circulagdo de riquezas”
(FOUCAULT, 20134, p. 117-118). O autor destaca que esse dispositivo foi perdendo a sua importancia
visto que, com as novas relacdes econdmicas e politicas, ele se tornou ineficaz diante da complexidade
das relag@es, sendo substituido pelo dispositivo de sexualidade.



61

O autor observou que o dispositivo da sexualidade néo exerceu, inicialmente,
tanta influéncia nas classes mais pobres como na burguesia. Ele escreveu que, “ao
contrario, as técnicas mais rigorosas foram formadas e, sobretudo, aplicadas em
primeiro lugar com mais intensidade nas classes economicamente privilegiadas e
politicamente dirigentes” (FOUCAULT, 2013a, p. 131). O autor indica, ainda, que 0s
dispositivos de sexualidade foram disseminados aos operarios das fabricas e aos

pobres de forma lenta, em trés etapas.

Primeiro, em torno dos problemas da natalidade, quando se descobriu, no fim
do século XVIII, que a arte de enganar a natureza ndo era privilégio dos
citadinos e dos devassos [...]. Em seguida, quando a organizacdo da familia
“candnica” pareceu, em torno da década de 1830, ser um instrumento de
controle politico e de regulacdo econdmica indispenséavel para a sujei¢cdo do
proletariado urbano: grande campanha para a “moralizagdo das classes
pobres”. Finalmente, quando se desenvolveu, no fim do século XIX, o controle
judiciario e médico das perversdes, em nome de uma protecdo geral da
sociedade e da raca (FOUCAULT, 2013a, p. 133).

Desse modo, Foucault expde que a difusdo do dispositivo da sexualidade
atingiu o corpo social como um todo apenas no final do século XIX, destacando que
ele “[...] ndo recebeu em todo lugar as mesmas formas, nem utilizou em toda parte os
mesmos instrumentos” (FOUCAULT, 2013a, p. 133). Em outras palavras, a
disseminacao do dispositivo da sexualidade ndo aconteceu de modo organizado e
homogéneo: ele ocorreu de diversas maneiras, em diferentes periodos e momentos,
com intensidades distintas entre as classes. Isso ocorreu pois os dispositivos de
biopoder tem como caracteristica a adaptacédo conforme o contexto no qual ocorrem.
Assim, na medida em que eles foram sendo implementados, também se adaptavam
para serem exercidos sobre o maior niumero de sujeitos. Além disso, conforme
mostramos anteriormente, a burguesia passou a se interessar sobre a sexualidade
dos pobres apenas quando isso se refletia na economia capitalista.

Foucault (2013a, p. 54) afirma que, de um modo geral, a sociedade burguesa
europeia, a partir do séc. XIX, “...] € uma sociedade de perversdo explosiva e
fragmentada”, em que as formas de poder se manifestaram, principalmente, por meio
dos discursos e das instituicdes. Esse tipo de poder ndo tem a forma de lei, nem
efeitos de interdicdo, mas o corpo é incluido no rol de especificacbes de como os
individuos devem ser e agir (FOUCAULT, 2013a). Dessa maneira, ele organiza os
lugares na sociedade, bem como produz e molda as sexualidades. Neste contexto,

“as condicdes de vida impostas ao proletariado, sobretudo na primeira metade do



62

século XIX, mostram que se estava longe de tomar em consideragdo 0 seu corpo e o
seu sexo [...] (FOUCAULT, 2013a, p. 138).

Isso mudou somente com a ocorréncia de conflitos e com o surgimento de
epidemias e de doencas sexualmente transmissiveis, que foram associadas a
prostituicdo. Além disso, a necessidade crescente de mao de obra estavel e
qualificada tornou o corpo (e a sexualidade) do proletariado motivo de preocupacéao e
vigilancia do Estado e das instituicdes. Neste sentido, Foucault (2013a, p.138) afirma

que

[...] foi necessaria, enfim, a instauracéo de toda uma tecnologia de controle
gue permitia manter sob vigilancia esse corpo e essa sexualidade que
finalmente se reconhecia neles (a escola, a politica habitacional, a higiene
publica, as instituicbes de assisténcia e previdéncia, a medicalizacdo geral
das populagcbes, em suma, todo um aparelho administrativo e técnico
permitiu, sem perigo, importar o dispositivo de sexualidade para a classe
explorada [...].

Em decorréncia, ocorreu o desenvolvimento de dispositivos que controlaram os
comportamentos, possibilitando a identificacdo das condutas consideradas
“‘desviantes” (ou “anormais”). O autor expde que as perversdes aparecem COMo
resultado desse poder sobre o corpo. Em outras palavras, a produgéo das perversoes
e anormalidades sdo os efeitos da relagdo poder-prazer, que fora exercido sobre o
corpo e sobre a sexualidade por meio de dispositivos de poder complexos e positivos,
aliados as préticas de excitacdo e de intensificacdo dos discursos sobre 0 sexo
(FOUCAULT, 2013a).

Um outro aspecto destacado e estudado por Foucault (2013c) trata das
modificacdes que ocorreram, também neste periodo (qual seja, o final do século XVIII
e 0 inicio do século XIX), das formas de puni¢cdo, com o desaparecimento dos
suplicios®”. O autor expde que, na ldade Média, os procedimentos de inquérito
objetivavam: (1) estabelecer a verdade de um crime; (2) determinar seu autor; e (3)
aplicar a sangao. Com base nisso, seria possivel estabelecer uma verdade “bem
fundamentada” que garantiria um “bom julgamento” (FOUCAULT, 2013c). Com as
modificacdes que ocorreram no final do século XVIII, Foucault (2013c) afirma que as

punicdes ndo objetivam mais a violéncia sobre o corpo, mas sim o enclausuramento

87 Os suplicios eram uma das formas de punicao utilizada na Europa até o século XVIII. Em geral, eram
cerimdnias nas quais o soberano realizava demonstracfes publicas de seu poder aos suditos. De
acordo com Foucault (2010a, 2013a), o soberano tinha o poder de “fazer morrer”.



63

do corpo e sua docilizagdo. Neste momento, inicia-se a criacdo de um sistema
judiciario que prevé penalidades e puni¢cdes de acordo com o delito ou transgressao
praticado. Isto €, comeca a se legislar sobre a vida privada dos individuos.

Desse modo, “[...] o corpo esta preso no interior de poderes muito apertados,
que Ihe impde limitagdes, proibicdes ou obrigagdes” (FOUCAULT, 2013c, p. 132). Sob
esta perspectiva, o corpo, em sua materialidade, apresenta o individuo ao mundo3®,
comunicando como ele se relaciona com as regras e normas, se ele “cumpre com
suas obrigacgdes”, e se ele respeita as proibi¢des. Assim, o corpo revela tragos da
identidade pessoal, cultural, econémica, politica e social dos individuos, por meio de
suas vestimentas, dos gestos e posturas, pela maneira de falar, pelo peso e forma
gue apresenta, pelo modo de caminhar e sentar-se, etc. Pellegrin (2008, p. 211) expde
que as vestimentas, por exemplo, “[...] expressavam o mundo sem dizer uma palavra:
linguagem acessivel a todos, justificacdo visual e explicitacdo das marcas proprias a
uma sociedade fundada no agenciamento organico e hierarquizado das diferengas”.

Matthews-Grieco (2008) relata os rituais de seducao e as praticas pré-nupciais
realizadas pelos jovens burgueses e nobres europeus: a corte era realizada pelo
jovem a donzela apds o pai dela “dar o consentimento”, por meio de rituais que
incluiam, “[...] presentes, visitas, conversas intimas, bilhetes carinhosos e expressbes
de amor e devogao” (MATTHEWS-GRIECO, 2008, p. 227). Segundo ela, o casamento
das familias ricas tinha como preocupacdo a origem das familias, bem como a
situacdo financeira e econdmica; em geral, os casamentos eram realizados por
contrato e os rituais de seducao eram supervisionados. Os jovens desse periodo
(século XVIII-XIX) estavam influenciados pelo romantismo, causando problemas,
algumas vezes, na escolha dos parceiros conjugais. O que difere das familias das
classes médias e baixas que, de acordo com a autora, existia mais liberdade na
escolha matrimonial.

A autora salienta, ainda, que, com relagéao ao corpo,

38 Arendt (2000) aborda essa questédo do corpo que apresenta o individuo ao mundo na obra A Vida do
Espirito, Volume 1 — O Pensar, Capitulo 1 — Aparéncia, em que ela trata da relagao entre corpo e alma,
afirmando que aquilo que pensamos pode ser expresso por meio dos gestos, dos olhares, da maneira
como falamos. Além disso, a autora apresenta a problematizacdo do corpo enquanto “auto-
apresentagao”, que se constitui em uma escolha ativa e consciente quanto a exibicdo de determinadas
caracteristicas do corpo em detrimento de outras. Nesta perspectiva, Arendt alerta para a possibilidade
de fraude e fingimento com relacdo aquilo que se mostra no corpo, que pode ndo expressar aquilo que
o individuo &, pois pode ser apenas uma constru¢cdo com determinado fim, e ndo a exposi¢ao daquilo
gue o individuo é enquanto sujeito das relacdes de poder.



64

[...] a linguagem corporal também desempenhava um papel importante por
ocasido das frequentagfes preliminares a corte amorosa. Quando faltavam
palavras, os gestos podiam bastar: piscadas de olho, apertos de maos, beijos
furtivos, lutas disfarcadas, modos de comunicagdo simples e faceis de
compreender podiam significar um interesse particular da parte de um/uma
jovem (MATTHEWS-GRIECO, 2008, p.230).

Podemos observar que estas préaticas ainda ocorrem hodiernamente. Estes
exemplos corroboram com nossa analise de que o corpo e a forma como os individuos
fazem uso dele estdo implicados e circunscritos em dispositivos de poder, que

conduzem as praticas sociais.

2.3 A producao de “verdades” e a formagao de discursos

A partir do estudo do biopoder, como aquele que tem como centralidade a vida,
Foucault nos apresenta uma nova forma de operacéo dele. Conforme Ruiz (2007, p.
270), “o poder e a vida se coimplicam numa espécie de circulo vicioso em que o
Estado se apropria da poténcia da vida humana para incrementar seu poder, sendo o
poder absoluto do Estado a garantia de preservacdo da vida”. Neste sentido, a
apropriacdo da poténcia da vida humana pelo Estado serviu para promover o seu
poder, ao mesmo tempo em que ele visa a garantir a continuidade da vida. Contudo,
podemos perguntar como isso se legitima.

Ruiz (2007) aponta que o discurso sustenta a tensdo entre os individuos, o
Estado e as instituices, como a escola, as universidades, a Igreja, os sindicatos, as
fabricas, os hospitais, etc. Isso ocorre porque a logica desde discurso visa a
preservacao da estrutura do Estado e a continuidade dos dispositivos de poder. Estes,
pretendem maximizar a produtividade dos corpos e ndo visam a melhoria da vida dos
cidadéaos.

Nesta perspectiva, Foucault (2017, p. 346) destaca que “vivemos em uma
sociedade que, em grande parte, marcha ‘ao compasso da verdade’ — ou seja, que
produz e faz circular discursos que funcionam como verdade, que passam por tal e
que detém por esse motivo poderes especificos”. Neste contexto, o discurso adquire
uma fungao “estratégica”, pois € por meio dele que o poder vai operar (FOUCAULT,
2015, p. 247). Ele afirma que:



65

nao ha exercicio de poder sem uma certa economia dos discursos de verdade
gue funcionam nesse poder, a partir e através dele. [...] somos forgados a
produzir a verdade pelo poder que exige essa verdade e que necessita dela
para funcionar; temos de dizer a verdade, somos coagidos, sSomos
condenados a confessar a verdade ou a encontra-la. [...] Temos de produzir
a verdade como, afinal de contas, temos de produzir riquezas, e temos
de produzir a verdade para poder produzir riquezas. E, de outro lado,
somos igualmente submetidos a verdade, no sentido de que a verdade
€ a norma; é o discurso verdadeiro que, a0 menos em parte, decide; ele
veicula, ele préprio propulsa os efeitos de poder. Afinal de contas, somos
julgados, condenados, classificados, obrigados a tarefas, destinados a
umacertamaneirade viver ou aumacerta maneirade morrer, em funcédo
de discursos verdadeiros, que trazem consigo efeitos especificos de
poder (FOUCAULT, 2010a, p. 22, grifos n0ssos).

As distingdes entre “normais” e “anormais”, com base no discurso exemplifica
como se constituiu 0 que é considerado como verdadeiro ou falso nas sociedades.
Foucault (2014a) afirma que, em muitos casos, as verdades, elaboradas por meio de
um sistema de excluséo, sao reforgadas na elaboracao dos discursos. Entretanto, ele

expde que, essas verdades,

[...] de saida, séo arbitrérias, ou que, ao menos, se organizam em torno de
contingéncias histéricas; que ndo sao apenas modificaveis, mas estdo em
perpétuo deslocamento; que sdo sustentadas por todo um sistema de
instituicbes que as impdem e reconduzem, enfim, que ndo se exercem sem
pressdo, nem sem, ao menos, uma parte de violéncia (FOUCAULT, 2014a,
p. 13, grifos nossos).

Acrescenta Foucault (2014a) que, se analisarmos apenas a estrutura interna
do discurso que separa o que é verdade do que é falso, ndo encontraremos
arbitrariedades, nem institucionalizacdo do discurso, nem suas modifica¢cdes ou
violéncias. Isso acontece porque o sistema interno do discurso esta sustentado por
essas separacdes. Ou seja, o fundamento esta implicito e condicionado a funcionar

desse modo.

Mas se nos situarmos em outra escala, se levantamos a questao de saber
qual foi, qual é constantemente, através de nossos discursos, essa vontade
de verdade que atravessou tantos séculos de nossa histéria, ou qual é, em
sua forma muito geral, o tipo de separacao que rege nossa vontade de saber,
entdo é talvez algo como um sistema de exclusdo (sistema histérico,
institucionalmente constrangedor) que vemos desenhar-se (FOUCAULT,
2014a, p. 14).

Ele afirma que as mudancas significativas que marcaram a Modernidade foram
produzidas em decorréncia do avanco nos estudos cientificos e tiveram, como

consequéncia, novas formas de controle dos enunciados. Em outras palavras, as



66

modificacdes e as descobertas cientificas alteraram a relagéo entre o discurso e a
verdade nos mais diversos niveis sociais, e ndo apenas epistemologicamente. Harari
(2017) afirma que os novos conhecimentos adquiridos na Modernidade auxiliaram na
resolucao de diversos problemas. Como exemplo, ele expbe que,

a medida que a ciéncia comecou a resolver um problema insollvel atras do
outro, muitos se convenceram de que a humanidade poderia superar todo e
cada um dos problemas que a aflige adquirindo e aplicando novos
conhecimentos. A pobreza, a doenca, as guerras, a fome, a velhice e a
propria morte ndo eram o destino inevitavel da humanidade. Eram
simplesmente fruto da nossa ignoréncia (HARARI, 2017, p. 275).

O discurso portador da verdade, neste contexto, passou a ser o discurso
cientifico, fundamentado em verdades que eram resultado das novas descobertas.
Antes, o discurso verdadeiro era o discurso do soberano: os individuos se submetiam
a ele, pois o rei era o portador da verdade, que “[...] pronunciava a justica e atribuia a
cada um a sua parte [...]"” (FOUCAULT, 2014a, p. 14). Ao soberano cabia separar o
gue era verdadeiro e 0 que considerava falso. Muitas vezes, a demonstracdo da
autoridade da verdade do soberano era realizada por meio de cerimdnias ritualizadas.
No inicio da obra Vigiar e Punir, Foucault apresenta a narracdo do suplicio de
Damiens, no século XVIII: um “espetaculo” publico de punicdo comandado pelo rei
(FOUCAULT, 2013c). Além de afirmar seu poder de governo e de promover a “justi¢a”,
os suplicios também serviam para que o soberano mostrasse seu discurso. Isto €, o
conjunto de enunciados verdadeiros que justificavam a pena aplicada, ao mesmo
tempo em que reforcava a submissédo dos demais individuos as suas leis e ao seu
discurso verdadeiro.

Dessa maneira, na Modernidade ocorreu um deslocamento com relagdo a
guem determinava o que é verdadeiro e qual deveria ser o conjunto de enunciados
verdadeiros que constituiriam o discurso. Foucault (2014a, p. 14-15, grifos nossos)

expde que,

[...] um século mais tarde, a verdade mais elevada ja ndo residia mais no
gue era o discurso, ou no que ele fazia, mas residia no que ele dizia: chegou
um dia em que a verdade se deslocou do ato ritualizado, eficaz e justo, de
enunciacdo, para o proprio enunciado: para seu sentido, sua forma, seu
objeto, sua relacdo a sua referéncia.

Neste sentido, os saberes desenvolvidos na Modernidade estavam alicer¢cados

em sistemas de exclusdo que organizavam as praticas cientificas. A busca por



67

“verdades” ocorreu, nesse contexto, por meio de pressao e de coergao por parte das
instituicdes, gerando a elaboracéo de discursos verdadeiros que passaram a reger a

sociedade:

como se para nés a vontade de verdade e suas peripécias fossem
mascaradas pela prépria verdade em seu desenrolar necesséario. E a razdo
disso €, talvez, esta: é que o discurso verdadeiro ndo é mais, com efeito,
desde o0s gregos, aquele que responde ao desejo ou aquele que exerce o
poder, na vontade de verdade, na vontade de dizer esse discurso verdadeiro,
0 que esta em jogo, sendo o desejo e o poder? O discurso verdadeiro, que a
necessidade de sua forma liberta do desejo e libera do poder, ndo pode
reconhecer a vontade de verdade que o atravessa; e a vontade de verdade,
essa que se impde a nos ha bastante tempo, é tal que a verdade que ela quer
ndo pode deixar de mascara-la. Assim, s6 aparece aos nossos olhos uma
verdade que seria riqueza, fecundidade, forca doce e insidiosamente
universal. E ignoramos, em contrapartida, a vontade de verdade, como
prodigiosa maquinaria destinada a excluir todos aqueles que ponto a ponto,
em nossa histéria, procuraram contornar essa vontade de verdade e
recoloca-la em questédo contra a verdade [...] (FOUCAULT, 2014a, p. 19-20).

A problematica que se verifica no biopoder € que a verdade esta
intrinsecamente ligada aos dispositivos sobre os quais ela deve operar. Com relacao

as disciplinas, Foucault (2014a, p. 28-29, grifos nossos) explica que

[...] uma disciplina se define por um dominio de objetos, um conjunto de
métodos, um corpus de proposi¢cdes consideradas verdadeiras, um jogo de
regras e definigbes, de técnicas e de instrumentos: tudo isto constitui uma
espécie de sistema anénimo a disposi¢cdo de quem quer ou pode servir-se
dele, sem que seu sentido ou sua validade estejam ligados a quem sucedeu
ser seu inventor. [...] 0 que é suposto no ponto de partida, ndo é um sentido
gue precisa ser redescoberto, nem uma identidade que deve ser repetida; é
aquilo que é requerido para a construgcao de novos enunciados. Para que
haja disciplina, é preciso, pois, que haja possibilidade de formular, e de
formular indefinidamente, proposi¢ées novas.

Neste sentido, as disciplinas nédo precisam ser analisadas em sua origem para
serem validadas e colocadas em praticas, bem como nao necessitam que “iluminem”
aquilo que estad oculto. No entanto, precisam dos elementos necessarios para a
concepcgao (infinita) de novos enunciados considerados verdadeiros. Desse modo,
elas ndo sao conjuntos de verdades sobre determinada coisa, mas sao elaboradas a
partir de elementos verdadeiros e falsos, bem como de erros e acertos, “[...] que tém
funcdes positivas, uma eficacia histérica, um papel muitas vezes indissociavel daquele
das verdades” (FOUCAULT, 2014a, p. 30).

Sob esta perspectiva, “no interior de seus limites, cada disciplina reconhece

proposicdes verdadeiras e falsas; mas ela repele, para fora de suas margens, toda



68

uma teratologia [3*°] do saber” (FOUCAULT, 2014a, p. 31). Para que um enunciado
seja considerado verdadeiro e seja incluido no discurso de uma determinada
disciplina, ele precisa cumprir critérios e satisfazer certas condi¢des, que se compdem
em um horizonte tedrico mais ou menos definido, tendo em vista que as disciplinas se
dirigem de forma direta e objetiva sobre o corpo. “Em resumo, uma proposi¢ao deve
preencher exigéncias complexas e pesadas para poder pertencer ao conjunto de uma
disciplina; antes de poder ser declarada verdadeira ou falsa, deve encontrar-se [...] ‘no
verdadeiro’.” (FOUCAULT, 2014a, p. 32).

As disciplinas funcionam com base no controle da produc¢éo de discursos e sdo
reforcadas e ampliadas com o uso de regras. As proposi¢cdes e 0s enunciados devem
se submeter a essas regras para que a “verdade” ou a “falsidade” sejam identificadas.
O objetivo é o aumento da for¢ca produtiva de cada sujeito, considerando o efeito
multiplicador delas.

Tal qual a disciplina, a biopolitica também possui seus discursos e verdades,
0S quais visam a garantir a operacao de seus dispositivos, que orientam as praticas
dos sujeitos. Foucault (2013a) argumenta que a confissdo*° foi amplamente utilizada
pela Pastoral Cristd com o objetivo de conduzir as condutas por meio do discurso.
Para isso, por exemplo, “a interdigdo de certas palavras, a decéncia das expressoes,
todas as censuras do vocabulario [...]” transformaram as formas de comunicagao,
tornando a linguagem “[...] moralmente aceitavel e tecnicamente util” (FOUCAULT,
2013a, p. 27). Em outros termos, o ritual de confessar propicia que o discurso daquele
gue comete o0 pecado seja modelado e adestrado de duas maneiras. A primeira, pela
forma como o “pecador” deve relatar seus atos falhos, ou seja, como ele verbaliza a
narrativa de sua agao (constréi sua “verdade”). E, a segunda forma € por meio das
penalidades e sancdes que lhe sédo aplicadas devido ao pecado cometido. Ou seja, a
interdicdo do discurso, como por exemplo: a proibicdo do uso de alguns termos, o
pudor em se falar sobre determinados assuntos e o constrangimento exercido sobre

a linguagem.

39 O termo “teratologia” se refere a area da medicina relacionada ao estudo das malformages e
anomalias genéticas e congénitas. Também podem ser considerados o0s estudos sobre as
“monstruosidades” e os “monstros” do corpo. No sentido utilizado por Foucault, se refere as
anormalidades que foram excluidas na constituicdo dos saberes.

40 “Confissao” é o ritual cristdo no qual o fiel se dirige ao confessor e narra seus pecados e suas falhas
que estdo em desacordo com as regras da Igreja. Esse ritual tem como objetivo (1) que o pecador
admita sua culpa perante a Deus, por meio do ato de confessar para seu representante na Terra (0
confessor) e (2) que se apligue uma puni¢do conforme o pecado cometido.



69

Neste sentido, podemos entender que a biopolitica opera por meio da
“economia politica da verdade”. A verdade, desse modo, pode ser caracterizada a

partir de cinco aspectos:

[1] a “verdade” é centrada na forma do discurso cientifico e nas instituicées
gue o produzem; [2] esta submetida a uma constante incitacdo econémica e
politica (necessidade de verdade tanto para a produgdo econdmica, quanto
para o poder politico); [3] € um objeto, de varias formas, de uma imensa
difusdo e de um imenso consumo (circula nos aparelhos de educacéo ou de
informacéo, cuja extensdo no corpo social é relativamente grande, ndo
obstante algumas limitagdes rigorosas); [4] é produzida e transmitida sob o
controle, ndo exclusivo, mas dominante, de alguns aparelhos politicos ou
econbmicos (universidade, Exército, escritura, meios de comunicagdo);
enfim, [5] é objeto de debate politico e de confronto social (as lutas
“ideolégicas”) (FOUCAULT, 2017, p. 52).

Assim, a verdade esta associada aos sistemas de poder “[...] que a produzem
e apoiam, e a efeitos de poder que ela induz e que a reproduzem” (FOUCAULT, 2017,
p. 54), funcionando de modo circular e ciclico. Neste contexto, a expanséo da Pastoral
Cristd acentuou a relacdo entre a moralidade e o sexo na Modernidade. Machado
(2017, p. 30), explica que o poder pastoral se desenvolveu a partir do século XVI, mas
que se fortaleceu apés a Reforma (1517) e a Contrarreforma (1545), caracterizando-
se “[...] pelo projeto de dirigir os homens, nos detalhes de sua vida, do nascimento até
a morte, para obriga-los a um comportamento capaz de leva-los a salvagao”. Isso
gerou a elaboracdo de determinados conjuntos de verdades, aliado a Medicina e a
Pedagogia, que serviam como fundamento dos dispositivos biopoliticos desenvolvidos

na época:

reconhece-se [...] as obsessfes que a medicina e a pedagogia alimentaram,
a partir dos séculos XVII e XVIII, em torno do puro dispéndio sexual — aquele
onde néo existe fecundidade nem parceiro; o esgotamento progressivo do
organismo, a morte do individuo, a destruicao de sua raca e, finalmente, o
dano causado a toda a humanidade, foram, regularmente, ao longe de uma
literatura loquaz, prometido para aqueles que abusassem do seu sexo.
Esses medos induzidos parecem ter constituido a heranga “naturalista” e
“cientifica”, no pensamento médico do século XIX, de uma tradigao crista
que colocava o prazer no campo da morte e do mal (FOUCAULT, 2012b, p.
23).

Nesse viés, Machado (2017, p. 31) entende que

trata-se, portanto, de um poder que ndo se exerce sobre um territério, mas
sobre uma multiplicidade de individuos, velando sobre cada um deles em
particular. E Foucault se dedica a mostrar como esse poder se exerce sobre



70

o individuo com o objetivo de conhecimento exaustivo de sua interioridade,
da producéo de sua verdade subjetiva, através das técnicas de confissdo, do
exame da consciéncia, da dire¢éo espiritual.

O poder, desse modo, constitui seus dispositivos com base no que 0s sujeitos
dizem, sentem e naquilo que esperam dos outros e de si mesmos (FOUCAULT, 2017).
A producao de verdades, desse modo, constitui discursos que, em consequéncia,
organizam a sociedade de modo integral, isto €, se aplicam a todos os individuos
coletivamente. Como exemplo, Foucault cita as estratégias que apareceram na
Franca, a partir dos anos 1825-1830, que objetivavam a permanéncia dos operarios
nas primeiras industrias pesadas, ou seja, naquelas que fabricavam produtos para

outros setores, como siderurgicas, metallrgicas e produtos quimicos:

pouco a pouco se forma em torno de tudo isso um discurso, o da filantropia,
o discurso da moralizacdo da classe operaria. Depois, as experiéncias se
generalizam, gracas a uma rede de instituices, de sociedades que propfem,
conscientemente, programas de moralizacdo da classe operéaria. Ai se vai
enxertar o problema do trabalho feminino, da escolarizag&o das criangas e da
relacdo entre eles. Entre a escolarizacdo das crian¢as, que é uma medida
central, tomada em nivel parlamentar, e esta ou aquela forma de iniciativa
totalmente local tomada a respeito, por exemplo, do alojamento dos
operarios, podem-se encontrar todos os tipos de mecanismos de apoio
(sindicatos patronais, camaras de comércio, etc.) que inventam, modificam,
reajustam, segundo as circunstancias do momento e do lugar, a ponto de se
obter um estratégia global, coerente e racional (FOUCAULT, 2017, p. 375).

Sob esta perspectiva, as propostas que pareciam expressar uma preocupacao
do Estado com o bem-estar dos cidadéos, se mostraram malevolentes. Isso porque,
por exemplo, o incentivo a escolarizacao infantil, o estimulo ao trabalho feminino e a
criacao de sindicatos, dentre outras medidas, estavam fundamentadas na concepc¢éao
de que se deve maximizar a produtividade dos corpos. A producdo de verdades,
entdo, opera para que este objetivo seja “mascarado” pelo discurso de beneficios
sociais. Destacamos que estes beneficios acabaram se concretizando e gerando
benesses na vida dos individuos. Em contrapartida, a sujeicdo aos dispositivos de
poder se tornou mais eficaz. Isso porque a producao de verdades gera efeitos sobre
0 sujeito, efeitos que séo visiveis no corpo e alteram a forma como eles pensam e se
relacionam consigo mesmos, com os demais individuos e com o ambiente no qual
vivem.

Para além disso, e de um modo mais acentuado, a selecdo de enunciados

considerados verdadeiros estabelece as condicdbes nas quais 0s sujeitos se



71

relacionam e vivem suas vidas. Isso é devido a imposigao de “[...] certo numero de
regras e assim de nao permitir que todo mundo tenha acesso a eles” (FOUCAULT,
2014a, p. 35). Ou seja, algumas normas impostas pelo biopoder estdo mais “abertas”
a alteracdes, enquanto outras sdo impenetraveis. O conjunto de restricbes que
fundamenta esse sistema qualifica os individuos que podem falar, define os momentos
para que esta acdo acorra, determina a posicao que 0s sujeitos ocupam em seu ato
de fala e, ainda, preconizam um conjunto de enunciados verdadeiros e adequados ao
dispositivo de poder.

Ao abordar a questdo da verdade, Ribeiro (2018) indica que Foucault coloca
sobre a verdade um efeito suspensivo, em especial sobre a busca por uma origem

dessas verdades:

a pesquisa de origem é uma armadilha montada pelo modelo da verdade. A
verdade é sempre um efeito de verdade que consiste em oferecer um saber
presente finalizado. Ele se apresenta como possibilidade de veridiccdo do
discurso, mas este mesmo discurso nunca possui completamente a propria
verdade (RIBEIRO, 2018, p. 142-143).

Foucault se recusa a buscar uma origem primeira ou metafisica. Ele afirma que,
se existe uma origem, devemos busca-la na Historia (FOUCAULT, 2017). Isso porque,
“a verdade é deste mundo; ela € produzida nele gragas a multiplas coergdes e nele
produz efeitos regulamentados de poder” (FOUCAULT, 2017, p. 52). Dessa forma, o
autor se coloca em oposicao as “[...] analises tradicionais que tentam encontrar sob o
acaso de aparéncia e de superficie, sob a brutalidade visivel dos corpos e das paixdes,
uma racionalidade fundamental, permanente, vinculada por esséncia ao justo e ao
bem” (FOUCAULT, 2010a, p. 228).

Até o final dos anos 1970, a questédo da producéo da verdade e dos discursos
gue sdo formados a partir desse processo, foram analisados por Foucault como os
modos de intervengdo e de separacdo entre individuos, constituindo distingbes e
estabelecendo hierarquizagdes sociais. Entretanto, podemos identificar que ha uma
modificacdo na abordagem de Foucault com relacdo a verdade, que se explicita nos
cursos proferidos no Collége de France a partir dos anos 1980. Segundo ele,

sob o titulo geral de “Subjetividade e verdade”, trata-se de comecar uma
investigacao sobre os modos instituidos de conhecimento de si e sobre sua
historia: como o sujeito se estabeleceu, em diferentes momentos e em
diferentes contextos institucionais, como um objeto de conhecimento
possivel, desejavel e até indispensavel? Como a experiéncia que se pode



72

fazer de si mesmo e o saber que se forma dela foram organizados por meio
de alguns esquemas? Como seus esquemas foram definidos, valorizados,
recomendados, impostos? (FOUCAULT, 2014b, p. 349).

O deslocamento realizado na analise sobre a verdade tem como norteador o

estudo das “técnicas de si”. Estas sdo compreendidas enquanto

[...] procedimentos, como existem provavelmente em toda civiliza¢éo, que séo
propostos ou prescritos aos individuos para fixar sua identidade, manté-la ou
transforma-la em funcao de certo nimero de fins, e isso gracas a relacdes de
dominio de si sobre si ou de conhecimento de si. Em suma, trata-se de
recolocar o imperativo “conhecer-se a si mesmo”, que nos parece tao
caracteristico de nossa civilizacdo, na interrogacdo mais vasta e que lhe
serve de contexto mais ou menos explicito: O que fazer de si mesmo? Que
trabalho operar sobre si? Como “se governar” exercendo agdes em que se é
em si mesmo o objeto dessas ag¢fes, o dominio no qual elas se aplicam, o
instrumento ao qual elas recorrem e o sujeito age? (FOUCAULT, 2014b, p.
349).

Gros afirma que Foucault, no curso proferido em 1984 no College de France,
intitulado A coragem da verdade: o governo de si e dos outros Il (FOUCAULT, 2011),
apresenta o desenvolvimento do conceito de verdade, “[...] decididamente original e
que encontra [...] na filosofia antiga uma inscricdo maior, largamente ocultada pelo
regime moderno dos discursos e dos saberes” (GROS, 2011, p. 304). Neste curso,
Foucault (2011) analisa a “parresia”, conceito dos fildsofos gregos antigos que
significa “dizer a verdade”, por meio de atos de “fala franca”, isto é, de ter a coragem
de dizer a verdade sem medo dos riscos e das consequéncias daquilo que é dito.
Entretanto, esse “dizer a verdade” constitui uma relacdo entre individuos cujo vinculo
entre aquele que fala e aquele que escuta deve ser forte e necessario. Desse modo,
0 “jogo parresiastico” se constitui a partir da coragem da verdade daquele que fala
juntamente com a coragem da verdade daquele que ouve, isto é, 0 ouvinte precisa
aceitar o que é dito (FOUCAULT, 2011).

A relacédo entre os individuos, com base nesse “jogo” de dizer a verdade, exige
a pratica, ou seja, precisa ser realizado constantemente. Isso porque, explica Foucault
(2011), nesta relacdo, um sujeito conhece o outro e, a0 mesmo tempo, limita o outro,
bem como a si mesmo. Assim, a parresia analisada no campo politico, corresponde
as “[...] relacbes de poder e de seu papel no jogo entre o sujeito e a verdade”
(FOUCAULT, 2011, p. 09). A verdade, articulada com a politica, compreendida
enguanto relacdo entre sujeitos, se estende para a constituicdo do sujeito moral.

Nesta perspectiva, conforme Foucault (2012b, p. 34), “conduzir-se” é



73

[...] a maneira pela qual [o individuo] deve constituir a si mesmo como sujeito
moral, agindo em referéncia aos elementos prescritivos que constituem o
cédigo. Dado um cédigo de acéo, e para um determinado tipo de acdes (que
se pode definir por seu grau de conformidade ou divergéncia em relacao a
esse codigo), existem diferentes maneiras de “se conduzir” moralmente,
diferentes maneiras, para o individuo que age, de operar ndo simplesmente
como agente, mas sim como sujeito moral dessa acéo.

Em outras palavras, os individuos constituem sua moralidade a partir das
maneiras como interagem com as regras € com as normas. Foucault afirma que a
variedade com que os individuos se constituem como sujeitos morais é devido aos
diversos “modos de subjetivagdo”, que consistem nessas maneiras pelas quais “[...] o
individuo estabelece sua relacdo com essa regra e se reconhece como ligado a
obrigacdo de pbé-lo em pratica” (FOUCAULT, 2012b, p. 35). Nesta perspectiva,
entendemos que isso pode ser aprimorado por meio do “jogo parresiastico”, pois a
pratica de dizer a verdade de modo franco conduz a reflexdo das agdes realizadas.

Este é o percurso tedrico delineado por Foucault acerca da verdade e das suas
formas de producao. Inicialmente, ele analisou as verdades resultantes da relacao
entre poder e saber, que conduziram as praticas sociais, pois estavam articulados aos
dispositivos de biopoder. A verdade, por esta perspectiva, adquire seu modo negativo,
considerando que opera limitagoes, proibicdes e obrigacdes, principalmente sobre o
corpo. Porém, posteriormente, ele também procurou estabelecer de que modo o0s
individuos constituem a si mesmos, elaborando verdades para si, que formam sua
moralidade e conduzem suas préticas sociais. Esse modo positivo da producédo de
verdades esta relacionado ao sujeito e a sua coragem em assumir, para si e para 0s

outros, o seu discurso verdadeiro.

2.4 A normalizacdo dos corpos

A producao de verdades, tal como analisada por Foucault, seja em sentido
negativo ou positivo, gera efeitos sobre o corpo. Posto que as verdades estdo
fundamentadas em sistemas de distingdes, o corpo expde essa materialidade. A uniéo
das disciplinas e das biopoliticas, por meio do biopoder, formou o que ele denominou
por “sociedade de normalizagao”, ou seja, uma sociedade que é ordenada a partir das

normas que elaboram distingbes entre os individuos. Neste sentido, ele exp&e que



74

0 controle da sociedade sobre os individuos ndo se opera simplesmente
pela consciéncia ou ideologia, mas comeca no corpo, com o corpo. Foi no
biolégico, no somatico, no corporal que, antes de tudo, investiu a sociedade
capitalista. O corpo é uma realidade biopolitica. A medicina [por exemplo] é
uma estratégia biopolitica (FOUCAULT, 2017, p. 144, grifos nossos).

Isso pode ser verificado quando observamos como as relagdes com o corpo
foram modificadas no decorrer do tempo nas sociedades europeias. Assim, podemos
retomar o pensamento do autor quando ele afirma que o biopoder ndo se desenvolveu
da mesma maneira em todos os lugares, sequer no mesmo momento. Dessa forma,
ele apresenta como exemplo as distincdes entre a constituicio da sociedade de

normalizacdo alema e francesa. Na Alemanha,

[...] ser& efetivamente posta em aplicagdo no final do século XVIII e comego
do século XIX. [...] Aparece a ideia de uma normalizacdo do ensino médico
e, sobretudo, de um controle, pelo Estado, dos programas de ensino e
atribuicdo dos diplomas. A medicina e o médico séo, portanto, o primeiro
objeto de normalizacdo. Antes de aplicar a nogdo de normal ao doente, se
comeca por aplica-la ao médico (FOUCAULT, 2017, p. 148-149).

Em outros termos, os processos de normalizacdo alemaes tinham como
objetivo o controle da producdo dos saberes médicos. E, por este motivo, foi

implementado nos ambientes de ensino da medicina. Na Franca,

[...] a normalizacédo das atividades, no nivel do Estado, dirigiu-se, a principio,
a inddstria militar. Normalizou-se primeiro a produc@o dos canhdes e dos
fuzis, em meados do século XVIII, a fim de assegurar a utiliza¢éo por qualquer
soldado de qualquer tipo de fuzil, a reparacdo de qualquer canhdo em
qualquer oficina etc. Depois de ter normalizado os canhdes, a Franca
normalizou os professores. As primeiras Escolas Normais, destinadas a dar
a todos os professores 0 mesmo tipo de formacao e, por conseguinte, o
mesmo nivel de qualificacéo, apareceram em torno de 1775, antes de sua
institucionalizacdo em 1790 ou 1791. A Franca normalizou seus canhdes
e seus professores, a Alemanha normalizou seus médicos (FOUCAULT,
2017, p. 149, grifo nosso).

Outro exemplo de como a “normalizacdo” objetiva a conducdo do
comportamento e esta relacionada a Medicina, a Pedagogia e a Pastoral Crista, &
analisado por Foucault a partir das praticas contraceptivas que eram realizadas no
século XVIII, articuladas a uma biopolitica de estimulo a natalidade e de que modo
isso influenciou (1) a prética de amamentagdo pelas mulheres e (2) as relacdes

sexuais dos casais com bebés lactentes:



75

[...] havia uma espécie de circuito que fazia com que as criancas nascessem
uma apos as outras. Com efeito, a tradicdo médica e popular dizia que uma
mulher, quando estivesse aleitando, ndo tinha mais o direito de manter
relacdes sexuais, do contrario o leite estragaria. Entdo as mulheres,
sobretudo as ricas, para poderem recomecar a ter relacdes sexuais e assim
segurar seus maridos, enviavam seus filhos para a ama de leite. Havia uma
verdadeira indUstria do aleitamento. As mulheres pobres faziam isso para
ganhar dinheiro. Mas ndo havia nenhum meio de verificar como a crianca
estava sendo criada, nem mesmo se a crianga estava viva ou morta. De tal
forma que as amas de leite, e sobretudo os intermediarios entre as amas e
0s pais, continuavam a receber pensdo de um bebé que ja tinha morrido.
Algumas amas tinham um indice de dezenove criancas mortas em vinte que
Ihe haviam sido confiadas. Era terrivel! Foi para evitar essa desordem, para
restabelecer um pouco de ordem, que se encorajam as maes a aleitar seus
filhos. Imediatamente acabou a incompatibilidade entre a relagcdo sexual e 0
aleitamento, mas com a condicéo, é claro, de que as mulheres néo ficassem
gravidas imediatamente depois (FOUCAULT, 2017, p. 405).

A conclusdo que Foucault expressa, na maior parte de seus estudos, é a de
gue o individuo € um dos efeitos do biopoder. Conforme Fonseca (2011, pos. 1305),
“o0 sujeito nao é dado definitivamente na historia, mas constitui-se no interior dela. [...]
antes de origem e fonte, o sujeito € produto e efeito”. Dito de outra forma, a
individualidade é constituida a partir das formas como as normaliza¢des incidem sobre
Seu corpo e, consequentemente, sobre si mesmo. Como os discursos sao elaborados
com base em um conjunto de producado de verdades que atuam diretamente sobre 0s
corpos dos sujeitos, os modos de sujeicao, tal como indicados por Foucault,
necessariamente ocorrem na relagéo do sujeito com as normas e com 0 Seu COorpo.
Ou seja, ndo ha como o individuo elaborar seus modos de pensar, de sentir e de agir
no mundo sem considerar a materialidade de seu corpo, as regras necessarias a
cumprir com ele e o que esta disposto (ou néo) a fazer. Por este motivo, os dispositivos
de poder modernos estao centrados no corpo: ele é produtivo, seja pela forca fisica
para o trabalho, seja pela capacidade intelectual em produzir conhecimento ou
governar os individuos.

Contudo, se considerarmos a proposta foucaultiana de constituicdo de relacdes
nas quais o individuo constitui a si mesmo e seu corpo por meio de “jogos de verdade”,
podendo assim refletir sobre as normas e constituir sua moralidade na relagdo com o
outro, poderiamos questionar se é possivel, desse modo, a cada um exercer a
liberdade sobre o proprio corpo. Foucault afirma que as relagdes entre os individuos
se constituem: (1) entre sujeitos livres, (2) sao circunscritas por dispositivos de poder,

e (3) se ha poder, havera resisténcia, pois (4) as relacdes sao dinamicas. Em outros



76

termos, a liberdade se relaciona com o biopoder, influenciando na relacéo do individuo

coNnsigo mesmo, com Seu corpo e nas suas relacdes sociais.



3. A SUJEICAO AO PODER E AS PRATICAS DE LIBERDADE

A producgao de “verdades” sobre os corpos forma os discursos que estdo no
fundamento dos dispositivos de poder. Por meio desses dispositivos, o poder é
exercido nas relacdes interpessoais e visa a normalizacdo dos corpos e dos
comportamentos. Desse modo, investigamos de que maneira o poder organiza seus
dispositivos para que os individuos se sujeitem as técnicas de poder, mas sem
manifestar resisténcia. Para compreendermos a relacao entre o sujeito, os dispositivos
de poder e a possibilidade de agir com liberdade, precisamos retomar a analitica do
poder no pensamento foucaultiano. Nela, o autor concebe o poder de modo dinamico,
gue se exerce entre individuos por meio de suas ac¢oes.

A liberdade, assim como o poder, é exercida por meio de praticas. Nesta
perspectiva, ela se mostra, em um primeiro momento, COMoO hecessaria para a
existéncia das relagdes de poder, enquanto “resisténcia” (anos 1970). Mas, a partir
dos anos 1980, Foucault modifica seu entendimento acerca da liberdade, incluindo a
reflexdo ética em seu estudo. Ha, entdo, duas abordagens foucaultianas sobre a
liberdade: “liberdade politica” e “liberdade ética”. Destacamos que a liberdade, mesmo
enquanto ética, tem como objetivo a resisténcia ao poder, mas que ocorre somente
de modo refletido (isto €, apds o0 pensamento critico).

Neste contexto, a relacdo do sujeito com as possibilidades de préaticas de
liberdade acontece quando eles se constituem enquanto individuos circunscritos por
essa relacdo dinamica entre poder e liberdade. A resisténcia se mostra como uma
primeira forma de exercicio da liberdade, ainda que cerceada pelos dispositivos de
poder que tendem a normalizar as condutas dos sujeitos. Além disso, a liberdade ética
nem sempre é atingida pois estd sempre em devir, ao exigir a reflexdo de cada um

dos individuos.



78

3.1 O poder na perspectiva de Foucault

A andlise foucaultiana sobre o poder apresenta um outro viés de abordagem
sobre o tema quando relacionado as teorias tradicionais, que o concebem como direito
de um soberano ou como competéncia do Estado. Foucault afirmou diversas vezes
que ele nao fizera uma teoria sobre o poder. Questionou, ainda, a necessidade em

elabora-la:

Seré preciso uma teoria do poder? Uma vez que uma teoria assume uma
objetivacdo prévia, ela ndo pode ser afirmada como uma base para um
trabalho analitico. Porém, este trabalho analitico ndo pode proceder sem uma
conceituacdo dos problemas tratados, conceituacdo esta que implica um
pensamento critico — uma verificag@o constante (FOUCAULT, 1995, p. 232).

O destaque fornecido pelo autor em seus estudos parte da no¢éo de que o

poder se organiza em dispositivos. Ele afirmou que

0 poder ndo existe. [...] a ideia de que existe, em determinado lugar, ou
emanando de um determinado ponto, algo que é o poder, me parece baseada
em uma analise enganosa e que, em todo caso, ndo da conta de certo nimero
consideravel de fendmenos. Na realidade, o poder é um feixe de relagfes
mais ou menos organizado, mais ou menos piramidalizado, mais ou menos
coordenado (FOUCAULT, 2017, p. 369).

Nesse contexto, de acordo com Machado (2017, p. 07),

a questdo do poder ndo é o mais velho desafio formulado pelas analises de
Michel Foucault. Surgiu em determinado momento de suas pesquisas,
assinalando uma reformulacdo de objetivos tedricos e politicos que, se ndo
estavam ausentes dos primeiros livros, ao menos ndo eram explicitamente
colocados [...].

Além disso, 0 mesmo comentador explicita que, por ndo haver uma teoria geral

do poder em Foucault, suas analises

[...] ndo consideram o poder como uma realidade que possua uma natureza,
uma esséncia que ele procuraria definir por suas caracteristicas gerais
universais. Nao existe algo unitario e global chamado poder, mas unicamente
formas dispares, heterogéneas, em constante transformag¢do (MACHADO,
2017, p. 12).

Machado (2017, p. 12) afirma ainda que “o poder [para Foucault] ndo € um

objeto natural, uma coisa; € uma pratica social e, como tal, [€] constituida



79

historicamente”. Desse modo, objetivando nao elaborar uma teoria do poder, Foucault
analisou os modos como o poder se exerceu em determinado periodo, explicitando
que determinadas praticas, mesmo sem terem sido orientadas pelo Estado, ocorrem
cotidianamente nas relacbes interpessoais. Neste sentido, Foucault (2015, p. 226)

explica que,

na sociedade, ha milhares e milhares de relacdes de poder e, por
conseguinte, relacdes de forcas de pequenos enfrentamentos, microlutas, de
algum modo. Se é verdade que essas pequenas relacdes de poder sdo com
frequéncia comandadas, induzidas do alto pelos grandes poderes de Estado
ou pelas grandes dominagfes de classe, é preciso ainda dizer que, em
sentido inverso, uma dominagéo de classe ou uma estrutura de Estado s6
podem bem funcionar se h4, na base, essas pequenas relagdes de poder.

Nesta perspectiva, o poder ndo se refere apenas as instituicbes ou ao Estado,
mas a um tipo de poder especifico que perpassa as relacdes sociais, denominado por
Foucault (2013c, 2017) como “microrrelagdes de poder”. O autor destaca a existéncia
de poder nessas microrrelagdes para mostrar que elas fundamentam as relagbes em
um nivel macro, isto €, aquelas nas quais ha o intermédio do Estado e das institui¢cdes.
Desse modo, Foucault orienta seus estudos problematizando ndo o poder e a sua
conceituacdo, mas questionando seus dispositivos e como eles se formam e como
entram em funcionamento, bem como mostrar quais estratégias utilizam. Ainda, ele
analisa as relacfes de poder ndo somente pelo aspecto econémico, no qual ha uma
tendéncia de considerar apenas em termos negativos e repressivos como efeito do
capitalismo.

Foucault aprofunda sua investigacdo destacando a necessidade de realizar
analises regionalizadas sobre o poder, expondo o contexto no qual elas ocorrem,
visando mostrar onde “[...] o poder, em suas extremidades, em seus Uultimos
lineamentos, [...] se torna capilar [...]” (FOUCAULT, 2010a, p. 24-25). Rojas (2011)
afirma que a microfisica do poder, em Foucault, € uma situacdo na qual ndo ha uma
impossibilidade agressiva mas, por se tratar de uma relagdo, ocorre mediante o
desenvolvimento social do individuo, em que ele adquire certas disciplinas, muitas
vezes sem perceber, isto é, sem estar ciente.

Essas microrrelagdes sao as relagcdes hodiernas: familia, parentes, amizades,
relagbes amorosas, casamentos, vizinhancga, relacbes de trabalho, em ambientes
sociais e publicos. Essas relagdes ndo precisam de uma instituicdo ou do Estado para

as mediar, pois ocorrem no fluxo da vida. Contudo, elas sdo ordenadas e conduzidas



80

conforme as regras que estdo estabelecidas pelos dispositivos de poder para o
convivio entre os sujeitos. Essas regras séo fundamentadas por discursos que formam
os dispositivos de biopoder?.

De acordo com Foucault (2017), as microrrelagdes configuram o poder
engquanto um exercicio no qual um individuo governa e controla outro(s) individuo(s).
Em outras palavras, o poder existe apenas quando ele se exerce por meio de acdes
gue visam administrar o corpo e a vida do(s) outro(s). Isso acontece de forma
espontanea no cotidiano dos individuos, podendo apresentar préaticas positivas, como
por exemplo, quando os pais ensinam habitos de higiene corporal aos filhos, tais como
tomar banho e escovar os dentes, para que evitem doencas e caries. Ou ainda,
negativas, quando um estudante burla as regras e “cola” em uma prova, para nao ser
reprovado.

Neste sentido, a preocupacdo de Foucault foi a de analisar o poder como
praticas que sdo fixadas e consideradas habituais nas relacdes entre os individuos,

afirmando que

em toda parte onde h& poder, o poder se exerce. Ninguém, para falar com
propriedade, é seu titular; e, no entanto, ele se exerce sempre em uma certa
direcdo, com uns de um lado e outros de outro; ndo se sabe ao certo quem o
tem; mas se sabe quem ndo o tem (FOUCAULT, 2015, p. 42-43).

Foucault (2010a) afirma ainda que o poder deve ser considerado como exercido
em rede, em cadeia, pois ele circula, transita, se move entre os individuos. Nos termos
de Foucault (1995, p. 242):

0 exercicio do poder ndo é simplesmente uma relagao entre “parceiros”
individuais ou coletivos; € um modo de acdo de alguns sobre outros. O que
quer dizer, certamente, que ndo ha algo como o “poder” ou “do poder” que
existiria globalmente, macicamente ou em estado difuso, concentrado ou
distribuido: s6 ha poder exercido por “uns” sobre os “outros”; o poder s6 existe
em ato, mesmo que, € claro, se inscreva num campo de possibilidade esparso
gue se apoia sobre estruturas permanentes.

Sob esta perspectiva, ele explicita a necessidade de abordar as formas como
se realizam as relacfes de poder, considerado que este apenas se manifesta nas

acOes entre os individuos. A investigacao dele mostrou que o poder nédo € algo que

41 Sobre a relagéo entre o discurso e o biopoder, vide cap. 1.



81

esta além dos individuos, mas que esta presente no cotidiano, coordenando as acfes

entre 0s sujeitos, organizando as relagdes. Foucault (1995, p. 243) expde que,

de fato, aquilo que define uma relagéo de poder € um modo de agdo que néo
age direta e imediatamente sobre o0s outros, mas que age sobre sua propria
acdo. Uma acgédo sobre a acdo, sobre acBes eventuais, ou atuais, futuras ou
presentes. [...] Uma rela¢do de poder, [...], se articula sobre dois elementos
gue lhe séo indispensaveis por ser exatamente uma relagao de poder: que “o
outro” (aquele sobre o qual ela se exerce) seja inteiramente reconhecido e
mantido até o fim como o sujeito de acéo; e que se abra, diante da relacéo
de poder, todo um campo de respostas, reacdes, efeitos, invencbes
possiveis.

Por este motivo, ele salienta que as relagdes de poder sdo produtivas e nao
somente repressivas, apresentando a questao: “se o poder fosse somente repressivo,
se nao fizesse outra coisa a nido ser dizer ndo, vocé acredita que seria obedecido?”
(FOUCAULT, 2017, p. 44). Neste sentido, as relacdes de poder devem ser produtivas:
para que os individuos submetidos ao poder ajam conforme o esperado. Assim, 0

exercicio do poder se configura como

[...] um conjunto de acBes sobre acBes possiveis; ele opera sobre o campo
de possibilidade onde se inscreve o comportamento dos sujeitos ativos; ele
incita, induz, desvia, facilita ou torna mais dificil, amplia ou limita, toma mais
ou menos provavel; no limite, ele coage ou impede absolutamente, mas é
sempre uma maneira de agir sobre um ou varios sujeitos ativos, e o quanto
eles agem ou sao suscetiveis de agir. Uma agédo sobre acbes (FOUCAULT,
1995, p. 243).

Desse modo, o poder funciona por meio de técnicas, mecanismos, estratégias
e dispositivos, que atuam nos diferentes niveis da vida dos sujeitos. As técnicas e 0s
mecanismos de poder operam no nivel do corpo, correspondendo ao poder disciplinar,
o qual detalha o corpo para controla-lo. Ao mesmo tempo em que as estratégias e 0s
dispositivos ocorrem em um nivel social, buscando efetivar determinados
comportamentos. Eles regulamentam também as praticas sociais, alinhando-se com
a biopolitica.

Reiterando, o biopoder tem como base o discurso, e este esta alocado nos
dispositivos. As “verdades” produzidas pelo discurso formam um conjunto de
enunciados que sistematizam os dispositivos, tornando-os sutis e, desse modo, mais
eficazes. O dispositivo opera de modo sutil, para que os individuos ndo se apercebam
enquanto submissos as normas e as regulamentagfes do poder, fazendo com que

eles mantenham e reproduzam a sua condicao de sujeicao.



82

Esse poder que se aplica ao corpo do individuo perpassa o corpo social e
circunscreve todas as relacdes dos sujeitos. Desse modo, os individuos sujeitados
(aqueles que estdo submetidos aos dispositivos de poder) se constituem como um
efeito do biopoder, sem o saber. A subordinacdo de um individuo ao governo de
outrem, assimilando os discursos dos dispositivos de poder, reproduzindo-os
socialmente, forma a sujeicdo. Desse modo, os individuos se constituem como
“sujeitos sujeitados”, pois estdo constantemente sendo modelados pelos dispositivos
de poder, em especial os biopoliticos, que tém se tornado mais eficientes ao longo da
Historia®?.

A configuracédo do poder, enquanto exercicio de uns sobre os outros, em que
as acdes controlam as ac¢des futuras, gera a sensa¢do de que o poder estd sempre
presente na vida dos individuos. Conforme Foucault (2015, p. 243),

é verdade, parece-me, que o poder “ja esta sempre ali”; que nunca estamos
“fora”, que ndo ha “margens” para a cambalhota daqueles que estdo em
ruptura. Mas isso nao quer dizer que se deva admitir uma forma incontornavel
de dominacgdo ou um privilégio absoluto da lei. Que nunca se possa estar
“fora do poder’” nao quer dizer que se esta inteiramente capturado na
armadilha.

Isso porque os dispositivos e os mecanismos de poder atuam de forma sutil e
constante. O discurso que os fundamenta penetra as relacdes interpessoais de forma
tdo profunda, circunscrevendo quase totalmente a vida dos individuos, dificultando
gue cada um deles compreenda o modo como as relagbes ocorrem. Por este motivo,
ha um exercicio de poder constante e “invisivel”: eles estdo impregnados na forma
como os individuos constituem as suas relacées. Segundo Foucault (1995, p. 245-
246),

[...] as relacBes de poder se enraizam profundamente no nexo social; € [...]
elas néo reconstituem acima da “sociedade” uma estrutura suplementar com
cuja obliteracdo radical pudéssemos talvez sonhar. Viver em sociedade €, de
gualguer maneira, viver de modo que seja possivel a alguns agirem sobre a
acédo dos outros.

De acordo com Sampaio (2011), o poder ndo esta situado em apenas uma
esfera da sociedade: ele se espalha entre as instituicdes e os individuos, circulando

entre 0S micros e macros poderes, causando acoes e reagdes entre 0s sujeitos. Desse

42 Segundo Fonseca (2011, pos. 1492), “a biopolitica do corpo e a biopolitica da populagdo compdem
a espécie de relagdes de poder que marcam a atualidade.”



83

modo, o poder se configura na capacidade de, sem o uso da violéncia, conduzir as
condutas dos individuos. Ele é uma forca produtiva que converte o corpo e 0
comportamento para se fazer aquilo que se deseja; € sempre exercido por uma
relacdo entre pessoas que exercem poder umas sobre as outras (ROJAS, 2011).

No entanto, Foucault salienta que as relacdes sédo dinamicas. Ou seja, ha a
possibilidade das relacbes de poder se alterarem, fazendo com que o poder opere
como um “jogo” entre os individuos. Essa dindmica em forma de “jogo” permite que
os individuos submetidos ao poder possam exercé-lo em outro momento ou contexto.
Em outras palavras, o sujeito que estad submetido ao poder sempre pode exercé-lo.
Essa caracteristica das relacdes faz com que o poder oscile, indicando a necessidade
de liberdade nas relagbes de poder.

Foucault (2013a) mostra que o poder opera de dois modos sobre os individuos:
(1) ele é exercido de forma negativa, por meio de regras, interdicbes e censuras,
constituindo individuos sujeitados, que obedecem a “mecéanica do poder”; e (2) ele é
exercido de forma positiva, produzindo saberes, formas de relacionar-se, desejos e
sexualidades. Isso porque o poder atua no limite da liberdade: “o poder, como puro
limite tracado a liberdade, pelo menos em nossa sociedade, é a forma geral de sua
aceitabilidade” (FOUCAULT, 2013a, p. 97). A resisténcia aos dispositivos de poder
impossibilita que ele se exerca apenas de forma repressiva. Para que o poder se
efetive, se mantenha e se atualize, ele precisa ser exercido de maneira positiva, isto
€, precisa ser produtivo.

Assim, o0 poder necessita produzir algum sentido e significado na vida dos
sujeitos, de modo que eles acreditem serem livres, mesmo quando estdo apenas
reproduzindo os discursos e as praticas de poder existentes. Em outras palavras, é
porque existe um espaco para a liberdade que o poder circula entre 0s sujeitos, nas
relacdes. Neste sentido, a liberdade esta articulada com o poder enquanto condigdo

para que as relacdes ocorram.



84

3.2 A relacéao entre a liberdade e o poder

A dindmica do poder, conforme concebida por Foucault, € assegurada por meio
da liberdade. Ela é necessaria para que ocorram as relacdes de poder, ao mesmo
tempo em que esta sujeitada a ele. Foucault (1995, p. 244, grifos nossos) explica que,

guando definimos o exercicio do poder como um modo de acdo sobre as
acgdes dos outros, quando as caracterizamos pelo “governo” dos homens, uns
pelos outros — no sentido mais extenso da palavra, incluimos um elemento
importante: a liberdade. O poder s6 se exerce sobre “sujeitos livres”,
enquanto “livres” — entendendo-se por isso sujeitos individuais ou coletivos
gue tém diante de si um campo de possibilidade onde diversas condutas,
diversas reacdes e diversos modos de comportamento podem acontecer.
N&o ha relacdo de poder onde as determinacdes estdo saturadas — a
escraviddo ndo é uma relacdo de poder, pois 0 homem esta acorrentado
(trata-se entdo de uma relacao fisica de coagdo) — mas apenas quando ele
pode se deslocar e, no limite, escapar. Nao ha, portanto, um confronto entre
poder e liberdade, numa relacdo de exclusdo (onde o poder se exerce, a
liberdade desaparece); mas um jogo muito mais complexo: neste jogo, a
liberdade aparecera como condi¢do de existéncia do poder (a0 mesmo
tempo sua precondicao, uma vez que € necessario que hajaliberdade para
gue o poder se exerc¢a, e também seu suporte permanente, uma vez que se
ela se abstraisse inteiramente do poder que sobre ela se exerce, por isso
mesmo desapareceria, e deveria buscar um substituto na coercédo pura e
simples da violéncia); porém, ela aparece também como aquilo que s6 podera
se opor a um exercicio de poder que tende, enfim, a determina-la
inteiramente.

Desse modo, ele destaca a necessidade dos sujeitos serem livres para que 0
poder seja exercido, configurando-se como relacfes de for¢ca. Do contrario, serdo
apenas relacdes em que um individuo tem a posse sobre o corpo do outro, como
exemplificado pelo autor, nas relagdes de escravidao. Nessas relacdes, o poder opera
de outra forma, ndo havendo liberdade nos termos teorizados por ele. A liberdade
articulada como condigéo para o poder permite que qualquer individuo possa exercer
0 poder em alguns momentos.

Este condicionante do poder, apresentado por Foucault, tornou mais complexa
a analise do que o autor compreende por liberdade. De acordo com Sampaio (2011,
p. 226), a liberdade como condigao para o poder “[...] introduz a liberdade quase como
um imperativo das relagGes de poder, ainda que, paradoxalmente, estas produzam
efeitos que a limite ou a incite”. Entretanto, a autora destaca que “[...] a presenga da
liberdade é util para dissociar a ideia das relacdes de poder balizadas como campo
de construcdo de obediéncia” (SAMPAIO, 2011, p. 227), além de facilitar a
compreensao das modificagbes que ocorrem nas relagbes de poder. Sob esta



85

perspectiva, no pensamento de Foucault, a liberdade pode ser compreendida em

termos politicos e éticos. Castro (2009, p. 246) explica que

[...] o conceito foucaultiano de liberdade surge com base na analise das
relacdes entre sujeitos e na relacdo do sujeito consigo mesmo, as quais se
denominam, em termos gerais, poder. E isso de uma dupla maneira: nas
relacbes de poder que se estabelecem entre diferentes sujeitos e nas
relacdes de poder que o sujeito pode estabelecer consigo mesmo.

Isso decorre dessa relagdo na qual a liberdade serd sempre insubmissa ao
poder (FOUCAULT, 1995). Foucault (2015, p. 377) afirma que “se um individuo pode
permanecer livre, por mais limitada que possa ser sua liberdade, o poder pode sujeita-
lo ao governo. Nao ha poder sem recusa ou revolta em potencial”’. Em consequéncia,
os sujeitos sofrem de um “agonismo” que, segundo Foucault (1995, p. 245), é ...]
uma relacdo que é, ao mesmo tempo, de incitacdo reciproca e de luta; trata-se,
portanto, menos de uma oposi¢do de termos que se bloqueiam mutuamente do que
de uma provocagao permanente”. Branco (2008, p. 206) indica que esse “embate
agonistico” entre liberdade e poder acarreta a formagéao de “[...] contextos éticos e
politicos sempre provisérios”, garantindo, dessa forma, a dinamica que constitui as
relacGes de poder.

Nesta perspectiva, Foucault compreende a liberdade do mesmo modo como o
poder: € uma pratica que se exerce por meio de ac¢des. Dessa forma, onde existe
poder, existe também a possibilidade da liberdade. A estreita relacédo entre liberdade
e poder faz com que “toda experiéncia, seja exercicio de liberdade, seja de dominagao
nas relacées de poder, ocorre tdo somente em ato. O poder e as resisténcias ao poder
[...] séo faces diversas da mesma moeda, em contraste permanente” (BRANCO, 2008,
p. 206). Além disso, a dinamica resultante da articulacéo entre liberdade e poder pode
ser considerada como uma das maneiras que o poder utiliza para se manter: pois esta
sempre circulando entre os individuos, fazendo-os ora sujeitos a ele, ora o exercendo.

Sampaio (2011, p. 225) esclarece que, na perspectiva foucaultiana, “[...] para o
funcionamento do poder que, em seu exercicio, conta com a racionalidade, com a
razao mesma para manter sua dominagao”, do mesmo modo, as praticas de liberdade
estdo intimamente ligadas a racionalidade. Conforme Foucault (2011), o uso da razdo
possibilitou tanto a elaboracéo dos dispositivos de poder que circunscrevem as acgoes
dos individuos, quanto o exercicio da liberdade, seja por meio de atos de resisténcia,

seja por meio de préticas éticas refletidas.



86

Sampaio (2011, p. 226) afirma que

a liberdade [para Foucault] ndo existe no sentido natural, como se esse
carater primitivo indicasse a no¢éo do que é bom. A existéncia da liberdade
esta impregnada pelo fato de que homens e mulheres sdo sempre criaturas
sociais. E, ainda, no lugar da liberdade analisada como um conceito negativo,
ou seja, como situacdo de submissdo a coacdo externa, a liberdade é
pensada como positividade, isto €, como poder efetivo de mudar.

Em outros termos, a possibilidade de mudanca nas praticas sociais, em que 0
individuo € agente desta modificacdo, existe devido a brecha da liberdade. Sampaio
(2011) destaca que a liberdade ndo necessita de condi¢cdes prévias para ocorrer,
como a “tomada de consciéncia”, por exemplo. Em parte, o argumento da autora se
sustenta, no sentido de que a liberdade se realiza sem que os individuos precisem
cumprir determinados requisitos. Por outro lado, a compreensao (ou
“conscientizagdo”) dos individuos sobre os dispositivos de poder, circunscrevendo as
suas acles e organizando as suas relacdes, é importante para a reflexdo ética e
politica. Isso porque, a liberdade se expressa nao apenas em atos “contra” o poder,
como as resisténcias, mas elas também visam a melhorar a qualidade das interacfes
humanas: por exemplo, nas acles respeitosas (como nao furar a fila, ou nao
interromper a pessoa que esta falando), na cordialidade e urbanidade para com os
outros (cumprimentos e pedidos de escusas), além de praticas de nao-violéncia.

Nesta perspectiva, Sampaio (2011, p. 227) expde que

a liberdade ndo seria um sentimento ou um estado de espirito; mas
fundamentalmente, efetividade politica e social. [...] a liberdade ndo é um
meio para um fim, no sentido que ndo haveria lugar terminal aonde ir, nem
um tempo que lhe dispensaria existir. [...] A liberdade é a vida ética de
constituicdo de si e do mundo.

Branco (2008) indica que a preocupacao de Foucault, a partir dos anos 1980,
esta relacionada as formas de producdo de subjetividade, e ele o faz a partir da
relacdo entre a ética e a politica. Iniciando com Kant, a partir do texto sobre o
“Esclarecimento” (KANT, 1985), Foucault relaciona a maioridade e o Esclarecimento

com a questéo da liberdade. Branco (2008, p. 210-211) constata que

a novidade de Foucault face a Kant [...] esta na percepcao de que o
esclarecimento e a maioridade ndo devem ser entendidos como um periodo
da histéria ou como uma etapa do espirito humano; ao contrario, Foucault
define o esclarecimento como um fato agonistico, a partir do qual o



87

esclarecimento é percebido como sendo uma “atitude da modernidade”, que
comporta riscos e acarreta temores [...].

Em outros termos, a relagao entre liberdade e Esclarecimento é o “ponto de
virada” da andlise de Foucault sobre a liberdade. Essa “virada” consiste em uma
mudang¢a em seus estudos sobre os modos de sujeicdo, no qual a liberdade passa a
ser abordada por ele como uma atitude ética na relacdo do sujeito consigo mesmo e
com os outros. Neste sentido, ele recorre a constituicdo do sujeito para problematizar
as “praticas de liberdade”.

Ainda de acordo com Branco (2008), ao problematizar a liberdade dessa forma,
Foucault se dirige as “praticas de liberdade” que se situam nas “fronteiras” das regras
e das normas estabelecidas. Essas “praticas fronteiricas” de liberdade estdo mais
propicias a provocar mudancas e alteracdes nas relacdes entre os sujeitos. Conforme
o0 comentador, é porque elas estdo na fronteira, “no limiar”, porque estao “[...] num
campo estratégico de luta, toda transformacéo mostra-se parcial e circunscrita [...]"
(BRANCO, 2008, p. 212). Desse modo, a perspectiva foucaultiana da liberdade
aparece enquanto contrapeso ao poder, abrindo brechas para alteracbes nas

interacdes interpessoais.

3.3 As praticas de liberdade

A liberdade enquanto condicdo para a existéncia do poder ndo esta relacionada
a liberdade considerada como um direito ou um bem, no qual o individuo pode ser
privado da mesma, como por exemplo, quando ele é condenado a prisdo. A liberdade,
sob a perspectiva foucaultiana, € uma acdo. Antes mesmo de ser um direito, ela é
uma pratica ética e politica, na qual os sujeitos podem agir de acordo a prépria
deliberacédo, e ndo apenas adequados ao que é esperado deles.

No pensamento de Foucault, a liberdade aparece de dois modos.
Primeiramente como condi¢do para o poder e, em seguida, como pratica ética. Castro
(2009) explica que, na perspectiva foucaultiana, as relagbes entre os individuos
configuram a “liberdade politica”, e a relagao do sujeito consigo mesmo se refere a

‘liberdade ética”. De acordo com Branco (2001), nos estudos foucaultianos



88

considerados “arqueoldgicos” (anos 1960), a politica tem como tarefa funcional o

controle. A ética, nesta perspectiva,

[...] € tAo somente uma consequéncia imaginaria légica do controle do
funcionamento econdmico-social, fundada na perspectiva, cinica ou ingénua,
dos tecnocratas e assemelhados, que fingem, ou acreditam agir em nome do
bem comum (BRANCO, 2001, p. 239).

Branco (2001) afirma ainda que, neste momento, as andlises de Foucault ndo
estdo preparadas para considerar as qualidades ou as capacidades humanas de
reflexdo e de critica para a constituicdo de concepcdes éticas e politicas. Dito de outra
maneira, nesses escritos, os individuos nao conseguem “escapar” dos mecanismos
de poder. O comentador indica que, no inicio dos anos 1970, Foucault “[...] procura
discernir os procedimentos inerentes as relacées entre saber e poder, num projeto
que, apesar de prioritariamente epistemoldgico, tem que se amparar huma nova
concepcao de poder [...]” (BRANCO, 2001, p. 239). Sob esta perspectiva, a liberdade
aparece em seu primeiro sentido, como “liberdade politica”. Castro (2009, p. 246),

afirma que

[...] as préticas de liberdade em sentido politico, partindo da ideia de que o
exercicio de poder € uma maneira de “conduzir condutas”, podem ser
qualificadas como livres aquelas formas de relacdo entre sujeitos que,
negativamente, ndo estdo bloqueadas e, positivamente, aquelas em que se
dispde de um campo aberto de possibilidades, isto €, [de] relacbes que sdo
suscetiveis de modificacao.

Em outras palavras, os individuos que agem livremente sdo aqueles que (1)
nao estdo impedidos de agir conforme sua deliberacdo, vontade ou desejo; e aqueles
que (2) ndo estado coagidos a adotar apenas uma conduta pré-determinada, possuindo
um “leque” de opgdes para sua acdo. Os dispositivos de poder, entretanto, sao
constantes e se desenvolvem de modo ininterrupto, “[...] produzindo reduzidas lacunas
onde poderiam se desenvolver atitudes de resisténcia ou desobediéncia” (SAMPAIO,
2011, p. 223). A dificuldade das ac¢des de enfrentamento ou de resisténcia reside na
sutileza pela qual os dispositivos de poder transitam entre os sujeitos, operando por
meio de uma rede integrada de conexdes, encaminhamentos, delimitagcbes e
complementaridades (SAMPAIO, 2011). Nesta perspectiva, a liberdade pode parecer

intangivel e impraticavel, pois o poder esta mediando todas as relacées humanas.



89

No entanto, Foucault explicita que as praticas de liberdade politica se realizam
nas relagdes interpessoais por meio de “atos de resisténcia”. Ele destaca o uso do

termo “resisténcias”, no plural, considerando que

[...] resisténcias, no plural, que sdo casos Unicos: possiveis, necessarias,
improvaveis, espontaneas, selvagens, solitarias, planejadas, arrastadas,
violentas, irreconciliaveis, prontas ao compromisso, interessadas ou fadadas
ao sacrificio; por definigédo, ndo podem existir a ndo ser no campo estratégico
das rela¢6es de poder (FOUCAULT, 2013a, p. 106).

As resisténcias existem sempre onde ha poder, “forcando” seus limites. Os atos
de resisténcia elaboram descontinuidades para que os individuos submissos possam
alterar, se quiserem (e conseguirem), a dindmica imposta pelo “jogo de forgas” do
poder. Neste sentido, as resisténcias, ao reter, limitar e enfrentar os dispositivos, se
tornam a expressao da liberdade. O individuo que age em resisténcia ao poder, o faz
porque entende como ocorrem as relacdes de poder e, no exercicio da sua liberdade,
“se revolta”, isto é, se recusa a reproduzir os sistemas de poder: ele “rompe” (ou
“altera”) as formas como as relagdes ocorrem.

Um resultado possivel dos atos de resisténcia é a atualizacao dos dispositivos
de poder. Branco (2001, p. 243) afirma que “a criatividade das estratégias e das lutas
[...] decorrem das artimanhas da liberdade”. As resisténcias, desse modo, garantem o
exercicio da liberdade. Mas, ao mesmo tempo, elas mostram as falhas nas estratégias
e nos mecanismos de poder, possibilitando a atualizacao dos dispositivos. Quando os
sujeitos resistem, ou seja, praticam a liberdade, eles indicam as lacunas e as falhas
dos dispositivos, mostrando os pontos que estdo mais propensos a enfrentamentos.
Desse modo, as resisténcias “obrigam” o poder ao aperfeicoamento. Assim, elas
permitem que os dispositivos retornem as praticas sociais de modos mais elaborados,
atualizados e aperfeicoados. Sob esta perspectiva, sem as resisténcias, dificilmente
os dispositivos de poder se atualizariam, pois € por meio da liberdade como resisténcia
que os individuos que exercem o poder podem verificar seus limites e, com isso,

podem elaborar novas estratégias*:.

43 Na obra 1984, de George Orwell, publicada originalmente em 1949, por exemplo, o autor narra uma
sociedade distépica, mostrando que as praticas de liberdade e de resisténcia sdo controladas pelo
Grande Irmdo. A narrativa apresenta exemplos de situagcdes em que a resisténcia é controlada e
utilizada para o aperfeicoamento e a atualizacdo dos dispositivos de poder.



90

No final dos anos 1970, a partir de movimentos ocorridos na Pol6nia e no Ird**,
Foucault revisou a propria concepcao de poder e de resisténcia, afirmando que, sob
determinadas condicbes, é possivel que as resisténcias possam modificar o
fundamento dos sistemas de poder (BRANCO, 2001). Essa nova possibilidade
direcionou os estudos de Foucault, a partir de 1978, para as questdes da analitica do
poder que ainda nao tinham sido investigadas por ele. Conforme Branco (2001, p.
242),

ele passa a estudar o papel das resisténcias, em todas as suas dimensdes,
na trama complexa das rela¢des de poder na atualidade, seus antecedentes
histéricos e suas perspectivas de éxito. Seu interesse passa a ser 0s
combates e as lutas inerentes as relacfes de poder, e ndo a descricdo das
grandes articulacbes institucionais e politicas que formam as grandes
estruturas de poder e que persistem num largo espago de tempo. Desde
entdo, Foucault passa a considerar que as resisténcias ao poder devem ser
entendidas como aquelas que visam a defesa da liberdade.

Nesse viés, Foucault (2006, p. 276-277) afirma que,

[...] para que se exerca uma relagdo de poder, é preciso que haja sempre,
dos dois lados, pelo menos uma certa forma de liberdade. [...] Isso significa
gue, nas relacdes de poder, ha necessariamente possibilidade de resisténcia,
pois se ndo houvesse possibilidade de resisténcia — de resisténcia violenta,
de fuga, de subterfugios, de estratégias que invertam a situagdo —, nado
haveria de forma alguma rela¢gBes de poder. [...] se ha relagbes de poder em
todo o campo social, é porque ha liberdade por todo lado. [...] Em inUmeros
casos, as relacbes de poder estdo de tal forma fixadas que séo
perpetuamente dessimétricas e que a margem de liberdade é extremamente
limitada.

A reorganizacdo da andlise de Foucault, com relacdo as resisténcias como
praticas de liberdade, modifica o “lugar” do sujeito na investigagédo do autor, que passa
a considera-lo a partir da liberdade como realizagéao da ética. Ainda conforme Branco
(2001, p. 243),

o indice da liberdade, todavia, ndo é para ser entendido como uma peticao
de principio meramente teérica; deve ser elucidado no plano das lutas sociais,

44 Branco (2001) indica o movimento do Sindicato da Solidariedade, na Pol6nia, no final dos anos 1970,
o Solidarnos¢, que organizou protestos ndo violentos devido a estagnacédo salarial e alta dos precos
dos alimentos, como um dos fatores que ocasionou a mudanca na perspectiva de Foucault. Além disso,
Branco (2001) também indica a Revolucgéo Iraniana, de 1979, que modificou o pais, passando de uma
monarquia autocratica para uma republica islamica teocratica. Destacamos que Foucault escreveu
artigos e concedeu entrevistas sobre a revolucdo no Ird. Alguns desses textos estdo reunidos na
colecdo Ditos e Escritos, volumes V e VI, da edicéo brasileira, dentre os quais indicamos: E indtil
revoltar-se? (vol. V), Com que sonham os iranianos? (vol. V1) e Michel Foucault e o Ira (vol. VI).



91

precdrias, contingentes, moveis. O campo da liberdade é o da praxis, é o da
ética encarnada.

A partir dos anos 1980, Foucault considera a liberdade em relagéo ao “cuidado
de si” como fundamento das praticas éticas que constituem a subjetividade dos
individuos. Essas praticas estdo ligadas a discussao que se inicia com a andlise da
Aufklarung de Kant, momento que Foucault aborda a liberdade enquanto constituicdo
ética dos sujeitos. Essa forma de liberdade emerge da relacdo do sujeito consigo
mesmo e com 0s outros, configurando-se a partir de um “esclarecimento” de si e sobre
sua condicao de sujeito. Brezolin e Valeirdo (2015) destacam que a influéncia de Kant

no pensamento de Foucault ndo é regular, formando

[...] uma presenca dividida e divisora. Divisdo perfeitamente visivel nos
primeiros momentos, desde os primeiros momentos. Por um lado, percebe-
se, interpreta-se um Kant, um Kant péstumo, quebrando a unidade do suijeito,
vislumbrando um ja ai originario operando “fora do trabalho visivel da
consciéncia”: algo como a relagao ou correlagdo fundamental entre 0 mundo
e o sujeito/homem, onde decorre todo um jogo de formas, estruturas, sinteses
gue ndo sao estritamente da ordem da subjetividade, [...]. Por outro lado, ndo
se deixa de procurar e encontrar o Kant vivo ou morto do seu tempo: o Kant
que obscurece “o antigo sol ao fundo” (BREZOLIN; VALEIRAOQ, 2015, p. 208).

Kant (1984) afirma que os individuos impdem a eles mesmos determinados
principios que funcionam como leis ou normas, que lhes orientam na hora de agir. Por
meio de um processo racional, ou seja, depois de pensar e de refletir*®, um individuo
pode conceber uma norma para orientar e conduzir suas ac¢des. Kant revela que, ao

fazer isso, o individuo forma uma “maxima moral”. Ele define que:

principios praticos sédo proposi¢des que contém uma determinacéo geral da
vontade, a qual inclui em si varias regras praticas. S8o subjetivos, ou
maximas, quando a condicdo € considerada pelo sujeito como valida
unicamente para a sua vontade; mas sao objetivos, ou leis préaticas, quando
essa condicdo é reconhecida como objetiva, isto é, valida para a vontade de
todo ser racional (KANT, 1984, p. 29).

As maximas sao principios subjetivos, concernentes a individualidade dos
sujeitos. Embora sejam proposi¢cdes fundamentais, por serem subjetivas, dizem
respeito apenas ao individuo que as formulou para si mesmo, pois representam as

regras por meio das quais o individuo age. Kant (1984) afirma ainda que as maximas

45 Neste contexto, ha uma distingdo entre “pensar”, como o ato de “formar ideias” ou de “raciocinar”
sobre alguma agao ou situagao; enquanto “refletir’ se refere ao pensamento com base em uma critica
ou julgamento sobre a a¢do ou situacdo que foi anteriormente pensada.



92

determinam o querer. Em outros termos, as maximas sao regras de vida que o
individuo constitui para si na conducéo do seu agir.

Para o Kant (1984, 1986), os individuos possuem a capacidade para
reconhecer aquilo que é bom por meio da razdo e, ao reconhecer algo como bom,
eles passam a agir racionalmente conforme aquilo que € determinado como bom pela
razado. Sob a perspectiva kantiana, o individuo reconhece aquilo que é bom, assim
como 0s principios morais, por meio do processo racional. Entretanto, como o0 homem
é afetado pelas necessidades sensiveis, a lei moral deve ser imperativa (pois se
impbe: € um dever) e categorica (pois é incondicionada, isto €, colocada como
obrigatoria pela razdo) (KANT, 1984).

Foucault compreende esse processo de modo diferente, pois determinar algo
como bom n&o depende apenas do sujeito, mas de uma relacao entre sujeitos e das
condic@es historicas de sua existéncia. A perspectiva de Foucault acresce a andlise o
conceito de “parresia”, que consiste no ato de “fala franca”. Em definigao, a “parresia”
€ “[...] dizer-a-verdade sobre si mesmo, [...] [em] uma atividade conjunta, uma
atividade com os outros, e mais precisamente uma atividade com o outro, uma pratica
a dois” (FOUCAULT, 2011, p. 06). Ainda, segundo ele (FOUCAULT, 2011), o ato de
dizer-a-verdade sobre si mesmo, possui uma dupla determinacéo: (1) tem efeito sobre
a individualidade dos sujeitos e (2) forma um modo de ser e de comportar-se. O
individuo se torna um sujeito moral na medida em que efetiva a parresia. Em outros
termos, a pratica do dizer-a-verdade se torna fundamental para a constituicdo dos
individuos. Desse modo, na relacdo com o outro, € possivel determinar o que € bom
e aquilo que é correto, constituindo assim, normas e principios que regem as acfes
dos sujeitos éticos.

Sobre Kant e a Aufklarung, Foucault afirma que essa questdo se refere a
necessidade em se pensar a atualidade por meio do processo kantiano de autonomia,
no qual o individuo sai de uma situagcdo de menoridade para uma de maioridade.
Desse modo, o autor vincula Kant a aquilo que ele vai abordar sobre o governo de si
e dos outros, evocando a passagem em que Kant se refere ao “nés”. De acordo com
Foucault (2010b, p. 14),

[...] j& ndo sera simplesmente, ou ja ndo sera de modo algum, a questéo do
seu pertencimento a uma doutrina ou a uma tradicdo que vai se colocar [...],
ja ndo sera tampouco a questdo do seu pertencimento a uma comunidade
humana em geral, mas sera a questédo do seu pertencimento a um presente,
vamos dizer, do seu pertencimento a um certo “nés”, a um “nés” que se refere,



93

de acordo com uma extensao mais ou menos ampla, a um conjunto cultural
caracteristico da sua propria atualidade. E esse “nds” que deve se tornar,
para o filésofo, ou que esta se tornando para o fildsofo, o objeto da sua
reflexdo. E, com isso, se afirma a impossibilidade de o fildsofo eludir a
interrogacao de seu pertencimento singular a esse “nos”.

Ao expor o “n6s”, Foucault pretende ilustrar o movimento descrito por Kant no
qual o individuo, para atingir a maioridade, deve indagar-se acerca da atualidade que
o circunscreve. Os individuos se situam em um estado de menoridade quando eles
nao tém a capacidade para governar a si mesmaos, ou simplesmente ndo querem fazé-
lo, preferindo submeter-se ao governo de outrem a tomar suas proprias decisoes.
Conforme Kant (1985, p. 110),

um homem sem duvida pode, no que respeita a sua pessoa, € mesmo assim
s6 por algum tempo, na parte que lhe incumbe, adiar o esclarecimento. Mas
renunciar a ele, quer para si mesmo quer ainda mais para sua descendéncia,
significa ferir e calcar aos pés os sagrados direitos da humanidade.

E possivel, neste contexto, perceber o “fio condutor’” que Foucault utiliza para
sua investigacao ética: se para sair da menoridade o individuo precisa fazer o uso de
sua razédo, entdo ele deve praticar a parresia; e, para pratica-la ele precisa do outro,
pois é este outro que lhe aponta os limites, que |lhe retém e Ihe circunscreve,
auxiliando-o na constituicdo de seus proprios principios, ocasionando o cuidado de si.
Assim, o individuo ao cuidar de si, também cuida do outro, pois 0 jogo parresiastico
se constitui em uma dupla funcao de fala e escuta, que incide na formacéao ética dos
individuos (FOUCAULT, 2011).

Sampaio explica que a liberdade ética se refere as ac¢des conforme as
experiéncias dos individuos e a sua subjetividade. Ela indica que “a experiéncia plena
da liberdade [...] d4-se no encontro com o outro; longe de ser uma experiéncia solitaria
com o proprio eu, realiza-se na associagdo com outrem” (SAMPAIO, 2011, p.225).
Nesta perspectiva, para Foucault (2010b), a ética é uma relacdo do individuo consigo
mesmo, afirmando a inexisténcia de um sujeito transcendental. Ou seja, os individuos
nao constituem sua moralidade por meio de uma lei universal aprioristica, mas nas
praticas de si e nas relagdes sociais, enfatizando que ndo ha algo transcendente ao
sujeito que, por meio do uso da razao, ele vai “atingir’. Fonseca (2011, pos. 1803, grifo
nosso) expde que, para o pensamento de Foucault, “naquilo que denominamos moral,
ha[...] o comportamento efetivo das pessoas, ha os codigos e ha esse tipo de relacéo

consigo mesmo que é a ética”. Em outras palavras, a ética define o sujeito moral.



94

Distanciando-se de Kant, a perspectiva foucaultiana sustenta que o individuo
nao ira se colocar em um lugar metafisico por meio de um processo de transcendéncia
da razdo para a constituicdo de seus principios morais, mas que ira constitui-los com
todos os atravessamentos inerentes a vida. Por meio desse processo, o sujeito atenta
para si mesmo, mensurando aquilo que é capaz de realizar; o quéo € dependente dos
outros (isto €, o quanto € capaz de se governar), medindo a extensdo de seus atos.

Neste sentido, a “liberdade ética” constitui “praticas reflexivas de liberdade”, em que a

[...] disponibilidade de diferentes condutas, rea¢des ou comportamentos
situa-se em um campo que se define por sua reflexividade; com efeito, trata-
se de condutas, comportamentos e reac¢des pelas quais o sujeito se constitui
a si mesmo, da-se uma forma (CASTRO, 2009, p. 247).

Entretanto, o exercicio da liberdade sempre portard a possibilidade de
transgresséao. Essa possibilidade pela liberdade propicia o rompimento com aquilo que
estd estabelecido, pois ndo se reduz a reproducdo das relacbes tais como estdo
configuradas. Além disso, por ser uma pratica ética resultante de uma reflexdo, a
liberdade proporciona que o sujeito mesmo realize a atualizacédo das regras. Nesta
perspectiva, as praticas de liberdade, elaboradas a partir de uma nocéo ética, formam
sujeitos capazes de lidar melhormente com as determinacdes dos dispositivos de
poder. Aqui, a liberdade é entendida “[...] no sentido positivo de um poder que se
exerce sobre si. [...] ser livre significa ser senhor de si e dos seus atos” (FONSECA,
2011, pos. 1895). Isso possibilita a elaboracédo de regras e de normas com base no
pensamento critico-reflexivo sobre estas, constituindo outras moralidades. Desse
modo, as praticas de liberdade constituem individuos que resistem aos dispositivos
de poder. E ainda, elas propiciam espacos para que 0s sujeitos criem suas proprias
formas de exercicio de poder com base na relagcdo com o outro, permitindo praticas
éticas de liberdade mais preocupadas com 0s sujeitos e com as questdes sociais e
politicas.

Por fim, hd uma outra possibilidade que resulta da articulagéo entre a liberdade
e 0 poder, que se refere aqueles sujeitos que, deliberadamente, optam por exercer o
poder e por manter os dispositivos. Se a liberdade permite o enfrentamento, a
resisténcia e as praticas reflexivas, também viabiliza que os sujeitos possam exercer
o poder de forma ciente, que se verifica por meio de suas acfes e as consequéncias

geradas. Isso porque, para que os dispositivos de poder operem sobre os individuos



95

e, principalmente, se mantenham e se reproduzam, devem existir individuos que,
mesmo que se apercebam circunscritos por dispositivos de poder, ainda assim,
escolham segui-los. Estas podem ser compreendidas enquanto praticas de poder e
de sujeicdo, que organizam as relagdes, ainda que de modo consciente.

Os dispositivos de poder sdo elaborados para serem discretos, e existem
agueles individuos que formam, pensam, elaboram e criam esses dispositivos. Essa
parcela de individuos, em geral, estd em posicdo de exercicio de poder
constantemente, por isso, reproduzem as relacdes de modo ciente e deliberado.
Usualmente, séo individuos que estéo ligados as instituicbes de macro-poder e, da
mesma forma, estdo em posicdo de poder nas microrrelacées.

Desse modo, a articulacdo entre liberdade e poder é explicita na perspectiva
de Foucault. E ela, ainda, abre um conjunto de possibilidades de pesquisa e de
reflexao critica. Por exemplo, com relacéo a realidade atual brasileira: ha a exposi¢ao
do funcionamento de diversos dispositivos de poder. Entretanto, uma parcela
consideravel da populacédo prefere ndo reagir (e nao “resistir’), optando pela
manutencao das relacdes de poder e sujeicdo da forma como estdo: calam-se diante
da perda de direitos trabalhistas; apoiam reformas previdenciarias que ndo estao
adequadas as condi¢fes de sobrevivéncia dos individuos; defendem o armamento
civil como maneira de reduzir a inseguranca; concordam com a diminuicdo dos
investimentos em educacao publica; se resignam diante do aumento do preco dos
alimentos e da gasolina; se conformam com os altos indices de desemprego; ndo se
assustam com o crescimento da criminalidade. Momento oportuno para questionar se
isso é realmente deliberacdo, uma vez que Kant afirma que a atitude de menoridade
€ agir conforme o que o outro manda fazer. Mas, quando deliberadamente
escolhemos estar submissos? Isso ndo poderia ser considerado um exercicio de
liberdade? Ou a liberdade é sempre se opor ao poder? Quais as consequéncias dessa
atitude: para o sujeito e para a sociedade?

As respostas para estas questdes se inscrevem no horizonte, tanto tedrico
quanto da acdo cotidiana. Apesar disso, compreendemos que a relacdo entre
liberdade e poder ndo pode ser reduzida a uma simples escolha entre duas op¢des
(pois podem existir mais alternativas), ou ainda ao desejo (pois ele pode ser somente
um produto dos dispositivos de poder). De acordo com Sampaio (2011, p. 227), a
perspectiva foucaultiana oferece uma compreensao da liberdade que “[...] se expressa

na agcdo mesma (enquanto se age)”.



96

Neste sentido, a separagao apresentada entre “liberdade politica” e “liberdade
ética” pode ser util apenas para fins metodolégicos de analise do pensamento de
Foucault. Isso porque o0s sujeitos que agem nado estabelecem essa distingdo no
momento da acdo. Em outros termos, elas ocorrem de modo simultaneo, pois a
liberdade € uma acao ético-politica que se efetiva nas acdes e nas relacdes entre 0s
individuos. Para Foucault, ndo se trata da liberdade do sujeito em relacdo aos
dispositivos de poder, pois ele nunca ira “se livrar’ deles. Mas antes, de que os
individuos utilizem de sua liberdade na propria relagdo com o poder, que sempre pode
ser alterada e atualizada. Nesse viés tedrico, o poder enquanto produtivo, devido a
liberdade, também propicia praticas de liberdade que podem coibir menos e serem

mais adequadas as vidas dos individuos implicados na relagéo.

3.4 A subjetividade do sujeito e as possibilidades de exercicio da liberdade

De acordo com Branco (2008, p. 203), “uma percepgéao constante de Foucault
foi a de que, do século XVII em diante, a disciplinarizacdo e a normalizacao dos
individuos e das populacdes tornou-se um fato social e politico decisivo [...]". Para ele,
a Modernidade tornou mais complexo “[...] o arsenal de técnicas disciplinares e
procedimentos de normalizacao, [formando] um conjunto formidavel de saberes [que]
foi posto a servigo da produgao de subjetividades e individualidades” (BRANCO, 2008,
p. 204). Nesse contexto, Rojas (2011) afirma que, para Foucault, a constituicdo da
subjetividade passa por um processo de “normalizacado”, ou seja, de adequacao do
individuo as regras e as normas que ordenam a sociedade, ao mesmo tempo em que
elas também operam e incidem na constituicdo da subjetividade dos individuos.

Para Foucault, as diversas ciéncias que surgiram na Modernidade e que tinham
0 “homem” como objeto, constituiram saberes produtivos, pois contribuiram “[...] para
0 processo de construgdo de individualidades conformadas as estruturas de poder
consolidadas” (BRANCO, 2008, p. 204). Nos anos 1970, Foucault dedicou suas
analises as relacdes de poder em termos politico-normativos, ndo detalhando a
questao moral e ética das relacdes entre os sujeitos. Neste periodo, o problema
investigado foi o das formas como o poder é exercido nas relagdes entre individuo-

Estado e, no final da década, das relacdes entre individuo-individuo. Ele, entéo,



97

orientou os estudos abordando os discursos que, ao longo da Histéria, constituiram
os individuos como sujeitos, ndo se atendo a relacéo do individuo com ele mesmo na
assimilacdo e na reproducdo desses discursos, que o formam como um individuo
ético.

Branco (2008, p. 209) destaca ainda que, “em Foucault, inexiste a esséncia do
homem, homem do homem, natureza humana, origem determinada e fixa ou
finalidade em conformidade com o modo de ser constante do ser humano”. Para
Foucault, o individuo “[...] nada mais € que uma série de ocorréncias transitorias, num
campo de lutas sempre aberto” (BRANCO, 2008, p. 210). Por este motivo, os controles
exercidos sobre os individuos tém como resultado a constituicdo de sujeitos
assujeitados as regras e as normas, que padronizam a formacédo das subjetividades,
constituindo individuos “auto-identificados” pelos modelos de comportamento
estabelecidos preliminarmente (BRANCO, 2001). Foucault, entretanto, recusa a
impossibilidade dos sujeitos contraporem os controles exercidos, fazendo com que a
formacao das subjetividades sejam atravessadas pela relacao entre poder e praticas
de liberdade, bem como circunscritas pelos processos de normalizagao.

Salienta Rojas (2011, p. 565, traducdo nossa) que 0s processos de
normalizagdo ocorrem no corpo, € “...] ao disciplina-los, 0s corpos ndo somente sao
a matéria-prima no qual se inscreve e se estabelece a ordem social, mas um dos
recursos que o pontuam, o expressam e o reproduzem [...]"*¢. De acordo com Ribeiro
(2018), na genealogia empreendida por Foucault nos anos 1970, as investigacdes
sobre o sujeito e o poder adquiriu centralidade, apresentando uma “genealogia dos
corpos histéricos”. Foucault (2017), afirma que o corpo € marcado pelos
acontecimentos historicos. Ainda para Ribeiro (2018, p. 127, grifo do autor), em
Foucault, o sujeito “[...] tem sua efetividade na luta que os corpos sé&o na historia”.
Neste sentido, a genealogia foucaultiana “[...] é vista de antem&o, como suspensao
sistematica dos comecos, especialmente dos comecos da prépria subjetividade”
(RIBEIRO, 2018, p. 134). Rojas (2011, p. 569, traducdo nossa) destaca que,

[...] na medida em que o0s sujeitos se individualizam, o poder se
desindividualiza, corre por todos os canais de circulagdo possiveis, colocando
maior énfase apenas naqueles que desobedecem ou se afastam da norma,

46 No original: “[...] los cuerpos no sélo son la materia prima donde se inscribe o asienta el orden social,
al disciplinarlos, sino uno de los recursos que lo puntualizam, expresan y reproducen [...]".



98

portanto, a observacao e a vigilancia derivam de algo além do préprio sistema
de consumo. [*7]

Desse modo, Rojas expressa que o poder da normalizacédo, que atua sobre o
corpo, nao o forca nem o inabilita; porém os efeitos que podem ser verificados incidem
sobre as distingdes entre o que é “normal” e “anormal”. Nessa mesma perspectiva,
Ribeiro (2018) afirma que o corpo, para Foucault, ndo resulta da hierarquia de
impulsos, pois ele € o efeito dos ajustes disciplinares suscitados pela sujeicdo dos
corpos nos processos de subjetivagdo. Isso porque o poder “passa” pelo corpo
(FOUCAULT, 2010a).

A partir dos estudos sobre o poder, “[...] Foucault se da conta da complexidade
do fenbmeno do poder, o qual ndo reside numa simples relacdo de forcas entre
elementos, &tomos, agentes que exercem poder, mas passa por uma relacédo de si a
si no proprio sujeito” (SANTOS, 2009, p. 19). Destarte, a preocupagado com a ética
aparece no final dessa mesma década, com o aprofundando do estudo da constituicéo
ética dos sujeitos. Santos (2009, p. 19) afirma que Foucault, entdo, realiza suas
analises no “espaco das relagdes do sujeito consigo proprio numa ‘auto constituicao™.
O objetivo de Foucault € complementar os estudos anteriores acerca do saber e do
poder, e o faz por meio do estudo das préticas de si que constituem os distintos modos
de subjetivacdo. Ruiz (2003) chama a atencéo para 0 modo como essas praticas,
denominadas por ele de “praticas éticas”, estdo relacionadas a constituicdo das

subjetividades. Em seus proprios termos,

a pratica ética incide em duas direcfes: a) ela define o estilo de existéncia da
pessoa; b) por meio dela se constitui a subjetividade dessa pessoa. A prética
ética do sujeito concretiza um modo de viver os valores, e esse mesmo modo
de vida do sujeito constitui os tracos identitarios da subjetividade. Esta dupla
incidéncia da ética como pratica que implementa um estilo de vida e, por sua
vez, define um modo de subjetivacdo, € o que denominamos ética como
pratica de subjetivacdo (RUIZ, 2003, p. 136, tradugdo nossa). [*€]

47 No original: “[...] en la medida que los sujetos se individualizam, el poder se desindividualiza, corre
por todos los canales de circulacion posible colocando mayor énfasis so6lo en aquellos que
desobedecen o se alejan de la norma, por ende, la observacioén y la vigilancia, provienen de mas alla
del propio sistema de consumo.”

48 No original: “la préactica ética incide en las dos direcciones: a) ella define el estilo de existencia de la
persona; b) a través de ella se construye la subjetividade de esa persona. La practica ética del sujeto
concretiza un modo de vivir los valores, y ese mismo modo de vida del sujeto construye los rasgos
identitarios de la subjetividad. Esta doble incidencia de la ética como practica que implementa un estilo
de vida y a su vez define un modo de subjetivacién, es lo que denominamos ética como practica de
subjetivacion.”



99

Ruiz (2003, p. 137, traducdo nossa) afirma ainda que as praticas éticas se
mostram por meio da “[...] capacidade criativa do sujeito que institui sentido para o
mundo, criando, por sua vez, um mundo de sentidos para tudo o que vive e para si
mesmo”™°. Por este motivo, os processos de formacéo da subjetivacdo dos individuos
estao circunscritos por elementos historicos, proprios de seu contexto, acrescidos das
reflexdes que 0s sujeitos conseguem realizar sobre si mesmos e sobre o mundo no
qual vivem.

Conforme Branco (2001), para Foucault, as resisténcias e as praticas de
liberdade sdo lutas que buscam a autonomia do sujeito da sua condicdo de
assujeitamento, tanto politica quanto eticamente. Por isso, a énfase foucaultiana néo
recai apenas no Estado e nas instituicbes de poder: ele as contrapesa com as relacdes
interpessoais. 1sso porgque, para que 0s sujeitos constituam para si mesmos outros
modos de subjetivacdo (que ndo necessariamente circunscritos apenas pelos
dispositivos de poder), as relacdes éticas e politicas que estabelecem, precisam
estimular o desenvolvimento da autonomia, para que eles exercam a liberdade. Desse
modo, a resisténcia ndo se configura apenas no sentido negativo, de enfrentamento
direto ao poder, mas também em sentido positivo, como prética de liberdade na qual
ha uma “autoelaboragao” da prépria subjetividade.

Embora os dispositivos de poder objetivem que os individuos se moldem e néo
resistam ao poder, a condicdo da liberdade impossibilita o “enquadramento total” dos
sujeitos. Desse modo, a normalizacdo que pretendem esses dispositivos também é
constituida pelos processos de “subjetivacao do sujeito”, que é formado tanto pelos

dispositivos de poder e de normalizacéo, quanto pelas praticas de liberdade.

49 No original: ‘I...] capacidad creativa del sujeto que instituye sentido para el mundo, creando, a su vez,
un mundo de sentidos para todo lo que vive y para si mismo”.



CONSIDERACOES FINAIS

A pesquisa analisou os modos pelos quais, a partir da Modernidade, foram
elaborados os discursos que produziram “verdades” sobre os corpos, com o objetivo
de controlar as condutas dos individuos. O estudo, fundamentado no pensamento de
Michel Foucault e em sua analitica do poder, exp6s que o biopoder tem como objetivo
a formacdo de individuos que néo resistam aos dispositivos desse poder. Tais
dispositivos s&do desenvolvidos e aplicados sobre as relagbes interpessoais,
permitindo o exercicio da liberdade de forma exigua.

O primeiro capitulo inicia a discussao a partir da afirmacéo de que o biopoder
tem como base o discurso e, em consequéncia, ele também fundamenta as praticas
sociais. Apresenta de que modo o biopoder, entendido como o poder que se exerce
sobre a vida, foi desenvolvido na Europa Ocidental no final do século XVII, indicando
os elementos do contexto histérico destacados por Foucault, complementando-os
quando necessario. Neste sentido, se tornou relevante expor as duas principais
acomodacfes do biopoder nas praticas sociais, primeiramente como disciplina, no
controle dos corpos e nos processos de docilizagdo do mesmo. Em seguida, a
biopolitica € acoplada a disciplina, desenvolvendo estratégias de poder que atuam
sobre as populacdes ou a um grupo social especifico (como, por exemplo, as
mulheres, as criangas, o0s loucos, 0os homossexuais, 0s idosos, etc.).

Neste percurso, tornou-se explicito que a func¢édo do discurso no biopoder é
central, pois sdo estes discursos que fundamentam os dispositivos de biopoder. Por
meio da producao de “verdades” sdo elaboradas as justificativas para que se efetivem
os dispositivos de biopoder nos mais diversos niveis da vida dos sujeitos, formando o
discurso. A biopolitica, neste contexto, tornou-se uma das maneiras mais eficientes
de controle dos individuos, pois gera efeitos coletivos que sao aplicados em massa.

Em outros termos, a biopolitica, embora se dirija a um conjunto de sujeitos, tem
sua efetivacdo na individualidade de cada pessoa, que se observa no comportamento
em um nivel social, na interacdo entre eles. Por este motivo, as biopoliticas sédo
consolidadas, ao longo do século XX, como a principal maneira de exercicio do poder.
Isso pode ser identificado em decorréncia do processo de alteracéo e de atualizagcéo

dos dispositivos biopoliticos que, fundamentados por discursos, incluem, na base de



101

formacéo do dispositivo, as técnicas e os mecanismos disciplinares necessarios para
sua efetivacdo. Ou seja, ao longo dos anos, as disciplinas foram vinculadas aos
discursos que fundamentam os dispositivos biopoliticos, propiciando a ampliacéo das
biopoliticas a partir do século XX. Neste sentido, é possivel afirmar que o discurso
esta na base do biopoder que, por meio das biopoliticas, gerencia as praticas sociais.

Neste contexto, o segundo capitulo aborda a centralidade do corpo no discurso
e no poder. Essa “importancia” do corpo nos dispositivos de poder decorre por ele ser
produtivo, ndo somente de um modo econémico, como mé&o de obra, mas porque 0
corpo produz saberes, identidades e subjetividades: ele produz vida. O controle do
corpo, entdo, se torna essencial para os dispositivos de poder, para que estes possam
extrair o maximo desse corpo.

Assim, a producao de verdades, por meio da constituicdo e do controle dos
enunciados, objetiva a “normaliza¢ao” dos corpos. E essa pode ser entendida como
0S processos por meio dos quais o individuo € submetido ao poder, visando a modelar
0 Corpo e, consequentemente o comportamento. A normalizacdo ocorre a partir de
procedimentos de diferenciag¢ao entre o que é considerado “normal” e, tudo aquilo que
nao se enquadra, que é considerado “anormal” (ou seja, pervertido, depravado, a ser
eliminado ou corrigido). Segue-se uma hierarquizagao entre as “normalidades” e as
“anormalidades”. Por fim, sdo realizados os ajustes (ou enquadramento) das
anormalidades e, em alguns (varios) casos, a exclusdo (ou a eliminacdo) dos
“anormais”. Para que isso ocorra, a producao de verdades desempenha uma
importante funcao: ela é necessaria para que os processos de normalizacdo sejam
aceitos e reproduzidos pelos individuos sujeitados e pelos seus pares. Isso constitui
uma “rede de assujeitamento”, na qual os individuos assujeitados pressionam (e, em
certos casos, impdem) 0s outros para que sigam as mesmas regras e ajam da mesma
maneira.

Foucault afirmou, em diversos momentos, que o poder “marca” o corpo,
circunscrevendo-o. Neste sentido, a relacéo entre verdade e poder se mostra e se
materializa nos corpos dos sujeitos. Diante dessa relacdo e do modo coercitivo como
0 poder opera sobre os corpos, a questdo sobre a liberdade do corpo torna-se
irremediavel.

Considerando a relacéo entre liberdade e poder, no terceiro capitulo constam
os efeitos que esta relacdo acarreta aos individuos e sobre 0s seus corpos. A analitica

do poder, em Foucault, é indispensavel para essa abordagem, considerando que o



102

autor indica a liberdade como a condicéo para a existéncia das relacdes de poder que
caracterizam o biopoder. O poder possui como contrapeso a liberdade, de modo que
os individuos ora exercem o poder, ora exercem a liberdade. A liberdade, entdo, pode
ser exercida por meio das resisténcias, bem como por meio de praticas éticas
refletidas. Ainda, h&a a possibilidade de uma terceira forma de exercicio da liberdade,
no qual, deliberadamente, o individuo opta por exercer o poder ou se submeter a ele.
Isso porque o poder tem como objetivo que seus mecanismos sejam efetivados e
repetidos, para sua manutengéo, sem a necessidade de concordancia dos sujeitos.

Desse modo, o individuo se constitui enquanto “sujeito assujeitado”, pois
guando nasce, ele esta inserido em uma sociedade na qual estdo em funcionamento
determinados mecanismos de poder. AO mesmo tempo em que 0S sujeitos possuem
uma margem de acédo para as praticas de liberdade. Neste sentido, a constituicdo de
Si é circunscrita por processos que limitam o sujeito, a0 mesmo tempo em que o
possibilitam agir com liberdade, mesmo que limitada. Por este motivo, os modos de
subjetivacdo — compreendidos como as formas pelas quais cada um elabora e forma
sua individualidade — séo constituidos por exercicios de poder e praticas de liberdade.
Assim, na formacéo de suas subjetividades, cada sujeito mostra no préprio corpo as
maneiras como se relaciona com as normas, as regras, as obrigacdes e as proibicoes.

As préticas de liberdade, sejam elas como atos de resisténcia, sejam como
praticas éticas refletidas, podem melhorar a relagdo dos individuos com o poder,
constituindo maneiras de viver com mais qualidade, em especial, nos relacionamentos
interpessoais. Se é verdadeiro afirmar que os dispositivos de biopoder visam a que 0s
individuos nao resistam, devido a liberdade enquanto condi¢c&o ao poder, essa “meta”
do poder nunca se efetivara completamente. Isso porque a “brecha” imposta pela
liberdade nas relacbes se mostra mais proficua a constituichio de modos mais
correspondentes a multiplicidade dos individuos.

Em consequéncia, isso se reflete no corpo. Para exemplificar, 0s movimentos
sociais, em ascendéncia no Ocidente desde os anos 1960 (principalmente os negros,
os feministas e os homossexuais), tém questionado cada vez mais as relacdes de
poder que circunscrevem 0S corpos. Esses movimentos visam, em um primeiro
momento, ao esclarecimento sobre a propria condicdo de sujeito, apresentando
questdes referentes ao corpo como um “gatilho de exclusdes”. Em um segundo
momento, eles objetivam que modificacdes concretas sejam realizadas nas praticas

sociais. Por este motivo, esses movimentos configuram ndo apenas o debate politico



103

atual, mas também atuam em demandas sociais, econémicas, culturais e historicas
do Ocidente.

O corpo, desse modo, se mostra sempre permeavel aos ajustes e as
modelacdes resultantes das atualizacdes dos dispositivos e dos discursos do poder.
Em contrapartida, o corpo também sempre estara propenso a outras possibilidades
de constituicdo, com base nas praticas de liberdade. Desse modo, novas relacdes
com o corpo e com os dispositivos de poder, que visam a normaliza-lo, podem ser
constituidas. A recusa as formas de controle sobre o corpo, que objetivam sua
docilizacdo, bem como a atualizacao de certos paradigmas sobre o que € considerado
“‘normal” e “anormal”, colaboram para que os sujeitos adquiram mais autonomia sobre
seu corpo. Outro exemplo: atualmente a profisséo de tatuador tem sido valorizada,
devido ao status que a tatuagem adquiriu socialmente: ela passou de uma pratica
realizada por “povos barbaros” ou por prisioneiros, para a expressao da identidade
dos sujeitos.

No entanto, outras questbes relativas ao corpo ainda carecem de
consideracdes para o debate publico, tais como: as politicas publicas de controle de
natalidade; a legalizacdo do aborto; a regulamentacédo das praticas de eutanasia; a
legislacdo sobre casamento, a constituicdo familiar e a adog¢do por casais
homoafetivos, dentre outros. A perspectiva foucaultiana se mostra proficua para a
reflexdo e para a critica acerca desses assuntos, em especial, com relacdo a
concepcao de biopolitica.

Desse modo, sera possivel aos individuos constituirem relacdes em que sejam
menos “sujeitos” e mais “agentes”; que as agdes possam ser mais espontaneas e
menos determinadas; que o uso de brincos, colares, pulseiras e saias balonés possam
ser o resultado de praticas de liberdade, e ndo de propagandas e estimulos ao
consumo. Enfim, que os corpos possam passear livremente, ndo importando a cor da

pele nem a sexualidade. Que, como afirmou Foucault, os corpos possam “pavonear”.



REFERENCIAS

AGAMBEN, Giorgio. O que é um dispositivo?. Outra travessia, n. 5, p. 9-16, 2005.

AQUINO, Rubim S. L.; et.al. Historia das sociedades: das sociedades modernas as
sociedades atuais. 12 ed. Rio de Janeiro: Ao Livro Técnico, 1978.

ARASSE, Daniel. A carne, a graga, o sublime. In: CORBIN, Alain; COURTINE, Jean-
Jacques; VIGARELLO, Georges. (Orgs.) Histéria do Corpo 1: da Renascenca as
luzes. Petrépolis: Vozes, 2008, p. 535-620.

ARENDT, Hannah. A vida do espirito: o pensar, o querer, o julgar. 42 ed. Rio de
Janeiro: Relume Dumard, 2000.

BADINTER, Elizabeth. Um e o Outro: relacdes entre homens e mulheres. Rio de
Janeiro: Nova Fronteira, 1986.

BEAUVOIR, Simone. O segundo sexo: 2. A experiéncia vivida. 22 ed. Sao Paulo:
Difusédo Européia do Livro, 1967.

. O segundo sexo: 1. Fatos e mitos. 42 ed. Sdo Paulo: Difusdo Européia do
Livro, 1970.

BOAS, Franz. Raga e progresso. In: BOAS, Franz. Antropologia Cultural. 42 ed.
Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007, p. 67-86.

BRESOLIN, Keberson; VALEIRAO, Kelin. Foucault e o kantismo para além de Kant:
Aufklarung e Governamentalidade. Kinesis-Revista de Estudos dos Pés-
Graduandos em Filosofia, v. 7, n. 15, p. 203-224, 2015.

BRANCO, Guilherme Castelo. As resisténcias ao poder em Michel Foucault.
Trans/form/agéo, v. 24, n. 1, p. 237-248, 2001.

. Atitude-limite e relacbes de poder: uma interpretacao sobre o estatuto da
liberdade em Michel Foucault. Verve, n. 13, p. 202-216, 2008.

BRANCO, Guilherme Castelo; VEIGA-NETO, Alfredo (Orgs.). Foucault: filosofia e
politica. Belo Horizonte: Auténtica, 2013.

CASTRO, Edgardo. Vocabulario de Foucault: um percurso pelos seus temas,
conceitos e autores. Belo Horizonte: Auténtica, 2009.

. Introducéo a Foucault. 12 ed. Belo Horizonte: Auténtica Editora, 2017.

CHOMSKY, Noam. Natureza Humana: justica vs. poder: o debate entre Chomsky e
Foucault. 12 ed. Sdo Paulo: WMF Martins Fontes, 2014.



105

CORBIN, Alain; COURTINE, Jean-Jacques; VIGARELLO, Georges. Prefacio. In:
CORBIN, Alain; COURTINE, Jean-Jacques; VIGARELLO, Georges. (Orgs.) Histéria
do Corpo 1: da Renascenca as luzes. Petrépolis: Vozes, 2008, p. 07-13.

COURTINE, Jean-Jacques. Decifrar o corpo: pensar com Foucault. [recurso digital]
Petropolis, RJ: Vozes, 2013. ISBN 978-85-326-4695-8 — Edicao digital

DREYFUS, Hubert; RABINOW, Paul. Michel Foucault: uma trajetoria filoséfica para
além do estruturalismo e da hermenéutica. Rio de Janeiro: Forense Universitaria,
1995.

FONSECA, Angela Couto Machado. Poder e corpo em Foucault: qual corpo?.
Nomos-Revista do Programa de Pés-Graduacdo em Direito da UFC, v. 35.1,
jan./fjun, p. 15-33, 2015.

FONSECA, Marcio Alves. Michel Foucault e a constituicdo do sujeito. [recurso
digital] 32 ed. Sdo Paulo: EDUC, 2011.

FONTANA, Alessandro; BERTANI, Mauro. Situacao do curso. In: FOUCAULT,
Michel. Em Defesa da Sociedade: Curso no College de France (1975-1976). 22 ed.
Séao Paulo: WMF Martins Fontes, 2010, p. 233-248.

FOUCAULT, Michel. Le jeu de Michel Foucault (entretien sur I"Histoire de la
sexualité). In: Dits et Ecrits 1l = 1976-1979. Daniel Defert et Frangois Ewald (Orgs.).
Gallimard: Paris, 1994, p. 298-328.

. O sujeito e o poder. In: Michel Foucault: uma trajetoria filosofica para além
do estruturalismo e da hermenéutica. DREYFUS, Hubert; RABINOW, Paul (Orgs.).
Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 1995, p. 231-249.

. Os Anormais: Curso no College de France (1974-1975). Séo Paulo:
Martins Fontes, 2001.

. Ditos e Escritos V: Etica, sexualidade, politica. 22 ed. Rio de Janeiro:
Forense Universitaria, 2006.

. Nascimento da Biopolitica: Curso no College de France (1978-1979). Séo
Paulo: Martins Fontes, 2008a.

. Seguranca, Territério, Populacdo: Curso no Collége de France (1977-
1978). 12 ed. Sao Paulo: Martins Fontes, 2008b.

. Em Defesa da Sociedade: Curso no College de France (1975-1976). 22 ed.
Séao Paulo: WMF Martins Fontes, 2010a.

. O Governo de Si e dos Outros: Curso no Collége de France (1982-1983).
Séo Paulo: WMF Martins Fontes, 2010b.

. A Coragem da Verdade: o governo de si e dos outros Il. Curso no College
de France (1983-1984). Sao Paulo: WMF Martins Fontes, 2011.



106

. Histéria da Loucura: na Idade Classica. 92 ed. Sao Paulo: Perspectiva,
2012a.

. Introducdo. In: Historia da Sexualidade II: o uso dos prazeres. 132 ed. Rio
de Janeiro: Edi¢Oes Graal, 2012b, p. 07-43.

. Historia da Sexualidade |: a vontade de saber. 232 ed. Rio de Janeiro:
Edicdes Graal, 2013a.

. O corpo utépico; As heterotopias. Sado Paulo: n° 1 Edi¢es, 2013b.
. Vigiar e Punir: nascimento da prisédo. 41 ed. Petropolis, RJ: Vozes, 2013c.
. A ordem do discurso. 242 ed. S&do Paulo: Loyola, 2014a.

. Ditos e Escritos X: Filosofia, Diagnéstico do presente e Verdade. Rio de
Janeiro: Forense Universitaria, 2014b.

. Do Governo dos Vivos: Curso no College de France (1979-1980). Sao
Paulo: WMF Martins Fontes, 2014c.

. Ditos e Escritos IV: Estratégia, Poder-Saber. 32 ed. Rio de Janeiro:
Forense Universitaria, 2015.

. Microfisica do poder. Roberto Machado (Org.). 62 ed. Rio de Janeiro/S&o
Paulo: Paz e Terra, 2017.

GIDDENS, Anthony. Notas criticas: Foucault sobre distribuicdo de tempo e de
espaco. In: GIDDENS, Anthony. A constituicdo da sociedade. 22 ed. S&o Paulo:
Martins Fontes, 2003, p. 171-190.

GILBERT, Louis; LAGANE, René; NIOBEY, Georges. (Orgs.) Grand Larousse de la
langue francaise en sept volumes: tome quatrieme (IND-NY). Paris: Larousse,
1989.

GOMES, Laurentino. 1808: como uma rainha louca, um principe medroso e uma
corte corrupta enganaram Napoledo e mudaram a histéria de Portugal e do Brasil.
Séo Paulo: Planeta Terra, 2007.

GROS, Frédéric (Org). Foucault: a coragem da verdade. Traducéo: Marcos
Marcionilo. Sdo Paulo: Parabola Editorial, 2004.

. Situagao do curso. In: FOUCAULT, Michel. A Coragem da Verdade: Curso
no College de France (1983-1984). Séo Paulo: WMF Martins Fontes, 2011, p. 301-
316.

HARARI, Yuval Noah. Sapiens: uma breve histéria da humanidade. 232 ed. Porto
Alegre: L&PM, 2017.



107

KANT, Immanuel. Critica da Razéo Pratica. Traducao: Artur Moré&o. Lisboa: Edi¢cdes
70, 1984.

. Resposta a pergunta: Que é “Esclarecimento”?. In: Immanuel Kant textos
seletos. 22 edicdo. Petropolis: Vozes, 1985, p. 100-117.

. Fundamentacéao da Metafisica dos Costumes. Traducado: Paulo Quintela.
Lisboa: Edicdes 70, 1986.

LAKATOS, Eva Maria; MARCONI, Marina de Andrade. Metodologia cientifica. 52
ed. S&o Paulo: Atlas, 2008.

LEITE, Bruna. Poder sobre o corpo: a normalizacdo do comportamento como efeito
do biopoder. In: SANTOS, Amanda Basilio; MACHADO, Juliana Porto (Orgs.).
Fendmenos culturais no amalgama social. 12 ed. Jaguardo: CLAEC, 2018a, p.
927-936.

. Poder, liberdade e resisténcia no pensamento politico de Michel Foucault.
In: XVIII Semana Académica do Programa de P6s-Graduacao em Filosofia da
PUCRS. Vol. 1. Samuel Cibils, et.al. (Orgs.). Porto Alegre: Editora Fi, 2018b, p. 101-
113.

. Corpo, poder e género: estudos para além de Foucault. In: SANTOS,
Amanda Basilio et.al (Orgs.). Fontes, Métodos e Abordagens nas Ciéncias
Humanas: paradigmas e perspectivas contemporaneas. Pelotas: BasiBooks, 2019,
p. 844-852.

LOURO, Guacira Lopes. A constituicdo de um campo de estudos feministas no
século XX. In: Corpo, género e sexualidade: um debate contemporéaneo na
educacdo. LOURO, Guacira Lopes; NECKEL, Jane Felipe; GOELLER, Silvana
Vilodre (Orgs.). Petropolis/RJ: Vozes, 2003, pag. 11-19.

MACHADO, Roberto. Introducao: por uma genealogia do poder. In: Microfisica do
poder. Roberto Machado (Org.). 62 ed. Rio de Janeiro/S&o Paulo: Paz e Terra, 2017,
p. 07-34.

MATTHEWS-GRIECO, Sara F. Corpo e sexualidade na Europa do Antigo Regime.
In: CORBIN, Alain; COURTINE, Jean-Jacques; VIGARELLO, Georges. (Orgs.)
Historia do Corpo 1: da Renascenca as luzes. Petropolis: Vozes, 2008, p. 217-302.

MINAYO, Maria Cecilia de Souza. O desafio do conhecimento: pesquisa
qualitativa em saude. 122 ed. Sdo Paulo: Huciet, 2010.

NICHOLSON, Linda; SOARES, Luiz Felipe Guimaraes; DE LIMA COSTA, Claudia.
Interpretando o género. Estudos feministas, p. 9-41, 2000.

PAVIANI, Jayme. Epistemologia Pratica: ensino e conhecimento cientifico, Caxias
do Sul, EDUCS, 2009.



108

PELLEGRIN, Nicole. Corpo do comum, usos comuns do corpo. In: CORBIN, Alain;
COURTINE, Jean-Jacques; VIGARELLO, Georges. (Orgs.) Historia do Corpo 1: da
Renascenca as luzes. Petropolis: Vozes, 2008, p. 131-216.

REVEL, Judith. Michel Foucault: conceitos essenciais. Sao Paulo: Claraluz, 2005.

RIBERO, Carlos Eduardo. Nietzsche, a genealogia, a histéria: Foucault, a
genealogia, os corpos. Cadernos Nietzsche. Guarulhos/Porto Seguro, v.39, n.2, p.
125-160, maio/agosto, 2018.

ROJAS, Alexis Sossa. Andlisis desde Michel Foucault referentes al cuerpo, la
belleza fisica y el consumo. POLIS, Revista Latinoamericana, v. 10, n. 28, p. 559-
581, 2011.

RUIZ, Castor M. M. Bartolomé. La practica ética y la constitucion del sujeto. Revista
Brocar, n. 27, p. 129-154, 2003.

. Paradoxos do biopoder: a reducao da vida humana a mera vida natural.
Filosofia Unisinos, v. 8 n. 3, p. 263-275, set/dez, 2007.

SAMPAIO, Simone Sobral. A liberdade como condi¢céo das relacdes de poder em
Michel Foucault. Revista Katalysis, v. 14, n. 2, p. 222-229, 2011.

SANTOS, José Manuel. Leituras Contemporaneas da Etica de Kant. Coleg&o:
Artigos LusoSofia. Covilhad, Portugal: Universidade da Beira Interior, 2009.

SCHIO, Sonia Maria. A pesquisa: investigar temas ou especificar problemas? In:
SANTOS, A. B. et al. Fontes, Métodos e Abordagens nas Ciéncias Humanas:
paradigmas e perspectivas contemporaneas. Pelotas: BasiBooks, 2019, p. 246-253.

SCOTT, Joan. Género: uma categoria Util de analise histoérica. Educacéo e
Realidade. Porto Alegre, vol. 20, n° 2, jul./dez. 1995, p. 71-99.

Figuras

Figura 1. “A child in leading strings”, do pintor espanhol Juan Pantoja de la Cruz
(1553- 1608). “A vida da crianga nos tempos Tudor e Elisabetano”. In: Boullan —
Tudo sobre Ana Bolena e a Era Tudor. Disponivel em:
https://boullan.wordpress.com/2014/10/12/a-vida-da-crianca-nos-tempos-tudor-e-
elisabetano/ Acesso em: 25/09/2019.

Figura 2. “The Wedding at Cana”, do pintor italiano Paolo Veronese (1528- 1588). In:
Art Resourse. Disponivel em:

https://www.artres.com/C.aspx?VP3=ViewBox_ VPage&VBID=2UN365CN2UV&IT=Z
oomimageTemplate01 VForm&IID=2UNTWAGL5GDJ&PN=14&CT=Search&SF=0
Acesso em: 14/01/2020.

Figura 3. Camponeses, do pintor francés Jean-Francois Millet (1814- 1875). “Jean-
Francois Millet - Realist painter”. In: Tutt'Art@. Disponivel em:


https://boullan.wordpress.com/2014/10/12/a-vida-da-crianca-nos-tempos-tudor-e-elisabetano/
https://boullan.wordpress.com/2014/10/12/a-vida-da-crianca-nos-tempos-tudor-e-elisabetano/
https://www.artres.com/C.aspx?VP3=ViewBox_VPage&VBID=2UN365CN2UV&IT=ZoomImageTemplate01_VForm&IID=2UNTWA6L5GDJ&PN=14&CT=Search&SF=0
https://www.artres.com/C.aspx?VP3=ViewBox_VPage&VBID=2UN365CN2UV&IT=ZoomImageTemplate01_VForm&IID=2UNTWA6L5GDJ&PN=14&CT=Search&SF=0

109

https://www.tuttartpitturasculturapoesiamusica.com/2017/10/Jean-Francois-
Millet.html Acesso em: 14/01/2020.

Figura 4. “Fishmongers”, do pintor italiano Vincenzo Campi (1530/1535-1591).
Disponivel em: https://www.flickr.com/photos/54849035@N08/5076807924 Acesso
em: 14/01/2020.

Figura 5. “Das Findelkind”, do pintor alemao Hubert Salentin (1822-1910). In: Artnet.
Disponivel em: http://www.artnet.com/artists/hubert-salentin/das-findelkind-
94y23geiWbvszGjugzkFew2 Acesso em: 14/01/2020.

Figura 6. “La Toilette intime”, do pintor francés Louis Léopold Boilly (1761- 1845).
“Paintings that tickle”. In: Isis' Wardrobe. Disponivel em:
http://isiswardrobe.blogspot.com/2012/10/paintings-that-tickle.html Acesso em:
14/01/2020.



https://www.tuttartpitturasculturapoesiamusica.com/2017/10/Jean-Francois-Millet.html
https://www.tuttartpitturasculturapoesiamusica.com/2017/10/Jean-Francois-Millet.html
https://www.flickr.com/photos/54849035@N08/5076807924
http://www.artnet.com/artists/hubert-salentin/das-findelkind-94y23geiWbvszGjugzkFew2
http://www.artnet.com/artists/hubert-salentin/das-findelkind-94y23geiWbvszGjugzkFew2
http://isiswardrobe.blogspot.com/2012/10/paintings-that-tickle.html

