
	

	

 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

CENTRO DE ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ARTES VISUAIS 

 
 
 
 
 
 

FABRÍCIO SIMÕES MACHADO 
 
 
 
 
 
 

A SOCIEDADE DO CANSAÇO E A RESISTÊNCIA CONTEMPLATIVA ATRAVÉS 
DA FOTOGRAFIA INSPANDIDA NA ARTE CONTEMPORÂNEA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Pelotas 

2019 



	

	

FABRÍCIO SIMÕES MACHADO 
 

 

 

 

 

 

 

A SOCIEDADE DO CANSAÇO E A RESISTÊNCIA CONTEMPLATIVA ATRAVÉS 
DA FOTOGRAFIA INSPANDIDA NA ARTE CONTEMPORÂNEA 

 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentada ao 
Programa de Pós-Graduação em Artes 
Visuais da Universidade Federal de 
Pelotas, como requisito parcial para a 
obtenção do título de Mestre em Artes 
Visuais. 

    

Orientador: Claudio Tarouco de Azevedo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pelotas 

2019 



	

	

FABRÍCIO SIMÕES MACHADO 
 

 

 

A SOCIEDADE DO CANSAÇO E A RESISTÊNCIA CONTEMPLATIVA ATRAVÉS 
DA FOTOGRAFIA INSPANDIDA NA ARTE CONTEMPORÂNEA 

 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentada ao 
Programa de Pós-Graduação em Artes 
Visuais da Universidade Federal de 
Pelotas, como requisito parcial para a 
obtenção do título de Mestre em Artes 
Visuais. 

    

 

 

Aprovada em 30 de setembro de 2019 
 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

____________________________________________________ 
Prof. Dr. Claudio Tarouco de Azevedo - UFPel 

Orientador 
 
 
 

____________________________________________________ 
Profa. Dra. Eduarda Azevedo Gonçalves - UFPel 

Examinadora 
 
 
 

____________________________________________________ 
Profa. Dra. Teresa Lenzi - FURG 

Examinadora 
 

 

 



	

	

AGRADECIMENTOS 

 
Primeiramente gostaria de agradecer à Universidade Federal de Pelotas, ao 

PPGAV pela oportunidade que me foi concedida de realizar o sonho de um 

mestrado. Necessário agradecer e mencionar que o presente trabalho foi realizado 

com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – 

Brasil (CAPES) – Código de Financiamento 001. (This work was carried out with the 

support of the Higher Education Personnel Improvement Coordination - Brazil 

(CAPES) - Financing Code 001). 

Gratidão eterna ao meu sábio, zeloso, cordial, perspicaz, sensível e sempre 

disponível orientador Claudio Tarouco de Azevedo, por sua presença inestimável em 

todas as etapas desta pesquisa. Estendo esta gratidão a todos os professores do 

Centro de Artes da UFPEL, que tanto me ensinaram e me motivaram em aulas que 

jamais poderei esquecer. Um abraço carinhoso a todos os meus colegas de 

mestrado, com vocês por perto esta trajetória de estudo foi muito mais fácil e 

gratificante. 

Não poderia deixar de agradecer já com lágrimas nos olhos à minha família, 

por terem me amado e me acompanhado em todos os momentos desta vida. À 

minha família adotiva que tanto me ajudou e me ajuda: Cócks, Egídio, Ari, 

Rosângela e, especialmente meu sogro Cláudio Gomes, pelo grande amigo que é 

desde que nos conhecemos. 

Por fim, dedico este trabalho aos amores que não cabem no meu peito, à 

minha companheira de todas as alegrias e agruras Aline e ao meu filho Luca, sem 

vocês nada faria sentido.  

 

Obrigado.  

 

 

 

 

 

 

  



	

	

RESUMO 
 

A presente pesquisa (realizada com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 
Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) – código de financiamento 001), 
vinculada à linha de pesquisa Processos de Criação e Poéticas do Cotidiano, do 
Programa de Pós-Graduação em Artes Visuais da Universidade Federal de Pelotas, 
versa sobre a necessidade de uma experiência de vida mais contemplativa em 
contraposição à velocidade dos estímulos e demandas na contemporaneidade 
tendo, tal experiência, sensível relação com o processo de percepção e criação em 
fotografia que denomino Fotografia Inspandida. Procurei, através da Fotografia 
Inspandida, vincular atitude contemplativa, percepção e expressão artística e ação 
micropolítica com o intuito de desenvolver um dispositivo ecosófico (Guattari, 2009) 
que pudesse ser colocado a serviço da possibilidade de uma melhor relação do ser 
humano consigo mesmo, com o outro e com o meio em que vive. Durante o 
processo de investigação, a filosofia zen budista e, mais especificamente, a prática 
da meditação e as práticas pedagógicas microinterventivas, oficinas realizadas no 
decorrer da pesquisa foram de suma importância para o desenvolvimento dos 
conceitos e das experiências relacionadas à Fotografia Inspandida. As referências 
teóricas e imagéticas que me acompanharam no transcurso desta paisagem em 
construção/desconstrução foram, dentre outras: Byung-Chul Han, Henri Bergson, 
Félix Guattari, Gilles Deleuze, Giorgio Agamben, Alan Watts, Philippe Dubois, Masao 
Yamamoto, Trungpa Rinpoché, Martin Heidegger, William Eggleston, etc.  

 
PALAVRAS-CHAVE: Fotografia Inspandida; arte contemporânea; esgotamento; 
contemplação.  
 

 
 

  



	

	

ABSTRACT 
 

This research (financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal 
de Nível Superior - Brazil (CAPES) – Finance Code 001), linked to the research line 
Processo de Criação e Poéticas do Cotidiano, do Programa de Pós-Graduação em 
Artes Visuais da Universidade Federal de Pelotas, deals with the need for a more 
contemplative life experience as opposed to the speed of stimuli and demands in 
contemporaneity having, such experience, sensitive relationship with the process of 
perception and creation in photography that I call Inspanded Photography. I 
searched, through Inspanded Photography, to link contemplative attitude, perception 
and artistic expression and micropolitics action in order to develop an ecosófico 
device (Guattari, 1989) that puts itself at the service of the possibility of a better 
relationship between human beings and themselves, another and the environment in 
which he lives. During the research process, buddhist zen philosophy and, more 
specifically, the practice of meditation and microinterventive pedagogical practices, 
workshops held during the research were of paramount importance for the 
development of concepts and experiences related to Inspanded Photography. The 
theoretical and imaginary references that accompanied me in the course of this 
landscape under construction/deconstruction were, among others: Byung-Chul Han, 
Henri Bergson, Félix Guattari, Gilles Deleuze, Giorgio Agamben, Alan Watts, Philippe 
Dubois, Masao Yamamoto, Trungpa Rinpoche, Martin Heidegger, William Eggleston, 
etc. 
 

KEYWORDS: Inspanded Photography; contemporary art; exhaustion; contemplation. 
 
 
 
  



	

	

LISTA DE FIGURAS 
 

Figura 1 – Fotografia Miksang ................................................................................... 45 

Figura 2 – Fotografia Miksang ................................................................................... 46 

Figura 3 – Fotografia Miksang ................................................................................... 46 

Figura 4 – Fotografia Miksang ................................................................................... 47 

Figura 5 – Fotografia Miksang ................................................................................... 47 

Figura 6 – Fotografia de Masao Yamamoto .............................................................. 52 

Figura 7 – Fotografia de Masao Yamamoto .............................................................. 53 

Figura 8 – Fotografia de Masao Yamamoto .............................................................. 53 

Figura 9 – Fotografia de Masao Yamamoto .............................................................. 54 

Figura 10 – Fotografia de Masao Yamamoto ............................................................ 54 

Figura 11 – Fotografia de Willian Eggleston ............................................................. 56 

Figura 12 – Fotografia de Willian Eggleston ............................................................. 57 

Figura 13 – Fotografia de Willian Eggleston ............................................................. 57 

Figura 14 – Fotografia de Willian Eggleston ............................................................. 58 

Figura 15 – Fotografia de Willian Eggleston ............................................................. 58 

Figura 16 – Fotografia de Willian Eggleston ............................................................. 59 

Figura 17 – Ensaio Possessos .................................................................................. 85 

Figura 18 – Ensaio Possessos .................................................................................. 86 

Figura 19 – Ensaio Possessos .................................................................................. 86 

Figura 20 – Ensaio Possessos .................................................................................. 87 

Figura 21 – Ensaio Possessos .................................................................................. 87 

Figura 22 – Ensaio Possessos .................................................................................. 88 

Figura 23 – Ensaio Possessos .................................................................................. 88 

Figura 24 – Ensaio Possessos .................................................................................. 89 

Figura 25 – Ensaio Memorial do Apocalipse ............................................................. 91 

Figura 26 – Ensaio Memorial do Apocalipse ............................................................. 92 

Figura 27 – Ensaio Memorial do Apocalipse ............................................................. 92 

Figura 28 – Ensaio Memorial do Apocalipse ............................................................. 93 

Figura 29 – Ensaio Memorial do Apocalipse ............................................................. 93 

Figura 30 – Ensaio Memorial do Apocalipse ............................................................. 94 

Figura 31 – Ensaio Memorial do Apocalipse ............................................................. 94 

Figura 32 – Ensaio Memorial do Apocalipse ............................................................. 95 



	

	

Figura 33 – Churrasco com amigos .......................................................................... 97 

Figura 34 – Ensaio BR-116 ....................................................................................... 98 

Figura 35 – Ensaio BR-116 ....................................................................................... 99 

Figura 36 – Ensaio BR-116 ....................................................................................... 99 

Figura 37 – Ensaio BR-116 ..................................................................................... 100 

Figura 38 – Ensaio BR-116 ..................................................................................... 100 

Figura 39 – Ensaio BR-116 ..................................................................................... 101 

Figura 40 – Ensaio BR-116 ..................................................................................... 101 

Figura 41 – Ensaio BR-116 ..................................................................................... 102 

Figura 42 – Ensaio BR-116 ..................................................................................... 102 

Figura 43 – Parada para fotografar - BR-116 .......................................................... 103 

Figura 44 – Amigos da aldeia – BR-116 ................................................................. 103 

Figura 45 – Automóvel e amigo-motorista - BR-116 ............................................... 104 

Figura 46 – Exposição FURG ................................................................................. 107 

Figura 47 – Ensaio Sunyata .................................................................................... 108 

Figura 48 – Ensaio Sunyata .................................................................................... 109 

Figura 49 – Ensaio Sunyata .................................................................................... 110 

Figura 50 – Ensaio Sunyata .................................................................................... 111 

Figura 51 – Ensaio Sunyata .................................................................................... 112 

Figura 52 – Ensaio Sunyata .................................................................................... 113 

Figura 53 – Ensaio Sunyata .................................................................................... 114 

Figura 54 – Ensaio Sunyata .................................................................................... 115 

Figura 55 – Ensaio Sunyata .................................................................................... 116 

Figura 56 – Fotografia e Contemplação .................................................................. 119 

Figura 57 – Fotografia e Contemplação .................................................................. 120 

Figura 58 – Fotografia e Contemplação .................................................................. 120 

Figura 59 – Fotografia e Contemplação .................................................................. 121 

Figura 60 – Fotografia e Contemplação .................................................................. 122 

Figura 61 – Aula na Praça Coronel Pedro Osório ................................................... 123 

Figura 62 – Fotografia Inspandida .......................................................................... 127 

Figura 63 – Fotografia Inspandida .......................................................................... 128 

Figura 64 – Fotografia Inspandida .......................................................................... 129 

Figura 65 – Fotografia Inspandida .......................................................................... 130 

Figura 66 – Fotografia Inspandida .......................................................................... 131 



	

	

Figura 67 – Fotografia Inspandida .......................................................................... 131 

Figura 68 – Luca ..................................................................................................... 140 

 
  



	

	

SUMÁRIO 
 

1 PREFÁCIO BIOGRÁFICO ................................................................................. 10 
2 PRIMEIRO MOVIMENTO ................................................................................... 16 
3 SILÊNCIO: TEORIA ........................................................................................... 23 

3.1  Sociedade do Cansaço .............................................................................. 23 
3.2  Henri Bergson ............................................................................................ 30 
3.3  Contemplação e Zen Budismo ................................................................. 33 
3.4  Fotografia Contemplativa e Fotografia Expandida ................................. 43 
3.5  Ecosofia ...................................................................................................... 62 

4 INQUIETAÇÕES ................................................................................................. 67 
5 INTENÇÕES ....................................................................................................... 72 

5.1 Objetivo geral .............................................................................................. 73 
5.2 Objetivos específicos ................................................................................. 73 

6 UM MEIO, UM FIM ............................................................................................. 74 
7 ENSAIOS ............................................................................................................ 83 

7.1  Possessos .................................................................................................. 83 
7.2  Memorial do Apocalipse ............................................................................ 89 
7.3  BR-116 ......................................................................................................... 95 
7.4  Sunyata ..................................................................................................... 104 

8 MICROINTERVENÇÕES .................................................................................. 117 
8.1  Estágio Docente ....................................................................................... 117 
8.2  Mahadeva .................................................................................................. 124 

9 RETICÊNCIAS .................................................................................................. 134 
REFERÊNCIAS ....................................................................................................... 141 

 



10	

	

1 PREFÁCIO BIOGRÁFICO 
 

Eu poderia afirmar, sem nenhum exagero ou modéstia, que vim ao mundo 

transpassado pelo silêncio e por uma enorme curiosidade. Quando nasci, um anjo 

alto e enfadonho, expulso das pinturas medievais, um querubim mulato ornado pelas 

tintas de um Leonardo menor ruiu de Florença até o quarto 203 do hospital São Luís 

em Dom Pedrito para me soprar o segredo da vida: “Vai garoto, vai bolinar a 

imanência”. E assim se deu. Desde a mais remota memória deste prefácio lúdico 

que chamamos infância a quietude e a solidão não me causavam qualquer espanto, 

pelo contrário, dormiam de concha com uma terna voluptuosidade imiscuída entre 

brinquedos e livros. Muito embora o zodíaco tenha me condenado à sociabilidade, 

necessidade que afeta, sobretudo, os nascidos à sombra da primavera, era no 

arbítrio do meu particular universo, fronteiriço ao mundo dos homens feitos, que a 

vida apontava seu rumo, sua teia rizomática. Com não mais que seis ou sete anos, 

eu já comungava de uma alegria equânime entre o ato de brincar nas ruas da minha 

aldeia e o encantamento com uma enciclopédia -hoje esquecida- chamada Mundo 

da Criança. O interesse assentava especialmente no volume nove, de lombada azul, 

que juntava nas primeiras páginas As Sete Maravilhas do Mundo Antigo e me nutria 

com temas que desde então são linhas de fuga da minha informe subjetividade: arte, 

história, mitologia, arquitetura, poesia, filosofia. Paralelamente, outros sinais 

reiteravam a anunciação do arcanjo blasfemo que me instruiu a bebericar 

vagamente este tempo outro, este ritmo enluarado de um jazz avesso a qualquer 

objetividade que insiste, até hoje, em me ancorar na sina da contemplação. 

Trafegando na terceira margem do rio, cartograficamente disposto na paisagem 

bruxuleante do devir, era ali que minha vontade continuava a desfrutar de uma 

relação substancial com a vida. Durante alguns anos acreditei que este delírio são 

poderia me conduzir a um convívio mais profundo com as artes, sonhava ser pintor, 

mas logo limitei o fluxo de um desejo legítimo à inaptidão para o desenho. Willian 

Fox-Talbot sofria do mesmo mal e se vingou dando asas à controversa fotografia no 

século dezenove, eu me contentei com a verve da pré-adolescência que, naquele 

momento, era uma realidade fascinante e perturbadora. Em meio ao turbilhão dos 

primeiros tragos e experiências amorosas, quando as falésias do sexo, do dinheiro e 

do dever começam a ser erguidas para ressignificar a inocência, para redirecionar o 



11	

	

ímpeto de uma singularidade embrionária, descobri que a música e a literatura 

poderiam me ajudar a pintar.  

Acordes e sílabas pelas ruas de Pelotas, início dos anos 1990, Sartre já havia 

se misturado ao universo há mais de dez anos não sem antes nos legar a fruição 

terrível e redentora da liberdade. Tempo de conflitos metamórficos, fremente e 

profusa solidão, cúmplice de um corpo em rumo de desejo a miragem submersa da 

esperança era uma navalha reclinada sobre o dorso do amanhã. Sorte de quem 

conta com a paradoxal solidez deste navio de guerra que é a família, sorte de quem 

encontra a mão firme de algumas pessoas pelo caminho, sorte desta máscara 

burguesa e provinciana que salta no escuro amparada por uma rede de afetos e 

subsídios. Lia com a voracidade de um rinoceronte ferido, escrevia para suspender 

as grades que demarcavam aquele território exíguo, aquele homem jovem de classe 

média alimentado pelo soldo paterno, aquele poeta ornamental aos trancos pelos 

corredores da sua vaga subjetividade: pássaro incendiado em uma cidade ao sul de 

Andrômeda, rosto iluminado pelo sol de um país contraditório, indefeso, miserável e 

ainda desconhecido. Tempo de muros em queda, na televisão bilionários russos se 

embebedavam em Paris enquanto Zélia Cardoso de Melo açoitava sem piedade o 

coração dos poupadores tupiniquins. No quarto sujo de hippie tardio a nova ordem 

mundial era uma tentadora mulher inflável que dormia e acordava ao meu lado. 

Flertes incontornáveis com minhas raízes no pampa, com o rock britânico e com a 

maldita literatura francesa e norte-americana, assim passavam os dias que não 

passam, ao gosto de Rimbaud, Walt Whitman, Martín Fierro, Baudelaire, Artaud e 

Kerouac, ao lucro de Led Zeppelin, Pink Floyd, Cure, Smiths, Doors, Black Sabath, 

Yupanqui e Hendrix. O risco salutar de me postar a frente de algumas bandas 

natimortas, o hábito bissexto de frequentar insípidas oficinas literárias enquanto do 

outro lado da estante me acenava uma subespécie de hedonismo anárquico, uma 

letrada prostituta assustadoramente contemplativa porque dotada de seios niilistas 

em trama constante com o ato gratuito e com a sentença que corrói as primeiras 

páginas de todos os exemplares do Mito de Sísifo de Camus (2008, p. 8): “Existe 

apenas um único problema filosófico realmente sério: o suicídio. Julgar se a vida 

vale ou não a pena ser vivida significa responder à questão fundamental da 

filosofia”. 

Ode aos existencialistas e a todos os absurdos insustentáveis da magia 

prodigiosa de Jodorowsky, Gibran e Castañeda que a seu modo temperavam o 



12	

	

sonho de sentido deste menino em acne, deste artefato alquímico, desta esquizo-

parábola, deste espectro lógico e alucinado prenhe de imensa curiosidade encoberta 

pelas pálpebras de um corpo, de um nome, de uma identidade. E ainda havia 

espaço para o oriente, para os sutras decantados por Sidarta sob a última árvore do 

conhecimento, para a travessia entre polaridades falsificadas com gana paraguaia 

onde o que reina é o entre, o on, o vácuo insofismável que podemos perceber se 

considerarmos o espaço necessário entre elétrons, entre desejos, entre 

pensamentos, entre. A meditação como uma prática de erupção da imanência como 

previu o anjo safado das pinturas imaginárias que certamente desaprovaria as 

substâncias mundanas não recomendáveis que, àquele tempo, minha parca 

previdência adolescente acoplou na experiência, intensificando-a em alguns 

momentos, prejudicando-a na maioria das vezes. Entretanto, não fossem estas 

corajosas braçadas incidentais em água turva e salgada, provavelmente eu não 

estaria aqui desdobrando esta cartografia biográfica que me surpreende nu sobre a 

cama de um quarto antigo que flutua na paisagem da mesma cidade hoje adquirida 

pelo suposto ano dezoito do século vinte e um.  

Estendo então a sombra deste relato anarquicamente confessional até a luz 

que a fotografia concedeu à minha vida, pois não era segredo, diante da 

incompetência visceral para a objetividade das demandas do mundo prático, que 

minha pose errante de astronauta lírico, minha aura lúgubre de surrealista itabirano, 

inevitavelmente, me levaria a algum lugar próximo da arte. Como se fosse fácil 

pleitear no ranço da família que o ama e sustenta uma respeitabilidade outra que 

não a dos fósseis convencionais, que não a do destino aos bocejos atrás de uma 

mesa de mogno escuro sem desenhos para colorir e sonhos para sonhar. Aos 

dezoito anos de idade, na antessala da academia, nem nós mesmos possuímos a 

convicção necessária para domar o medo daqueles que com muito esforço se 

dedicam a zelar pelo nosso futuro sem a clarividência de que zelar por qualquer 

futuro é uma amarga ilusão. Não havia espaço psíquico em nenhum dos envolvidos 

para a coragem de um salto sem rede, de um mergulho naquilo que foi, desde 

sempre, meu pão de cada dia. Dali em diante os equívocos se enfileiraram, frágeis 

tentativas de esfregar o Direito em outras áreas do conhecimento que cabiam no 

meu desejo potencializaram um confuso roteiro que Allen e Bergman assinariam 

sorrindo. Um conflito tipicamente burguês, pleno de neuroses múltiplas, culpas 



13	

	

transversas, ódio reprimido, vontade açoitada pelo dever e, obviamente, 

desassossego psicológico só dirimido com a ascensão à ruptura.  

Já morando em Porto Alegre, subitamente passei a ser o romântico 

contemplativo em apuros financeiros que havia planejado sem planejar, fartas doses 

de resiliência entrecortadas pelo espanto de ser livre, pelo desamparo de ser 

miseravelmente livre na metrópole, com a incerteza da refeição seguinte, mas com a 

vida de pernas abertas, ávida pela consumação de um delírio sem volta, sem razão 

e sem destino. Ao procurar qualquer tipo de trabalho no meio artístico, através de 

um tio querido fui apresentado aos primeiros atos da vida de um iluminador cênico 

(ou lighting designer como dizem os anglófonos). Até a criação da primeira luz foram 

meses como operário, como carregador e montador da atmosfera alheia, atividade 

que descortinou ao estudante niilista, ao pretenso intelectual contemplativo uma 

nova perspectiva moral ao lhe forjar, na honra do trabalho duro, uma realidade que 

anda de mãos dadas com a sobrevivência.  

Falo sobre isso na porta de entrada desta pesquisa porque não há como 

constranger a trajetória de uma linha de força que perpassa os sonhos deste 

menino, a luz daquele sobrevivente, a fotografia do instrumento vivo de experiência, 

reflexão e expressão que atende por meu nome. Foi pintando o retângulo ficcional 

que é o palco, foi contribuindo plasticamente com a força criativa de tantos artistas 

que nasceu a possibilidade de um contato mais digno e profundo com a arte que 

nosso tempo condenou a uma popularidade jamais vista. A fotografia é o 

refinamento constante de uma memória e de uma trajetória criativa e afetiva que 

nasce no meu quarto interiorano e se estende até o momento em que pela primeira 

vez vi uma luz saída da minha paleta incidir na pele de Dionísio, no esplendor de um 

figurino, na arquitetura de um cenário que materializa o acontecimento único, 

grandioso que alguns, impunemente, chamam espetáculo. Sendo em seu cerne luz 

e composição, a fotografia estava presente desde os passos bambas da minha 

experiência teatral, faltava apenas apertar o botão, acionar o obturador, transformar 

o efêmero em memória, o instantâneo em objeto, o olhar coletivo em profusão de 

retina pessoal. Tudo mais já fazia parte daquela geometria sagrada, daquele ritual 

de deleite que ao ser pintado ensina a “transver”. O ato fotográfico, tão natural ao 

homem condenado ao recorte do espaço infinito, é exponencialmente amplificado no 

banquete imagético da “cena”, que nada mais é que um recorte do recorte, uma 

ficção subtraída da ficção eterna que é o drama humano sobre a terra (segundo a 



14	

	

cosmogonia hindu). Quando a câmera obscura incrementada pela genialidade 

tecnológica dos japoneses e pela capacidade de produção e distribuição global em 

larga escala do capitalismo moderno chegou às minhas mãos, eu já fotografava sem 

fotografar, já estava pleno de imagens cuja existência dependia quase que 

inteiramente da minha responsabilidade de tirá-las do escuro em que se 

encontravam. Tanto o fotógrafo quanto o iluminador são pintores de um mundo que 

não lhes pertence, são filtros, demiurgos, atravessadores, sacerdotes, canudos de 

refresco como diria Mario Quintana, mas desta paleta aparentemente limitada 

milhares de possibilidades se configuram. Assim como o personagem de Giuseppe 

Tornatore no filme A lenda do Pianista do Mar, nos recusamos a acreditar na 

possibilidade de infinitude no que imaginamos infinito, somente no domínio das 

teclas finitas de um piano a virtualidade da infinitude é possível.  

Durante doze anos de trabalho como designer de luz, o romantismo 

anunciado desde as primeiras linhas deste prefácio não me permitiu qualquer 

contato com um processo de aprendizado mais formal. Aproveitando o vácuo 

institucional e o caráter experimental que cercava tal profissão, mantive aceso o 

ímpeto de não me vincular a nada que confrontasse uma certa liberdade que 

representava, ao mesmo tempo, expansão e limite de forças. Foi a necessidade de 

compreender o olhar através da fotografia e o advento de uma peculiar maturidade 

existencial que me conduziram a uma enriquecedora perspectiva artística e 

acadêmica agora associada à experiência do mestrado. Tais possibilidades fazem 

germinar na terra plana da minha biografia uma nova alameda utópica, um potencial 

deleite para quem pode se fortalecer e servir à vida, para quem avança sobre o 

conhecimento como um tigre faminto e íntegro na virtude de reconhecer a beleza 

que é ser tigre. Despi-me das marcas juvenis e das vicissitudes mais prosaicas para 

atender ao chamado da alegria que é pensar acompanhado, ser compreendido e 

compreender, trocar com pessoas que afetam e são afetadas pelo mundo de uma 

forma sem forma que sempre me interessou. Queria aprofundar a ronda do meu 

olhar na superfície fértil do encontro, queria reconhecer o sentido de uma 

completude perdida nas masmorras do mercado, do negócio, da necessidade do 

lucro. Mas a completude é um adereço que desbota facilmente, ao me deparar com 

o movimento frenético de um duplo domicílio, ao me ver constrangido pelas 

demandas financeiras multiplicadas, pelo convívio com uma solidão sem mágoa e 

sem encanto, comecei a praguejar o que havia conquistado, o que estava me 



15	

	

conquistando enquanto acontecimento inaugural de uma nova e promissora 

experiência. O mestrado tornou-se subitamente mais uma das inúmeras tarefas a 

serem cumpridas com a maior eficiência possível, o prazer com as leituras, com as 

novas descobertas e relações conflitava seguidamente com os afazeres banais e 

com os compromissos profissionais e afetivos que me acenavam da capital. A 

necessidade de comprimir tantas e tão variadas demandas em uma dimensão 

exígua de tempo, acabou por comprometer a fundamental disponibilidade que 

qualquer ser humano minimamente saudável precisa oferecer aos encontros que 

escolhe para dar sentido a sua vida. Entretanto, como nos mostra a sabedoria 

secular do oriente, não existe bem ou mal em si, tudo depende da forma como nos 

relacionamos com o que se manifesta e, sendo assim, este conflito inoportuno e 

inesperado começou a ser percebido de outra forma, começou a tomar espaço no 

meu ainda incipiente horizonte de pesquisa.  

Então, postado na confluência em desordem destes primeiros acordos 

(acordes) da dissertação, receoso em dar corpo e corporificar uma experiência 

sempre em processo (sem origem, sem finalidade e sem fim), do fundo sem fundo 

desta maturidade claudicante ratificada pelos tons de cinza que começam a 

bebericar meus cabelos anuncio esta pesquisa, este projétil de pesquisa, este 

poema astuto, este estilhaço de memórias, vivências, atos, desejos, silêncios, 

imagens, palavras que ambicionam humildemente vida, arte, ciência, cura. Eis uma 

gloriosa aventura biográfica, uma pretensiosa fissura “biotrágica”, uma traquinagem 

sublime da existência que crava suas unhas rubras nas costas do tempo e o arrasta 

para uma celebração inesperada, única, potente. Depois desta breve, performática e 

necessária digressão, depois deste roteiro farto de paisagens andantes, apresento 

os órgãos deste titã indomável que não aceita ser conceito sem ser experiência, que 

não permite ser palavra sem ser silêncio, que não poderia ser arte sem ser ética, 

sem ser política, sem ser vida e sendo vida se expande em irremediável devir.  

 
  



16	

	

2 PRIMEIRO MOVIMENTO 
   

Cheguei ao mestrado com um pré-projeto que provinha basicamente das 

minhas experiências pregressas em fotografia e que flertava mais diretamente com 

questões ambientais e com problemas relacionados às “subjetividades líquidas” do 

pensador polonês Zygmunt Bauman. Foi a percepção das inquietações 

comportamentais e psíquicas contrárias à fruição das novas conquistas e 

possibilidades acadêmicas -pinceladas no capítulo anterior- e o contato com o livro 

“Sociedade do Cansaço” de Byung-Chul Han (2017) que me apresentaram um novo 

e promissor contexto de investigação. A partir destas primeiras provocações, minha 

atenção se voltou exclusivamente para o problema do esgotamento enquanto 

fenômeno coletivo na contemporaneidade, para o contexto da nova ordem de 

desempenho e “positividade” que determina o surgimento de uma patologia sutil e 

sistêmica que transita inadvertidamente pela alma do nosso tempo. Como veremos 

mais pormenorizadamente no decorrer deste trabalho, o filósofo sul coreano 

diagnosticou e universalizou minha percepção de que o cansaço que eu verificava 

em mim mesmo era uma peculiar e auto-infligida exaustão coletiva, havia ali uma 

ruptura com a naturalidade com que os sujeitos podem administrar as forças que 

atravessam sua subjetividade, havia ali um problema digno de atenção investigativa, 

uma questão importante que poderia servir como elemento propulsor de um novo 

território para meu trabalho com fotografia e também como subsídio temático para 

uma pesquisa acadêmica. Percebi pela primeira vez, com uma estranha e intuitiva 

contundência, que estava desenhado o horizonte que meus passos afrontariam em 

dois anos de caminhada, que seria vital, tanto para mim quanto para o que eu 

pretendia oferecer, um aprofundamento desta intuição através de uma prospecção 

cartográfica genuína em seu livre fluxo especulativo e experimental. Han, além de 

apontar os sintomas e causas que configuram o esgotamento psíquico 

contemporâneo, indicava também uma ruptura possível com o atual sistema 

hegemônico mediante a intensificação de uma disponibilidade e de uma vivência 

contemplativa, de uma percepção mais sensível do tempo e do espaço que nos 

configura e que não é imposto pela voracidade das demandas e estímulos do mundo 

que nos rodeia. Lembremos o que disse Nietzsche, que já havia antecipado estas 

questões (citado por HAN, 2016, p. 37):  
 



17	

	

 
Por falta de repouso, nossa civilização caminha para a barbárie. Em 
nenhuma outra época os ativos, isto é, os inquietos, valeram tanto. Assim, 
pertence às correções necessárias a serem tomadas quanto ao caráter da 
humanidade fortalecer em grande medida o elemento contemplativo (HAN, 
2016, p. 37). 

   

Como mostram as primeiras laudas desta dissertação, a propensão a uma 

vivência contemplativa, que me acompanha desde a infância, foi esquecida no 

atropelo dos dias e agora retorna ao centro da minha existência como ponto de 

mutação que interliga vida, arte, pesquisa. A necessidade de uma atitude 

contemplativa determina uma nova e ampla postura existencial, salutar para o meu 

próprio equilíbrio psíquico e não menos fundamental enquanto elemento catalisador 

de uma possível investigação no campo da estética, da ética e da política. Portanto, 

tal atitude não poderia ser apenas uma contraposição objetiva ao ritmo frenético do 

mundo que me conforta com um apaziguamento momentâneo, a percebo como arco 

propulsor de movimentos que podem invadir os territórios intercambiáveis da arte, 

da vida, do convívio social e da relação do humano com o meio ambiente. Seria isto 

possível? De que forma? 

Como cabe a um cartógrafo entusiasmado, me mantive aberto ao fluxo de 

acontecimentos que interferem no processo, me deixei afetar por forças ulteriores 

que insistem em fazer parte do movimento que costura os meridianos desta 

pesquisa. O contato com alguns conceitos da filosofia de Henri Bergson instaurou 

uma dimensão filosófica mais consistente a uma atitude contemplativa que ainda 

era, na apreciação de Han, um contraponto necessário, dotado de promissoras 

potencialidades abordadas de forma incipiente em “Sociedade do Cansaço”. Com 

Bergson uma outra dimensão se oferece ao ato de contemplar na medida em que o 

pensador francês concebe a contemplação como trampolim metodológico que 

impulsiona um contato mais sensível com a intuição criadora. Para Bergson, e 

analisaremos mais pormenorizadamente estes conceitos no decorrer do caminho, 

aquilo que chamamos comumente razão, inteligência, apreensão intelectiva 

prepondera em nossa capacidade de analisar, deduzir, induzir, relacionar, sintetizar, 

organizar, convencionar, configurar simbolicamente tudo que diz respeito à realidade 

física, espacial, quantitativa, cronológica, mensurável das coisas. Em maior ou 

menor grau nossa fleuma racional está sempre direcionada a uma função prática, 

objetiva, condicionada por um acesso mais superficial à memória útil aos 



18	

	

movimentos mais elementares da vida. Por sua vez, a força criadora, a pulsão de 

vida que se projeta para o novo surge necessariamente em um tempo outro, interior, 

não quantificável, guardião de imagens mais profundas e transformadoras 

acessadas tão somente pela intuição. A contemplação seria uma facilitadora na 

busca por este tempo outro que Bergson chama de duração, ajuda a estender nosso 

intervalo de resposta aos estímulos exteriores e assim permite um contato mais 

sensível com a percepção intuitiva de uma memória inútil ao hábito e propícia à 

configuração do novo, da vida enquanto potência criadora. Diz-nos Bergson em 

Matéria e Memória (1999, p.90): “Para evocar o passado em forma de imagem, é 

preciso poder abstrair-se da ação presente, é preciso saber dar valor ao inútil, é 

preciso querer sonhar”. 

Entretanto, a ainda reticente paisagem conceitual que se expandia com a 

leitura de Bergson não era um problema filosófico a ser resolvido, era uma realidade 

a ser vivida e comunicada, havia ali um dever de materialidade, de um movimento 

apto a enunciar que no paradoxal clarão que emana do intelecto necessariamente 

transita uma face sombria. A plausibilidade filosófica que salvaguardava a atitude 

contemplativa de ser um mero subterfúgio juvenil ante a violência das forças 

detectadas no mundo em mim poderia, facilmente, se tornar uma destas forças. O 

caminho que se desenhava teoricamente deveria retornar ao corpo, ao centro de 

indeterminação onde o simbólico se faz carne, se qualifica em sístoles e diástoles 

inerentes ao movimento desta máquina cósmica que respira e contempla a si 

mesma quando para, zera, medita. A gênese empírica de uma possível atitude 

contemplativa chega então ao universo conceitual da pesquisa através do 

reencontro com o zen budismo, especialmente com a meditação, esta prática 

milenar que, afastada de uma perspectiva mística ou dogmática, a sabedoria oriental 

nos ofereceu como ciência. Como anunciei vagamente no prefácio biográfico (que 

assim vai cumprindo sua função nesta dissertação), tive na adolescência um contato 

tão esporádico quanto profícuo com esta técnica que nasceu na Índia e que 

consiste, grosso modo, em proporcionar um estado de quietude profunda que 

desencadeia significativas mudanças fisiológicas e psíquicas. Uma das mudanças 

mais evidentes é a possibilidade de expansão da nossa capacidade de fruição 

contemplativa, da nossa potência de abstração, da nossa entrega efetiva ao contato 

com um tempo não cronológico, com um espaço não nominado, com um frescor 

intuitivo que, certamente, levaria um sorriso tênue aos lábios de Henri Bergson.  



19	

	

Aqui nos interessa a meditação enquanto método catalisador de uma 

experiência contemplativa em seu sentido mais íntimo e profundo. Pode o espaço-

tempo conquistado com o exercício diário da técnica (40 minutos pela manhã, 20 

minutos antes de dormir) servir como substrato das outras camadas que dão forma à 

atitude contemplativa proposta neste trabalho? Maturadas no nível existencial e 

psicológico da prática meditativa, as práticas artísticas, sociais, éticas e políticas 

traçam um caminho que, desde já, podemos anunciar como ecosófico? (conceito 

criado por Félix Guattari sobre o qual falarei mais adiante).  

 A necessidade de direcionar as percepções conceituais e as experiências 

metodológicas até aqui anunciadas, que expandiram o entendimento da atitude 

contemplativa, ao território da fotografia me forçou a formular novas e importantes 

perguntas: como projetar a sombra da contemplação no pátio ensolarado da 

ambição artística? Como dar materialidade fotográfica ao enlace destas novas 

forças que até então me tornavam o próprio objeto estético? Era preciso estender ao 

corpus das artes visuais estes encantamentos que minha experiência perscrutava. 

Então lancei ao vento a possibilidade da criação de um conceito e de uma prática 

fotográfica que denomino Fotografia Inspandida e, para tanto, ofereço como platô 

conceitual e histórico uma apropriação livre, um exercício de fértil e respeitosa 

aproximação/deturpação dos conceitos e experiências que circundam a Fotografia 

Contemplativa (Miksang) e a Fotografia Expandida. Trata-se de duas frentes 

reflexivas, práticas e imagéticas que não possuem qualquer conexão teórica 

aparente muito embora se caracterizem fundamentalmente pela significância dos 

seus métodos, dos seus procedimentos experimentais no que diz respeito ao 

exercício de uma vivência contemplativa através da fotografia e de uma abordagem 

artística que procura se libertar da homogeneidade visual repetida à exaustão. No 

capítulo seguinte desenvolverei a contento informações e conceitos relacionados a 

estes dois gêneros de abordagem da fotografia que proporcionaram um vínculo, 

uma ponte, a sedimentação do caminho que nos leva da meditação à arte, da 

contemplação à diferentes e profícuas experiências estéticas.   

Ainda que não possa nesta introdução, lapso fundamental que (espero) 

instiga a leitura, definir o que dará forma à Fotografia Inspandida, posso adiantar que 

não se trata de uma síntese amorfa destes dois espectros pouco conhecidos da 

fotografia que apresentei acima. Gostaria de unir a estas duas camadas, que 

poderíamos definir à sombra desta investigação como contemplativa e artística, a 



20	

	

possibilidade de uma inserção da Fotografia Inspandida em um contexto mais 

amplo, em um terreno mais propício ao seu possível desenvolvimento enquanto 

dispositivo de cunho ético, político, social e ambiental. Obviamente, a contemplação 

e a fotografia em uma perspectiva expandida são em si elementos propulsores de 

movimentos que invadem territórios sociopolíticos oferecendo-lhes, dentre outras 

coisas, a fértil e multifacetada perspectiva do tempo, da intuição, da arte. E será com 

elas, com a presença fundamental de seus exércitos que me desloco na direção de 

oferecer à Fotografia Inspandida uma camada de caráter mais interventivo. Acredito 

que uma proposição artística consubstanciada por uma ação educativa pode ser 

potencialmente transformadora ao estender o braço da investigação ao âmbito das 

relações humanas e da relação do humano com o seu meio. Era necessário criar 

este outro horizonte para que de fato a Fotografia Inspandida adquirisse uma 

constituição ecosófica mais íntegra. Para tanto, me escoro no livro As Três 

Ecologias de Félix Guattari (2001) e de lá retiro o conceito de Ecosofia que nos 

possibilita um entrelaçamento, uma organicidade dos territórios formadores da 

subjetividade que Guattari define como ecologia mental, ecologia social e ecologia 

ambiental. Uma perspectiva ecosófica seria, portanto, uma perspectiva que abrange 

diferentes e interpenetráveis camadas da vida humana enquanto um organismo 

composto no nível do sujeito, da sociabilidade e do contato com o meio ambiente. 

Lembrando oportunamente a genealogia moral de Foucault, um dos principais 

legados que os gregos imprimiram na história do pensamento foi a possibilidade de 

entendermos e estendermos a estética ao campo da ética, e assim o objetivo do 

artista criador pode se deslocar da “arte-sania” e se atrever a dar forma a uma nova 

possibilidade de existência. Nesse sentido busco oferecer, através do possível 

caráter interventivo da Fotografia Inspandida, uma resposta mais consistente à 

pergunta que nos faz Félix Guattari (2001):  

 
O que está em questão é a maneira de viver daqui em diante sobre o 
planeta, no contexto da aceleração das mutações técnico-científicas e do 
considerável crescimento demográfico. Em virtude do contínuo 
desenvolvimento do trabalho maquínico, redobrado pela revolução 
informática, as forças produtivas vão tornar disponível uma quantidade cada 
vez maior do tempo de atividade humana potencial. Mas com que 
finalidade? A do desemprego, da marginalidade opressiva, da solidão, da 
ociosidade, da angústia, da neurose, ou da cultura, da criação, da pesquisa, 
da reinvenção do meio ambiente, do enriquecimento dos modos de vida e 
de sensibilidade? (GUATTARI, 2001, p. 2). 

   



21	

	

Deleuze e Guattari, através da cartografia, já incendiavam o percurso desta 

pesquisa com uma presença inestimável, nesta importante camada da investigação, 

através do conceito de Ecosofia e da possibilidade do desenvolvimento de um novo 

dispositivo ecosófico, se fazem ainda mais fundamentais. O caráter interventivo da 

Fotografia Inspandida lhe garante amplitude e lhe retira de uma dupla armadilha 

facilmente verificável, pois se por um lado não nos basta o mero exercício 

contemplativo através do olhar atento e presente (Fotografia Miksang), também não 

nos satisfaz o alargamento desta experiência tão somente nos limites da proposição 

artística, da produção de um objeto estético que, por mais experimental e inovador 

que se apresente (Fotografia Expandida), estará sempre em diálogo permanente 

com uma histérica produção de imagens cuja vazão, no melhor dos casos, atende a 

uma sensibilidade fragmentada e a um mercado saturado e, muitas vezes, confuso 

nos seus critérios ao tratar a arte como decoração, capital especulativo ou 

commodity. Diante desta perspectiva, a Fotografia Inspandida buscará gerar efeitos 

também enquanto máquina de guerra microinterventiva, transitando, através de 

oficinas, colóquios, palestras, nos recantos menos arejados à experiência 

contemplativa e artística propriamente ditas. No primeiro capítulo de Revolução 

Molecular: pulsações políticas do desejo (1985), Guattari vaticina: 

  
Militar é agir. Pouco importa as palavras, o que interessa são os atos. É fácil 
falar, sobretudo em países onde as forças materiais estão cada vez mais na 
dependência das máquinas técnicas e do desenvolvimento das ciências 
(GUATTARI, 1985, p. 13). 

 

Acredito que com as considerações até aqui desenvolvidas foi possível 

introduzir a contento a problemática, os elementos constitutivos e os objetivos desta 

investigação. Obviamente que os territórios demarcados, como bem cabe a uma 

conduta pautada pela cartografia, estarão à deriva no mar dos acontecimentos até 

que me seja inquirido um ponto final para este trabalho. Mesmo assim, espero que 

as reverberações proporcionadas pelo choque de suas galáxias sigam espalhando 

dezenas de outros rizomas que hão de justificar e amplificar o que aqui foi proposto. 

Minha intenção é, fundamentalmente, prospectar e desenvolver a possibilidade de 

uma categoria de fotografia de caráter ecosófico que, constituída por uma dimensão 

mental, artística, social e política, possa contribuir com uma nova postura do 

humano em relação a si mesmo, em relação ao outro e ao meio ambiente. Sigamos 



22	

	

em busca das pistas que nos ajudarão a compor esta sinfonia cartográfica, os dados 

estão lançados.     



23	

	

3 SILÊNCIO: TEORIA 
 
3.1  Sociedade do Cansaço 

 

Como brevemente anunciei na introdução deste trabalho, para sedimentar 

uma aproximação crítica das vicissitudes contemporâneas que interessam enquanto 

problema de pesquisa, me valho essencialmente das considerações do filósofo sul 

coreano Byung-Chul Han (2017), autor do livro intitulado “Sociedade do Cansaço”. 

Neste livro Han expõe aspectos fundamentais para a compreensão de algumas 

mazelas sistêmicas da contemporaneidade. Em pouco mais de cem páginas o 

filósofo desenvolve novas pistas para a detecção dos sintomas (e causas) 

constitutivos de uma sociedade enferma à sua maneira. Aqui proponho então uma 

síntese comentada do livro que não somente elucida e expõe a inconsistência 

funcional e anímica da sociedade contemporânea, mas que também aponta uma 

zona de respiro, uma redenção possível que é determinante para o desenvolvimento 

coerente deste texto e da minha pesquisa como um todo. Vamos a ela. 

No primeiro capítulo, intitulado “A Violência Neuronal”, Byung-Chul Han, 

abordando a contemporaneidade pelo viés da patologia, anuncia que muito embora 

ainda tenhamos receio de uma devastadora epidemia viral, o século XXI não é, 

definitivamente, um século bacteriológico ou viral, mas neuronal. Doenças neuronais 

como a depressão, transtorno de déficit de atenção com hiperatividade (TDAH), 

transtorno de personalidade limítrofe (TPL) ou a síndrome de Burnout (SB) 

determinam a paisagem patológica do começo do século XXI. Não são infecções, 

mas infartos provocados não pela negatividade de algo imunologicamente diverso, 

mas pelo excesso de positividade. Assim, eles escapam a qualquer técnica 

imunológica, que tem a função de afastar a negatividade daquilo que é estranho. 

(HAN, 2017).  

Ampliando a linha de raciocínio para uma perspectiva geopolítica, o autor 

afirma que os grandes sistemas nacionalistas e totalitários do século XX, assim 

como a posterior Guerra Fria, eram sistemas imunológicos porque delineavam 

precisamente quem estava “dentro” e quem estava “fora”, quem era amigo e quem 

era inimigo, quem mantém o acordo e quem subitamente poderia exercer naquele 

“organismo-nação” uma ameaçadora negatividade. Nossa época cada vez mais 

incorpora o fim desta dialética (os deslizes xenófobos e protecionistas evidenciam 



24	

	

uma decadência incontornável), hoje vivemos sob a égide de uma perturbadora e 

globalizada positividade, onde “O estranho cede lugar ao exótico, onde o turista ou o 

consumidor já não é mais um sujeito imunológico” (HAN, 2017, p.11).  

Para uma sociedade sem fronteiras perceptíveis que contenham a angústia 

do não pertencimento, sem narrativas redentoras que lhe conceda eternidade ou 

sentido, para um conjunto de indivíduos que não reconhecem a alteridade, não há 

inimigo externo mais letal que o esgotamento proporcionado por aquilo que lhe é 

“igual”. O excesso de informação, de mobilidade, de comunicação, de 

entretenimento, de estímulo, de consumo não diferencia, mas iguala, corresponde, 

planifica. “A violência não provém apenas da negatividade, mas também da 

positividade, não somente do outro ou do estranho, mas também do igual” (HAN, 

2017, p. 15). Podemos compreender agora, e isso é fundamental para que 

possamos ir adiante, o quanto a violência neuronal a que se refere o autor é, 

paradoxalmente, individual e coletiva, íntima e sistêmica. Favorecida por esta 

conjuntura social, econômica, cultural, emocional e existencial pacificada porque não 

estranha, ontologicamente consubstanciada por não representar ameaça, a violência 

neuronal se estabelece enquanto hiper-positividade e facilita uma nova gama de 

patologias, um novo e agudo colapso, um infarto do “self”.  

Não menos importante é a atualização que propõe o autor à teoria da 

sociedade disciplinar de Foucault. Para Han não vivemos mais em uma sociedade 

eminentemente disciplinar, mas sim em uma sociedade que aparentemente permite 

e estimula o livre movimento, a autodeterminação, o ir e vir da subjetividade. Os 

“sujeitos de obediência” de Foucault são hoje indivíduos livres para serem 

subjugados pela auto-exigência de produtividade.  

 
A sociedade do século XXI não é mais a sociedade disciplinar, mas uma 
sociedade de desempenho. Também seus habitantes não se chamam mais 
“sujeitos de obediência”, mas sujeitos de desempenho e produção. São 
empresários de si mesmos. A analítica do poder de Foucault não pode 
descrever as modificações psíquicas e topológicas que se realizaram com a 
mudança da sociedade disciplinar para a sociedade do desempenho (HAN, 
2017, p. 23).  

  

No entanto, como bem sabemos, em tão breve espaço de tempo seria 

improvável que aspectos da sociedade disciplinar não estivessem à nossa volta, 

amplificados, metamorfoseados. Com algum esforço podemos verificar (assim como 

é possível verificar aspectos virais no atual modus operandi do terrorismo) que a 



25	

	

teoria de Foucault é atualíssima se atentarmos para os mecanismos de controle que 

surgiram, por exemplo, com o advento da internet, das redes sociais e, de forma 

mais aterradora e contundente, com o movimento abstrato e global do capital 

especulativo. Mas, considero apropriada e relevante a provocação do filósofo sul 

coreano, assim como ele acredito que há realmente um alto grau de negatividade na 

sociedade disciplinar que é incompatível com o novo rumo dos acontecimentos, 

havia lá um amplo código organizacional de “não-direitos”, de impossibilidades 

latentes que, dentre outras consequências, acabavam gerando loucos e 

delinquentes. Não poderíamos mais relacionar tais circunstâncias aos 

empreendedores do nosso tempo, aos bacharéis da positividade, do poder ilimitado 

de realização, aos sujeitos em incessante atividade que lotam shoppings, bares, 

academias e dignificam a sociedade do espetáculo. Estes podem, como nos elucida 

Han, no máximo e muito facilmente, tornarem-se fracassados ou deprimidos. 

Entretanto o autor pondera: 

 
O sujeito de desempenho é mais rápido e mais produtivo que o sujeito da 
obediência. O poder, porém, não cancela o dever. O sujeito de desempenho 
continua disciplinado. Ele tem atrás de si o estágio disciplinar. O poder 
eleva o nível de produtividade que é intencionado através da técnica 
disciplinar, o imperativo do dever. Mas em relação à elevação da 
produtividade não há qualquer ruptura; há apenas continuidade” (HAN, 
2017, p. 25).  

 

Já no final do breve capítulo intitulado “Além da Sociedade Disciplinar”, 

oportunamente enriquecendo os argumentos oferecidos anteriormente, o filósofo 

expande considerações do sociólogo francês Alain Ehrenberg a respeito das causas 

da depressão enquanto epidemia contemporânea. Han (2017) considera que a 

depressão não se prolifera tão somente porque a sociedade disciplinar deu lugar à 

sociedade do desempenho e, consequentemente, o homem foi “entregue a si 

mesmo”. A depressão, para o autor, se avoluma quando estes dois fatores 

convergem: o homem é entregue à sua própria responsabilidade e iniciativa, é 

fragmentado e apartado da “proteção social” e ao mesmo tempo é pressionado 

constantemente – por si mesmo- a conceder o máximo de desempenho. Com isso 

conclui que tais enfermidades, causadas por uma violência neuronal auto-infligida, 

são imunes a uma coerção estranha e exterior, o indivíduo tornou-se “o sistema”, 

não há mais limite entre quem domina e quem é dominado, a liberdade vale hoje 

menos que uma ilusão, é veículo de uma doença nova e paradoxal, um otimismo 



26	

	

exasperado que confunde ao se mostrar, ao mesmo tempo, íntimo e sistêmico. 

Sobre este ponto afirma Han: “A lamúria do indivíduo depressivo de que nada é 

possível só se torna possível numa sociedade que crê que nada é impossível” (HAN, 

2017, p. 29).  

Dando continuidade ao escrutínio de alguns dos principais problemas 

contemporâneos, no capítulo seguinte intitulado “O Tédio Profundo”, o autor trata 

diretamente da impossibilidade da contemplação na sociedade do desempenho. A 

necessidade pós-moderna de atenção constante aos inúmeros estímulos que nos 

cercam, às simultâneas tarefas que nos perturbam, na verdade, impossibilitam um 

estado minimamente satisfatório de verdadeira atenção. Com isso, diz ele, nos 

igualamos aos animais que por instinto de sobrevivência precisam dividir a atenção 

entre a comida, o predador e a prole. Todos os avanços mais sofisticados da 

civilização foram mediados por um estado de contemplação profunda e continua, a 

fragmentação em diversas atividades propicia, inevitavelmente, a superficialidade. 

Mas, o sujeito de desempenho idolatra o movimento e se movimenta freneticamente, 

sua capacidade de suportar o cada vez mais complexo fluxo dos acontecimentos é 

aparentemente infinita. Sem nenhuma dúvida é possível afirmar que a quantidade de 

estímulos que nos chegam aos sentidos em 24hs de existência é infinitamente maior 

que nossa capacidade de suporta-los saudavelmente. Se é verdade, como nos 

aponta Bergson (2009), que nenhuma informação percebida escapa da nossa 

memória mesmo que não seja atualizada na consciência, o que faremos com tudo 

que nos chega e pouco nos vale? Inevitável e visível é a exaustão mental dos 

indivíduos deste tempo comprimido em que somos diuturnamente submetidos a uma 

quantidade desumana de demandas, projetos, luzes, informações, virtualidades 

estupefacientes. Desnorteados pelo excesso, embriagados pela distração sem 

limites da vida pós-moderna, que tempo nos restará para o flerte fecundo com o 

tédio, com o intervalo entre uma coisa e outra onde se configura a gênese do novo? 

Uma mente forjada na velocidade dos bytes, acostumada a reagir aos estímulos 

dados sem pausa ou reflexão apenas executa o que lhe é determinado e se engana 

quando julga que tal habilidade lhe concede algo mais que aptidão instrumental. A 

liberdade possível necessariamente trafega no vazio, pega impulso no silêncio para 

acrescentar à vida, criativamente. Sem a contemplação, sem a possibilidade de dar 

tempo ao tempo, sem a abertura de espaço dentro de si mesmo nada pode surgir, 

pouco pode, de fato, se transformar.  



27	

	

A importância dos demais capítulos do livro “Sociedade do Cansaço” é 

inquestionável, mas não poderei oferecer aqui uma abrangência que transcenda o 

enriquecimento do que foi apresentado na síntese dos três primeiros capítulos. 

Nesse sentido, aproveito do capítulo intitulado “Vita Activa” a contraposição de Han 

à tese do passivo animal laborans de Hannah Arendt, onde o filósofo constata que 

vivemos uma era que concede ao trabalho (e à saúde) prerrogativas redentoras. 

Entretanto, tal situação se dá justamente por estarmos vivendo um período de 

desnudamento metafísico, de fragilidade das narrativas edificantes, dos sistemas 

que alinhavam vida e morte e que oferecem ao desamparo humano uma certa 

solidez, um conforto mínimo para além da transitoriedade. Pois reagimos ao 

absolutismo do transitório, à falta de um sentido ético coletivo, à fragmentação 

narcísica com movimento, com hiperatividade, com trabalho e histeria produtiva.  

O capítulo intitulado “Pedagogia do Ver” é fundamental para esta pesquisa 

porque nele Han, dentre outras coisas, define a contemplação como atitude 

primordial de resistência à positividade do mundo dado e aprofunda sua convicção 

de que a atitude contemplativa é um dos caminhos mais profícuos no processo de 

“cura” das almas cansadas do nosso tempo. Através de excertos retirados do 

“Crepúsculo dos Deuses” de Nietzsche, citados pelo autor no princípio do capítulo, é 

possível identificar uma linha histórica relacionada ao tema que é única e universal, 

que atravessa séculos e que se atualiza tanto na obra de Han quanto no 

desenvolvimento da minha pesquisa. Para Han e para Nietzsche “aprender a ver 

significa habituar o olho ao descanso, à paciência, ao deixar aproximar-se de si”. Tal 

passagem, tal conjugação do saber olhar ao contato com um tempo outro, lento, 

contemplativo, poderia servir de epígrafe a esta dissertação. A relação entre a 

necessidade de contemplar e a constituição de uma pedagogia que é fundamental à 

formação do espírito, a constatação de que “temos que aprender a não reagir 

imediatamente a um estímulo, mas tomar o controle dos instintos inibitórios, 

limitativos”, são a gênese deste trabalho, a partir da leitura deste capítulo de 

“Sociedade do Cansaço”, o cerne da minha pesquisa estava desenhado. Saber 

parar e dizer não, compreender que a inatividade é mais ativa em um ambiente onde 

a hiperatividade é sintoma de esgotamento, de falência espiritual. Salienta Han 

(2017):  

 
A atividade pura nada mais faz do que prolongar o que já existe. Uma virada 



28	

	

real para o outro pressupõe a negatividade da interrupção. Só por meio da 
negatividade do parar interiormente, o sujeito de ação pode dimensionar 
todo o espaço da contingência que escapa a uma mera atividade (HAN, 
2017, p.53).          

 

Necessário à contemporaneidade é o advento da pausa, do ócio, do tédio, do 

desenvolvimento de uma inteligência não mecânica, não habitual, não constrangida 

pelo movimento de uma realidade aleatória, mas provinda de um tempo propício à 

interiorização, à vontade própria, à “negatividade”, à criatividade. Fiquemos com 

mais um excerto de Han (2017): 

 
A crescente positivação da sociedade enfraquece também sentimentos 
como angústia e luto, que radicam uma negatividade, ou seja, são 
sentimentos negativos. Se o pensamento mesmo fosse uma “rede de 
anticorpos e de proteção imunológica natural”, a ausência da negatividade 
transformaria o pensamento num cálculo” (HAN, 2017, p. 55). 

 

Para o filósofo, o computador é uma máquina de positividade, e na fluência 

da ascensão tecnológica e da positivação como nova ordem contemporânea, tanto o 

homem quanto a sociedade se transformam em “máquina de desempenho autista”. 

Han continua nos apontando a necessidade de que haja “negatividade” para que 

haja reflexão, para que haja pausa reflexiva e o humano possa determinar um 

recorte, um filtro ante todos os estímulos recebidos pela realidade dada. No fim do 

capítulo, o autor faz menção direta ao zen budismo e constata:  

 
Na meditação Zen, por exemplo, tenta-se alcançar a negatividade pura do 
não-para, isto é, o vazio, libertando-se de tudo que aflui e se impõe. Assim é 
um processo extremamente ativo, e algo bem distinto da passividade. É um 
exercício para alcançar em si um ponto de soberania, de ser centro (HAN, 
2017, p. 58).  

     

“O Caso Bartleby”, o descompasso com a leitura que Agamben fez do conto 

de Melville, trata justamente do homem condicionado a ser um animal de trabalho, 

uma máquina programada para servir. O ambiente austero, sem vida, a atmosfera 

melancólica e insípida que emana das páginas do conto, assim como os sintomas 

patológicos, psicossomáticos de diversos personagens, evidenciam, para Han, o 

excesso de produtividade e o desamparo psíquico do “homem-labor”. Para o filósofo, 

Bartleby tem uma postura neurastênica típica ao não compactuar com o movimento 

frenético de seus colegas, ao petrificar-se em uma impossibilidade de ação que 

resulta na postura e na frase que marca o conto: - “Preferiria não fazer”. Para Han, 



29	

	

diferentemente do que pensa Agamben, Bartleby não expressa com tal atitude uma 

potência negativa de “caráter espiritual”, mas se torna um prisioneiro catatônico, 

morto em si mesmo em decorrência da necessidade do excesso de uma atividade 

sem sentido em um mundo ainda constituído por uma sociedade disciplinar. Han vê 

o personagem como exemplo clássico de um sujeito de obediência, que ainda não 

experimenta a ansiedade, as autocobranças, a necessidade de ser ele mesmo tão 

peculiar a nossa atual sensibilidade. O filósofo sul coreano se contrapõe 

frontalmente à apreciação feita por Agamben e o acusa de romantizar a figura de 

Bartleby envolvendo-o em uma aura metafísica de potência, negligenciando sua 

complexa dinâmica psicológica. Longe de ser uma “folha em branco” como sugere 

Agamben, para Han Bartleby é apático, um sujeito sem mundo e sem sentido que 

não poderia representar uma negatividade prodigiosa aos olhos contemporâneos. 

Bartleby, para o pensador sul coreano, é uma escultura da morte, da desesperança, 

enquanto que para Agamben o personagem de Melville é um demiurgo da 

potencialidade da vida que nega para poder se afirmar, que morre para poder 

renascer em sua integridade. Assumindo a complexidade que cerca tal personagem, 

vejo Bartleby no contexto desta pesquisa como um exemplo de contrição psíquica e 

apatia comportamental diante das adversidades da sua realidade, mas também o 

vejo como anunciador de uma postura libertadora, ainda que enigmática.  

Então vamos ao capítulo que dá nome ao livro e que encerra, por hora, nosso 

breve passeio pelas provocações do filósofo Byung-Chul Han. Neste último capítulo 

o autor faz uso do “Ensaio Sobre o Cansaço” de Handke para, com muita 

sensibilidade, diferenciar o esgotamento produzido pela sociedade do excesso e do 

desempenho do outro cansaço – que nos afasta temporariamente de um “eu” teso, 

disponível, eficiente, que nos devolve ao outro, ao mundo, o cansaço que 

poderíamos chamar de lírico ou telúrico, cujo exemplo ilustrativo poderia ser a fadiga 

de uma criança que muito brincou.  

Muito embora em minha própria “natureza” haja, como foi exposto no prefácio 

biográfico, uma propensão contemplativa, foi somente com a leitura de “Sociedade 

do Cansaço” que despertei para a urgência desta postura ética, estética, existencial 

e política. Sem exagero algum poderia afirmar que o contato com este livro me 

possibilitou não somente a descoberta de um objeto amplo, profundo e contundente 

para a pesquisa, mas também me ajudou a compreender minha própria neurose, a 



30	

	

patologia do mundo a minha volta e a possibilidade de redenção através da abertura 

de uma janela contemplativa voltada para tudo que existe.     

 

 

3.2  Henri Bergson  
 

Depois das provocações ocasionadas pelo contato com a obra de Byung-Chul 

Han (2017), foi a leitura de três trabalhos de Henri Bergson que alargou o 

entendimento da importância da experiência contemplativa e ampliou o escopo 

filosófico da pesquisa. Em Matéria e Memória (1999), A Evolução Criadora (2010) e 

As Duas Fontes da Moral e da Religião (2008), o pensador francês procura fugir da 

secular dualidade circunscrita pelo idealismo e pelo realismo e, através de uma 

análise ontológica, apresenta um monismo que flerta com as filosofias do extremo 

oriente. Para Bergson, não há lacuna possível entre a percepção provocada pelo 

estímulo da matéria em incessante devir e o imediato reconhecimento deste 

estímulo ou objeto pela memória que é de natureza espiritual. Vida é ação sobre a 

matéria e exige necessariamente o movimento contínuo, a dança complementar 

entre estas “duas” naturezas que se fazem presentes em todos os organismos vivos. 

O que difere fundamentalmente na relação de cada ser com o incessante movimento 

da vida, dos mais aos menos complexos, é o que Bergson chama de tempo de 

indeterminação. Em organismos mais simples a resposta ao estímulo é imediata, em 

organismos mais complexos existe um tempo estendido entre a percepção e a ação 

sobre a matéria. Inteligência e instinto são formas não hierárquicas e não 

excludentes de seres mais complexos agirem sobre a matéria de modo a garantir 

condições indispensáveis à existência. O humano que faz uso da inteligência em 

menor grau aciona imagens-lembranças mais superficiais e age sobre a matéria de 

forma habitual; quando faz uso mais profundo da inteligência, age o humano com o 

intuito de conhecer, analisar, organizar os mecanismos do mundo físico sempre com 

algum interesse de ordem prática, não criadora. Para Bergson, a potencialidade 

criadora do homem não é propriamente racional, mas intuitiva e só pode ser 

acionada mediante um contato mais profundo com o inconsciente, com o virtual, e 

para tanto é preciso dilatar a zona de indeterminação, é preciso acessar um tempo 

sem intermitências, um tempo não espacial e cronológico, a duração. Através da 

experiência da duração o espírito se volta ao conhecimento de si mesmo e produz 



31	

	

em si, no mundo e na vida uma mudança qualitativa e não meramente quantitativa. 

Bergson indica um dos métodos mais eficazes para dilatar a zona de indeterminação 

ante os estímulos habituais, para criar o ambiente psíquico apropriado à experiência 

da duração, para evocar a intuição criadora que qualifica matéria e memória: este 

método é a disponibilidade para a contemplação. Nesse sentido a filosofia de Henri 

Bergson é extremamente importante para a pesquisa porque com ela a atitude 

contemplativa passa a ser não apenas uma contraposição comportamental a um 

sistema social e psíquico deletério, mas adquire consistência ontológica, 

participando como elemento facilitador das potencialidades criativas da vida.  

Em sua última obra As Duas Fontes da Moral e da Religião (2008), o filósofo 

francês amplia a preponderância do método sobre a doutrina, da experiência sobre o 

conceito e, corajosamente, confronta a concepção puramente intelectual da 

metafísica ocidental, que se afasta da duração em nome de uma lógica que se 

estabelece dialeticamente em função de sucessivos e inócuos sistemas conceituais. 

Já no livro de ensaios e conferências O Pensamento e o Movente (2006), Bergson 

nos esclarece: 

  
Que nos baste ter mostrado que nossa duração nos pode ser apresentada 
diretamente através de uma intuição, que ela nos pode ser sugerida 
indiretamente por imagens, mas que não poderia, se damos à palavra 
conceito seu sentido próprio, encerrar-se em uma representação conceitual 
(BERGSON, 2006, p. 195). 

 

Afirma também o pensador francês em As Duas Fontes da Moral e da 

Religião (1951): 
 

Nós estimamos que esse método de verificação é o único que possa fazer 
avançar definitivamente a metafísica. Por este método se estabelecerá uma 
colaboração entre filósofos; a metafísica, como a ciência, progredirá 
mediante acumulação gradual de resultados adquiridos, em vez de ser um 
sistema completo, a tomar ou desprezar, sempre contestado, sempre a 
recomeçar. Ora, verifica-se precisamente que o aprofundamento de certa 
ordem de problemas, inteiramente diversos do problema religioso, levou-nos 
a conclusões que tornaram provável a existência de uma experiência 
singular, privilegiada, tal como a experiência mística. E, por outro lado, a 
experiência mística, estudada por si mesma, dá-nos indicações suscetíveis 
de acrescentar-se aos ensinamentos obtidos num domínio totalmente 
diverso, por método completamente diferente. Há, pois, no caso, reforço e 
complemento recíprocos1 (BERGSON, 1951, p. 263). 

																																																													
1 BERGSON (1951, p.263). Les Deux Sources. Nous estimons que cette méthode de recoupement 
est la seule qui puisse faire avancer définitivement la métaphysique. Par elle s'établira une 
collaboration entre philosophes; la métaphysique, comme la science, progressera par accumulation 
graduelle de résultats acquis, au lieu, d'être un système complet, à prendre ou à laisser, toujours 



32	

	

    

Neste sentido Bergson amplia ainda mais sua significância na pesquisa e nos 

trabalhos fotográficos que dela decorreram, pois também corrobora filosoficamente 

com aquilo que a física quântica, a biologia e outras ciências naturais já apontam, 

pelo menos, desde o fim do século XIX: a percepção de um mundo material 

composto por “coisas” individualizadas é uma ilusão e uma necessidade da 

inteligência que precisa nomear e organizar um universo em transformação 

contínua. A vida, o movimento, o ritmo, o tempo sem tempo, a duração que subjaz, 

que se entrelaça nos fenômenos, não se presta ao empobrecimento conceitual, não 

pode ser alçada a um nível de entendimento que a aparta do todo, das infinitas 

relações que compõem a natureza. Quando observamos uma árvore, quando 

apontamos para este fenômeno que a memória e a linguagem nos estregam à 

percepção como uma coisa individualizada definida como “árvore”, deslocamos esta 

coisa do todo, das infinitas relações que de fato a compõem. Uma árvore é na 

verdade o entrelaçamento de suas raízes com o chão infinito, a extensão de seu 

caule onde milhares de partituras orgânicas se configuram, a exuberância de sua 

copa onde folhas, frutos, pássaros, insetos, borboletas, microrganismos, luz solar, 

água compartilham metamorfoses harmonicamente coreografadas pelo absurdo. 

Uma árvore é a sombra que propicia aos homens cansados, é a beleza que dedica 

aos artistas que se dispõem a vê-la, é uma maça que desfalece e faz avançar a 

ciência, é o mito sob o qual o príncipe Sidarta Gautama encontrou a si mesmo.  

E o que seria o “si mesmo” nesta perspectiva? Poderia um homem encontrar 

ou definir a si mesmo utilizando apenas suas ferramentas racionais, sua consciência 

no sentido mais pedestre? O alcance da inteligência sobre si mesma, sua percepção 

das causas do pensamento racional está sempre vinculada ao limite desta mesma 

inteligência. Por estar voltada à extensão das coisas no espaço, por estar vinculada 

à linguagem e, portanto, ao mundo dado, ao mundo predisposto da geometria e da 

lógica, a inteligência humana não penetra o fluxo inesgotável, imponderável e 

criativo da vida. Diz-nos Bergson em A Evolução Criadora (2009):  

																																																																																																																																																																																														
contesté, toujours à recommencer. Or il se trouve précisément que l'approfondissement d'un certain 
ordre de problèmes, tout différents du problème religieux, nous a conduit à des conclusions qui 
rendaient probable l'existence d'une expérience singulière, privilégiée, telle que l'expérience mystique. 
Et d'autre part l'expérience mystique, étudiée pour elle-même, nous fournit des indications capables 
de s'ajouter aux enseignements obtenus dans un tout autre domaine, par une tout autre méthode. Il y 
a donc bien ici renforcement et complément réciproques. 



33	

	

 
A priori à margem de qualquer hipótese sobre a essência da matéria, é evidente que 
a materialidade de um corpo não termina no ponto em que o tocamos, mas se acha 
presente em toda a parte onde sua influência se faz sentir. Ora, a sua força de 
atração, para não falar senão dela, exerce-se sobre o Sol, sobre os planetas, talvez 
sobre o universo inteiro. Quanto mais a física progride, mais se apaga a 
individualidade dos corpos e até das partículas nas quais a imaginação científica 
começara por os decompor; corpos e corpúsculos tendem a fundir-se em uma 
interação universal.  (BERGSON, 2009, p. 209). 

 

É de fundamental importância para esta pesquisa, para esta prática 

contemplativa, artística e micropolítica, a noção de que os esforços da inteligência 

na formulação de conceitos que procurem destrinchar do exterior, artificialmente, 

através dos escambos da linguagem, o fluxo das relações, dos processos que 

configuram o mistério da vida, se fazem secundários. Atravessaremos a paisagem 

composta pelo espelhamento do intelecto rumo ao cume da experiência direta de 

uma consciência amplificada, aberta a um horizonte de contemplação peculiar onde 

se encontram a arte, a filosofia de Henri Bergson, o zen budismo. Como fotógrafo 

quero olhar/estar/sentir/ser o mundo que me cerca e me compõe sem a delimitação 

prosaica daquilo que se convém chamar “realidade”, um amontoado de imagens 

habituais levadas a sério pela necessidade tão humana de conhecer para dominar, 

de dominar para sobreviver. Ao artista cabe um desvelamento tanto daquilo que 

acredita compor as características inescapáveis da sua subjetividade quanto ao que 

se apresenta como dado na partitura mais ampla e simbolicamente convencionada 

da existência. A intuição bergsoniana possibilita um movimento instintivo nesta 

direção, uma espontaneidade em relação ao que pode ser infinitamente 

reconfigurado porque vivo e em movimento contínuo. Escutemos o filósofo francês 

nesta outra passagem de A Evolução Criadora (2009):  

 
A inteligência, por intermédio da ciência, que é sua obra, cada vez mais nos dará 
mais completamente os segredos das operações físicas: mas, da vida, só nos dá, e 
não pretende aliás outra coisa, uma tradução em termos de inércia. Rodeia-a, 
tomando, de fora, o maior número possível de imagens deste objeto que chama a si, 
em vez de nele penetrar. Mas é ao próprio interior da vida que nos conduziria a 
intuição, isto é, o instinto tornado desinteressado, consciente de si próprio, capaz de 
refletir sobre o seu objeto e de o alargar indefinidamente. (BERGSON, 2009, p. 
196). 

 
3.3  Contemplação e Zen Budismo 

    

Considerando os últimos desdobramentos da obra de Bergson, o flerte da sua 



34	

	

intuição filosófica com a intuição mística abre caminho para que eu possa introduzir 

o zen budismo nesta pesquisa como um sistema filosófico bastante sofisticado. 

Entretanto, uma análise mais sistemática da metafísica budista fugiria das minhas 

pretensões investigativas e desviaria nossa atenção para questões de ordem íntima, 

onde cada qual determina com que intensidade transporá o fio tênue que, neste 

caso, separa filosofia e experiência mística. Admiro a coerência e o senso ético de 

um pensador que esgotou todas as possibilidades do entendimento puramente 

racional em sua obra, que alçou a contemplação e a intuição como propulsoras da 

potência criadora da vida e que não recuou diante da percepção de que esta 

condição se enriquecia se conjugada a uma experiência mística muito peculiar. Se 

há uma dissonância quanto a tal abertura, esta se dá em função do fato de que 

Bergson, talvez por conhecer apenas superficialmente o budismo, via nos místicos 

judaico-cristãos a plenitude da experiência que ele denominava “misticismo 

dinâmico”, em contraposição aos dogmas engessados das religiões. Muito embora 

minha descoberta do zen budismo e da prática da meditação, hoje, faça parte 

fundamental de uma alegoria imanente que me é bastante satisfatória enquanto 

vislumbre metafísico, é sobretudo pelo caráter metodológico, experimental, de uma 

possibilidade empírica de refinamento da intuição através de uma atitude 

contemplativa peculiar que trago à pesquisa esta técnica milenar.  

Complementando o que afirmei na introdução, a meditação é uma técnica de 

contemplação budista cujo movimento primordial é o não movimento, trata-se de 

uma pausa para a prática do autoconhecimento, que pode ser experimentada por 

qualquer pessoa, através de um ritual bastante simples: consiste em sentar 

confortavelmente em lugar tranquilo, fechar os olhos e permanecer em completo 

silêncio apenas observando o que ocorre sem nenhuma interferência, nenhum juízo 

de valor, nenhum sobressalto. A respiração lenta e profunda é o centro de uma 

concentração que, pouco a pouco, proporciona um menor fluxo de pensamentos e 

uma consequente sensação de plenitude onde tempo e espaço interior se expandem 

e se confundem, onde temos a clareza de que podemos dominar o fluxo mental ao 

invés de sermos dominados por ele. Com a meditação me torno, em consonância 

com os gregos de Foucault, efetivamente obra e processo, no possível repouso do 

ímpeto intelectual, no aguçamento das percepções intuitivas, na ampliação do 

desenho, no corpo e na mente, de uma profunda experiência contemplativa. 

Inevitáveis também são as decorrências estéticas “stricto sensu” deste contato com 



35	

	

o zen budismo e, mais especificamente, com a cultura japonesa. Assim como na 

filosofia de Bergson, não há no zen qualquer distanciamento ontológico entre forma 

e conteúdo, matéria e espírito, interior e exterior, arte e vida. As possíveis 

transformações de ordem íntima não se apartam do processo de criação e 

determinam o movimento imperceptível que vai do ser ao olhar, do olhar ao 

fotografar, do fotografar ao ser. Mais adiante trataremos desta confluência e desta 

influência mais específica da cultura japonesa na composição de um determinado 

grupo de imagens que apresentarei enquanto processo. Voltemos agora ao tatame 

teórico que nos ajudará a solidificar a importância do zen nesta pesquisa já com a 

intervenção de Alan Watts (1960) que tanto contribui ao desmistificar a suprema 

experiência proporcionada pelo budismo, ao territorializar seus superestimados 

mistérios: 
 

E até conhecemos pessoas que se iluminaram, e nem por isso se rodeiam 
de mistérios, como os ocultistas do Himalaia, ou se refugiam- sombras 
macilentas- nos claustros inacessíveis. São pessoas como nós e sentindo-
se, mais do que nós, inteiramente à vontade neste mundo, flutuam, 
tranquilas, neste oceano de insegurança e transitoriedade (WATTS, 1960, 
p. 81). 

 

Desde a década de 1960 o contato com inúmeros aspectos da cultura 

oriental, dentre eles a meditação, se estabeleceu por todo o ocidente, mais 

intensamente em alguns países europeus como Alemanha, Suíça, Inglaterra, Itália e 

nos EUA. Os movimentos de contracultura, pungentes neste período, que definiram 

parâmetros para inúmeros aspectos da nossa atual conjuntura social, política, 

cultural e comportamental foram em larga medida influenciados por esta 

aproximação com o oriente. Podemos inclusive afirmar que a ciência, mais 

especificamente a física quântica, e a filosofia pós-estruturalista - que contribui 

fartamente com esta investigação- não cruzaram incólumes a este encontro de 

águas que pela primeira vez na história permitiu o acasalamento de duas visões até 

então polarizadas de mundo e vida. Na obra O Tao da Física, Fritjof Capra (1989) 

mistura estas potencialidades culturais e humanas que, ao se interpenetrarem, 

oferecem à civilização global um horizonte composto pela harmonia dos tons 

provindos da ciência ocidental e da filosofia oriental. Assim como fez Capra nas 

primeiras páginas do seu livro, procuro dirimir qualquer dúvida ou preconceito que 

ainda reste em relação à amplitude desta perspectiva e à sofisticação do 



36	

	

pensamento oriental, incluindo aqui manifestações pertinentes de três importantes 

cientistas a respeito do que afirmamos: 

 
As noções comuns sobre o conhecimento humano... ilustradas por 
descobertas em física nuclear não estão na natureza totalmente estranha, 
desconhecida, ou nova das coisas. Mesmo na nossa cultura elas têm uma 
história, e no pensamento budista ou hindu um lugar mais considerável e 
central. O que encontraremos é uma exemplificação, um fortalecimento e 
um refinamento da antiga sabedoria (Julius Robert Oppenheimer, apud 
CAPRA, 1989, p.22).  
Para estabelecer um paralelo com a lição da teoria nuclear... (temos de 
considerar) aqueles problemas epistemológicos com os quais já́ pensadores 
como Buda e Lao Tzu foram confrontados, tentando harmonizar a nossa 
posição como espectadores e atores no grande teatro da existência. (Niels 
Bohr, apud CAPRA, 1989, p.22).  
O grande contributo cientifico que, desde a última guerra, nos veio do Japão 
em física teórica pode ser um indicio de uma certa relação entre as ideias 
filosóficas da tradição extremo-oriental e o substrato filosófico da teoria 
quântica. (Wemer Heisenberg, apud CAPRA, 1989, p. 22).  
 

É interessante que tenhamos, ainda hoje, que justificar com o selo dos 

parâmetros científicos ocidentais a aproximação com uma filosofia tão despida de 

elementos transcendentes, míticos e alegóricos como é o zen. Diferentemente do 

budismo indiano do qual se origina, o zen budismo está impregnado de elementos 

da cultura chinesa e japonesa. Chega à China por volta do século VII como Ch’an e 

ao Japão já no século XIII dando origem às duas principais escolas hoje 

conhecidas: Soto e Rinzai. A escola Rinzai está mais diretamente relacionada à 

prática de artes marciais, domínio de armas brancas e estudo de “koans” 

(pequenos textos que contém enigmas inacessíveis à uma abordagem meramente 

racional), foi a linha adotada pelas classes dominantes do antigo Japão e ficou 

bastante conhecida por ser a escola dos samurais. A Soto era a escola das classes 

populares, baseada fundamentalmente na prática do “zazen” (meditação sentada) 

e em algumas cerimônias simples, chegou ao ocidente com grande vigor no século 

passado e com ela iluminamos o processo de construção desta dissertação.  

Tentemos, portanto, imaginar a riqueza da constituição filosófica do zen que 

entrelaça em sua perspectiva prática e teórica elementos de três grandes culturas do 

extremo oriente. Provindo da tradição indiana do budismo mahayana (“grande 

veículo” em sânscrito, fundamentalmente difere da tradição theravada pela ideia de 

que não é possível alcançar a iluminação sem altruísmo), se enriquece com 

paisagens peculiares ao entrar em contato com o confucionismo, o taoísmo e o 

xintoísmo. Neste sentido, apresenta os princípios fundamentais do budismo, os 



37	

	

ensinamentos do buda histórico Sidarta Gautama sob uma ótica ainda mais 

animista, naturalista, imanente, despida de Deus, de doutrinas, ornamentos, 

moralismos, transcendências, tornando-se mais um caminho para a libertação 

(designação preferida de muitos adeptos) do que uma religião. Alan Watts (2002), ao 

comentar sobre a forma como os chineses intuem e definem a natureza, nos aponta 

o sentido profundo do taoísmo: 

 
A palavra chinesa para natureza é tzu-jan, e essa expressão significa 
“assim por si mesmo”, ou aquilo que acontece por si mesmo. Poderíamos 
dizer “espontaneidade”, mas isso quase que significa “automático” e nós 
associamos a palavra “automático” a mecanismo. Contudo, na mente 
chinesa, tzu-jan, aquilo que é assim por si mesmo, não está associado a 
mecanismo, mas à biologia. O seu cabelo cresce por si mesmo, você não 
precisa pensar em como cresce-lo. O seu coração bate por si mesmo, você 
não precisa tomar a decisão de como bate-lo. É isso que os chineses 
querem dizer com natureza... O princípio máximo da natureza é chamado 
de Tao. (WATTS, 2002, p. 40).  

 
Obviamente que não há aqui espaço e função para uma apresentação e 

análise dos inúmeros aspectos suscitados pelo entrelaçamento de culturas e 

filosofias tão ricas e instigantes. Apenas pincelei superficialmente um panorama 

histórico do zen budismo para que aqueles que não possuem nenhuma familiaridade 

com o tema possam se situar minimamente. Como foi exposto em capítulo 

precedente, a prática da meditação é que se torna fundamental no processo da 

pesquisa por ser um método efetivo de desenvolvimento da capacidade 

contemplativa. Através dela nos esquivamos de nomear centenas de conceitos e 

ideias ilustrativas que circundam o que poderíamos vir a considerar contemplação 

para mergulharmos de fato nela, revelando seu movimento à maneira oriental, ou 

seja, por dentro, de dentro, vivendo-a, respirando-a.  

E aqui abro um parêntese para apresentar os motivos que me levam a não 

direcionar esta pesquisa a uma análise mais aprofundada da noção que a filosofia 

ocidental desenvolveu em relação aos termos “contemplação” e “meditação” já que 

há diferenças irreconciliáveis entre a abordagem que surge na antiga Grécia e o zen 

budismo. Desde os primórdios do desenvolvimento da filosofia ocidental o termo 

contemplação está relacionado ao pensamento, sobretudo ao pensamento voltado à 

ciência ou a Deus (Ideia), ou ainda a um “si mesmo” que é absolutamente contrário 

ao distanciamento dos processos reflexivos, intelectuais, representativos que 

caracteriza o esvaziamento budista, calcado justamente no “não pensar”, no “não-



38	

	

eu”, na impossibilidade de um “ser” transcendente, ou seja, de uma ideia de Deus. 

Não por acaso a palavra latina contemplatio, que significa ação de olhar 

atentamente, reflexão, meditação – seja equivalente ao termo grego theoria. 

Atentemos para o que nos diz Marilena Chauí (1988, p. 34): “[...] théoria, ação de 

ver e contemplar, nasce de théorein, contemplar, examinar, observar, meditar, 

quando nos voltamos para o théorema: o que se pode contemplar, regra, espetáculo 

e preceito, visto pelo théoros, o espectador”.  

 O filósofo grego Pitágoras, criador da primeira comunidade contemplativa de 

que se tem registro, uma comunidade que era ao mesmo tempo religiosa, científica 

e, sobretudo, voltada ao pensamento matemático, acreditava na purificação através 

do autoconhecimento. O verdadeiro filósofo seria aquele que se purifica através da 

contemplação, sendo a ciência o caminho mais propício ao autoconhecimento. Já 

para Platão, em contraposição às limitações e aos apelos do corpo e dos sentidos, a 

possibilidade de contato com as ideias puras se daria através do desenvolvimento 

de disciplinas especiais, dentre elas o exercício da contemplação. Da mesma forma 

Orígenes de Alexandria (185-254 d.C.) concebia uma possível aproximação de 

Deus. Para Aristóteles, o equilíbrio entre razão e virtude propiciado pelo exercício da 

contemplação era a única possibilidade de alcançar a felicidade, segundo o filósofo 

grego: 

 
A atividade da razão, que é contemplativa, tanto parece ser superior e mais 
valiosa pela seriedade como não visar a nenhum fim além de si mesma e 
possuir o seu prazer próprio (o qual, por sua vez, intensifica a atividade), e a 
autossuficiência, os lazeres, a isenção de fadiga (na medida em que isso é 
possível ao homem), e todas as demais qualidades que são atribuídas ao 
homem sumamente feliz são, evidentemente, as que se relacionam com 
essa atividade (ARISTÓTELES, 1987, p. 189). 

 
Faz-se aqui necessário destacar o pensamento, que podemos anunciar como 

eclético e revolucionário, de Plotino, filósofo que nasceu em 205 d.C. na cidade 

egípcia de Licópolis e aos 28 anos mudou-se para Alexandria se dedicando ao 

estudo da filosofia grega clássica e também, segundo seu discípulo Porfírio: “...se 

propôs a conhecer diretamente a que se professa entre os Persas e a que é 

venerada pelos Hindus” (PORFÍRIO, 2002, p.246). No que concerne à concepção do 

sentido de contemplação pela primeira vez um filósofo relaciona o termo à ação 

(práxis) e à criação, e ao se distanciar tanto da abordagem clássica quanto da cristã, 

aproxima-se, de certa forma (ao menos teoricamente), da linha que determinei como 



39	

	

fundamental a esta pesquisa. Por exemplo, poderíamos imaginar que Bergson se 

deparou com esta passagem do tratado 30 da Enéada III. 8 (Plotino deixou 

cinquenta e quatro tratados em seis volumes, cada qual contendo nove Tratados ou 

Enéadas) onde o filósofo espelha contemplação e criação: “O criar é contemplar ou, 

se se prefere, efeito de contemplar” (Citado por REALE, 1992, p. 132). Outra 

consideração do pensador egípcio que mistura princípios da filosofia grega clássica 

com conceitos muito caros ao zen budismo que logo apresentarei, versa sobre a 

ilusão da individuação, no caso de Plotino relacionada ao intelecto, à inteligência: 
“[...] o intelecto não é o intelecto de alguém, mas é universal e, sendo universal, é 

intelecto de todas as coisas” (PLOTINO, 2008, p. 73). Da mesma forma, o filósofo 

nos apresenta uma noção bastante clara da possibilidade de ir além dos parâmetros 

pitagóricos e socráticos sobre a libertação através do autoconhecimento, do 

conhecimento de um “si mesmo”, anunciando, pelo contrário, uma interiorização 

acompanhada de um esvaziamento de si, através do qual seria possível a 

contemplação do todo. Assim enuncia Plotino (Enéada, VI, 9, 7):  

 
É necessário prescindir de todo o exterior e voltar-se totalmente ao interior: 
não estando inclinado a nada externo, mas ao contrário, ignorando-o 
completamente; primeiro com a disposição do ânimo e logo com a liberação 
de toda forma, e ignorando-se a si mesmo, penetrar na contemplação 
daquele (apud BEZERRA, 2006, p. 96).  

 

Imediatamente depois destas breves considerações sobre o pensamento 

sofisticado de Plotino, se fosse este um trabalho sobre história da contemplação na 

filosofia ocidental, eu deveria apresentar aqui ao menos parte do pensamento 

medieval e sua ideia de contemplação de Deus, pois é justamente neste momento, 

devido à dimensão religiosa dada ao termo contemplação, que, após a ruptura 

cartesiana, contemplar e pensar cientificamente se tornam coisas distintas. A partir 

da soberania da razão, do pensamento voltado ao exterior, que detecta, classifica, 

organiza, induz, planifica, domina as engrenagens da matéria, da natureza e justifica 

a existência (“penso, logo existo”), cabe à contemplação um caráter mais vago, 

quase um capricho voltado ao conhecimento da verdade que emana de Deus ou ao 

“cuidado de si”. Mais adiante, já no século XX, será a percepção dos excessos na 

direção do tecnicismo, do cientificismo, da industrialização, dos avanços 

tecnológicos, que levarão pensadores como Heidegger a novamente reivindicar 

espaço para as considerações ontológicas, para a metafísica, para uma retomada 



40	

	

do que Plotino um dia chamou de “contemplação criadora”, contrária aos 

maquinismos calculistas do que definimos como modernidade. Queria Heidegger 

que o retorno a um pensamento mais contemplativo, que uma vida voltada à 

meditação (no sentido de reflexão profunda) afastasse o homem da condição 

automatizada da vida cotidiana, do hábito. Assim, através de uma expansão da 

consciência, mediante atividade contemplativa, não se manteria obsedado pelo 

deslumbramento com o progresso cientifico e tecnológico, mas voltaria a ter contato 

com o que essencialmente “é”. Ao invés de viver na superfície, imiscuído no conforto 

ilusório dos progressos do pensamento calculador, o homem se voltaria novamente 

para “si mesmo”, revivendo o ideal socrático do autoconhecimento como libertação. 

Para Heidegger nada deveria macular nossa consciência, que é de natureza 

contemplativa. “O homem é um ser pensante, ou seja, um ser que medita” (apud 

HIXON, 1992, s/p). E ainda:  

 
O pensamento profundo, em vez de organizar a energia, contempla o 
significado que reina em tudo o que é. O modo contemplativo cura, acalma, 
fortalece. Ele abre a pessoa ao objeto primordial de toda contemplação, que 
Heidegger denomina Existência, cuja radiância, ou significado, reina em 
todos os lugares.  

 
De acordo com o que venho propondo enquanto método de pesquisa, 

Heidegger vê a possibilidade de contemplar como inerente a todo ser humano, mas 

acredita que o desenvolvimento desta possibilidade se dá através do 

aprofundamento de uma prática, de uma determinada ação, atitude, que pode ser 

uma espera, uma fluência que nos conduz ao contato com o sentido das coisas e de 

nós mesmos. Para encerrar este parêntese tão necessário ao andamento da 

dissertação, atentemos para o que nos diz o filósofo alemão a este respeito: 

 
O pensamento meditativo, à semelhança do pensamento calculador, não 
ocorre sozinho. Às vezes ele requer um esforço mais intenso. Ele exige 
mais prática. Ele precisa de um cuidado mais delicado do que qualquer 
outra habilidade genuína. Devemos desenvolver a arte de esperar, deixar 
fluir e confiar num processo espiritual natural e espontâneo (apud HIXON, 
1992, s/p).  

 

Essa ideia de espera, de fluência, de confiança em uma certa naturalidade no 

processo espiritual nos é de grande valia para a introdução de alguns princípios 

fundamentais que se interpenetram e que apontam o caminho da diferença entre o 

pensamento de Heidegger e o não-pensamento do zen budismo.  



41	

	

Há pelo menos quatro questões que podem ser apontadas como basilares 

para o budismo: a vacuidade, a transitoriedade, a ausência de um eu passível de 

definição e a libertação do sofrimento. Destas analisaremos mais 

pormenorizadamente a questão da vacuidade, que se interliga às outras três, como 

tudo se interliga no universo. Há uma certa confusão quando nos aproximamos 

deste termo que o próprio Buda histórico Sidarta Gautama utilizou em uma de suas 

falas: vazio, nada, vacuidade. Na verdade, vazio ou nada é uma tradução bastante 

limitada do termo em sânscrito “shunya” ou “shunyata” que significa literalmente 

“zero” e que poderia ser melhor compreendido, no sentido da vacuidade budista, se 

o traduzíssemos por “inconcebível” ou ‘inominável”. O vazio budista não é o 

desespero niilista, não é o absurdo de Camus, a náusea existencialista, um 

pensamento que se joga do abismo ao não suportar o fato de que esgotou todos os 

limites do pensar, um dente que não pode morder a si mesmo, uma faca que não 

pode cortar a si mesma, um rosto que não se reconhece no espelho. De forma 

bastante simples, podemos dizer que o vazio budista é a constatação de que a base 

da nossa experiência é movediça e os humanos não podem se agarrar nem ao que 

lhes constatam os sentidos, muito menos ao que lhes apresentam os conceitos, por 

mais profundos e sublimes que sejam. Tudo é transitório, uno e sem sentido 

aparente, movimento infinito e espontâneo da vida que podemos denominar ritmo, 

tempo, fluxo, vontade, duração. O esforço de considerar cada coisa isoladamente é 

um procedimento meramente organizacional, que visa colocar a vida em ordem, sob 

um domínio provisório. Não há nada que possamos de fato determinar em sua 

substância, seja através dos sentidos, seja através da linguagem. Nosso olhar sobre 

a paisagem sempre é um recorte poético, nossa descrição da paisagem o que diz 

sobre a paisagem? Quando apontamos um vazo e afirmamos que tal objeto é um 

vazo, o que poderemos afirmar se este vazo se estilhaçar em mil pedaços de 

cerâmica? Temos sob nossos olhos todas as partes que formavam um vazo, mas 

ainda temos um vazo? Ou aquele objeto sempre foi uma construção mental, uma 

junção útil de características e átomos que se desfazem em uma fusão infinita de 

partículas que se escondem infinitamente do possível entendimento dos físicos? 

Quando o humano chega o mistério avança. E que mistério há para além do que se 

mostra? Nada pode ser realmente tocado, visto, determinado, conduzido, 

consubstanciado, suprimido, isolado, tudo nos chega através da forma que 

apresenta, de vibrações efêmeras, do pacto que temos com a ilusão de “Maya”, 



42	

	

“matter”, “Maria”, “mother”, “matéria”. Vivemos na vacuidade, somos o resultado de 

um universo que não resulta. Mas como afirmei acima, não há desespero nesta 

descoberta, há libertação pois não estamos fechados na falta de sentido, na ficção 

que criamos ou aceitamos para tangenciar o absurdo, pelo contrário, nossa 

experiência individual e única está aberta para tudo que existe. Tal como o exemplo 

banal do vazo, nós humanos somos formados por partes diversas, biologicamente 

respiramos o oxigênio que foi criado por sístoles e diástoles de bilhões de micro-

organismos durante bilhões de anos, nas nossas veias correm elementos químicos 

que surgiram com o choque das galáxias, identificamo-nos com o corpo que 

tínhamos aos dezenove anos ou com o corpo de agora? Psicologicamente 

poderíamos nos definir por estados que se apresentam à nossa consciência vez ou 

outra, por pensamentos que nos convidam para passear e logo somem na neblina? 

Sou aquele que tem raiva ou aquele que pacifica? Sou este conglomerado físico-

químico, este córtex frontal, este sistema nervoso que os neurocientistas definem, 

esgotam enquanto passam manteiga no pão matinal? Sou este inconsciente 

irrefreável, conduzido por uma força brutal e enigmática que às vezes me 

envergonha? Quem definiu a vergonha que há em mim? A conjuntura social e moral 

da vila onde nasci? O Deus do deserto que aprendi a respeitar e a temer como um 

súdito respeita seu rei porque o teme? Poderia escrever um tratado sobre tudo que 

há em mim, sobre tudo que eu poderia ser, sobre tudo que me configura ou está 

prestes a me configurar, mas prefiro parar, prefiro dizer simplesmente que tenho 

uma experiência individual e única de uma realidade impalpável que ajudo a criar, 

que comigo se confunde, mas que um “eu” substancial não existe, pois está em 

constante fluxo: é todo o universo e ao mesmo tempo é vazio. Embora simplificado, 

este é o princípio fundamental do zen budismo e o contexto onde germina sua 

prática contemplativa que, assim espero, pois este é o cerne desta investigação, 

pode vir a instaurar processos intuitivos e aguçar a capacidade criativa. O exercício 

diário da meditação é a chave para que, pouco a pouco, não somente nossa “mente 

calculadora” (como diria Heidegger) fraqueje, mas para que toda a estrutura de 

representação mental, linguística, simbólica vá silenciando, vá abrindo caminho para 

uma experiência das coisas em sua limpidez inominável, experiência esta que 

permanece após o exercício e se estende no cotidiano como uma espécie de 

contemplação espontânea, inata. Esta é a contemplação que aqui nos interessa.  

Sem me alongar demasiadamente, encerro com uma passagem acerca do 



43	

	

“vazio” retirada do livro Filosofia del Budismo Zen de Byung- Chul Han (2015): 

  
Sin embargo, el vacío no constituye ningún principio “originante”, ninguna 
“causa” primera de la que surja todo ente, todo lo que tiene forma. No hay 
en él ningún poder substancial del que salga um “efecto”. Y ninguna ruptura 
ontológica la eleva a un orden superior de ser. El vacío no marca ninguna 
“trascendencia” que esté antepuesta a las formas que aparecen. Así, la 
forma y el vacío están instaurados en el mismo nivel de ser. Ningún desnivel 
de ser separa el vacío de la “inmanencia” de las cosas que aparecen. 
Según hemos resaltado muchas veces, la “trascendencia” o lo “totalmente 
otro” no constituye ningún modelo de ser en el pensamiento del Lejano 
Oriente (HAN, 2015, p. 59). 

 

 

3.4  Fotografia Contemplativa e Fotografia Expandida 
   

No que tange ao desenvolvimento dos aspectos propriamente estéticos desta 

investigação, ou seja, quando começamos a falar da fotografia enquanto substrato 

deste processo que denominamos pesquisa e que, assim espero, nos levou a um 

entendimento do que me atrevo a propor como Fotografia Inspandida, alguns 

artistas e pensadores nos oferecem auxílio. Em um primeiro momento se fez 

necessário encontrar algum tipo de experiência que conjugasse fotografia e 

contemplação de forma mais direta. Assim descobri a existência da fotografia 

Miksang, também chamada Fotografia Contemplativa, e não seria possível dar 

continuidade às especulações e práticas que sugiro sem a inserção deste atalho 

rizomático de considerável relevância. A fotografia Miksang provém do budismo, tem 

sua gênese na inserção da fotografia como uma das artes ensinadas e praticadas 

por Trungpa Rinpoché2 em seus centros de estudo budista no ocidente. Em 1983, o 

canadense Michael Wood, aluno de Riponché, desenvolveu uma série de métodos 

que relacionavam conceitos do budismo à prática fotográfica e criou o que 

denominou Fotografia Miksang ou Fotografia Contemplativa. Assim sendo, tal prática 

fotográfica está intimamente vinculada ao enlevo contemplativo proporcionado pela 

meditação e por uma sutil disponibilidade, muito oriental, de se deixar afetar por tudo 

que existe da forma mais pura, inocente e “aberta” possível. Miksang significa “bom 
																																																													
2 Chögyam Trungpa Rinpoché foi um dos mestres budistas mais dinâmicos e controversos do século 
XX. Foi um dos pioneiros em trazer os ensinamentos budistas do Tibete para o Ocidente, e a ele se 
deve a introdução de muitos conceitos budistas na língua inglesa. Fundou a Universidade Naropa, 
primeira instituição de ensino superior de inspiração budista das Américas, assim como uma rede de 
mais de uma centena de centros de meditação pelo mundo todo. 

	



44	

	

olho” em sânscrito e a insinuação de uma certa amorosidade, de uma entrega 

incondicional à apreciação das formas com que a vida se manifesta, ou seja, de uma 

aproximação sem julgamentos prévios e superficiais de qualquer objeto que se 

ofereça a este “olho bom” caracteriza a fotografia que se denomina contemplativa e 

que não poderia ser negligenciada enquanto instrumento constitutivo desta 

pesquisa. Michael Wood compilou uma série de técnicas específicas relacionando 

conceitos e práticas budistas à fotografia e criou alguns exercícios que facilitam a 

imersão em um estado propício à contemplação. Oferece a grupos de pessoas, que 

frequentam seus workshops no mundo todo, um tanto da disponibilidade 

contemplativa que procurei aprofundar nos últimos dois anos através de exercícios 

diários de meditação. A fotografia, o objeto estético enquanto tal torna-se até 

secundário neste processo: um meio, um veículo, uma ponte que nos conecta ao 

mundo percebido de uma forma mais aguda do que aquela que nos condicionamos 

a experimentar com olhos cotidianos. Lembro aqui de uma bela passagem de 

Merleau-Ponty (2004, p.18): “Eu teria muita dificuldade de dizer onde está o quadro 

que olho. Pois não o olho como se olha uma coisa, não o fixo em seu lugar, meu 

olhar vagueia nele como nos ninhos do Ser, vejo segundo ele ou com ele mais do 

que o vejo”.  

Um outro elemento fundamental da fotografia contemplativa é o caminhar, o 

flanar, o andar sem objetivo, sem direção e sem pressa, como se o caminhante 

pudesse perceber o universo como uma cidade infinita que tem o mundo como 

bairro e o espaço que lhe chega aos olhos como sua própria casa. Esse 

desprendimento espacial e temporal que se dá em um andar lento, atento e 

despropositado possibilita uma espécie de mergulho sem rede na realidade, nesta 

realidade sem máscaras, sem conceitos ou julgamentos que nos atravessa quando 

estamos desarmados, límpidos e inocentes como uma criança.  Ver o mundo pela 

primeira vez, não excluir este ou aquele aspecto em função de um impedimento 

estético ou moral prévio, não hesitar em compor o que quer que seja na geometria 

sagrada da fotografia, apenas andar, olhar, submergir, naufragar, misturar-se ao 

oceano da vida e muito livremente pescar, criar, aqui e ali, uma nova onda de 

sentido e força. Portanto, muito embora o ato de flanar e contemplar seja um prazer 

e uma necessidade humana realizada há séculos, sobretudo entre filósofos e 

artistas, não é possível, como veremos mais adiante, distanciar esta prática 

contemplativa específica da gênese de determinada fotografia contemporânea. Por 



45	

	

enquanto, fiquemos com algumas imagens do próprio Michael Wood, dos fotógrafos 

Jhon Einarsen e Julie DeBose (ambos instrutores oficiais ligados ao The Miksang 

Institute For Contemplative Photography) e também dos fotógrafos e praticantes 

brasileiros Yuri Bittar e Zé Paiva. Espero que estas imagens nos ajudem, por hora, a 

compreender o universo da Fotografia Contemplativa enquanto processo e resultado 

plástico: 

 

Figura 1 – Fotografia Miksang 

Fonte: Jhon Einarsen, s.d. 
  



46	

	

Figura 2 – Fotografia Miksang 

           
Fonte: Julie DeBose, s.d. 
 

Figura 3 – Fotografia Miksang 

             
Fonte: Michael Wood, s.d. 
 



47	

	

Figura 4 – Fotografia Miksang 

                          
Fonte: Yuri Bittar, s.d.  
Figura 5 – Fotografia Miksang 

            
Fonte: Zé Paiva, s.d. 

    



48	

	

A Fotografia Expandida habita outros territórios, está mais conectada a uma 

ampla e multiforme possibilidade de experimentalismo conceitual e metodológico 

que constitui uma linha de fuga ante os muros imaginários que precariamente 

limitam o que nos atrevemos a conceber como fotografia contemporânea. Nasceu, 

como nos elucida o professor Rubens Fernandes Filho (2006), terminológica e 

teoricamente em função de textos de Rosalind Krauss onde se discute a questão da 

Escultura Expandida, do texto de Gene Youngblood que discorre sobre o Cinema 

Expandido e também de um texto do artista e editor Andreas Müller-Pohle chamado 

“Information Strategies” que foi publicado na revista alemã European Photography 

no ano de 1985. A Fotografia Expandida é justamente uma das forças teóricas que 

empurram acintosamente a fotografia na direção de horizontes conceituais e 

imagéticos a serem criados pela intervenção radical do autor-fotógrafo não somente 

na concepção de um objeto estético, mas também na invenção ou subversão dos 

materiais, técnicas, processos, relações, acontecimentos, propósitos que definem a 

criação artística na contemporaneidade. Um sopro libertário nesta pesquisa, que nos 

afasta de qualquer cerceamento histórico, temático ou estilístico e nos possibilita 

pensar a Fotografia Inspandida também como cidade a ser construída em uma terra 

devastada, em um deserto de solo fértil e pleno de possibilidades de expressão. Se 

a Fotografia Miksang se impõe enquanto método que possibilita um desprendimento 

contemplativo profundo e desprovido de qualquer ambição expressiva que não nos 

aconteça quase que por acaso, em consonância com a naturalidade tão cara ao zen, 

a Fotografia Expandida nos devolve ao centro do acontecimento estético, onde a 

intuição, estimulada pelo processo contemplativo, movimenta seus exércitos na 

direção do novo. Assim, buscamos respirar sem os estímulos deletérios do 

esgotamento e do excesso, tentamos nos projetar para fora da sociedade da 

produção e do cansaço e, ao mesmo tempo, semeamos forças criativas, relações 

transformadoras, objetos contundentes que nos potencializam enquanto criadores e 

sujeitos dignos da arte, do convívio e da fruição da existência. Sobre este novo 

panorama nos alerta o professor Rubens Fernandes Filho (2006): 

 
Não é mais suficiente apenas a preocupação com a aparente perda da 
referência fotográfica e de sua autoridade como documento testemunhal. A 
nova produção imagética deixa de ter relações com o mundo visível 
imediato, pois não pertence mais à ordem das aparências, mas sugere 
diferentes possibilidades de suscitar o estranhamento em nossos sentidos. 
Trata-se de compreender a fotografia a partir de uma reflexão mais geral 



49	

	

sobre as relações entre o inteligível e o sensível, encontradas nas suas 
dimensões estéticas (FILHO, 2006, p. 5). 

 

Poderíamos sintetizar a ambição teórica da Fotografia Expandida como um 

acréscimo fundamental ao pensamento dos clássicos Walter Benjamin e Roland 

Barthes que, respectivamente, classificaram a fotografia de acordo com seu tempo 

ou com sua perspectiva subjetiva. Benjamin afastou a fotografia da arte e a 

considerou, para o bem e para o mal, enquanto elemento da modernidade em sua 

capacidade de reprodução do real e de si mesma. Barthes a viu, sobretudo, através 

da perspectiva da sua subjetividade, poeticamente, como espectador dedicado a 

decifrar um enigma ainda a ser explorado. Os dois autores ofereceram 

esclarecimentos históricos e conceituais inestimáveis a respeito de todas as 

nuances do amplo espectro objetivo e subjetivo da fotografia no século XX, mas 

sempre é possível avançar pelos territórios sempre enigmáticos e mutantes da 

imagem fotográfica. A Fotografia Expandida ilumina frinchas ainda obscuras se 

atentarmos para o ponto de vista técnico (instrumental) ou para o ponto de vista do 

autor/fotógrafo. Era absolutamente necessário que a fotografia fosse pensada e 

experimentada com mais profundidade tanto pelo viés dos seus instrumentos, dos 

seus meios, dos pincéis que fabricam um novo objeto a ser contemplado (a caixa-

preta), quanto pelo viés da interferência intelectual, intuitiva, subjetiva daquele que 

realiza as escolhas que determinam que um objeto de arte, uma imagem fotográfica 

seja o que ela é: o autor/fotógrafo. Ouçamos o que nos diz José Luís Bravo a 

respeito da liberdade criativa proporcionada pela conjugação destes dois fatores em 

sua tese de doutorado sobre a Fotografia Expandida (2010):  

 
En este sentido, la verdadera autoría sería un estadio al que se puede 
acceder desde la suficiencia y el conocimiento técnicos de la herramienta. 
Una suficiencia que sirviera no solo para poseer un verdadero dominio 
sobre ella, sino que abriera la posibilidad de romper los programas y 
patrones de uso preestablecidos con los que fue programada para su 
“correcta” operación, para hacer emerger un auténtico espacio de libertad 
creativa, ya no supeditada a la maquina (ni pautada por otro), sino definida 
por una voluntad capaz de controlar, modificar y/o crear la herramienta a 
conveniencia. Este conocimiento, permitiría encontrar la verdadera 
naturaleza de la herramienta (y de la imagen que produce) y del papel que 
juega el fotógrafo (como autor y no solo como simple operador) en todo este 
proceso (BRAVO, 2010, p. 30).           

 

Nada melhor, para tornar ainda mais claro o alcance da ideia de Fotografia 

Expandida, do que um breve ensaio poético sobre dois autores que exemplificam o 



50	

	

que acabamos de enunciar. Fotógrafos que escolhi, dentre tantos outros, para 

melhor nos acomodarmos não somente no amplo e inclassificável colo da Fotografia 

Expandida, mas também no entrecruzamento destas duas forças apresentadas 

(Miksang e Expandida) que formam sem dar forma ao que consideramos ser a 

gênese estética da Fotografia Inspandida. Não aleatoriamente escolhi estes dois 

artistas que me ajudam a pensar e a identificar a possibilidade de inserção da 

Fotografia Inspandida no corpus heterogêneo da fotografia contemporânea. Não 

aleatoriamente escolhi dois criadores que apresentam uma produção relevante com 

perspectivas aparentemente muito diferentes, mas que dialogam poeticamente e 

influenciam na configuração do esboço deste território plástico, prático e teórico em 

ato de nascer. Não à toa os dois autores também “representam” estas duas forças 

culturais menos distintas do que intercambiáveis que conversam ao longo desta 

pesquisa e que classificamos, assumindo a pobreza dos termos, como oriente e 

ocidente.  

Masao Yamamoto nasceu e ainda vive e trabalha em uma pequena cidade 

próxima à Tóquio, o escolhi para contribuir com esta investigação por ser um artista 

tão vinculado a uma perspectiva existencial e plástica zen que durante muitos anos 

da sua vida trabalhou sem perceber tal vínculo. Em uma conferência disponível na 

internet, Masao afirma com comovente simplicidade que não sabia que sua 

fotografia estava profundamente ligada a uma postura existencial, ética e estética 

que permeia a alma japonesa há muitos séculos. Em seguida diz que tal descoberta 

mudou completamente a forma como ele percebe e conduz sua vida e sua arte. As 

fotos de Masao Yamamoto anexadas a este trabalho nos mostram a linha imaginária 

que costura a sofisticada simplicidade que perpassa arte e vida contemplativa. 

Privilegiando o contato com elementos da natureza, ou seja, com o movimento das 

formas intocadas pelas marcas civilizatórias, o fotógrafo trabalha na tessitura de um 

tempo outro e nos oferece verdadeiros pedaços de eternidade consubstanciados em 

luz sobre o papel. Não há em Masao, como bem cabe a um mestre zen, nenhum 

esforço em configurar o que quer que seja, não há inclusive nenhum esforço de 

abstração, sua fotografia é de uma impressionante naturalidade, de uma fluência 

poética tão contundente quanto inexplicável. Quando vemos as fotos deste japonês 

distribuídas minuciosa e anarquicamente (a contradição dos termos é proposital) nas 

paredes de um museu (tive oportunidade de vê-las na Bienal de Curitiba), 

entendemos imediatamente a dimensão imanente de sua obra, pois a própria 



51	

	

estrutura física e institucional que chamamos museu desaparece para dar lugar a 

uma nova categoria de céu que se materializa para nos ajudar a perceber aqueles 

pássaros pequeninos que carregam segredos provindos de um oriente além do 

oriente. O espaço em que Masao trabalha é um parapeito entre o visível e o 

invisível, entre o finito e o infinito, entre o silêncio e o disparo do obturador, entre 

nossa capacidade de nomear, explicar, valorar intelectualmente e aquilo que os 

budistas chamam satori, a epifania súbita e sagrada do zen. A própria artesania 

cutelada pelo artista no laboratório e nas posteriores intervenções que fazem de 

cada foto um objeto único da memória que pertence a todos e a ninguém, é dotada 

de uma naturalidade que encheria de orgulho Mário Quintana, o poeta que queria 

escrever versos simples “como um homem que bebe água na concha da mão”. Da 

mesma forma Masao afirma que um homem só da importância ao que lhe cabe na 

palma da mão e, para alcançar este encantamento, trabalha com dimensões 

mínimas que exigem do olhar que as contempla uma aproximação peculiar, um 

cochicho perceptivo que torna o sujeito tão solitário quanto o objeto contemplado, e 

assim nasce uma cumplicidade, uma disponibilidade mútua que é o cerne de toda 

relação estética. Nestes e em muitos sentidos Masao enriquece esta pesquisa 

oferecendo-lhe uma perspectiva contemplativa de amplo aspecto que não se limita à 

forma, ao assunto, ao método, mas que é em todos os elementos da sua paisagem 

uma completa vivência do que entendemos por fotografia expandida contemplativa. 

Em termos ecosóficos (logo desenvolverei estes conceitos satisfatoriamente), 

poderíamos sugerir que a obra perpassa a ecologia mental para chegar à ambiental 

ou vice-versa já que, para os zen budistas, tudo faz parte de um mesmo e único 

organismo vivo. Como bem cabe a este artista enigmático em sua simplicidade, não 

conseguiremos definir sua obra a contento sob nenhum paradigma meramente 

racional. 

A seguir, algumas fotos de Masao Yamamoto:  
 



52	

	

Figura 6 – Fotografia de Masao Yamamoto 

Fonte: Masao Yamamoto, s.d. 
 



53	

	

Figura 7 – Fotografia de Masao Yamamoto 

 
Fonte: Masao Yamamoto, s.d. 
 

Figura 8 – Fotografia de Masao Yamamoto 

 
Fonte: Masao Yamamoto, s.d. 



54	

	

Figura 9 – Fotografia de Masao Yamamoto 

Fonte: Masao Yamamoto, s.d. 
 

Figura 10 – Fotografia de Masao Yamamoto 

Fonte: Masao Yamamoto, s.d. 
 



55	

	

O norte-americano Willian Eggleston me acompanha nesta trajetória por 

incorporar mais do que ninguém o caráter iconoclasta tão facilmente identificado no 

conceito e na prática da Fotografia Expandida. Aliás, se eu tivesse que apontar um 

único fotógrafo que alargou a perspectiva do olhar, da percepção estética mediada 

pela fotografia na contemporaneidade, não hesitaria em apontar este exótico 

aristocrata beatnik, nascido no Tenesse, que elevou a cor e os objetos banais a uma 

categoria plástica que interessa a nove de dez fotógrafos atuais. Não fosse a 

coragem, o experimentalismo genuíno deste artista norte-americano que trouxe para 

a planície da percepção artística os fragmentos mais esdrúxulos prospectados nos 

subúrbios de uma Memphis desolada, provavelmente teríamos que aguardar mais 

um punhado de décadas para o nascimento dos tentáculos mais robustos da 

fotografia do nosso tempo. Eggleston subverteu no começo da década de setenta 

todos os códigos estéticos que hoje são noves fora em qualquer escola de fotografia 

minimamente séria, seja ela no interior do Sudão ou no interior do Acre. Através de 

uma antecipação perceptiva e poética raramente verificada na história da fotografia, 

o fotógrafo abriu o caminho da liberdade para gerações de futuros artistas. Esta 

perspectiva avassaladoramente experimental em Eggleston me interessa, a 

Fotografia Inspandida deve a artistas como ele a possibilidade de trânsito nas mais 

diversas linhas temáticas, estilísticas, imagéticas. Deve-lhe também uma espécie de 

gozo do transitório, do desimportante, do feio, do descartável, esta democratização 

absoluta dos referentes, esta equanimidade estética que não se limita aos objetos, 

mas que se mistura aos fundamentos precípuos do zen ao saudar sem julgamentos 

tudo que a existência manifesta. Eggleston abre seu coração apocalíptico ao olhar 

generoso que arrasta consigo a vida mais comezinha para o encontro da morte 

digna que é a fotografia. Andarilho contumaz, consciência desprovida de qualquer 

pudor analítico em relação àquilo que vê, olhar profundo que se mistura 

naturalmente às superfícies classificadas pelos homens sensatos como insípidas, 

sem ordem e sem valor, não é possível limitar a fotografia deste monge do banal a 

uma perspectiva meramente estética de cunho ecosófico mental. A obra de Willian 

Eggleston foi decisiva na história da fotografia e sua abrangência atinge facilmente 

todos os paradigmas imagináveis. A preponderância da cor na contemporaneidade é 

uma herança deste homem que queria esfregar um reles mistério na nossa 

expectativa de mistério sublime. A percepção de que há tanta ou mais poesia em 

uma bicicleta abandonada em uma calçada suburbana do que havia nas paisagens 



56	

	

em preto e branco tecnicamente irretocáveis de Ansel Adams é água corrente no 

universo perceptivo de qualquer artista, de qualquer pessoa minimamente informada 

e sensível que hoje transita pela terra. A composição anárquica, os cortes ilógicos 

que decepam retângulos no meio de uma trajetória inacessível e espontânea como a 

vida, permeiam os livros mais sofisticados de fotografia do nosso tempo. A ironia da 

mistificação dos elementos da cultura de massas norte-americana é o prenúncio do 

sorriso amargo que chegou às nossas faces tensas e perplexas ante a sensação 

apocalíptica que hoje nos configura. Portanto, ao encerrar esta divagação sobre a 

obra de Willian Eggleston, afirmo que este artista é aqui um símbolo de coragem 

experimental, lucidez intuitiva e liberdade estética em amplo sentido. Sua obra é 

ecosoficamente expandida ao nível do fluxo imensurável da fotografia produzida no 

mundo contemporâneo, sua contribuição existencial, estética, ética e política é, sem 

dúvida, bem maior que ele mesmo. 

Abaixo, algumas fotos de Willian Eggleston: 

 

Figura 11 – Fotografia de Willian Eggleston 

Fonte: Willian Eggleston, s.d. 



57	

	

Figura 12 – Fotografia de Willian Eggleston 

Fonte: Willian Eggleston, s.d. 

 
Figura 13 – Fotografia de Willian Eggleston 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fonte: Willian Eggleston, s.d. 

 



58	

	

Figura 14 – Fotografia de Willian Eggleston  

Fonte: Willian Eggleston, s.d. 
 
Figura 15 – Fotografia de Willian Eggleston 

           
Fonte: Willian Eggleston, s.d. 



59	

	

Figura 16 – Fotografia de Willian Eggleston 

Fonte: Willian Eggleston, s.d. 

 

O panorama da fotografia contemporânea é de uma vastidão tão rica e tão 

heterogênea que eu não poderia conter no riacho desta pesquisa todos os seres 

deste oceano. Mas, ainda não completamente satisfeito com os elementos 

apresentados em relação à fotografia enquanto “dispositivo teórico”, envolta em uma 

epistemologia própria, em uma categoria de pensamento peculiar, abro aqui uma 

breve conversa com Philippe Dubois (1990) sobre a gênese desta perspectiva na 

história da arte do século XX. O pensador francês terá relevância e me ajudará, 

sobretudo, a analisar a mudança de paradigma que retira a fotografia de uma 

posição subalterna em relação à arte no século XIX e a coloca como referencial 

artístico incontestável no século XX e XXI. Consciente ou inconscientemente, alguns 

artistas e movimentos adotaram o “pensamento fotográfico”, a lógica do índice (não 

mimético, fisicamente ligado ao seu referente) ao invés da lógica do ícone 

(representação clássica, mimética, objeto com valor em si), e assim novas 

possibilidades de contextualização artística, novas obras com “espírito” fotográfico 

vão se configurando e dando corpo à arte moderna e contemporânea. Vamos então 



60	

	

à análise do teórico francês a respeito desta abordagem em três importantes 

vanguardas artísticas do século passado. 

 Marcel Duchamp, segundo Dubois, foi o primeiro a abrir mão do que ele 

mesmo definia como “arte retiniana” e, muito embora não tenha trabalhado 

diretamente com fotografia, imprimiu em muitos dos seus trabalhos a lógica indicial 

supracitada. Inclusive seus ready-mades seriam o cume desta perspectiva ao 

obterem valor artístico não por sua presença enquanto objeto estético, mas por uma 

decisão arbitrária do artista, por uma seleção e uma relação com outros elementos 

que compõem o “quadro”, o ato a ser apresentado enquanto arte. Afirma Dubois 

(1990): 

 
Em suma, a obra de Duchamp, por mais complexa e múltipla que seja, 
aparece bem, historicamente, como a pedra de toque das relações entre 
fotografia e arte contemporânea, como o lugar e o momento de reviravolta, 
em que se passa dessa ideia banal e tão frequentemente repetida  segundo 
a qual a foto veio libertar a pintura de seus vínculos da representação 
"icônica" a essa outra ideia, mais paradoxal e nova, segundo a qual a arte 
vira a partir de então extrair, das condições epistêmicas da fotografia, 
possibilidades singulares de renovação de seus processos criativos e de 
suas apostas estéticas principais (DUBOIS, 1990, p. 258).    

 

Relacionar a arte “suprematista”, e suas abstrações, à fotografia (sempre 

ligada ao seu referente) é mais uma das conexões propostas pelo pensador francês. 

Dubois (1990) acredita que o “novo espaço” pensado pelos russos El Lissitsky e 

Kasimir Malévitch tinha relação direta com o espaço visto do alto e as 

potencialidades de ressignificação determinadas pela fotografia aérea. Em 

consequência da primeira grande guerra, inúmeros instrumentos tecnológicos são 

desenvolvidos devido à necessidade de amplitude bélica e acabam servindo como 

suporte artístico, como elemento estético. Dentre os avanços mais significativos, 

Dubois afirma que os realizados na aviação e na ótica propiciaram uma nova 

dimensão simbólica e imagética. Nas fotografias aéreas daquele período (1914), é 

possível verificar uma terra plana, sem horizontes, achatada, distante, abstrata, 

desfigurada pela distância, e tal perspectiva, segundo Dubois, interessa e influencia 

sobremaneira os pintores ligados ao “suprematismo”. Lissitsky e Malévitch 

reproduzem tal perspectiva não somente em suas telas, mas também em seus 

escritos e em títulos de obras inspirados em teorias matemáticas e metáforas de 

voos. Há, nas novas possibilidades do ver, uma relação peculiar do humano com o 

mundo, o ponto de vista vertical, do sujeito em pé postado diante dos objetos e 



61	

	

acontecimentos se amplia e novos horizontes resplandecem. Assim como abundam 

neste período imagens proporcionadas pelo avanço técnico que leva o homem ao 

céu, também se torna possível o que Dubois chama de perspectiva “antiaérea”, ou 

seja, os artistas começam também a olhar para o céu em busca de novas 

possibilidades estéticas. Nos diz Philippe Dubois (1990): 

 
O que impressiona é que, ao contrário da matéria das outras fotografias, a 
vista aérea levanta a questão da interpretação, da leitura. Não se trata 
simplesmente do fato que, vistos muito de cima, os objetos são difíceis de 
reconhecer - são efetivamente - mas, mais especialmente do fato de que as 
dimensões esculturais da realidade são tornadas muitos ambíguas: a 
diferença entre ocos e saliências, convexo e côncavo, apaga-se. A 
fotografia aérea coloca-nos diante de uma "realidade" transformada em algo 
que necessita de uma decodificação. Existe ruptura entre o ângulo de visão 
sob o qual a foto foi feita e esse outro ângulo de visão que é exigido para 
compreendê-la (DUBOIS, 1990, p. 263). 

 

A terceira e última vanguarda apontada por Dubois como dotada de 

“pensamento fotográfico” é o dadaísmo e o surrealismo. O autor francês via 

especialmente nas colagens dadaístas e surrealistas uma perspectiva fotográfica 

justamente porque o caráter icônico e bruto da fotografia, sua superfície física 

descolada do espaço, facilmente manipulável e adaptável a qualquer jogo proposto 

pelos artistas, oferecia infinitas possibilidades de misturas polifônicas de materiais e 

signos. As fotomontagens foram utilizadas para os mais diversos fins por quase 

todos os dadaístas, artistas como Raoul Hausmann, Hannah Hoch, Max Ernst, 

Moholy-Nagy, Kurt Schwitters, George Grosz retiraram qualquer resquício de pureza 

da fotografia, a trouxeram novamente para seu estado de objeto, a trataram inclusive 

como dejeto, como material de consumo, como prodigiosa metáfora, dando-lhe tanto 

sentido político quanto poético. Tais usos e técnicas influenciaram, segundo Dubois, 

alguns movimentos da arte contemporânea como, por exemplo, o expressionismo 

abstrato, a pop art e o hiper-realismo da arte norte-americana nas décadas de 1950 

e 1960. Os desdobramentos de tais observações contribuem significativamente com 

a formação do conceito da Fotografia Expandida e me ajudam, consequentemente, 

a formular o conceito da Fotografia Inspandida.  

Diz-nos o professor Rubens Fernandes Junior (2006) a respeito da Fotografia 

Expandida: 

 
Essa mestiçagem contemporânea, esse hibridismo entre os processos de 
produção, essa permanente contaminação visual, esses voos alçados rumo 



62	

	

ao desconhecido balançam, de tempos em tempos, as velhas certezas da 
imagem fotográfica. As novas sínteses e combinações apontam cada vez 
mais para um entrelaçamento dos procedimentos das vanguardas 
históricas, dos processos primitivos, alternativos e periféricos, associados 
ou não às novas tecnologias (FERNANDES JUNIOR, 2006, p. 7). 

Assim como Fernandes Junior e Dubois, outros autores, escolas e 

movimentos artísticos podem, obviamente, vir a contribuir com o desenvolvimento do 

tema aqui proposto, entretanto, desde já posso adiantar que a Fotografia 

Inspandida, em termos gerais, será uma criatura polimorfa, um experimento mutante 

conectado substancialmente ao conceito e à prática da Fotografia Miksang e ao 

atravessamento de um potencial estético provindo da ideia de Fotografia Expandida. 

A Fotografia Inspandida, portanto, será contemplativa, liberta, experimental, híbrida, 

precária, mística, banal, includente, micropolítica e, sobretudo ecosófica. Nesse 

sentido, sigo em busca de uma atmosfera propícia ao nascimento deste dispositivo 

que imagino e procuro conceber.  

 
3.5  Ecosofia 

 

Chegamos então à última trincheira teórica desta intuição incipiente que 

busca sedimentar a possível criação de um dispositivo que, em última instância, visa 

potencializar o movimento da vida, transformando-a em ato criativo, ético, 

micropolítico. Para fins puramente didáticos, fragmento o caminho percorrido até o 

presente momento: o problema que substancia esta pesquisa surge com o 

diagnóstico de uma aceleração auto-infligida e percebida no âmbito da neurose 

individual e no sutil agenciamento patológico coletivo, tal percepção e condição é 

evocada como sistêmica no livro Sociedade do Cansaço de Byung-Chun Han; a 

partir da leitura deste texto e da natural necessidade de ruptura com o que estava 

dado à consciência e demonstrado pelos fatos, descobre-se no texto e na trajetória 

da própria experiência extensiva e intensiva da minha subjetividade um possível 

respiro através da atitude contemplativa; a hibridez desta atitude, que de outra forma 

poderia apenas figurar como um deslocamento superficial, principia por um 

acréscimo de envergadura filosófica através de conceitos apresentados por Henri 

Bergson e pela metodologia cartográfica de Gilles Deleuze e Félix Guattari; para 

estabelecer um fluxo imanente, não dual com o plano conceitual e simbólico busquei 

na prática milenar da meditação, despida de seu caráter propriamente místico ou 

dogmático (mas nunca deixando de lado seu caráter filosófico), uma dimensão 



63	

	

empírica para o desenvolvimento de um espaço-tempo de maior indeterminação, um 

intervalo subjetivo, um entre onde o mergulho efetivo na duração pudesse oferecer 

potência à contemplação, à intuição e, consequentemente, ao possível 

acontecimento do novo; o contato com a meditação é inexorável à descoberta da 

estética zen japonesa, que por sua vez determina a forma como a Fotografia 

Miksang se estabelece, junto à Fotografia Expandida, como horizonte de uma 

proposição estética ainda mais ampla; tal proposição adquire caráter  ético e político 

mais contundente com o direcionamento dado a este trabalho pelo encontro com a 

Ecosofia de Félix Guattari.  

Então, se a contemplação enquanto atitude contrária ao fluxo das forças 

hegemônicas, condutoras da subjetividade coletiva, é em si um ato revolucionário, 

ao entrecruzar este esforço pela dilatação do tempo de indeterminação individual 

com o exercício ostensivo de uma micropolítica de abrangência coletiva, estou 

oferecendo ao conceito e à prática da Fotografia Inspandida uma possível dimensão 

ecosófica. Não se trata então de constranger sua potência apenas à criação de um 

corpo fotográfico, de um índice, de um objeto mediador a ser contemplado, trata-se 

de alargar o conceito de estética ao plano das relações humanas, à possibilidade de 

intervenção direta da fotografia no âmbito social como um dispositivo ecosófico que 

é, ao mesmo tempo, existencial, ético, estético e político. Nesta passagem do livro 

As Três Ecologias, Félix Guattari (2009) enuncia a pertinência de uma abordagem 

não compartimentada da realidade e invoca a necessidade de um olhar abrangente 

e corajoso ante as questões que atravessam e compõem nosso corpus psicológico, 

social e ambiental:  

   
Na realidade o que convem incriminar, principalmente, é a inadaptação das 
práxis sociais e psicológicas e também a cegueira quanto ao caráter 
falacioso da compartimentação de alguns domínios do real. Não é justo 
separar a ação sobre a psique daquela sobre o socius e o ambiente. A 
recusa a olhar de frente as degradações desses três domínios, tal como 
isso é alimentado pela mídia, confina num empreendimento de infantilização 
da opinião e de neutralização destrutiva da democracia. (GUATTARI, 2009, 
p. 11). 

  

  O encontro com a Ecosofia ofereceu à pesquisa e à Fotografia Inspandida um 

horizonte cuja ausência me sensibilizava, mas que passou a me perturbar meses 

depois do começo da escrita. Em um primeiro momento já havia a necessidade de 

uma dimensão mais ostensivamente micropolítica, no sentido de uma ação ético-



64	

	

estética mais diversificada e efetiva que pudesse oferecer a um número maior de 

pessoas (pessoas com outros interesses não exatamente vinculados à arte, à 

fotografia) a resistência contemplativa proposta. Mas, a partir dos acontecimentos 

políticos ocorridos no Brasil em 2018, quando forças adormecidas da subjetividade 

coletiva irromperam em demandas irascíveis que entrelaçam questões de ordem 

religiosa, moral, econômica, administrativa, cultural, social, ambiental, etc, tornou-se 

urgente armar a Fotografia Inspandida com um espectro micropolítico mais 

contundente. Se eu considerava, segundo Han, a contemplação como uma atitude 

revolucionária em um mundo tomado pela positividade e pelo esgotamento, se eu 

via na meditação uma pausa ainda mais libertadora, se a fotografia seria um veículo 

para uma percepção e uma condução da vida em sua própria ordem intuitiva, agora 

se fazia necessário interferir com mais “engajamento”, não virar as costas para o 

que acontecia à minha volta. Da mesma forma, o encontro com a obra e com as 

ideias de Guattari (2009), especialmente com sua convicção (tão de acordo com 

Bergson, com o zen budismo) de que é uma ilusão compartimentar, fragmentar a 

realidade, trouxe a possibilidade de que, com este braço mais “militante”, a 

Fotografia Inspandida pudesse de fato ser, à sua maneira, um dispositivo ecosófico. 

Diz-nos Guattari: “Mais do que nunca a natureza não pode ser separada da cultura e 

precisamos aprender a pensar “transversalmente” as interações entre ecossistemas, 

mecanosfera e universos de referência sociais e individuais.” (GUATTARI, 2009, p. 

12). 

 As três Ecologias é um livro escrito em 1989, ou seja, em meio a diversos 

acontecimentos que simbolizam o “fim” de uma era de fortes contrastes ideológicos 

e o “começo” de novos processos “sócio-políticos-econômicos-culturais-ambientais” 

que hoje podemos perceber com a nitidez, ainda que relativa, de um olhar 

privilegiado pelo tempo. Guattari desenvolveu, em algumas poucas páginas, um 

prognóstico relevante de muitos dos problemas que nos são contemporâneos. 

Falou-nos, sobretudo, a respeito do nascimento de uma nova máquina de criação e 

condução de subjetividades nos mais diversos âmbitos da vida humana que ele 

denomina Capitalismo Mundial Integrado (CMI). Além da continuação do processo 

de produção de bens e serviços, provindo do vasto processo de industrialização dos 

séculos XIX e XX e amplificado pelo livre fluxo de mercadorias e capitais, os novos 

interesses do CMI, escoltados pelo desenvolvimento científico e tecnológico, 

estariam ligados também a uma produção de camadas subjetivas cada vez mais 



65	

	

uniformes e abrangentes. A expansão dos recursos midiáticos e publicitários já 

transcendiam em muito as perspectivas dicotômicas da guerra fria e avançavam 

para a criação de novos sonhos, desejos, ambições, sensibilidades, percepções, 

ideais, medos, neuroses, limites, relações. Uma teia complexa de paradigmas que 

não poderiam mais ser compreendidos e combatidos com os velhos discursos e 

posicionamentos totalizantes do passado. A realidade deveria agora ser abordada 

de forma mais orgânica, não fragmentada, através de uma ecologia transversa, de 

um espelhamento multidimensional, de uma Ecosofia. A problemática relacionada ao 

corpo, ao universo de uma possível singularidade ameaçada, seria a mesma a ser 

considerada no âmbito social e ambiental. Qualquer avanço ou recuo do ponto de 

vista psicológico seria necessariamente um elemento a ser considerado na 

paisagem sociocultural que por sua vez não poderia ser apartada das 

consequências ao meio ambiente. Ecologias entrecruzadas, complementares e 

inconclusas, soltas no oceano da vida mental, social e ambiental enquanto forças 

capazes de conduzir a uma clareira de singularidade, de individuação, de propósito 

libertador tanto pessoal quanto coletivo. Diz-nos Guattari sobre o processo de 

subjetivação capitalístico (2009):  

 
Para esse tipo de subjetividade, toda singularidade deveria ou ser evitada, 
ou passar pelo crivo de aparelhos e quadros de referência especializados. 
Assim, a subjetividade capitalístíca se esforça por gerar o mundo da 
infância, do amor, da arte, bem como tudo o que é da ordem da angústia, 
da loucura, da dor, da morte, do sentimento de estar perdido no cosmos... É 
a partir dos dados existenciais mais pessoais - deveríamos dizer mesmo 
infra-pessoais - que o CMI constitui seus agregados subjetivos maciços, 
agarrados à raça, à nação, ao corpo profissional, à competição esportiva, à 
virilidade dominadora, à star da mídia... (GUATTARI, 2009, p. 16).  

 

Da mesma forma, processos de ruptura seriam também cada vez mais 

complexos e se dariam através de pulsões moleculares que não estariam veiculadas 

ao poder constituído de instituições seculares clássicas, como o Estado por 

exemplo. O Estado, pelo contrário, entregue à subserviência do capital corporativo e 

especulativo globalizado, seria uma espécie de corruptor coadjuvante de potenciais 

células de singularização. Caberia a movimentos heterogêneos, a grupos de 

militância ético-estética, a organizações não governamentais, a intelectuais 

inorgânicos, a artistas iconoclastas, a fenômenos culturais de massa específicos 

(Guattari cita o rock), ações múltiplas no sentido de conduzir o processo de 

subjetivação hegemônica do CMI a uma tensão libertadora e criadora de novas 



66	

	

perspectivas no âmbito mental, social e ambiental. Estes agentes é que deveriam 

desenvolver novos dispositivos que abririam possíveis frestas no telhado blindado 

das instituições conservadores ou produtoras de espectros fantasmagóricos no 

corpus “existencial-cultural-ambiental-cósmico”. Aqui, possivelmente, se encaixa a 

Fotografia Inspandida enquanto dispositivo ecosófico tanto em sua configuração, em 

sua cosmogonia, quanto em seus propósitos éticos, estéticos e existenciais. Trata-

se de um dispositivo no sentido dado por Agamben (2009), ou seja, uma coisa 

qualquer que possui a capacidade de orientar, capturar, determinar, interceptar, 

modelar, controlar os gestos, as condutas, as opiniões, os discursos, as 

experiências que conduzem a processos de subjetivação ou “dessubjetivação”. 

Assim sendo, ao contribuir com a livre constituição da singularidade desde uma 

camada que é “não mental”, oferecendo, consequentemente, ao corpo e a 

experiência psicológica novos subsídios contemplativos para uma liberdade 

possível; ao afirmar a arte, a fotografia como um veículo, uma ação contemplativa e 

criadora vinculada à intuição enquanto substrato da vida criativa; ao se fazer 

instrumento de micropolítica, ao instaurar na sua morfologia um caráter ético-

estético mais ostensivo que busca uma interferência mais direta em outros territórios 

de combate, a Fotografia Inspandida se configura como merecedora de um lugar ao 

sol da Ecosofia. Ainda segundo Guattari (2009):      

     
Assim, para onde quer que nos voltemos, reencontramos esse mesmo 
paradoxo lancinante: de um lado, o desenvolvimento contínuo de novos 
meios técnico-científicos potencialmente capazes de resolver as 
problemáticas ecológicas dominantes e determinar o reequilíbrio das 
atividades socialmente úteis sobre a superfície do planeta; de outro lado, a 
incapacidade das forças sociais organizadas e das formações subjetivas 
constituídas de se apropriar desses meios para torná-los operativos 
(GUATTARI, 2009, p. 12). 

   
  
  



67	

	

4 INQUIETAÇÕES 
 

Não há dúvida de que vivemos uma Era peculiar, um rito histórico único em 

suas tantas especificidades que supera em significância e em amplitude 

transformadora a revolução agrícola e industrial. Sob todos os aspectos e através de 

infinitos deslocamentos a condição humana é engendrada pela luz e pela sombra 

deste fluxo inexorável de mudanças que denominamos “Era Digital”. A desenvoltura 

da ciência e da tecnologia, sob a tutela das forças e descobertas apontadas no 

século XIX e redimensionadas no século XX, tece no colo da contemporaneidade 

uma profusa e ambígua realidade. Nunca, em momento algum da história 

participamos enquanto espécie de tamanho vendaval de movimentos em tão curto 

espaço de tempo. Seremos lembrados futuramente como um tipo peculiar de 

testemunha, o sapiens perplexo com o privilégio de acompanhar uma transição 

extraordinária, cujas rupturas fascinam e assombram numa mesma medida.  

O homem que em breve gozará - devido aos auspícios da medicina, da 

genética e da cibernética- a possibilidade de viver, em média, mais de cem anos é o 

mesmo que aos dezessete anos sofre de obesidade e (ou) depressão e acompanha 

“em tempo real” o galopante superaquecimento do planeta e o não menos 

catastrófico morticínio dos recursos naturais insuficientes à lógica voraz das 

economias. Mesmo que soberano na confortável clausura domiciliar, mesmo que 

munido de incontáveis ferramentas que facilitam sobremaneira o transcurso da vida 

cotidiana, ainda que esbanjando recursos de toda ordem que um nobre da corte de 

Luís XVI nem poderia imaginar, o homem contemporâneo sofre, cultiva 

secretamente uma chaga, uma sub-reptícia violência psicológica que lhe é impingida 

não pela falta, mas pelo excesso. Vivemos em meio à farra das possibilidades, das 

expectativas, dos estímulos, experimentamos forçosamente em diferentes territórios 

da existência um colapso de (o) “ser”. Distante da nossa angústia contemporânea, a 

angústia do excesso de si, Sartre, na década de 1930, evoca o absurdo e anuncia 

em A Náusea (2011):  

 
Algo me aconteceu, não posso continuar duvidando. Veio como uma 
doença, não como uma certeza ordinária nem como uma evidência. 
Instalou- se pouco a pouco, eu me senti estranho, algo incomodado, nada 
mais (…). E agora cresce (SARTRE, 2011, p. 17). 

 



68	

	

Algo me aconteceu, por isso desde já este estratagema dissertativo, esta 

tentativa vaga de respaldar com a sofisticação especular das palavras uma atitude 

existencial, ética e estética apresenta a pretensão que de fato possui, a pretensão 

de estar balizada em sua índole pelo conceito de “contemporâneo” de Agamben 

(2009). Assim sendo, me afasto momentaneamente dos aspectos mais positivos das 

transformações que hoje vivenciamos e também do pudor de afirmar que com estas 

reflexões e práticas ambiciono ser inconveniente em primeiro lugar a mim mesmo e 

em seguida ao roldão histérico e fragmentado dos acontecimentos do nosso tempo. 

Quero definitivamente ser inoportuno ao movimento frenético do mundo, ao 

desamparo dos realizadores ensimesmados, ao sofrimento dos neuróticos 

polimorfos, desejo visceralmente me opor à naturalização do meu próprio sacrifício 

psíquico - imagem e semelhança do distúrbio coletivo- mantendo, quando possível, 

a necessária distância para tentar compreender e expressar a presença de uma 

atitude contemplativa na vida e na arte. Esta é, no meu modo de ver, a mais 

importante, íntima e corajosa finalidade desta pesquisa. De acordo com Agamben 

(2009): 

 
Perceber no escuro do presente essa luz que procura nos alcançar, mas, 
não pode fazê-lo, isso significa ser contemporâneo. Por isso os 
contemporâneos são raros. E por isso ser contemporâneo é, antes de tudo, 
uma questão de coragem: porque significa ser capaz não apenas de manter 
fixo o olhar no escuro da época, mas também de perceber nesse escuro 
uma luz que, dirigida para nós, distancia-se infinitamente de nós. Ou ainda: 
ser pontual num compromisso ao qual se pode apenas faltar (p. 65). 

 

Portanto, se afirmasse que se trata de uma aventura escoltada 

eminentemente por considerações estéticas ou procedimentos que atentam para a 

fotografia, estaria limitando o espectro desta intuição que também se percebe 

existencial, ética e política. Ao aceitar o desafio de investigar a intersecção entre 

uma nova - e necessária - postura diante da vida e um novo processo de 

envolvimento com a arte, sabia das enormes dificuldades que me aguardavam. 

Tanto que para dar substância ao que quero viver e expressar através da fotografia 

precisei criar uma categoria própria de entendimento que denominei Fotografia 

Inspandida. Não bastava tornear a relevância da pesquisa com o mero exercício de 

uma habilidade sedimentada por um referencial teórico coerente, chegara o 

momento de golpear o cavalo nos olhos, de retirar de cena os semáforos que 

obstruem o deslocamento da vida, era preciso acender uma fogueira no coração da 



69	

	

noite para o enfrentamento da angústia de se tornar a própria obra, o próprio 

processo. Fundamentalmente estamos a correr na sombra de uma velocidade 

alheia, não orgânica e essencial. Nossos movimentos são filtrados pela velocidade 

do lucro, da ambição, da tecnologia, da demanda, do estímulo, da expectativa, da 

sobrevivência, do desamparo, da patologia, do narcisismo. Atentemos ao que nos 

diz Paul Virilio (1984): 

 
Exatamente... A ideia principal do livro é o papel social e político de parar... 
O corte que é o sono tem sido muito trabalhado pela psicanálise.... De fato 
todas as interrupções me interessam, da menor à maior que é a morte. A 
morte é uma interrupção do conhecimento. Todas as interrupções o são. E 
é porque existe uma interrupção do conhecimento que um tempo que lhe é 
próprio se constitui. “Picnolepsia” é o ritmo de alternância entre consciência 
e inconsciência...a qual ajuda-nos a existir numa duração que é a nossa, da 
qual somos conscientes... (VIRILIO, 1984, p. 41). 

 

Pouco tempo nos resta para estendermos sobre a terra um tapete digno dos 

nossos próprios passos, das nossas próprias vontades e ilusões. Não há nada mais 

grave e urgente que a quebra deste código de subserviência existencial – e 

consequentemente ética e política- que pertence a todos e a ninguém. O exercício 

do que denominamos contemplação, o desenvolvimento de uma atitude 

contemplativa no amplo espectro da vida é a contraposição mais efetiva, mais 

eficaz, mais óbvia para que possamos ressignificar o que somos, percebemos e 

criamos. Esta forçosa sublevação ao ir e vir pautado pelo excesso de “si” 

contemporâneo é um posicionamento fundamental e, por que não dizer, 

revolucionário. Devolve ao humano a consciência de uma liberdade que lhe foi 

tolhida não por algo que lhe é externo ou superior, mas pelo que lhe é próximo, 

cotidiano, identitário, igual. Assim como o personagem do conto de Melville (2013) 

reconheço na envergadura deste monstro íntimo e sistêmico, deste manancial torpe 

de subjetividades, deste alheamento “supraneurotizado” uma matrix perversa, uma 

dança de engessados, um acordo de vampiros mansos que pode ser 

problematizado com a desconcertante recusa de Bartleby, o escrivão:  

 
  



70	

	

Sentei-me no mais absoluto silêncio durante alguns instantes, tentando 
recompor meu abalado     raciocínio. De imediato, ocorreu-me que eu tinha 
sido enganado por meus ouvidos ou que Bartleby   não tinha compreendido 
o que eu quisera dizer. Fiz novamente o pedido no tom mais claro que 
consegui. Mas a resposta anterior veio com a mesma clareza: 
- Prefiro não fazer.  
- Prefere não fazer? — repeti, levantando-me alterado e cruzando a sala a 
passos largos. — O que você quer dizer com isso? Você está maluco? 
Quero que você me ajude a comparar esta folha aqui, tome — empurrei o 
papel em sua direção.  
- Prefiro não fazer  
(MELVILLE, 2013, p. 15) 

 

Um número significativo de práticas e estudos aprofunda esta problemática, a 

necessidade de ampliar a possibilidade de um contato mais profícuo com uma 

vivência contemplativa na contemporaneidade é assunto corrente em diversas 

frentes mais ou menos sérias ou científicas. Já citamos neste capítulo a obra de 

Paul Virilio, mas poderíamos incluir aqui uma aproximação sociológica se 

considerarmos que, em um futuro próximo, os empregos formais minguarão 

significativamente e o ócio criativo do professor Domenico De Masi (2000) se imporá 

naturalmente como necessidade de uma vida mais contemplativa. Inclusive a 

meditação, instrumento metodológico neste trabalho, é apresentada, ainda que com 

moderada amplitude, por neurologistas em importantes centros de pesquisa como 

poderoso instrumento de revitalização fisiológica e emocional. Em contrapartida, a 

técnica que nasceu na Índia e se espalhou pelo mundo como uma prática filosófica 

de imenso valor também se adapta, através de controversos gurus, ao inesgotável 

furor do capitalismo moderno e seus tentáculos: a sociedade do desempenho e do 

espetáculo. A meditação é moda hoje no mundo corporativo como uma experiência 

denominada mindfulness, uma nova roupagem da velha técnica que, completamente 

despida do seu contexto histórico e filosófico, serve ao mercado enquanto 

propulsora de maior e mais qualificada produtividade. Seus facilitadores, contratados 

por empresas de grande porte e visibilidade como Google, Amazon etc., prometem 

aos praticantes - e especialmente aos empregadores dos praticantes - que uma 

pausa meditativa de vinte minutos aumentará significativamente o poder de 

concentração e, consequentemente, amplificará a capacidade de rendimento.  

Por isso é absolutamente fundamental considerar esta investigação prática e 

teórica como a busca de uma “negatividade”, de uma pausa, de uma atitude 

contemplativa relacionada a uma proposição ético-estética em amplo sentido. O 

intuito deste trabalho é, basicamente, liberar tempo e espaço, através de uma 



71	

	

experiência mediada pela fotografia, para que a força criadora da vida se manifeste 

sem amarras previsíveis, sem intermitências postiças e alheias ao movimento das 

intensidades que compõem o novo, potencialidades estas que intuímos, 

incorporamos e derramamos sobre o mundo, sobre os outros, sobre nós mesmos 

em um livre processo de construção de subjetividade em infinita transformação. 

Como diz Adriana Calcanhoto em uma canção cujo nome me escapa: “Minha 

música só quer ser música. Minha música não quer pouco”.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



72	

	

5 INTENÇÕES  
 

Nos capítulos precedentes foi possível anunciar, de forma mais abrangente e 

menos formal, qual a problemática, o escopo filosófico que a sustenta, as 

motivações, os meios, as transformações ocasionadas pelo caminho trilhado na 

pesquisa. Fundamentalmente parti de uma observação a respeito de um 

comportamento pessoal, de uma relação individual com o “ritmo” dos estímulos e 

demandas na contemporaneidade, cheguei, com a leitura de Sociedade do 

Cansaço, à conclusão de que tal relação era de fato sistêmica e propus como 

contraponto a esta realidade uma atitude contemplativa vinculada à fotografia. Este 

seria o esboço mais sintético do que me impulsionou a realizar esta investigação, do 

que me motivou a transformar minha própria existência e meu ofício de fotógrafo em 

material de pesquisa, em possibilidade de transformação coletiva através da 

filosofia, da experiência estética, da meditação, da micropolítica. A consciência de 

que era necessário parar, respirar, adquirir novamente o controle do meu próprio 

ritmo, da liberdade quase banal de andar lentamente pelas ruas da cidade, me 

ajudou a pensar de forma mais nítida, me instigou a perguntar sem medo do que 

estava por vir: a atitude contemplativa pode ser na contemporaneidade uma atitude 

existencial, ética, estética e política? Em que consiste exatamente tal atitude? Qual a 

forma mais potente de dar vazão a esta atitude contemplativa? Pode a fotografia 

acrescentar uma dimensão estética (artística) à atitude contemplativa? De que 

forma? É possível o desenvolvimento de uma nova categoria fotográfica- Fotografia 

Inspandida- que se constitui enquanto dispositivo ecosófico propulsor de uma 

experiência contemplativa, ética, estética e política? Quais os resultados 

minimamente visíveis, palpáveis da vivência da Fotografia Inspandida enquanto 

processo de autoconhecimento, de experimentação artística individual e de 

intervenção micropolítica? 

Tais eram as perguntas, os pensamentos libertos relacionados à pesquisa 

que pululavam na minha mente durante as muitas viagens entre Pelotas e Porto 

Alegre, durante as caminhadas contemplativas nas avenidas agitadas do Bonfim ou 

nas ruas tranquilas do Laranjal. Destas questões aleatórias, destes fluxos 

espontâneos da consciência concentrada em abrir perspectivas, formas inusitadas 

na pedra bruta da minha investigação, pude chegar a uma escultura mínima, a uma 



73	

	

síntese sempre em movimento, a um objetivo que atende aos quesitos mais formais 

desta busca que não cansa de andar.     

 

5.1 Objetivo geral 
	

- Desenvolver a Fotografia Inspandida enquanto dispositivo ecosófico 

(contemplativo, artístico e político). 

 

5.2 Objetivos específicos 
	

- Identificar a possibilidade e a potencialidade de uma atitude contemplativa 

vinculada à Fotografia Inspandida enquanto instrumento de contraposição à 

“Sociedade do Cansaço”.  

- Identificar a potencialidade da Fotografia Inspandida enquanto instrumento 

propulsor de uma perspectiva fotográfica contemplativa, intuitiva e esteticamente 

libertadora.  

- Experimentar, através de microintervenção, uma ostensiva perspectiva ética e 

política da Fotografia Inspandida.   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



74	

	

6 UM MEIO, UM FIM 
 

A cartografia de Gilles Deleuze e Félix Guattari (1980) foi o método utilizado 

nesta pesquisa. Etimologicamente cartografar significa “descrição de cartas” e a 

ciência tradicionalmente trafega neste sentido do termo quando elabora mapas, 

gráficos, meios de prospectar, descrever detalhadamente fenômenos ou objetos. Na 

década de 1960, por não encontrarem nos métodos clássicos demonstrativos e 

representacionais a possibilidade de uma análise mais abrangente dos processos de 

produção de subjetividade, Deleuze e Guattari criaram a cartografia enquanto 

método. É interessante notar que no contexto da pesquisa que desenvolvo, a 

cartografia não é apenas um meio através do qual obtenho vestígios de um 

determinado objeto, mas posso afirmar que o método cartográfico é também parte 

substancial do escopo filosófico que sustenta minhas proposições e experiências. Ao 

conceberem a subjetividade como um processo, como uma série de 

atravessamentos, percepções, afecções, desejos, pensamentos em constante 

movimento, sem uma “essência” determinada, sem um “eu” palpável, Deleuze e 

Guattari oferecem a esta investigação uma linha de força que transcende a mera 

ferramenta metodológica. A vida em constante devir3, em um contínuo processo, 

formando e deformando subjetividades, alheia a uma possível totalidade, é neste 

sentido que a cartografia se insere enquanto método e princípio na pesquisa que me 

propus a desenvolver. Vejamos o que nos dizem os autores:  

 
Como as multiplicidades ultrapassam a distinção entre a consciência e o 
inconsciente, entre a natureza e a história, o corpo e a alma. As 
multiplicidades são a própria realidade, e não supõem nenhuma unidade, 
não entram em nenhuma totalidade e tampouco remetem a um sujeito. As 
subjetivações, as totalizações, as unificações são, ao contrário, processos 
que se produzem e aparecem nas multiplicidades (Deleuze & Guattari, 
2011, p. 10).  

 

																																																													
3 Coloca-se o problema do devir em filosofia desde os pré-socráticos. Enquanto para Parmênides a 
existência do ser é incompatível com a mudança própria do devir - que não passa de ilusão -, para 
Heráclito, em compensação, nada é estável, "tudo foge" e encontra-se sujeito a um devir feito da 
metamorfose perpétua das coisas que evoluem, aliás, não de modo linear, mas de acordo com um 
ciclo que realiza a coincidência dos contrários. Entre os filósofos que reivindicam Heráclito, como 
Hegel que, encontrando no devir o fundamento da História (e da do Ser em particular), o concebe 
como a síntese dialética "que ultrapassará" as contradições. DUROZOI, G. e ROUSSEL, A. Dicionário 
de Filosofia. Campinas, SP: Papirus, 1993.  



75	

	

Ao romper com a concepção cartesiana-newtoniana-positivista da realidade, 

ao contrapor-se a um modus operandi calcado nas relações de causa e efeito, de 

sujeitos cognoscentes apartados de objetos e fenômenos sobre os quais aplicam 

conceitos, teorias constituídas por parâmetros metodológicos pré-determinados, a 

cartografia nos aproxima da dimensão incondicionada do afeto, do desejo, das 

intensidades. Então, o entrecruzamento de sujeitos e objetos nesta realidade 

múltipla em constante relação sempre conduz à possibilidade de novos corpos, 

novas perspectivas, nova agenciamentos, novas forças constitutivas, novas etapas, 

novos elementos, novos pesquisadores em um mesmo pesquisador que se lança 

em um processo de investigação criativa. Assim, a cartografia costura esta pesquisa, 

potencializando tanto a experiência em si quanto a “composição” e a análise dos 

resultados da experiência.  

Ao considerarmos o desenvolvimento, o processo constitutivo do que 

proponho, nota-se desde o princípio uma abertura ao fluxo dos acontecimentos, uma 

liberdade de postura ante o que foi se configurando, pouco a pouco, ao longo destes 

dois anos. Os filósofos criadores do método afirmam sobre a ideia de rizoma, um 

dos princípios fundamentais relacionados ao cartografar: “qualquer ponto de um 

rizoma pode ser conectado a qualquer outro e deve sê-lo” (Deleuze & Guattari, 

2011, p. 22), e foi unindo elementos diversos, por vezes não facilmente 

harmonizáveis que conduzi meu processo de investigação, sem demasiada rigidez, 

com movimentos sinuosos e pouco ortodoxos que me levaram à percepção da 

“sociedade do esgotamento”, da necessidade de uma atitude contemplativa, de uma 

prática efetiva de contemplação ligada ao zen budismo mais tarde “inspandida” à 

fotografia e à microintervenção. Um incessante descobrir ao descobrir-se, encontrar 

para perder-se, mergulhar em novos agenciamentos, em novas relações que se 

abrem aos afetos, às intensidades e também às incongruências. Ao semear no 

processo da investigação um caminho sem começo e sem fim, um labirinto de 

paisagens que não se esgotam, a cartografia perpassa esta pesquisa e se confunde 

com a própria realidade objetiva e subjetiva da vida em mim, no outro, na arte, na 

possibilidade de transformação do mundo dado. Portanto, o pesquisar não é 

contrário ao experimentar, ao realizar, ao tocar, ao fazer, é necessário que o sujeito 

esteja aberto e misturado ao mundo, ao seu objeto, ao outro, à experiência, em 

busca de uma síntese que nunca se esgota, que está sempre além dos possíveis 

engessamentos metodológicos e conceituais. Estive sempre disposto a aceitar estas 



76	

	

sinuosidades, tanto na construção teórica quanto na prática da meditação, da 

fotografia e da microintervenção.  

Primeiramente, posso afirmar que a subjetividade que atende por meu nome 

e que começou esta pesquisa em 2017 não é, em muitos sentidos, a mesma que 

escreve estas linhas em 2019. Ao me colocar enquanto efetivo objeto de pesquisa, 

no sentido de que me dispus a realizar uma prática contemplativa que causa 

profundas transformações psicológicas, comportamentais e até neuronais, como 

comprovam os recentes estudos dos neurocientistas norte-americanos Daniel 

Goleman e Richard Davidson (2017), levei às últimas consequências o envolvimento 

do pesquisador com seu material de pesquisa, já que, de fato, na busca de uma 

prática contemplativa sujeito e objeto se confundiram no processo da investigação. 

Não seria ético, proveitoso e minimamente razoável que eu viesse a propor uma 

prática fundamental enquanto elemento da Fotografia Inspandida sem experimentar 

suas dificuldades de execução, seus entremeios, seus resultados. De setembro de 

2017 até o presente momento, não houve um único dia em que eu me esquivei de 

sentar em posição de zazen para aprofundar o que considero o ponto mais 

importante desta trajetória. A seriedade com que conduzi esta transformação em 

minha própria vida para só depois transmiti-la aos outros seria suficiente para 

justificar o que aqui proponho.  

Ao verificar e necessidade de uma ruptura com o pacto de esgotamento, ao 

colher os primeiros frutos da introspecção depois de algumas semanas de solidão e 

estudo no apartamento em que morava em Pelotas, não tive dúvida de que estava 

diante do meu objeto, de que seria uma caminhada difícil, de que nada poderia ser 

mais importante que o contato com esta lucidez, com esta liberdade tão primitiva, 

tão fundamental, tão intima. Nas primeiras semanas de experiência, como esperado, 

foi um grande desafio manter-me impassível, observando uma torrente de 

pensamentos, pequenas angústias, cacos de neuroses, ímpetos intelectuais, sopros 

imaginativos, sentimentos nobres e vis, percepções aleatórias, tudo ao mesmo 

tempo causando um ruído uniforme e constante. Não conseguia suportar quinze 

minutos de pausa, um martírio ficar ali parado tendo tantas coisas a fazer, tantos 

textos para ler, uma sensação de absoluta perda de tempo, de inutilidade do método 

que quase me levou à desistência, diversas vezes. A perseverança neste caso é 

fundamental, não importa, nestes primeiros passos, a qualidade da meditação e sim 

a insistência em continuar tentando, observando, deixando o comboio psíquico 



77	

	

passar sem alarde, sem identificação com qualquer coisa que fique, que possamos 

chamar de “eu”. Das técnicas utilizadas para auxílio na concentração, funcionou 

para mim uma atenção sem julgamento, sem contextualização de todos os sons, 

vibrações que me chegavam aos ouvidos. Dali, pouco a pouco, fui conseguindo 

chegar a uma consciência do meu fluxo respiratório, que determina um contato mais 

profundo com este enigma, esta percepção indissociável do que é voluntário e 

involuntário em nós, do que está “dentro” e do que está “fora”. Então, depois de 

meses de espera o movimento sensorial e intelectivo começa, de fato, a dar lugar a 

um pequeno espaço de silêncio, uma base indefinida de conforto, de paz, de plena 

satisfação, como se realizássemos um profundo mergulho no tempo presente que 

não se confunde com nenhuma outra aproximação da vida antes experimentada, e 

que, isso é absolutamente fundamental para a pesquisa, permanece, plasma-se na 

nossa vivência cotidiana, podendo ser invocado a qualquer momento.  

O sentido de contemplação que aqui busco está relacionado diretamente com 

o fato de que a experiência meditativa não se esgota quando abrimos os olhos e 

voltamos ao cotidiano, mas permanece, facilitando um novo encontro com o tempo 

presente, com a vida presente, com esse alheamento lúcido que aqui chamamos 

contemplação. Sempre é bom lembrar que, diferentemente do que imaginam a 

maioria das pessoas que ouvem falar em meditação, não há nenhuma 

transcendência no ato de meditar, assim como não há nenhuma transcendência na 

filosofia zen budista, ou seja, meditar não é encontrar universos interiores alheios à 

realidade, pelo contrário, é estar radicalmente presente, atento, lúcido, inspirando e 

expirando o ar que preenche o mundo das formas conhecidas, da vida cotidiana e 

banal. E quanto mais nos entregamos à experiência, quanto mais praticamos zazen, 

mais se expande em nós esta consciência da consciência, este estado de 

compaixão atenta, respeitosa, contemplativa, esta oração espontânea, esta entrega 

à misteriosa transitoriedade de tudo que existe.  

A possibilidade de efetivo deleite contemplativo, consubstanciado durante os 

dois anos de pesquisa através da meditação, foram fundamentais tanto para uma 

nova postura diante do ritmo frenético das demandas e estímulos da “sociedade do 

cansaço”, como também para uma vivência mais sutil e consciente de uma intuição 

perceptiva e criadora. No que diz respeito aos trabalhos de fotografia que apresento 

enquanto material de pesquisa, há também a disponibilidade cartográfica de um 

artista-pesquisador que abre mão da posição confortável do distanciamento e 



78	

	

mistura-se ao seu objeto, ao mundo que o cerca e que depende do seu olhar para 

ser o que é quando uma subjetividade específica o vê, o sonha, o cria, a ele se 

mistura. Daquele sentido específico de contemplação vívida nasce a possibilidade 

de um encontro que já não é determinado por um movimento racional condicionado, 

mas sim pela disponibilidade compassiva, pelo enlevo estético de um momento, de 

uma paisagem, de um personagem, de um detalhe, de uma circunstância qualquer 

que subitamente, quase sem motivo, nos enche de alegria e sentido. Diz Allan Watts 

(1998): 

 
Nesses momentos, quando a nossa agitação interior realmente se aquietou, 
descobrimos importância em coisas nas quais não esperaríamos de modo 
algum encontrar. Essa é, afinal, a arte daqueles fotógrafos modernos que 
demonstraram genialidade ao voltar a câmera em direção à pintura 
descascada de uma porta antiga, ou à areia e às pedras de uma estrada de 
terra, mostrando-nos que, se olharmos de uma determinada maneira, essas 
coisas são significativas. (p. 84).      

 

Assim sendo, descreverei aqui de que forma a experiência desta prática 

contemplativa me ajudou a construir e realizar os trabalhos fotográficos que 

apresento enquanto material de pesquisa.  

Diferentemente do ensaio fotográfico denominado “Possessos” (todos os 

ensaios serão apresentados no próximo capítulo), que está nesta dissertação por 

estabelecer uma relação rizomática com o que aqui desenvolvo, os trabalhos 

posteriores não partem de uma concepção prévia, de um tema a ser desenvolvido, 

de uma condução pormenorizada dos meios, de uma preparação necessária ao bom 

resultado das imagens tanto em termos plásticos quanto conceituais. “Memorial do 

Apocalipse” já adquire uma atmosfera mais solta de concepção e execução, se 

presta a uma conexão com o a postura contemplativa que aqui nos interessa, é 

trabalho de um andarilho, de um caminhante, de um catador de circunstancias 

poéticas que só mais tarde viriam a dar corpo a um ensaio fotográfico, a um tema 

específico. Mas já pulsava neste caminhante a intuição, a percepção vaga, a 

sensibilidade de perceber em cada paisagem capturada uma súplica, um destino 

trágico, uma indicação de abandono, uma pulsão apocalíptica. “Memorial do 

Apocalipse” é um trabalho que se integra naturalmente à pesquisa, é parte 

importante da composição deste mapa, desta cartografia sem começo nem fim e já 

anunciava, antes do mestrado, minha disponibilidade contemplativa, minha intuição 



79	

	

perceptiva e minha preocupação com uma certa atmosfera desoladora que perpassa 

nossa ecologia mental, social e ambiental.     

O primeiro trabalho desenvolvido logo após a definição do meu objeto de 

pesquisa e do meu método de conquista de um espaço efetivo de contemplação e 

intuição criadora foi “BR-116”. Como demonstro ao tratar especificamente deste 

ensaio mais adiante, este trabalho surge da necessidade de realizar uma 

experiência estética e contemplativa justamente no território das minhas idas e 

vindas, de Porto Alegre à Pelotas, durante o mestrado. Então resolvi construir um 

tempo próprio para a realização da viagem e um método específico, bastante 

intuitivo, de escolha dos lugares onde pararia para conhecer paisagens, casas, 

estabelecimentos comerciais, detalhes aleatórios que me chamassem a atenção, 

pessoas a serem retratadas, etc. Um lugar de passagem que se torna um lugar de 

afeto, de troca, de deslumbramento, de reconhecimento mútuo. E não foram poucos 

os encontros nas duas viagens realizadas, assim como não são poucas as 

memórias que hoje trago comigo e que me constituem enquanto cartógrafo, 

enquanto artista, enquanto ser humano. Misturar-me aos acontecimentos, às 

pessoas e às paisagens da BR-116, estrada que há muito me conduz e me 

interessa, foi uma das experiências mais significativas do mestrado, não tenho 

dúvida. E me agrada pensar que nos constituímos em conjunto, que as obras da sua 

duplicação são um prolongamento da construção da minha dissertação de mestrado 

e do processo de transformação pessoal que dela decorre. As imagens as concebi 

em P&B, dando-lhes na maioria das vezes uma aparente roupagem fotojornalística, 

mas sem pretensão alguma de considera-las apenas como documentos, como 

registros da minha passagem em estado de contemplação por aquele lugar 

específico, espero que possam ter alcançado também uma força poética que 

transcenda este espectro limitador.  

O ensaio “Sunyata” partiu da leitura de Bergson, tem um vínculo evidente com 

sua concepção da memória enquanto configuração da natureza espiritual do 

humano. Com ele fiz um mergulho no meu tempo subjetivo, nos meus arquivos de 

viagens, em fotos esquecidas, e espaços visitados no passado que agora adquiriam 

uma força fantasmagórica, bela e imprecisa diante do olhar contemplativo do 

presente. Com a ideia de não criar novas imagens, de não contribuir com a histeria 

da produção desmedida de fotografia no mundo contemporâneo, dediquei-me a 

prospectar uma infinidade de arquivos armazenados em HDs que poderiam vir a ser 



80	

	

(no mundo físico) o que Bergson chamava de virtual, ou inconsciente, endereço de 

imagens-lembranças não úteis e, portanto, mais carregadas de potencial subjetivo, 

fundamentais à criação. Não havia ordem prévia, anotava as pastas que abria e 

seguia em frente, escolhendo intuitiva e aleatoriamente o que merecia respirar fora 

do limbo do esquecimento. Dei às fotos antes tidas como descartáveis e banais um 

novo tratamento, uma nova dimensão artística, à maneira oriental, no sentido do 

wabi sabi, quando um objeto extraviado, que sofreu alguma ranhura é reconfigurado, 

adquirindo maior valor afetivo e estético.  

Um trabalho realizado na estrada, outro na intimidade, um voltado ao espaço, 

outro dedicado ao tempo, matéria e memória, ambos cartografados com 

disponibilidade contemplativa, com movimentos espontâneos de uma intuição 

criadora em busca de si mesma, de uma abrangência existencial e estética ainda 

não experimentada pelo artista-pesquisador. Enquanto fotógrafo fui completamente 

afetado pelo andamento das investigações realizadas, não seria possível comparar 

minha postura existencial atual diante da atividade artística com a de dois anos 

atrás. Um desprendimento sutil me conduz com mais consistência pelos caminhos 

que intuitivamente escolho trilhar, já não tenho tamanho apego ao resultado, muito 

facilmente me deixo envolver pelo processo, de uma forma tão verdadeira que por 

vezes me comovo ao surpreender-me tranquilo em situações que eram bastante 

tensas no passado.  Atravessamentos, transversalidades, confluência de forças que 

compõem uma sempre nova subjetividade, uma imagem, um conjunto de imagens, 

um processo cartográfico, uma pesquisa.  

Não foi diferente meu procedimento nas microintervenções, conduzidas 

sempre com o intuito de facilitar a comunhão de diferentes perspectivas e 

experiências em torno de um mesmo princípio que relaciona consciência do 

esgotamento sistêmico, atitude contemplativa, percepção e criação através da 

fotografia e ação política mais ostensiva. Apesar de esboçar uma linha de condução 

prévia dos colóquios e determinar algumas regras para as caminhadas 

contemplativas, sempre deixei espaço para a espontaneidade, para o livre exercício 

do pensamento, para as intervenções mais intuitivas, para que as subjetividades, os 

sujeitos ali implicados pudessem experimentar uma relação genuína, única para 

cada qual e transformadora para todos, sem predefinições rígidas de qualquer 

ordem. Foi possível observar, nas duas experiências realizadas, o quanto os 

participantes se identificaram e se surpreenderam com a descoberta de que viviam 



81	

	

sob o jugo de um ritmo artificial de atividades, demandas e estímulos, de que não 

consideravam isso com a seriedade devida e que ao descobrirem a possibilidade de 

uma atitude contemplativa, se sentiam mais instrumentalizados e confiantes para um 

enfrentamento libertador. Os diálogos sobre a necessidade da construção de uma 

possibilidade efetiva de contemplação através da meditação sempre foram mais 

difíceis de conduzir porque falar sobre uma experiência que oferece resultados, em 

longo prazo, mediante dedicação diária a uma prática que é feita de silêncio e não 

de linguagem é tarefa ingrata para qualquer facilitador. Infelizmente não há como 

comunicar com clareza em alguns poucos minutos tudo que uma experiência desta 

natureza pode propiciar. Minha intenção foi sempre de despertar ao menos uma 

curiosidade sincera, um ímpeto mínimo de envolvimento com a possibilidade de uma 

futura experiência meditativa. Da mesma forma se deu o esforço que fiz para que os 

participantes que não tinham nenhum contato mais formal com as imagens 

pudessem vir a ter. Se os exercícios contemplativos através da fotografia, as 

caminhadas em silêncio ofereciam uma perspectiva existencial reconfortante e 

potencialmente libertadora, por que não avançar na direção de uma aventura 

criativa, de uma atenção às potencialidades plásticas, de um cuidado com aquilo 

que se vê e que se plasma em uma fotografia? Não exatamente por uma pretensão 

de artífice, de fotógrafo, de ambição mais profissional, mas somente para um 

exercício de intuição criadora, por um respiro de liberdade subjetiva, por um respeito 

por certas imagens que podem ser esquecidas entre tantas em um celular, como 

também podem ser impressas, emolduradas e transformadas em um objeto afetivo. 

As duas experiências microinterventivas foram extremamente importantes na 

pesquisa, através delas pude verificar o quanto este tema é atual e significativo, e 

também pude acionar este outro tentáculo da Fotografia Inspandida, que a torna 

também um instrumento político, que chega com muita intensidade a subjetividades 

alheias ao universo da academia ou da fotografia, nutrindo este dispositivo 

existencial, estético e político com a dimensão ecosófica que me dediquei a 

vislumbrar.  

Assim sendo, reitero a importância da cartografia no meu universo de 

pesquisa, reivindico seus princípios não somente para o desenvolvimento das 

minhas pretensões acadêmicas ou artísticas, mas também como elementos 

formadores/deformadores da arquitetura da minha existência, da minha 

subjetividade. Diz-nos Alvarez e Passos (2012, p. 148):  



82	

	

 
É neste sentido que a experiência da pesquisa ou a pesquisa como 
experiência faz coemergir sujeito e objeto de conhecimento, pesquisador e 
pesquisado, como realidades que não estão totalmente determinadas 
previamente, mas que advêm como componentes de uma paisagem ou 
território existencial. 

 

Dando seguimento a esta confluência entre vida e arte tão bem costurada 

pelo método cartográfico, apresento a seguir trabalhos cuja importância não poderia 

ser negligenciada na minha biografia enquanto artista e na relação que possuem 

com o tema proposto na pesquisa. Da mesma forma que me expus através das 

palavras em um prefácio que julguei necessário ao corpus da dissertação, ofereço, a 

quem me acompanhou no já longo caminho teórico percorrido até aqui, uma 

percepção mais sutil, completa e intuitiva que só as imagens podem proporcionar.                 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



83	

	

7 ENSAIOS 
 

7.1  Possessos 
 

Considero oportuna a presença deste trabalho na pesquisa justamente 

porque ele representa uma subversão cronológica, uma confirmação de que não 

sabemos exatamente quando os fenômenos, as ideias, as futuras problematizações 

principiam. Estamos no reino da cartografia: passado, presente e futuro se 

confundem na tessitura, na maturação de uma série de indagações teóricas e 

proposições estéticas relacionadas à impossibilidade de fixarmos como indubitável 

um determinado tempo, uma determinada realidade, um determinado “eu”. Uma 

série de fotos que começou a ser criada em 2013, ou seja, quatro anos antes do 

meu ingresso no mestrado, já aponta o rumo das questões aqui propostas. Se 

atentarmos para o que, ao longo da pesquisa, nos oferece as considerações de 

Bergson sobre a duração, de Guattari sobre transversalidade e, especialmente, do 

zen budismo sobre vacuidade e transitoriedade, veremos que um ensaio fotográfico 

com atores, bailarinos e performers harmoniza-se ao todo como coerente elemento 

plástico e teórico. Afinal, a performance é uma meditação ativa que desconstrói 

paradigmas relacionados ao tempo, ao espaço, a uma ideia de “self”, de realidade 

constituída, tensões fundamentais ao desenvolvimento desta pesquisa. Então, o que 

poderia a performance oferecer à Fotografia Inspandida, à imaginação contemplativa 

do fotógrafo, ao ímpeto rizomático que sustenta esta dissertação? 

O ensaio “Possessos” se configura em um ensaio fotográfico onde não há 

nenhum compromisso com qualquer documentação, foi com o intuito de configurar 

uma mitologia muito particular que o processo de realização das fotos se 

desenvolveu desde maio de 2013. A gênese mais evidente provém da vivência no 

meio teatral, do convívio muitas vezes diário com arquétipos dionisíacos, com 

transfigurações anímicas e corporais, com metamorfoses sutis que confundem 

pessoa e persona e formam um novo ser, um ser único e inesgotável, um mito. 

Desta constatação e desta constelação de seres efêmeros e imaginados parti para 

reivindicar a importância desta reverência, deste encontro entre performance e 

fotografia. Não apenas o registro de uma performance já estabelecida, de um rito 

coletivo com suas especificidades demarcadas pelo tempo e pelo espaço da sala de 

espetáculos, mas uma outra aventura estética, determinada pela provocação do 



84	

	

fotógrafo e pelas prerrogativas próprias da fotografia. Um novo e inusitado cenário 

traz a cada imagem esta perspectiva épica, deslocada para o tempo sem tempo da 

fotografia, apropriada ao desenho de um Olimpo heterodoxo que passa a acolher 

cada personagem unicamente na geometria perene de uma foto. O espaço 

escolhido aleatoriamente propicia um distanciamento completo entre o que o 

performer estabeleceu enquanto espaço de ação e este outro universo possível 

engendrado pelo fotógrafo. Assim, esta nova dimensão espacial e conceitual 

proporciona ao performer novas possibilidades de constituição do seu personagem, 

em um jogo que estabelece consigo ante o olhar de um único espectador em 

processo conjunto de criação.     

“Possessos” é, em síntese afetiva, uma homenagem àqueles que desde o 

começo da aventura humana na terra representam a única realidade que podemos 

evocar: a realidade de uma eterna representação. Como bem afirmam os hindus no 

drama universal da sua cosmogonia: tudo é teatro, todas as formas nos chegam nos 

braços de Maya, a percepção que podemos ter do mundo e de nós mesmos é uma 

invenção perpétua, uma confluência de forças impalpáveis, uma dinâmica de 

sonhos, teatro. Desde o ritual da caça dos povos primitivos ao convívio nas 

sociedades modernas, tudo perpassa a capacidade humana de perceber e agir 

sobre a matéria, de inventar um universo de símbolos e de transformar-se em outra 

persona, de apresentar-se aos olhos do público, do outro, sem revelar o “obsceno”, 

o que está aquém e além da cena: a intimidade, o mistério, o segredo, a primeira 

pele. Tudo é teatro, por isso me interessam os possessos, os filhos de Dionísio, 

demônios que vivem na fronteira entre dois mundos e que encontram no riso, no 

drama, na tragédia, na representação da ausência de si mesmos a dor e a delícia de 

uma outra realidade sempre possível. Este ensaio é uma reverência a eles: atores, 

bailarinos, performers, os mediadores, os xamãs atravessados de luz e sombra que 

proporcionam a nós, espectadores, a experiência de algo que, ao mesmo tempo, 

nos constitui e nos transcende. A intenção de criar uma mitologia particular e 

apresentar poeticamente esta coexistência profunda e necessária que acompanha o 

homem desde os primórdios gerou esta série de retratos, estas poses épicas, 

lembrando o que disse Roland Barthes:  

 
A foto-retrato é um campo de forças fechado. Aí se cruzam, se confrontam e 
se deformam quatro imaginários. Perante a objetiva, eu sou 
simultaneamente aquele que eu julgo ser, aquele que eu gostaria que os 



85	

	

outros julgassem que eu fosse, aquele que o fotógrafo julga que sou e 
aquele de quem ele se serve para exibir a sua arte. (BARTHES, 2014, p. 
21). 

Aqui estamos no reino da fotografia, do que permanece, a performance é a 

vida em processo espontâneo e infinito de criação, as personas se confundem, 

nascem e morrem ante o olhar de um único espectador-criador com o objetivo de 

uma imagem definitiva, uma imagem engendrada pela máquina que jamais deixará 

de ser o que tudo é: teatro. 

Este ensaio foi exposto em duas oportunidades na cidade de Porto Alegre, 

em junho de 2016 no Café do Porto, e em abril de 2017 no Espaço Meme Santo de 

Casa. Duas fotos da série participaram da exposição coletiva Portfólio Fotógrafos no 

Espaço Correios em julho de 2018. As imagens também foram publicadas na 25 

edição da revista Iluminuras da UFRGS em artigo escrito com a colega Tatiana 

Duarte chamado Possessos: Fotografia e Performance.   

Abaixo, algumas fotos da série Possessos: 

 

Figura 17 – Ensaio Possessos 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: do autor, 2013. 

	  



86	

	

Figura 18 – Ensaio Possessos 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fonte: do autor, 2015. 
 

Figura 19 – Ensaio Possessos 

 
Fonte: do autor, 2017. 



87	

	

Figura 20 – Ensaio Possessos 

 
Fonte: do autor, 2019. 

 

Figura 21 – Ensaio Possessos 

 
Fonte: do autor, 2019. 



88	

	

Figura 22 – Ensaio Possessos 

 
Fonte: do autor, 2013. 

 

Figura 23 – Ensaio Possessos 

 
Fonte: do autor, 2019. 



89	

	

Figura 24 – Ensaio Possessos 

 
Fonte: do autor, 2013. 

 

7.2  Memorial do Apocalipse 
 

Em 2017, me candidatei a uma vaga no mestrado com um pré-projeto de 

pesquisa feito às pressas, mas que me entusiasmava por tratar de questões 

relacionadas a esta sensação apocalíptica que subjaz em quase todas as 

consciências contemporâneas. Sobretudo as questões ambientais determinavam o 

rumo das minhas pretensões fotográficas e, naquele momento, não havia dúvida de 

que o caminho a ser trilhado passava por estas esquinas temáticas e conceituais. As 

fotos que compunham o portfólio deste pré-projeto eram todas provindas de um 

ensaio (ainda em processo) que eu desenvolvera nos dois anos anteriores ao 

ingresso no mestrado (2015/2016) e que intitulei “Memorial do Apocalipse”. Como 

disse acima, já há algum tempo me intrigava a intensidade de uma certa pulsão de 

morte coletiva tanto na minha própria sensibilidade quanto na percepção das 

pessoas à minha volta, estivesse eu em Tupanciretã ou em Istambul. Poderíamos 

constatar que a epifania de um futuro nada promissor para a humanidade como um 

todo teria melhores condições de vir à consciência em períodos mais 



90	

	

ostensivamente trágicos do século XX, como durante as grandes guerras mundiais 

ou durante a iminência de um confronto nuclear entre URSS e EUA no auge da 

guerra fria. Por muito tempo o mundo esteve de fato sob o risco de uma catástrofe 

de proporções inimagináveis e parece estranho que logo quando a globalização em 

sentido amplo arrefece os ímpetos nacionalistas ( exceções anacrônicas como no 

Brasil, nos EUA e na Inglaterra apenas comprovam a regra, a tendência globalista) 

eu venha a pressentir e propor a intensificação de uma náusea coletiva relacionada 

ao um possível (ainda que exagerado e poético) fim.  

Seria realmente estranho se não considerarmos um fator atual determinante, 

fundamental: os problemas de ordem ambiental. A evidência de uma possível 

tragédia coletiva nos períodos de conflito supracitados trazia consigo uma dialética, 

um conjunto de fatores que, conduzidos de outra maneira, poderiam gerar diferentes 

efeitos, que acabaram se concretizando. Nossa percepção (ainda que exagerada e 

poética, repito) de uma possível catástrofe ambiental em um futuro próximo é mais 

sutil, indeterminada, sistêmica, incontrolável, inconsciente, e não menos voraz. Ao 

constatar os efeitos do aquecimento global, o degelo dos extremos polares, a 

possível inundação de países inteiros (já há um muro ambiental construído na 

fronteira entre a Índia e Bangladesh), o desaparecimento de florestas, os problemas 

de cultivo relacionados à seca, a falta de água potável em algumas regiões do 

planeta, a fúria de determinados fenômenos naturais, etc, o humano contemporâneo 

já trava consigo e com seus semelhantes, mesmo que inconscientemente, uma luta 

inglória por espaço e condições de sobrevivência. Nosso reconhecimento 

premonitório de um futuro coletivo nada promissor, assim como nos esclarece 

Guattari (2009) em As Três Ecologias, se faz presente no cotidiano, afeta a 

constituição da nossa vida psíquica e social.  

Destas percepções e da leitura do poema (não por acaso escrito no período 

entre as duas guerras mundiais) A Terra Inútil do escritor norte-americano T.S Eliot 

(1956), surge a necessidade de prospectar esta atmosfera poética de desolação, de 

abandono, de desertificação, de ausência humana, de apocalipse. E foi nestas 

paisagens efêmeras apresentadas abaixo, prenhes de objetos esvaziados de 

sentido, nestas clareiras épicas de um mundo pós-humano que encontrei a força e a 

nostalgia necessária para conduzir o observador ao centro da sua própria angústia. 

Vibrações luminosas de um mundo que se esvai e ao mesmo tempo se perpetua na 



91	

	

fotografia, esta promessa de morte geométrica que oferece novos horizontes de 

reflexão e esperança. Antes uma passagem do poema A Terra Inútil: 
Que raízes são essas que se arraigam, que ramos se esgalham 

Nessa imundície pedregosa? Filho do homem  

Não podes dizer, ou sequer estimas, porque apenas conheces  

Um feixe de imagens fraturadas, batidas pelo sol,  

E as árvores mortas já não mais te abrigam, nem te consola o canto dos 

grilos,  

E nenhum rumor de água a latejar na pedra seca. Apenas  

Uma sombra medra sob esta rocha escarlate.  

(Chega-te à sombra desta rocha escarlate),  

E vou mostrar-te algo distinto  

De tua sombra a caminhar atrás de ti quando amanhece  

Ou de tua sombra vespertina ao teu encontro se elevando;  

Vou revelar-te o que é o medo num punhado de pó. 

(ELIOT, 1956, p.14) 

 

Figura 25 – Ensaio Memorial do Apocalipse 

 
Fonte: do autor, 2015. 

 



92	

	

Figura 26 – Ensaio Memorial do Apocalipse 

 
Fonte: do autor, 2016. 

 
Figura 27 – Ensaio Memorial do Apocalipse 

 
Fonte: do autor, 2015. 



93	

	

Figura 28 – Ensaio Memorial do Apocalipse 

 
Fonte: do autor, 2016. 

 

Figura 29 – Ensaio Memorial do Apocalipse 

 
Fonte: do autor, 2016. 



94	

	

Figura 30 – Ensaio Memorial do Apocalipse 

 
Fonte: do autor, 2016. 

 

Figura 31 – Ensaio Memorial do Apocalipse 

 
Fonte: do autor, 2015. 



95	

	

Figura 32 – Ensaio Memorial do Apocalipse 

 
Fonte: do autor, 2016. 

 

7.3  BR-116 
 

Como já comentei no primeiro capítulo deste trabalho, o ritmo que se 

estabeleceu na minha vida após o ingresso no mestrado foi determinante para uma 

mudança de postura que, consequentemente, invadiu meu interesse de pesquisa e 

desencadeou a criação da Fotografia Inspandida. As leituras relacionadas ao meio 

ambiente minguaram, agora imperava a investigação e a prática da contemplação 

levando em conta três aspectos fundamentais: a atitude contemplativa enquanto 

reverberação de uma prática relacionada ao zen, a atitude contemplativa enquanto 

mediadora de uma produção estética relacionada à fotografia e a atitude 

contemplativa enquanto instrumento ético-estético na constituição da subjetividade  

ante a conturbada situação política que se estabeleceu em alguns lugares do mundo 

e mais especificamente no Brasil. 

Vivenciando os devires já descritos, fenômenos que provisoriamente 

acenderam a pesquisa, em janeiro de 2018 dei início à construção das imagens, me 

dediquei a dar alento plástico ao que ocorria. Em uma das inúmeras viagens de 

ônibus entre Pelotas e Porto Alegre (ou vice-versa), intui que o território a ser 



96	

	

fotografado, que o espaço merecedor de uma amplitude de tempo de observação, 

de uma disponibilidade contemplativa fecunda deveria ser justamente o espaço que 

unia as duas cidades, estes dois domicílios, estas duas dimensões psicológicas, 

estes dois preâmbulos de um mesmo sonho-neurose. Se a velocidade do ir e vir em 

surto de produtividade ali se dava, se a necessidade de desdobramento em 

demandas ali se consumava, era ali, no asfalto, nas adjacências da muda 

submissão da pedra que deveria se dar a colheita estética. Vi na estrada em 

construção a construção da minha própria fuga interior-exterior, em uma espécie de 

transe antropomórfico me vi entrecortado pela utilidade, pelo abandono, pelo 

nascimento, pela beleza, pela velocidade, pelo perigo, pelo mistério que se 

espraiava nas margens da BR-116, mistério que há muito me convidava a parar.  

Tramei imediatamente a primeira viagem que se daria ainda em janeiro e que 

foi importante em muitos sentidos. Primeiramente porque pude experimentar um 

método curioso de desenvolvimento das ambições de pesquisa. Não me limitei a 

viajar em carro próprio com velocidade moderada e parar onde fosse mais 

conveniente, menos perigoso, etc. Convidei um amigo para assumir a direção e 

estabeleci regras específicas de convivência e dinâmica que foram fundamentais 

para uma experiência inovadora com o espaço-tempo da viagem. Saímos da rua 

Roque Calage 900 em Porto Alegre às 7 horas da manhã do dia 17 de janeiro de 

2018, antes de partir fiz 40 minutos de meditação e me coloquei no banco de trás do 

automóvel com fones nos ouvidos e em completo silêncio (ouvi um concerto de 

flautas tibetanas, uma oração gregoriana do século XII e depois o disco Passage do 

violonista norte-americano Willian Ackerman), a velocidade máxima da viagem não 

podia passar dos 80km por hora e as paradas para fotografar eram motivadas 

unicamente por uma intuição visual e eram determinadas de forma súbita, sem 

nenhum aviso prévio (sendo respeitadas, obviamente, todas as condições de 

segurança). Levamos aproximadamente 6 horas para chegar em Pelotas e o tempo 

despendido em cada parada era absolutamente aleatório. Na aldeia indígena, por 

exemplo, levamos mais de 30 minutos, enquanto que em outras circunstâncias 

paramos por apenas 1 minuto, tempo suficiente para que a foto fosse realizada a 

contento.  

Esta viagem experimental foi importante também do ponto de vista afetivo 

porque o amigo que convidei para me acompanhar estudou em Pelotas na década 

de 1990 e por aqui deixou algumas amizades verdadeiras. Há mais de 13 anos 



97	

	

estes confrades não se viam pessoalmente e poder reuni-los em um histórico 

churrasco que acrescentou à pesquisa este aspecto profundamente transformador, 

este rizoma tão vital e significativo que diz respeito aos sentimentos mais nobres 

cuja importância não podemos dimensionar sem frustração. 
 	

Figura 33 – Churrasco com amigos  

 
Fonte: do autor, jan. 2018. 

 

Se considerarmos o fato de que um dos nossos amigos presentes naquela 

noite acabou falecendo em maio deste ano, penso que aquela viagem de janeiro foi 

um acontecimento absolutamente extraordinário, que assim como esta pesquisa 

mistura arte e vida em uma tentativa vaga, profunda e bela de sentido existencial-

ético-estético. Outra viagem foi feita em abril passado seguindo os mesmos critérios 

metodológicos da jornada descrita acima, entretanto devido ao stress gerado pelo 

intenso movimento de veículos e pelas condições precárias da estrada, ao avaliar os 

riscos e os resultados obtidos, notei que havia uma incompatibilidade entre a 

necessidade de quietude para a contemplação e o movimento frenético dos carros e 



98	

	

caminhões na BR-116. Muito embora prospectar e retratar as pessoas, 

acontecimentos e demais poemas visuais deste território real e imaginário que vai da 

ponte do Guaíba ao trevo que aponta para Canguçu me desperte um fascínio 

arrebatador, necessário se fez suspender este movimento pelo simples fato de que a 

intersecção desta prática interessante com o corpo teórico e experimental da 

pesquisa se tornara postiço, forçado e, como diria um mestre zen diante de um 

discípulo astuto, demasiadamente intelectual.  

Abaixo algumas fotos que foram feitas durante as duas viagens supracitadas. 

Estas imagens (25 ao todo) foram expostas em forma de dispositivo de 

compartilhamento na exposição coletiva DES..LOC.C, promovida pelo Grupo de 

Pesquisa Deslocamentos, Observâncias e Cartografias Contemporâneas 

(UFPel/CNPq) e pela disciplina Paisagens Cotidianas e Dispositivos de 

Compartilhamento. Esta mostra foi realizada em maio de 2018 no Museu do Doce 

em Pelotas.  

 

Figura 34 – Ensaio BR-116  

 
Fonte: do autor, jan. 2018. 



99	

	

Figura 35 – Ensaio BR-116 

 
Fonte: do autor, jan. 2018. 

 

Figura 36 – Ensaio BR-116 

 
Fonte: do autor, jan. 2018. 



100	

	

Figura 37 – Ensaio BR-116 

 
Fonte: do autor, abr. 2018. 

 
Figura 38 – Ensaio BR-116 

 
Fonte: do autor, abr. 2018. 



101	

	

Figura 39 – Ensaio BR-116 

 
Fonte: do autor, jan. 2018. 

 

Figura 40 – Ensaio BR-116 

 
Fonte: do autor, abr. 2018. 



102	

	

Figura 41 – Ensaio BR-116 

 
Fonte: do autor, abr. 2018. 

 

Figura 42 – Ensaio BR-116 

 
Fonte: do autor, jan. 2018. 



103	

	

Figura 43 – Parada para fotografar - BR-116 

 
Fonte: do autor, jan. 2018. 

 

Figura 44 – Amigos da aldeia – BR-116 

 
Fonte: do autor, jan. 2018. 



104	

	

Figura 45 – Automóvel e amigo-motorista - BR-116 

 
Fonte: do autor, abr. 2018. 

 

7.4  Sunyata 
 

Aproveitando os novos encontros proporcionados pelo natural andamento da 

pesquisa, procurando desenvolver uma aproximação estética que dialogasse de 

maneira mais fluida e coerente com as necessidades empíricas e com o arcabouço 

teórico que ilumina a investigação, passei da tentativa de compor um material 

fotográfico que se consubstanciava no espaço para me dedicar a uma perspectiva 

mais sensível em relação ao tempo.  

A prática da meditação e o aprofundamento da leitura de alguns conceitos da 

filosofia de Bergson me indicavam entusiasmantes possibilidades de prospectar na 

memória um tesouro digno do desenvolvimento deste trabalho. Para Bergson, a 

natureza espiritual do homem é essencialmente passado, memória, imagens-

lembranças à espreita em uma virtualidade acessível à intuição criadora. A 

contemplação é um método para facilitar o conhecimento de um tempo não espacial 

e cronológico, de um tempo interior e contínuo que o filósofo chama de duração. A 

percepção banal atualiza memórias superficiais que correspondem aos 



105	

	

procedimentos habituais da ação humana, a intuição contemplativa permite o 

contato com memórias mais profundas e aptas à configuração do novo, da arte. 

Segui exatamente nesta direção, com a contribuição essencial dos diários exercícios 

meditativos que me possibilitam entrar mais facilmente em sintonia com a 

duração/intuição, busquei nas milhares de imagens que repousam no abismo da 

minha memória, virtualmente amparada pelo milagre tecnológico dos modernos 

HDs, o material que traria novo alento às especulações estéticas desta pesquisa.  

A fotografia é um dispositivo do (de) tempo, um fragmento de memória ainda 

imaterial ao permanecer intocada na abstração matemática da tela. Ali a fotografia é 

ainda puramente espiritual, aparição fantasmagórica, imagem de uma imagem, 

aritmética visível ainda que sem existência material. E neste sentido o digital me 

interessa, exatamente porque mantém a fotografia em uma virtualidade aparente, 

apta a se tornar palpável, em um movimento semelhante ao da criação, segundo 

Bergson. Mas, assim que enviada à impressão, a fotografia digital nasce enquanto 

objeto, transita pelo mundo físico e se torna uma memória presente, táctil, espacial. 

A cultura zen no Japão, por exemplo, tem grande apreço pelos objetos maculados 

pelo tempo, a própria dimensão estética do que eles denominam wabi sabi implica 

um respeito à transitoriedade e à imperfeição. Um objeto precioso que se quebra é 

imediatamente reconfigurado e por sobre a cicatriz do transcorrido é incorporada 

uma tinta dourada que lhe acrescenta uma nova configuração estética, uma nova 

beleza possível, um novo estágio de permanência.  

Contrário ao desastroso e histérico consumismo ocidental, o materialismo 

espiritual que o princípio da não dualidade zen ainda oferece à cultura japonesa fez 

com que minhas mais profundas imagens-lembranças, esquecidas no Hades da 

abstração e da virtualidade digital, se tornassem objetos de memória, se 

transformassem em pássaros poéticos que descem ao solo fértil desta pesquisa. 

Não os pintei com a tinta dourada da transitoriedade, mas os libertei de um espaço-

tempo banal e os fiz circular entre as pessoas com a dignidade da matéria prenhe de 

um sentido estético. Dezenas de recordações, de imagens capturadas em 

momentos de lazer, de férias, de passagem por uma terra desconhecida, de estudo, 

agora observadas com atenção, com pretensão de intensidade, de força, de rigor, de 

troca.  

O processo se dava da seguinte maneira: depois de uma prática de 40 

minutos de meditação, me colocava frente ao computador e aleatoriamente escolhia 



106	

	

pastas de viagens, de família, de estudo em uma locação qualquer, etc, passando 

os arquivos lentamente, um a um, sem pressa, constatando cada detalhe, cada 

motivação, cada emoção, cada lembrança, até que de súbito uma imagem surgisse 

e se fizesse realmente necessária, exigisse um novo verniz, uma nova camada de 

atenção e existência. Então anotava o nome da pasta, o número da foto e seguia em 

frente. Ao final desta longa jornada, ou seja, depois de uma ampla navegação no 

oceano da minha memória plasmada em fotografia, escolhi uma centena de fotos 

que foram novamente peneiradas até que restassem aproximadamente setenta 

imagens que passaram por tratamento e foram impressas em tamanhos que 

variavam do 30x40 ao 3x4. Apresentei-as durante um congresso sobre Byung-Chul-

Han no Instituto de Estudo e Pesquisa em Psicologia de Porto Alegre (IEPP) em 

novembro de 2018, onde, ao fim dos colóquios, cada pessoa interessada pode ir até 

o local onde as fotos foram expostas para retirar e levar uma imagem qualquer que 

houvesse lhe chamado a atenção. Este trabalho também foi exposto no Centro de 

artes da UFPEL durante o VII SPMAV e na Galeria Incomum do Campus Carreiros 

da FURG, de 04/06/2019 a 05/07/2019, quando fez parte do projeto Olhares 

Ecosóficos do grupo de pesquisa Arte, Ecologia e Saúde (coordenado pelo meu 

orientador, professor Claudio Tarouco de Azevedo). Desta vez em um outro formato: 

impressas em papel Velvet no tamanho 40x60 e com moldura rústica, feita com 

pedaços de madeira que sustentavam arames na propriedade rural do meu avô.  

 



107	

	

Figura 46 – Exposição FURG 

 
Fonte: Daniel Moura, 2019. 

 

Na forma de vídeo o trabalho fez parte da mostra Paisagens Ecosóficas e foi 

projetado na fachada do Malg (Museu de Arte Leopoldo Gotuzzo) na cidade de 

Pelotas em julho de 2018. A proposta de microintervenção através de vídeos 

também foi promovida pelo professor Claudio Tarouco de Azevedo e pelos alunos 

da disciplina Poéticas Audiovisuais: Dispositivos Ecosóficos para a Produção e o 

Ensino da Arte.  

A preponderância de tons de sépia fez parte do processo, foi necessário forjar 

e experimentar esta aproximação mais literal com os princípios do wabi sabi, dando 

às imagens um pigmento mais dourado e mais óbvio se considerarmos que o sépia 

esta plasmado em nossa percepção como a coloração do passado, da memória. 

Adoto finalmente no crepúsculo da pesquisa, já que cada vez mais me interessa a 

sedução do imaginário e não dos sentidos ou do intelecto, a simplicidade dos tons 

de cinza, preto e branco que muito naturalmente me afastam de um apelo sensorial 

mais óbvio e pretensamente “contemporâneo”, aproximando-me de uma tradição 

estética ligada à fotografia e, se formos mais longe, ao universo da caligrafia e da 

pintura em nanquim dos antigos e novos mestres zen. 

A seguir, algumas fotos do ensaio Sunyata:  



108	

	

Figura 47 – Ensaio Sunyata 

 Fonte: do autor, jun. 2018. 



109	

	

Figura 48 – Ensaio Sunyata 

 
Fonte: do autor, jun. 2018. 



110	

	

Figura 49 – Ensaio Sunyata 

 
Fonte: do autor, jun. 2018. 



111	

	

Figura 50 – Ensaio Sunyata 

 
Fonte: do autor, jun. 2018. 



112	

	

Figura 51 – Ensaio Sunyata 

 
Fonte: do autor, jun. 2018. 



113	

	

Figura 52 – Ensaio Sunyata 

 
Fonte: do autor, jun. 2018. 



114	

	

Figura 53 – Ensaio Sunyata 

 
Fonte: do autor, jun. 2018. 



115	

	

Figura 54 – Ensaio Sunyata 

 
Fonte: do autor, jun. 2018. 

 

 

 



116	

	

Figura 55 – Ensaio Sunyata 

 
Fonte: do autor, jun. 2018. 

  



117	

	

8 MICROINTERVENÇÕES 
 

8.1  Estágio Docente 
 

No que diz respeito ao caráter microinterventivo propriamente dito, tive 

oportunidade de realizar uma experiência muito proveitosa durante o Estágio 

Docente que realizei no primeiro semestre de 2018 na graduação em artes visuais 

da Universidade Federal de Pelotas (UFPEL). Depois de vencer o conteúdo que o 

organograma da disciplina Laboratório em Fotografia I, ministrada pela professora 

Juliana Angeli, oferecia aos alunos, aproveitei a última aula para apresentar o 

processo da minha pesquisa de mestrado e propor um exercício de Fotografia 

Contemplativa. Transcrevo aqui, na íntegra, o texto referente à esta aula que 

apresentei no meu relatório de estágio, além de algumas fotos e excertos de 

depoimentos que me foram enviados pelos alunos depois da experiência: 

  Sem dúvida alguma a quinta e última aula foi a mais importante no sentido de 

que neste encontro pude propor aos alunos o contato teórico e prático com o tema 

que desenvolvo em minha pesquisa acadêmica. Marquei a aula na Praça Coronel 

Pedro Osório e fiquei especialmente feliz ao notar que neste dia apenas uma aluna 

não pode comparecer e ainda assim fez questão de justificar a ausência. Sentamo-

nos na grama formando um círculo e falamos durante uma hora sobre a sociedade 

do cansaço e sobre uma possível resistência ao seu fluxo inexorável através de uma 

postura contemplativa mediada pela fotografia. No decorrer da explanação notei que 

os alunos, através de sutil ou ostensiva linguagem corporal, se identificavam com o 

que era dito, enxergavam em si mesmos a configuração existencial, psicológica, 

política e social que estrutura e desestrutura o homem contemporâneo que neste 

momento me estimula a escrever, fotografar, pesquisar. Pude ver a tenacidade e a 

abrangência do meu problema de pesquisa ao conversar sobre ele com os alunos 

nesta tarde em que nuvens, chuva e sol se alternavam no céu de Pelotas.  Um caso 

curioso ocorreu neste ínterim, um senhor de parcos recursos materiais se aproximou 

do grupo em hora nada propícia, quando eu falava sobre uma peculiaridade delicada 

e de difícil compreensão, sobre a aceitação do devir, sobre a impossibilidade que 

temos de dominar o fluxo da existência mesmo que façamos todos os esforços 

racionais para tanto, sobre essa força imanente e rizomática que nos surpreende a 

toda hora e que neste caso, com a chegada inesperada daquele homem, me serviu 



118	

	

como exemplo vívido, latente, imediato. Ao aceitar o encontro ao invés de repeli-lo 

consegui amplificar a experiência ao transformá-la em realidade factual.  Foi algo 

muito bonito, um acontecimento simples que jamais esquecerei. Em seguida pedi 

aos alunos que saíssem às ruas para uma atividade contemplativa. Pedi que 

caminhassem pelo centro da cidade sem destino, sem rumo, sem objetivo, que 

tentassem esquecer passado e futuro e que se concentrassem profundamente no 

presente, no tempo presente, no espaço presente, na vida presente. Pedi também 

que se mantivessem em absoluta solidão, em total silêncio, sem se render a 

qualquer estímulo tecnológico, sem responder a qualquer demanda, que tivessem a 

coragem de um desprendimento completo para que, desta forma, pudessem 

oferecer a si mesmos uma hora sem Cronos, sessenta minutos de entrega a uma 

certa quietude interior e às coisas que nos rodeiam em sua peculiar quietude. 

Apenas três imagens deveriam retornar deste passeio, imagens captadas sem 

esforço e sem razão, sem nenhuma preocupação técnica, conceitual ou estética, 

imagens que fossem apenas uma extensão desta disponibilidade, deste cuidado 

consigo que essencialmente define a experiência proposta. Depois de uma hora 

retornamos ao local combinado para nos despedirmos, pedi que um texto fosse 

enviado a mim por e-mail relatando esta vivência.  

Abaixo algumas linhas dos textos que me foram enviados:  

 
“A todo o momento, na execução do trabalho, eu pensava; “hoje eu ainda 
tenho que ir lá...”, “eu preciso pagar...”, “eu ainda não fiz...”. Então eu fui 
percebendo que sou uma pessoa muito mais ansiosa do que eu já 
imaginava que era, tinha que me “puxar” a todo o momento para estar 
concentrada naquela atividade e só naquela atividade. Desde então eu 
tenho tentado me corrigir, visando curtir o presente, o momento, as 
atividades, sejam atividades acadêmicas, profissionais ou do cotidiano, do 
dia a dia” (Rosa Maria Silveira). 

 
“Eu estava na expectativa pela aula de sexta-feira porque você havia dito 
que era a aula mais importante. Na sexta-feira, depois daquela conversa 
toda sobre zen budismo e estar presente, saí para a caminhada pensando 
em tudo. Não esperava que a tal aula mais importante fosse sobre uma 
coisa realmente importante pra minha vida. Ando muito estressada também. 
Num momento em que estar acordada já é estressante para mim. O trânsito 
me estressa, as pessoas me estressam. Percebi que esse estresse só anda 
tomando conta dos meus espaços, da minha saúde. Na caminhada, percebi 
o quanto estamos sendo vigiados. E nem mesmo o olho que vigia se 
protege sozinho. Achei bom estar sozinha. Não queria dividir assuntos, só 
queria dividir as observações comigo mesma. Tomei aquele tempo pra mim. 
Pra ficar sozinha, pra respirar fundo, observar, andar devagar, andar sem 
pressa” (Lorena Moreira).  
 



119	

	

“A experiência da última aula pra mim não foi algo novo na parte prática, 
mas na parte teórica foi muito, olhar para esse meu processo e entender 
como ele funcionava foi de uma importância bem grande, e saber que 
outros artista pensam e produzem dentro do “agora” como arte é pra mim 
sensacional, mas pra mim ainda fica a dúvida de como isso pode ser 
“provado” e “aprovado” dentro dos meios artísticos” (Gabriel Marques) 

 
“Para mim, esses nossos encontros foram não apenas instigantes para 
conhecer a fotografia, mas me senti provocada para conhecer a mim 
mesma e entender que meu olhar para a fotografia surge de quem eu sou 
no mundo, de como eu me coloco, como eu me sinto. Aqui e agora. É assim 
que daqui para frente quero viver” (Andressa Centeno). 

 
 
Figura 56 – Fotografia e Contemplação 

 
Fonte: Juliana Chacon, mai. 2018. 

 



120	

	

Figura 57 – Fotografia e Contemplação 

Fonte: Maiara Ávila, mai. 2018. 
 

Figura 58 – Fotografia e Contemplação 

Fonte: Julia Porto, mai. 2018. 
 



121	

	

Figura 59 – Fotografia e Contemplação 

Fonte: Karina Gallo, mai. 2018.  



122	

	

Figura 60 – Fotografia e Contemplação 

    
Fonte: Gabriel Marques, mai. 2018. 



123	

	

Figura 61 – Aula na Praça Coronel Pedro Osório 

Fonte: autor, mai. 2018. 
 

Certamente eu não poderei descrever a amplitude da minha satisfação e 

emoção ao receber dos alunos estes relatos tão profundos e sinceros. Poucas vezes 

na minha vida tive a oportunidade de sentir tão plenamente a existência de um 

sentido maior no que eu estava propondo, pesquisando, vivendo, fotografando. De 

fato, eles sentiam as angústias que eu trazia à discussão, de fato eles foram 

estimulados pela possibilidade de uma vivência contemplativa e, consequentemente, 

eles se dispuseram a experimentar uma hora de liberdade possível ao caminharem 

sem objetivo e sem tempo pelo centro de Pelotas. As imagens que me trouxeram 

são o substrato de um olhar atento, descompromissado, entregue ao deleite do 

acaso sem nenhum tipo de amarra conceitual, intelectual, formal.  Os detalhes de luz 

e sombra projetados pelo sol em um lugar indefinido, os pingos da chuva 

sobrepondo-se à imagem de uma cidade pálida e desfigurada, o arco-íris cruzando o 

céu espremido entre planta e prédio, o reflexo aquoso de uma escada ricamente 

cinzelada pela insistência do tempo, um carrinho de supermercado, uma ferramenta 

útil surpreendida em um estado de banalidade poética, carregando o vazio. Nota-se 

um verdadeiro mergulho na disponibilidade proposta, no enlevo de uma consciência 

que não apenas recebe o mundo através de decodificações planificadas, mas, pelo 



124	

	

contrário, o cria ao surpreende-lo, o molda ao descobri-lo em sua insignificância, o 

compreende sem fazer uso da máscara do conceito. Compreensão em sua mais 

profunda contundência, nas entrelinhas, no clarão proporcionado pela luz 

contrastando formas, fluindo nas imagens que vêm e vão e viram fotografia. Um 

tempo dimensionado por cada qual, um espaço confrontado intimamente, como 

quem inspira e expira no seu próprio ritmo, em conexão com o todo e também com 

si mesmo. 

Absolutamente estimulado por esta experiência, depois de mais alguns 

meses de estudo, formulei e organizei com meu orientador uma nova intervenção, a 

primeira onde abordei teoria e métodos relacionados à Fotografia Inspandida. 
 

8.2  Mahadeva 
 

Em novembro de 2018, com a ajuda sempre indispensável do meu orientador 

Claudio Tarouco de Azevedo, realizei a primeira oficina de Fotografia Inspandida no 

espaço Mahadeva, localizado na praia do Cassino. Era um sábado de tempo 

instável e quente, depois de almoçarmos em um restaurante tradicional do balneário, 

nos dirigimos, eu e professor Claudio, até o Mahadeva, lugar onde moram e 

trabalham os queridos pesquisadores e professores de yoga Samuel e Raizza. A 

primeira impressão do local, que tão confortavelmente abrigaria a oficina, foi a 

melhor possível. Uma ampla sala inundada de luz natural, com grandes janelas 

voltadas para uma frondosa e acolhedora vegetação, um espaço cuidadosamente 

pensado para os exercícios de yoga e meditação, quase completamente vazio não 

fossem alguns quadros dispostos nas paredes e as almofadas coloridas que foram 

distribuídas entre os participantes. Em um primeiro momento, devido à ameaça de 

chuva, considerei a possibilidade de que não teríamos a presença de muitos 

interessados, mas, pouco a pouco, a sala foi sendo preenchida por pessoas de 

diferentes idades e interesses, o que me deixou muito satisfeito.  

Já havíamos combinado previamente que a oficina começaria com uma 

meditação conjunta de alguns minutos, assim nos deslocaríamos das apreensões 

pretéritas para nos concentrarmos no momento presente, como também, através 

deste exercício, abriríamos canais facilitadores de uma percepção não puramente 

racional, mas mais intuitiva do que ali seria dito e demonstrado. Improvisamos uma 

tela para a projeção das imagens e, não sem alguma hesitação, comecei a explanar 



125	

	

minhas ideias a respeito da sociedade do cansaço, da necessidade de uma 

resistência contemplativa, de uma busca deste estado de contemplação através da 

meditação, da necessidade de entramos em contato com este movimento de vida 

mais intuitivo, mais espontâneo, mais criativo, da presença fundamental da fotografia 

neste processo, do sentido político latu sensu que tal atitude poderia proporcionar, 

etc. Obviamente não me senti absolutamente satisfeito comigo mesmo em todos os 

momentos da conversação, principalmente porque havia ali subjetividades, 

sensibilidades muito diversificadas e eu estava pela primeira vez oferecendo às 

pessoas o contato com algo por vezes complexo e, confesso, ainda imaturo naquela 

circunstância.  

Logo depois de um longo colóquio, com interrupções salutares e sempre 

muito proveitosas, depoimentos, esclarecimentos, acréscimo de informações e 

experiências (que são fundamentais àqueles que acreditam que um momento como 

este é, de fato, um momento de troca), convidei os participantes da oficina para um 

exercício de contemplação, de disponibilidade para perceber o mundo em volta e 

criar algumas poucas imagens. Da mesma forma que na vivência realizada com os 

alunos do estágio em maio de 2018 (naquela ocasião caminhamos pelo centro de 

Pelotas), saímos para caminhar na frente do espaço Mahadeva e nas ruas 

adjacentes tendo como pano de fundo teórico o que fora apresentado durante a 

explanação sobre a pesquisa. Uma chuva gentil começava a se estabelecer, então 

estipulei o tempo de trinta minutos para que retornássemos e apresentássemos três 

imagens que fossem resultado da disponibilidade proposta.  

Cada participante apresentou as fotos que mais lhe tocavam ao grupo e 

comentou livremente sobre a experiência como um todo. Notei que o objetivo de 

proporcionar uma aproximação da problemática apontada pela pesquisa, de indicar 

um caminho de redenção possível, de instrumentalizar e instigar uma vivência mais 

contemplativa e criativa havia chegado àquelas pessoas de forma significativa, o que 

me deixou surpreso e imensamente satisfeito. Muito embora tenha confiança de que 

o trabalho aqui desenvolvido tem relevância, de que a seriedade com que conduzi a 

investigação e experimentei os resultados da imersão e da atitude contemplativa na 

vida e na arte justificam este processo, é com o retorno das pessoas, com a 

evidente transformação das subjetividades nas duas microintervenções realizadas 

que me asseguro da importância do que proponho nesta pesquisa.      



126	

	

Encerramos a atividade com um maravilhoso café oferecido por Samuel e 

Raizza. Sentamo-nos ao redor de uma grande mesa e ali tive a oportunidade de 

falar mais um pouco sobre o trabalho, a dissertação, suas motivações e o resultado 

de suas práticas na minha vida pessoal e profissional. Todos relataram com 

sinceridade e menos formalidade o que pensavam e sentiam a respeito da vivência. 

Acredito que este momento de profunda e descontraída comunhão foi extremamente 

importante, porque ali se estabeleceu uma relação mais espontânea, de afeto mutuo 

em função da experiência compartilhada, como também de responsabilidade pelo 

que desenvolvemos juntos, amparados pelos autores que tanto contribuíram com 

minha investigação. 

Apresento a seguir algumas imagens realizadas durante a primeira oficina de 

Fotografia Inspandida:	



127	

	

Figura 62 – Fotografia Inspandida 

 
Fonte: Cristiane Zanella, nov. 2018. 

 



128	

	

Figura 63 – Fotografia Inspandida 

 
Fonte: Rafaella Zanella, nov. 2018. 

 



129	

	

Figura 64 – Fotografia Inspandida 

 
Fonte: Katia de Souza Ferreira, nov. 2018. 

 



130	

	

Figura 65 – Fotografia Inspandida 

 
Fonte: Katia de Souza Ferreira, nov. 2018. 

 



131	

	

Figura 66 – Fotografia Inspandida 

 
Fonte: Pietra Clivatti, nov. 2018. 

 

Figura 67 – Fotografia Inspandida 

 
Fonte: Pietra Clivatti, nov. 2018. 



132	

	

 Não me surpreende que as imagens produzidas durante esta 

microintervenção sejam mais simples, mais ingênuas, menos depuradas 

formalmente se comparadas às imagens realizadas pelos alunos do estágio. Se na 

microintervenção anterior todos os participantes tinham experiência e interesse em 

fotografia, expunham com certa frequência ou trabalham profissionalmente no meio 

audiovisual, na oficina do Mahadeva as pessoas não possuíam nenhum 

conhecimento prévio sobre técnica fotográfica. Com exceção do professor Cláudio, 

nenhum outro participante acusava sequer interesse em aprimorar minimamente a 

qualidade das suas imagens e todos fotografaram com o celular.   

Em nenhum momento pensei que esta circunstância pudesse diminuir o valor 

das minhas proposições naquela ocasião, pelo contrário. Com os alunos do curso de 

Artes Visuais pude analisar a potencialidade da Fotografia Inspandida tanto no 

sentido existencial e político quanto no sentido estético. Os fotógrafos não apenas 

consideraram a problemática da pesquisa em si e na coletividade, se entusiasmaram 

com a possibilidade de se contrapor à “sociedade do cansaço”, realizaram um 

exercício contemplativo, mas também relacionaram esta fresta de lucidez, esta nova 

atitude cotidiana a um possível prolongamento da experiência no decorrer da vida 

pessoal e artística. Quase todos mencionaram o quanto poderiam amadurecer 

enquanto seres humanos e artistas se levassem consigo a ideia e a vivência de uma 

atitude contemplativa no âmbito existencial e estético. Consideraram minhas 

provocações a respeito da necessidade de uma pulsão criadora mais abrangente, 

mais intuitiva e menos “eficiente”, menos voltada aos desígnios da objetividade, do 

resultado e do mercado.    

A experiência no Mahadeva me mostrou outras possibilidades da Fotografia 

Inspandida, um outro grau de acolhimento não menos significativo. Não havia ali 

nenhum artista (com exceção do professor Cláudio), nenhuma subjetividade 

presente nesta oficina, em qualquer momento da sua existência, pensou e sentiu a 

necessidade de uma vida mediada formalmente pela arte. Entretanto, é justamente 

isso que me interessou nesta circunstância porque assim pude comprovar que 

mesmo pessoas sem nenhum vínculo e interesse mais agudo pela arte podem se 

sentir afetadas, podem se dispor a uma escuta e a uma possível transformação 

provocada pelo contato com a Fotografia Inspandida. Eis o caráter micropolítico 

mais ostensivo do meu objeto de pesquisa, eis o dispositivo funcionando enquanto 

multiplicador de uma consciência e de uma prática contemplativa que se serve da 



133	

	

fotografia, mas não necessariamente adere a ela inexoravelmente e, de certa forma, 

em alguns casos a transcende. 

Durante minha fala nesta tarde de novembro na praia do Cassino, concentrei 

esforços em uma retórica acessível, porém apaixonada, que conduzisse a plateia 

heterogênea a um entendimento da importância da contemplação em todos os 

aspectos das suas vidas. Pedi que observassem a forma com que se habituaram a 

lidar com questões simples do dia a dia, que atentassem para o uso frenético dos 

dispositivos tecnológicos, para a necessidade de estarem sempre disponíveis ao 

trabalho, para a falta de um silêncio que possa organizar e dar sentido a tantas 

palavras ditas, lidas, ouvidas, a tantas imagens conduzidas sem filtro ao 

inconsciente, aos inúmeros aspectos de uma demanda patológica que havia se 

tornado absolutamente natural. Relacionei estas circunstâncias às doenças 

psíquicas contemporâneas, embasei filosoficamente minhas considerações e, enfim, 

estimulei a tentativa de uma atitude contemplativa através da meditação e outros 

meios, dentre eles a fotografia.  

Quando saímos para caminhar e fotografar, já havia em mim uma satisfação, 

uma certeza de que a experiência fora proveitosa, porque senti em cada olhar uma 

identificação imediata com o problema e uma esperança, mesmo que ainda frágil, de 

um possível entendimento, de uma possível “cura”. As imagens apresentadas são 

ternas em sua simplicidade, apontam sobretudo uma percepção mais ligada às 

cores vivas e à natureza em seus detalhes sempre sedutores. O enquadramento é 

espontâneo, livre de uma pretensão estética, de uma intencionalidade formal. 

Fotografaram quase sem a mediação do dispositivo tecnológico, quase que tocando 

os detalhes com os olhos e com a intuição, assim como, naturalmente, construímos 

imagens que nascem e morrem nas nossas retinas a todo instante. Estimulei a 

impressão destas imagens, pedi que dessem a elas, ou a outras que porventura 

captem em posteriores caminhadas contemplativas, uma importância mínima, uma 

certa dignidade de existir fora do “virtual” e em algum lugar da casa. Assim se molda 

nosso inconsciente, nenhuma imagem lhe escapa, tudo ali se resguarda em 

potência de transformação da subjetividade. Emoldurar algumas fotos (mesmo que 

consideradas banais), espalhar a experiência contemplativa pelo espaço de afeto 

cotidiano seria, neste caso, dar fôlego a uma vivência, fortificar uma postura 

existencial, estética e política.   

  



134	

	

9 RETICÊNCIAS 
 
Dois anos se passaram desde os primeiros acordes desta sinfonia que 

conduzo e que, na mesma medida, me conduz. Dois breves anos se eu me voltasse 

para esta série de acontecimentos com as limitações de uma temporalidade que 

aqui nunca me interessou. Na verdade, percebo, sinto, vejo, tenho convicção, intuo 

que uma nova perspectiva de ser, uma subjetividade diversa se constituiu (se 

constitui), pouco a pouco, na dimensão deste corpo que sintetiza minha experiência 

infinita de vida. Seria absurdo tentar conter tudo que se passou em uma fatia 

arbitrária de tempo cronológico, talvez uma dúzia de existências poderiam ser 

necessárias para que todas as experiências que tive no decorrer da pesquisa 

pudessem ocorrer em uma outra circunstância. Devo ao mestrado a descoberta de 

uma nova paisagem no horizonte de cada dia, a redenção de um novo homem 

subtraído de suas idiossincrasias costumeiras, de seu comportamento determinado 

por forças alheias a sua mais íntima vontade. Bati à porta da Universidade Federal 

de Pelotas como um animal fragilizado pela pressa, pela dúvida, pelo desejo de ser, 

pela necessidade de se colocar, pela ambição de construir para si mesmo um lugar 

mais confortável e seguro, um bunker emocional e intelectual. Saio com a leveza 

dos vagabundos iluminados, com a certeza de certeza alguma, com uma 

irremediável aptidão para a liberdade, para o afeto, para a criatividade, para a 

experiência da verdadeira fé, que nada mais é que uma entrega incondicional ao 

movimento da vida.  

De certa forma, assim tudo se deu desde o princípio, o livro que mudou meu 

objeto de pesquisa, que me colocou diante de uma problemática tão evidente quanto 

importante, surgiu por acaso em uma aula do mestrado. Desde então não tive 

nenhuma dúvida de que a urgência daquelas questões em mim seriam o ponto de 

partida para uma investigação que, possivelmente, resultaria em algo enriquecedor. 

A sociedade do cansaço passou a ser observada por mim em todo o seu espectro, 

da quantidade de vezes que eu pegava o celular para fazer coisa alguma até a 

constituição de uma nova ordem mundial onde o esgotamento, o auto aniquilamento 

através de uma constante cobrança de desempenho, de superação, de eficiência se 

estabelecia muito naturalmente e, eis o ponto, por “vontade” de suas próprias 

vítimas. A vigilância constante sobre meus ímpetos, atos, ansiedades, decepções, 

expectativas, deslumbres, falsos desejos, encantamentos dúbios, necessidades 



135	

	

estapafúrdias, movimentos sem propósito, ainda não havia encontrado a atitude 

contemplativa redentora tão bem introduzida por Byung-Chul-Han (2017). Foi um 

novo golpe do acaso, uma nova braçada irônica do “vazio” que me fez lembrar que 

justamente em Pelotas, no começo dos anos 1990, eu vislumbrara uma 

possibilidade prática, efetiva de contemplação: a meditação. Muito embora Han 

tenha comentado em Sociedade do Cansaço, muito rapidamente, sobre esta técnica 

oriental de profunda concentração, de pausa absoluta, foi de fato a facilidade de 

reconhecer esta experiência já sedimentada no passado que possibilitou trazer à 

pesquisa este recurso fundamental. Então passei a estudar e praticar, diariamente, 

com uma entrega que mal reconhecia em mim, com uma constância que em poucos 

meses me tornou meu próprio objeto de pesquisa.  

A descoberta da filosofia de Henri Bergson foi outro acontecimento que muito 

me motivou e emocionou. Fui informalmente apresentado à obra do filósofo francês 

por uma amiga que me disse a seguinte frase em um jantar: “tu precisa ler mais este 

cara, imagina...para um fotógrafo seria muito bacana aprofundar um filósofo que 

pensa o mundo como imagem”. Isso me arrebatou, já tinha pincelado alguma coisa 

sobre Bergson em algum livro de história da filosofia, mas nunca o havia lido com a 

atenção merecida. De fato, ele pensa o mundo como imagem, não acredita na 

possibilidade de uma aproximação da realidade seja através dos sentidos, seja 

através da razão. Tudo que podemos perceber é a imagem mutante que a luz 

falseia, um espectro no espaço que recortamos arbitrariamente e nominamos, e 

conceituamos por uma necessidade prática, objetiva de agir sobre a matéria. 

Somente através da intuição, de um instinto sofisticado podemos penetrar a vida por 

dentro, podemos nos colocar em acordo com o ritmo próprio dos acontecimentos 

que emanam no processo constante e infinito da criação. Animais mais sofisticados 

possuem um tempo maior de indeterminação entre a percepção e a ação sobre a 

matéria, contemplar é estender este tempo de indeterminação, é se colocar em 

estado de levitação, de poesia e assim produzir o novo. Isso é de uma beleza 

arrebatadora, havia nestas passagens uma ligação entre a necessidade da uma 

atitude contemplativa, a meditação, a intuição, a criatividade, a arte. 

Passei então a buscar uma prática fotográfica que pudesse me auxiliar na 

experimentação conjunta de todos estes conceitos. Encontrei a Fotografia Miksang 

quando estudava a influência do budismo no movimento de contracultura no 

ocidente na segunda metade do século XX. Comecei a praticar esta fotografia 



136	

	

meditativa, comecei a respeitar esta abertura para uma percepção mais arejada, 

menos pretensiosa das imagens que me procuravam nas longas e silenciosas 

caminhadas. Minha relação com a fotografia muda completamente a partir destas 

experiências, não há possibilidade alguma da abordagem que hoje tenho de tudo 

que envolve o processo de percepção, realização, edição, tratamento, impressão de 

uma fotografia ser a mesma que tinha antes da pesquisa. Hoje me deixo levar por 

ímpetos, decisões espontâneas, por processos conduzidos muito intuitivamente, por 

uma certa aceitação da experiência em si como absolutamente satisfatória em 

muitos casos, muito embora tenha encontrado na Fotografia Expandida justamente a 

negação desta aceitação na totalidade dos casos. Incomodava-me enquanto artista 

uma concepção da fotografia tão somente como meio, a falta de pretensão e o olhar 

por vezes negligente que vivenciei e notei no trabalho de muitos fotógrafos ligados à 

Fotografia Miksang fez com que eu me aproximasse do apelo artístico-experimental 

da Fotografia Expandida. Sou fotógrafo, sentia a força, a contundência e a 

importância da filosofia de Bergson e da prática da meditação para o 

desenvolvimento de uma postura, de uma atitude contemplativa, de uma intuição 

criadora agora ligada às artes visuais. Mas, me faltava trâmite estético, pretensão de 

tratar um assunto através de uma fotografia “séria”, que pensa seus temas, seus 

meios, seu universo de expressão e exposição, sem deixar de ser livre, híbrida e 

profundamente experimental.  

Assim nasceu a Fotografia Inspandida, neste exato momento da investigação 

criei este novo conceito que é, em suma, uma apropriação antropofágica de todos os 

conceitos, práticas, experiências pessoais e fotográficas que, desde outubro de 

2017, invadiram meu universo de pesquisa. Noto hoje com grande alegria o quão 

cartográfico foi este processo, a composição desta sinfonia jazzística cheia de 

nuances inesperadas e improvisos. Não existe Fotografia Inspandida sem as 

provocações de Han, sem disponibilidade contemplativa, sem meditação, sem os 

conceitos fundamentais da filosofia de Bergson, sem o olhar compassivo da 

Fotografia Miksang e sem a pretensão artística e a liberdade de meios da Fotografia 

Expandida. Desta forma a Fotografia Inspandida se configura para além dos limites 

da experiência fotográfica e adquire uma importante dimensão existencial e 

psicológica. Surge como resultado de uma investigação que parte de uma 

problemática ligada mais às patologias psíquicas contemporâneas do que a 

qualquer dimensão mais óbvia das artes visuais. Traz consigo esta prerrogativa de 



137	

	

‘cura” junto às suas inquietações de ordem plástica, transita na corda bamba e 

imaginária que separa arte e vida, decisão estética e comportamento. A lucidez 

intuitiva que corre nas suas veias não se detém apenas no objeto de apreciação 

estética ou no seu processo, mas avança na direção da potencialidade criadora da 

vida, em seus mais recônditos aspectos. A fotografia Inspandida acontece tanto no 

momento em que me sento para meditar quanto no momento em que estou suando 

com a câmera na mão em busca de um melhor ângulo de um determinado objeto 

que a vida me apresenta, me oferece para compor com outros objetos e suas 

nuances de luz, textura e cor. Não há divisão possível entre aquele que se prepara 

para ver e aquele que vê, não há lacuna entre aquele que vê e a imagem que a luz 

apresenta a um determinado olhar. Se cada momento é único, se todas as imagens 

se esfacelam ao tocarem nossa retina ou o sensor de uma câmera, todas as 

fotografias são objetos da eternidade e não do tempo. A Fotografia Inspandida é a 

morte do tempo na fotografia e o nascimento do ritmo do visível, esta aparição 

extraordinária.  

Entretanto, até aqui eu ainda não conseguia vislumbrar o elemento que 

constitui o objetivo da pesquisa. Foram os acontecimentos pontuais de uma país 

tristemente à deriva que me fizeram considerar outros possíveis aspectos da 

Fotografia Inspandida. Era absolutamente claro para mim que a necessidade de 

uma atitude contemplativa ante os apelos de um sistema patológico, assim como 

toda e qualquer manifestação artística possuem em si indissociáveis aspectos 

políticos. Mas em abril de 2018 isso não me pareceu suficiente. Devido aos 

acontecimentos que se desenhavam no horizonte político-partidário em momento 

tão importante da história do Brasil, precisei repensar o trabalho. Fiquei perplexo 

com o crescimento das forças que acabaram tendo êxito e assumiram, através do 

voto, o controle das instituições federais. Fiquei profundamente tocado com tudo que 

via acontecer a minha volta e procurei trazer um caráter político mais ostensivo à 

Fotografia Inspandida, inserindo-a em outros meios, em outras perspectivas de ação 

mais direta. Foi depois de ler As Três Ecologias (2009) que percebi meu objeto de 

pesquisa como um possível dispositivo ecosófico, dotado de uma dimensão 

existencial/psicológica, de uma dimensão estética e de uma dimensão micropolítica. 

A ecosofia de Félix Guattari, tão lúcida e atual em um mundo onde as coisas devem 

ser pensadas conjuntamente, devem ser tratadas em uma harmonia contrária ao 

ímpeto das forças retrógradas que nos enchem de preocupação em alguns lugares 



138	

	

do globo, era o tentáculo que faltava, era o braço militante que movimenta a roda da 

história sem atravessamentos. Mais uma vez a comprovação tácita de um processo 

cartográfico por excelência, um desrespeito à lógica da configuração de uma 

pesquisa acadêmica tradicional já que somente agora nascia com clareza o meu 

objetivo formal. Precisava dar corpo a este vislumbre, a este enriquecimento do meu 

objeto, a esta demanda que surgia dos acontecimentos extrínsecos, do mundo que 

me acompanhava e me formava enquanto eu lia, fotografava e escrevia esta 

dissertação. 

As intervenções surgiram como alternativa para o desenvolvimento desta 

possível camada da Fotografia Inspandida. Foram definitivas neste sentido porque 

através delas pude chegar às pessoas de forma mais direta, mais clara e mais 

abrangente. Ao falar da problemática e desenvolver teoria e exercícios com os 

estudantes/artistas tive a oportunidade de perceber a importância do tema tanto em 

seu apelo existencial quanto estético e político. Durante a fala na Praça Coronel 

Pedro Osório era evidente que todos compartilhavam aquele mesmo redemoinho de 

contingências sistêmicas, durante o exercício contemplativo nas ruas do centro de 

Pelotas percebi o esforço com que se entregaram a sessenta minutos de possível 

clarividência, uma experiência transformadora segundo o relato dos alunos e, 

certamente, propulsora de novos lampejos contemplativos. O resultado estético se 

viu e se verá em experiências futuras daqueles que mantiverem esta disponibilidade 

na vida e na arte. Não tenho dúvida de que esta intersecção entre atitude 

contemplativa, intuição e criação tratada de forma mais sistemática pode contribuir 

na formação de um ser humano mais atento às suas próprias necessidades e, 

consequentemente, de um artista mais consciente e livre em suas decisões 

estéticas. A dimensão política é intrínseca a tudo que foi dito, pensado e realizado, 

abre a possibilidade para que novas correntes subjetivas e ativas se movimentem no 

oceano da coletividade.  

A segunda intervenção foi, talvez, mais significativa no universo da 

investigação, justamente porque me apresentou a possibilidade de estar em meios, 

lugares em que a arte não circula como uma necessidade. Minha experiência 

enquanto pesquisador neste caso se fez mais completa porque havia um risco 

tremendo de não ser compreendido, de não conseguir levar a pessoas tão 

heterogêneas o abraço ecosófico que hoje vislumbro na Fotografia Inspandida. A 

troca durante o colóquio, a seriedade com que realizaram o exercício e, ao final, o 



139	

	

agradecimento sincero de todos pela tarde que passamos juntos no espaço 

Mahadeva foi, do ponto de vista do coletivo, uma das experiências mais bonitas e 

proveitosas no desenvolvimento da minha pesquisa. 

Gostaria então de terminar este processo sem fim com o paradoxo do 

acontecimento mais importante ocorrido no período em que estive dedicado à 

dissertação: o nascimento do meu filho Luca. Em janeiro de 2019 ele veio à luz e, 

obviamente, tudo mudou na minha vida desde então. Por absoluta dedicação ao 

meu filho nos seus primeiros meses de existência não pude aprofundar certos temas 

dentro do tema, não pude desenvolver o ensaio que já está idealizado e tem o título 

provisório de As Três Faces do Horizonte, não pude levar a cabo minha vontade de 

realizar mais uma oficina de Fotografia Inspandida e depois dela organizar uma série 

de exposições de fotos na rua no projeto que batizei Galeria Solar (espero que tudo 

possa sair do papel em um possível doutorado).  

Entretanto, ter acompanhado o milagre do desenvolvimento de uma vida 

humana desde a sua concepção até o seu descanso no meu colo de pai presente foi 

uma iluminação inesperada que povoou meu cérebro de vagalumes e meu coração 

de guirlandas tibetanas. Todo movimento na direção do abandono consciente de si é 

um movimento na direção do outro e, consequentemente, um movimento na direção 

da experiência do amor. O nascimento do meu filho foi a efetiva inauguração do 

amor em mim, da fé em mim, da percepção mística em mim. Tudo aquilo que se 

anunciava com a meditação, com a criação, com a troca, com todos os 

deslocamentos objetivos e subjetivos da pesquisa, plasma-se agora quando o 

escuto rir na sala, quando me desloco cheio de sono a cada madrugada para 

receber o estímulo da sua presença em cada canto da minha alma. Por isso encerro 

provisoriamente a dissertação com o grande clichê do amor paterno, com esta 

liberdade cheia de ternura que conduziu meus passos de outubro de 2017 até o 

momento em que... 

 



140	

	

Figura 68 – Luca 

 
Fonte: do autor, mai. 2019. 

 
  

 

     

      

 
 
  



141	

	

REFERÊNCIAS 
 

AGAMBEN, Giorgio. O que é o contemporâneo? e outros ensaios. Chapecó: 
Argos, 2009. 
 
Alvarez, J., & Passos, E. (2012). Cartografar é habitar um território existencial. In: 
Passos, E., Kastrup, V., & Escóssia, L. Pistas do método da cartografia: Pesquisa-
intervenção e produção de subjetividade (pp. 131-149). Porto Alegre: Sulina. B 
 
ARISTÓTELES. Poética. Seleção de textos de José Américo Motta Pessanha. São 
Paulo: Nova Cultura, 1987 (Os Pensadores). 
  
BENJAMIN, Walter. A obra de arte na era de sua reprodutibilidade técnica. 
Obras escolhidas: Magia e técnica, arte e política. 6 ed. São Paulo: Brasiliense, 
1994. 
 
BERGSON, Henri. A evolução criadora. São Paulo: Editora UNESP, 2009. 
 
BERGSON, Henri. Matéria e memória. São Paulo: Editora Martins Fontes, 1999. 
 
BERGSON, Henri. O pensamento e o movente. São Paulo: Editora Martins Fontes, 
2006. 
 
BERGSON, Henri. Les deux sources de la morale et da religion. Paris: PUF, 
1951. 
 
BEZERRA, Cícero Cunha. Compreender Plotino e Proclo. Petrópolis: Vozes, 2006.  
 
BOURRIAUD, Nicolas. Estética relacional. Trad. Denise Bottmann. São Paulo: 
Martins Fontes, 2009.  
 
BRAVO, Jose Luiz. Fotografia expandida. Facultad de Bellas Artes, Universitat de 
Barcelona, 2010. 
 
CAMUS, Albert. O mito de Sísifo. Rio de Janeiro: Editora Record, 2008. 
 
CAPRA, Fritjof. O Tao da Física. Lisboa: Editorial Presença, 1989.  
 
CHAUI, M. "Janela da alma, espelho do mundo". In: O olhar. São Paulo: Companhia 
das Letras, 1988.  
 
DANIEL GOLEMAN, RICHARD DAVIDSON. A ciência da meditação. Editora 
Objetiva, São Paulo, 2017. 
 
DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. 1933: Micropolítica e Segmentaridade. In: 
DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia. Rio de 
Janeiro: Ed. 34, 1996, v.3, p. 83-115. 
	
Deleuze, G., & Guattari, F. (2011). Mil platôs. v. 1. Ed. 34. Rio de Janeiro: Letras. 



142	

	

 
ELIOT, T.S. A terra inútil. Rio de Janeiro: Editora Civilização Brasileira, 1956. 
 
GUATTARI, Félix. As três ecologias. 20ª ed. Trad. Maria Cristina F. Bittencourt. 
Campinas: Papirus, 2001, 56p. 
 
GUATTARI, Félix. Revolução molecular: pulsações políticas do desejo. São Paulo: 
Editora Brasiliense, 1985. 
 
FERNANDES JUNIOR, Rubens. Processos de Criação na Fotografia, apontamentos 
para o desenvolvimento dos vetores e das variáveis da produção fotográfica. 
FACOM, São Paulo, n. 16, p. 10-19, 2006. 
 
HAN, Byung-Chul. A sociedade do cansaço. Rio de janeiro: Editora Vozes, 2017. 
 
HAN, Byung-Chul. Filosofia del budismo zen. Barcelona: Herder Editorial S.L, 
2015. 
 
HIXON, Lex. O retorno à origem. São Paulo: Cultrix, 1992. 
  
MASI, Domenico. O ócio criativo. São Paulo, Sextante, 2002. 
 
MELVILLE, Herman. Bartleby, o escriturário. Jerusalém: Editora Ruriak Ink, 2013. 
 
MERLEAU-PONTY, M. O olho e o espírito. São Paulo: Cosac & Naif, 2004.  
 
PLOTINO. Enéada III. Sobre a natureza, a contemplação e o Uno. Introdução, 
tradução e comentário de José Carlos Baracat Júnior. Campinas: Editora Unicamp, 
2008.  
 
PORFÍRIO. Vida de Plotino e o ordenamento de seus escritos. Tradução direta 
do grego e notas do Prof. Dr. Reinholdo Aloysio Ullmann. Em: Plotino. Um estudo 
das Enéadas. Porto Alegre: Edipucrs, 2002. 
 
REALE, Giovanni. História da Filosofia Antiga, v. II, p.147. Online.  
 
SARTRE, Jean Paul. A náusea. São Paulo. Editora Saraiva, 2011. 
 
TORNATORE, Giuseppe. A lenda do Pianista do Mar. Itália, 1998. 
 
VIRILIO, Paul; LOTRINGER, Silvere. Guerra Pura: a militarização do cotidiano. São 
Paulo: Editora Brasiliense, 1984. 
 
WATTS, Alan. O zen e a experiência mística. São Paulo: Editora Cultrix, 1960. 
 
WATTS, Alan. O Tao da Filosofia. Rio de Janeiro: Editora Fissus, 2002. 

 
 


