
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 
Centro de Artes 

Programa de Pós Graduação em Artes Visuais – Mestrado 
Ensino de Arte e Educação Estética 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O contador de histórias contemporâneo: a formação de si, os 

elementos teatrais e a docência. 

 

 

 

Carlos Eduardo de Oliveira Prado 

 

 

 

Pelotas, 2019.  



2 

 

Carlos Eduardo de Oliveira Prado 

 

 

 

O contador de histórias contemporâneo: a formação de si, os 

elementos teatrais e a docência. 
 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Artes Visuais do Centro de 
Artes da Universidade Federal de Pelotas, 
como requisito parcial à obtenção do título 
de Mestre em Artes Visuais, com ênfase em 
Educação em Arte e Processos de Formação 
Estética. 

 

 

 

Orientação: Profº Drª Úrsula Rosa da Silva 

Co-orientação: Profª Drª Carmen Anita Hoffmann 

 

 

 

 

Pelotas, 2019.  



3 

 

Carlos Eduardo de Oliveira Prado 

 

 

O contador de histórias contemporâneo: a formação de si, os 

elementos teatrais e a docência. 
 

 

Dissertação aprovada, como requisito parcial, para obtenção do grau de 
Mestre em Artes Visuais, com ênfase em Educação em Arte e Processos de 
Formação Estética, ao Programa de Pós Graduação em Artes Visuais, Centro 
de Artes, Universidade Federal de Pelotas. 

 

Data da Defesa: ___/___/___ 

 

Banca Examinadora: 

 

___________________________________________ 

Profª Drª Úrsula Rosa da Silva (Orientadora) – PPGAV/UFPel. 

 

___________________________________________ 

Profª Drª Carmen Anita Hoffmann (Co-orientadora) – PPGAV/UFPel. 

 

___________________________________________ 

Profª Drª Helene Gomes Sacco – PPGAV/UFPel. 

 

___________________________________________ 

Profª Drª Marcia Maria Strazzacappa Hernandez- PPGedu/UNICAMP.  



4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Para meu sobrinho e afilhado, Adrian. 

Que nunca lhe falte boas histórias! 

  



5 

 

Agradecimentos 

 

À minha mãe. Por ser exemplo, inspiração e fé para todas as minhas 

escolhas. 

Às minhas irmãs, Cintia e Grasi. Pelo suporte nas jornadas e vibração 

nas conquistas. 

Ao Flávio, meu muito querido amor. Pela paciência. 

À Cibele e Bibiana, pela família que nos tornamos durante o período da 

graduação. Por crerem junto comigo na Arte.  

À Sueli e Hércio, pais Satolepenses. 

À Josi, Márcio, Isadora, Dani e Marceli. Colegas de trabalho e amigos 

de vida. Me empurraram (no bom sentido) para o Mestrado dizendo que 

eu seria capaz de fazer essa pesquisa. 

Aos demais amigos e colegas de trabalho e alunos da Escola Sesi de 

Pelotas, onde me construí muito como professor e como pessoa. 

A Escola de Educação Básica Professora Jandira D’Ávila, pela minha 

formação humana e minhas primeiras experiências como Contador de 

História. 

Ao PPGAV da Universidade Federal de Pelotas, pelos ensinamentos e 

pelo acesso público, gratuito e de qualidade à Educação nesses tempos 

de resistência.  

E claro, as minhas orientadoras, Profe Úrsula e Profe Carminha. Foram 

suporte e calmaria nos momentos em que pensava ser impossível 

desenvolver esta dissertação. Trouxeram-me referências, deram 

broncas e passaram segurança, sempre nos momentos certos, me 

inspirando a ser um pesquisador melhor. 



6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Os cientistas dizem que somos feitos de átomos, 

mas um passarinho me contou que somos feitos de histórias”. 

Eduardo Galeano 

  



7 

 

Resumo 

 

PRADO, Carlos Eduardo de Oliveira. O contador de histórias 
contemporâneo: a formação de si, os elementos teatrais e a 
docência. 2019. Dissertação (Mestrado em Artes Visuais) - Programa 
de Pós-Graduação em Artes Visuais, Centro de Artes, Universidade 
Federal de Pelotas, Pelotas, 2019. 
 

Este trabalho é fruto de uma pesquisa realizada no Programa de Pós-
Graduação em Artes Visuais – Mestrado, na linha de pesquisa Educação 
em Arte e Processos de Formação Estética. Apresenta considerações 
acerca dos tipos de contadores de história e também sobre o 
desenvolvimento da atividade por um deles: o Contador de Histórias 
Contemporâneo. Em seguida, aproxima elementos da linguagem teatral 
com a primeira arte apresentada, enfatizando a não existência de 
hierarquias entre uma e outra. E relata uma experiência prática 
realizada com estudantes de um programa de pós graduação em 
Educação. Tudo isso, utilizando-se do método da formação de si, 
alinhavando os conceitos teóricos com histórias subjetivas da minha 
própria formação. Por fim, apresenta considerações que trazem novos 
questionamentos que surgiram durante a escrita desta dissertação e 
também durante o experimento prático realizado com o já citado 
grupo. 

 

Palavras-chave: Contação de histórias; teatro; formação de si; 

narrativa.  



8 

 

Abstract 

 

PRADO, Carlos Eduardo de Oliveira. O contador de histórias 
contemporâneo: a formação de si, os elementos teatrais e a 
docência. 2019. Dissertation (Master Degree in Visual Arts) - 
Programa de Pós-Graduação em Artes Visuais, Centro de Artes, 
Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, 2019. 
 

This work is the result of a research carried out in the Postgraduate 
Program in Visual Arts - Master, in the research field of Art Education 
and Aesthetic Training Processes. It presents considerations about the 
types of storytellers and also about the development of the activity by 
one of them: the Contemporary Storyteller. Then, it brings together 
elements of theatrical language with the first art presented, emphasizing 
the absence of hierarchies between them. After that, it reports on a 
hands-on experience with students in a Postgraduate Education 
program. All of this was done using the self-formation method, aligning 
the theoretical concepts with subjective stories of my own formation. 
Finally, it presents considerations that bring up new questions which 
arose during the writing of this dissertation and also during the practical 
experiment conducted with the group previously mentioned. 

 

Keyword: Storytelling; theater; self-formation; narrative. 

 

  



9 

 

Sumário 

 

Introdução ....................................................................................... 11 

Entre-lugar 01. A curiosidade, o sino de Belém, Soledad, o diabo e a 

participação deles no meu percurso e entendimento como contador de 

histórias. .............................................................................................. 17 

Capítulo 01. Quem conta um conto aumenta um ponto ou ainda os 

tipos de contadores de histórias que existem – ou que eu encontrei – e 

que aqui serão apresentados. ............................................................... 25 

Capítulo 02. O que algumas pessoas dizem sobre elementos do teatro 

que serão apresentados logo mais e também o motivo pelo qual eles 

serão apresentados e relacionados com a arte de contar histórias na 

tentativa de dar, a Academia, aquilo que ela espera: academicismo. ... 38 

Entre-lugar de escrita 02. Rodoviárias, trajetos, partidas, chegadas, 

procrastinação exacerbada, minha mãe e algumas histórias: um 

despretensioso e não tão breve relato de recortes sobre coisas que me 

compõem. ........................................................................................... 49 

Capítulo 03. Sorte no jogo, sorte no amor, afetos e ambições de 

pesquisa: brevíssimo relato da experiência de aproximação dos 

elementos da linguagem teatral com contação de histórias na 

Especialização em Educação. ............................................................... 60 

Entre-Lugar de escrita 03. Imagens de uma pesquisa na melhor 

fonte que existe e é informal, porém efetiva para descobrir o mistério 

acerca da definição de criatividade. ..................................................... 76 



10 

 

 

Possíveis considerações finais ou viveram felizes para 

sempre. .............................................................................................. 79 

Referências ....................................................................................... 86 

Anexo ................................................................................................ 89 

 

   



11 

 

Introdução 
 

Era uma vez uma vaca 
chamada Vitória. Ela morreu 

e acabou a história! 
[história que minha mãe me contava] 

 

Essa é a história de um menino que tinha dúvidas sobre ser um 

pesquisador acadêmico. Até achava que, por ser curioso, era um 

pesquisador. Vivia querendo aprender coisas e experimentar coisas. 

Mas, na academia, sabia que era um pouco diferente. Para a escrita de 

um texto acadêmico, pensava, era necessário basear-se em muitos 

autores, seguir regras, ter modos de escrita e formatar-se. E tendo 

dificuldades nisso, duvidava que fosse capaz. Mas, ainda assim, resolveu 

arriscar. 

Ele começava e recomeçava várias e várias vezes o mesmo texto, 

sem quase nunca passar das primeiras frases. Parecia uma daquelas cenas 

de filme dos anos 90 que passavam na Sessão da Tarde, de alguém 

tentando escrever uma carta ou livro. O personagem escreve umas 

poucas linhas, amassa e joga fora porque nunca gosta dos começos. Daí 

a câmera desse filme corta pra uma lixeira cheia de papéis amassados, 

que são vários começos sem meios ou fins. 

E depois de muitos começos – e também um pouco de 

procrastinação – o menino dessa história conseguiu escrever o texto 

que, agora, é apresentado. Seu propósito, neste Programa de Pós 

Graduação em Artes Visuais da Universidade Federal de Pelotas, é 

seguir uma pesquisa sobre o mesmo tema que outrora já pesquisara, 



12 

 

quando concluía sua graduação em Teatro – Licenciatura: a Contação 

de Histórias. 

E como esse menino existe e também é ele quem agora vos 

escreve, gostaria de deixar dito: a partir desse momento, falará, 

majoritariamente, em primeira pessoa, apresentando os pontos que 

cabem neste momento, nesta dissertação, nessa história. E, para isso, 

inicia com as pretensões. 

 Pretendo, inicialmente, dissertar sobre o surgimento da figura 

do contador de histórias e sua importância para o desenvolvimento da 

sociedade. Simples assim. 

Pretendo, com o suporte não só de teóricos, mas também através 

da apresentação de histórias pessoais e de minha constituição como 

artista, apresentar os modos de contar histórias existentes na 

contemporaneidade. Divido-os em dois grupos: o contador de histórias 

tradicional e o contador de histórias contemporâneo. A prática dessa 

pesquisa é pensada a partir do segundo. 

Em seguida, discorro sobre o lugar que a arte de contar histórias 

ocupa no espaço escolar. Este é um ponto importante. É pensando no 

trabalho realizado por professores e contadores de história 

contemporâneos que traço aproximações entre essa arte e o Teatro. 

Pode, o contador de histórias contemporâneos, apropriar-se de 

elementos do Teatro para melhorar a sua prática? Isso torna a contação 

de histórias um tipo de fazer teatro? Usar elementos de diferentes 

formas de arte faz parte de práticas artísticas desde o período Moderno. 

Entretanto, apropriar-se – no bom sentido – de fazeres de um tipo 

específico de arte é suficiente para repensar o lugar que ela ocupa? 

(Re)classifica-la? Aqui cabe uma não pretensão. 



13 

 

Não pretendo trocar lugares. Contar histórias é contar histórias. 

Teatro é teatro. Muito menos, pretendo criar uma hierarquia entre um 

e outro. Ambos são modos de fazer arte.  E, sendo arte, ocupam o 

mesmo ambíguo lugar na sociedade: vital, porém marginalizadas. Essa 

dissertação é, para mim, também um modo de resistir. Esclarecido 

sobre as não hierarquias, sigo. 

O que pretendo é apenas mostrar que se pode beber de várias 

fontes para (re)pensar modos de contar histórias. Mesmo existindo 

inúmeras possibilidades nos diferentes campos da Arte – com dança, 

cinema, artes visuais etc., esta é uma pesquisa acadêmica e, como tal, 

faz-se necessário um recorte. Deste modo, escolhi o que melhor me 

compete: o teatro. 

Assim, nesta dissertação, penso em três pontos – do teatro – que 

podem agregar referências significativas na prática do contador de 

histórias: a própria narrativa, o corpo e os adereços cênicos. Tendo-os 

como referência, foi realizada uma oficina com um grupo estudantes do 

Programa de Pós – Graduação em Educação da Faculdade de Educação 

da Universidade Federal de Pelotas, que está relatada no capítulo 03. 

Com a dificuldade de escrever ou querendo justificar os motivos 

pelos quais escolho esse tão caro tema, ou ainda apenas pra enfatizar o 

lado narciso de todo ator (talvez de todo artista), falo um pouco sobre a 

minha própria trajetória. Conto histórias que me marcaram e que 

ajudaram a me formar em todas as esferas: ser professor, ser artista, ser 

pesquisador, ser filho, ser marido, etc... 

Além de aparecer nos capítulos formais (aqueles, com referências 

e recortes acadêmicos), aparecem também no que chamo de entre-lugar. 

Os entre-lugares, aqui, são tipos de capítulos em que, por mais que 



14 

 

faltem referências acadêmicas, eu senti que precisavam estar ali. Afinal 

de contas, esse também é um trabalho sobre sentimentos. 

Falar sobre esses processos que foram decisivos para as escolhas 

feitas por mim faz parte dessa pesquisa. As lembranças e o 

compartilhamento delas são o que Marie-Christine Josso classifica na 

abordagem metodológica de formação de si como recordações-

referências. Segundo a autora: 

 

Falar de recordações-referências é dizer, de imediato, 

que elas são simbólicas do que o autor compreende 

como elementos constitutivos da sua formação. A 

recordação-referência significa, ao mesmo tempo, uma 

dimensão concreta ou visível, que apela para nossas 

percepções ou para as imagens sociais, e uma dimensão 

invisível, que apela para emoções, sentimentos, 

sentidos ou valores. A recordação-referência pode ser 

qualificada de experiência formadora, porque o que foi 

aprendido (o saber-fazer e os conhecimentos) serve, 

daí, para a frente, quer como referência a 

numerosíssimas situações do gênero, quer como 

acontecimento existencial único e decisivo na 

simbólica orientadora de uma vida. São as experiências 

que podemos utilizar como ilustração numa história 

para descrever uma transformação, um estado de 

coisas, um complexo afetivo, uma ideia, como 

também uma situação, um acontecimento, uma 

atividade ou um encontro. E essa história me apresenta 

ao outro em formas socioculturais, em representações, 

conhecimentos e valorizações, que são diferentes 

formas de falar de mim, das minhas identidades e da 



15 

 

minha subjetividade. Assim, a construção da narrativa 

de formação de cada indivíduo conduz a uma reflexão 

antropológica, ontológica e axiológica. (JOSSO; 2004. 

p. 39) 

 

Além de pensar sobre a formação de si, essa pesquisa também 

conta com a sorte de seus atravessamentos, que vieram na hora exata. 

Não posso deixar de dizer: as idas e vindas, as descobertas que 

interferiram no percurso e o entrelaçamento entre as artes me fazem 

criar conexões que se assemelham muito ao que entendo se tratar o que 

Deleuze e Guattari nomearam de rizoma. 

Não acho que essa pesquisa seja cartográfica. Mas tenho 

convicção de que sua estrutura não é arbórea. As idas e vindas se 

relacionam e entrecruzam em vários momentos, estabelecendo relações 

e criando pequenos ciclos. Atravessamentos do presente e do passado 

constituem uma estrutura de rede e, assim, rizomática.  

Não me debruço sobre esses conceitos, não por não merecerem 

dedicação, mas pelo fato de, nesse momento, preconizar a própria 

experiência e não, necessariamente, os academicismos. Porém, sendo 

eles necessários, considero essa pesquisa uma abordagem autobiográfica 

(formação de si). Ao mesmo tempo, uma pesquisa qualitativa sobre 

contação de histórias e um breve relato de experiências a partir da 

oficina realizada com os estudantes de um programa de Pós-Graduação 

em Educação. 

Por último – sem ser necessariamente o fim, mas apenas outro 

recorte cabível nessa pesquisa – apresento considerações sobre a prática 

realizada. A ideia da oficina era instrumentalizar professores que já 



16 

 

contam histórias em escolas com os elementos listados acima. 

Entretanto, naquela experiência, refleti que é necessário pensar em 

outros pontos: a criatividade e o espaço. 

Esses dois pontos, algumas reflexões e novas dúvidas que 

surgiram ao longo do desenvolvimento desse trabalho aparecem nas 

considerações finais, junto com a felicidade de tê-lo, agora, como um 

[subjetivo] amuleto nas minhas andanças de artista. 

  



17 

 

Entre-lugar 01. A curiosidade, o sino de Belém, 

Soledad, o diabo e a participação deles no meu 

percurso e entendimento como contador de 

histórias. 

 

Por que diabos, eu, que não consigo decidir entre meias brancas 

ou meias listradas, resolvi falar sobre contação de histórias? E também 

falar sobre quem conta histórias hoje? As referências que trago e que 

adentraram minha prática com narração de histórias durante a 

graduação, darão suporte para este capítulo. Porém, como já disse 

antes, uma história deve, sempre que contada, começar por um 

começo. E o começo da minha trajetória na arte – sobretudo na 

contação de histórias – é anterior ao meu ingresso na universidade. 

Sou natural da cidade de Joinville/SC. Estar envolvido em 

projetos artísticos, principalmente nas artes cênicas, faz parte da minha 

formação desde o começo da trajetória escolar. Lembro-me de minha 

primeira grande apresentação quando estava na pré-escola, em 1998: 

protagonizei, junto com uma colega de turma, um pequeno esquete 

natalino a partir da música Sino de Belém. Enquanto todos da sala 

cantavam a música, Samanta (minha colega e turma) e eu passeávamos 

pelo palco até chegar à manjedoura, ajoelhar e levantar o menino Jesus, 

mostrando-o ao público. 

Depois, ao longo do ensino fundamental, participei de outras 

apresentações de dança e teatro. Lembro-me de, na quinta série, dirigir 

os colegas de turma numa apresentação de João e Maria. Minha primeira 

experiência como diretor de teatro. Campo que, hoje, muito me faz 



18 

 

feliz. Estudei, em todas as etapas da Educação Básica, no mesmo local: a 

Escola de Educação Básica Professora Jandira D’ Ávila. 

Uma escola pública, de qualidade. Um espaço que me traz muito 

conforto sempre que retorno para aquela cidade. E que serve para 

comprovar que o ensino gratuito, quando feito com seriedade e 

investimento, é transformador de realidades. Aquela escola 

transformou a minha. Fez-me querer ser artista, ser educador. E me 

trouxe muitos exemplos e amigos, com quem mantenho contato até 

hoje.  

Quando cursava o segundo ano do ensino médio, em 2008, na já 

citada escola, o Instituto Ayrton Senna implementou na unidade o 

projeto SuperAção Jovem1. Dentro dele, uma das propostas era a 

elaboração de uma apresentação artística, sendo conduzida pelos alunos 

e tendo os professores apenas como apoiadores. Junto com alguns 

colegas de classe, organizei e produzi a criação de uma cabana para 

histórias. 

Era feita de bambus e papelão dentro do auditório escolar. No 

seu entorno, colocamos desenhos e objetos assustadores. Fantasmas, 

espantalhos, caveiras, morcegos, etc... As apresentações, quase como 

                                                           
1
 Em parceria com educadores e gestores de diversas redes de ensino, a proposta 

oferece as oportunidades para que os jovens aprendam a ser protagonistas de seu 
próprio processo de aprendizagem, elaborem projetos e tornem-se leitores e 
produtores de texto na perspectiva dos multiletramentos. Por meio do apoio a 
políticas educacionais e da formação de professores e gestores escolares, o 
programa desenvolve o potencial dos estudantes dos anos finais do ensino 
fundamental e do ensino médio, com o objetivo de prepará-los para viver, conviver, 
conhecer, produzir e transformar no século 21. (Disponível em: 
http://www.senna.org.br/content/institutoayrtonsenna/pt-br/Atuacao/superacao-
jovem.html acessado em 26 de julho de 2018) 



19 

 

uma instalação artística, aconteciam da seguinte maneira: alguns alunos 

ficavam esperando os espectadores desde o corredor de acesso ao 

auditório até a porta da barraca. Quando entravam, em grupos de mais 

ou menos 15 pessoas, eu aguardava do lado de dentro da cabana de 

papelão e bambu e contava uma história de terror.  

A história foi apresentada a mim por um professor de Artes. Era 

intitulada Soledad e o Diabo. Como uma lenda rural, narrava o causo de 

uma menina que não queria fazer nada além de dançar. Um dia, 

proibida por seu pai de sair para o baile, a menina fugiu dizendo que 

dançaria nem que fosse com o diabo. Ao chegar no baile, Soledad foi 

recepcionada por um homem que ela nunca tinha visto, muito 

charmoso e elegante. Dançaram a noite toda e, quando o baile se 

aproximava do fim, o moço se transformou no coiso ruim. Soledad 

tentou pedir ajuda para seus pais. Mas ao chegar em casa foi proibida de 

entrar. Até hoje, dizem, perambula de baile em baile dançando com o 

diabo. 

Foi esta a primeira experiência potente que tive enquanto 

contador de histórias. E que mesmo sendo amadora, com pouca 

direção, me aproximou de novas oportunidades. Durante as 

apresentações, uma professora de português que ainda não havia dado 

aula para mim, assistiu com uma turma e, depois disso, me convidou 

para uma participação nas horas do conto da Biblioteca Pública Municipal 

Prefeito Rolf Colin, também em Joinville. 

Ela era responsável pelo setor infanto-juvenil da biblioteca. 

Acompanhada de outras duas professoras, contava histórias nos sábados 

pela manhã para a comunidade e, durante a semana, para grupos 

fechados. Comecei, naquela época, a fazer contações de histórias com 



20 

 

mais frequência e a aprender sobre maneiras de fazer, sobre identidade 

de contador e personagens contadores. Tudo isso de modo bastante 

amador, intuitivo, e a partir das vivências apresentadas por aquela 

professora. 

Em 2007 iniciei minha formação como Artista fora daquele 

espaço, fazendo o primeiro curso de interpretação teatral numa escola 

voltada para teatro, cinema e TV. A escola oferecera, naquele ano, um 

curso sobre teatro. Nele tive as primeiras experiências de ser dirigido, 

de entender a construção de personagens e também de conhecer o tão 

famoso diretor e pesquisador no universo teatral (que estudando na 

faculdade eu entendi a importância), Stanislavski. Permaneci nessa escola 

de teatro até me formar no ensino médio, no ano de 2009, e tive muitas 

referências, boas e ruins, sobre teatro, produção artística e, também, 

sobre ser professor. 

Além do mais, neste curso de teatro, também fiz bons amigos, 

com quem mantenho contato, que admiro, respeito e também torço. 

Lembro-me da experiência com carinho e, sempre que posso, visito a 

escola nas minhas idas até a cidade de Joinville/SC. 

Contei algumas histórias entre 2008 e 2009, quando concluí o 

Ensino Médio. Ao ingressar no curso de Teatro-Licenciatura da 

Universidade Federal de Pelotas, acabei deixando contação de histórias 

de lado por mais ou menos um ano e meio. Mesmo com a interrupção 

desta prática, apresenta-la aqui é necessário. 

Quando penso na minha trajetória como artista, como professor, 

como pesquisador e também como ser no mundo, não consigo me 

imaginar sem todos esses atravessamentos. Por muito tempo, ao narrar 

minhas práticas no teatro, esqueci-me de falar dessas experiências que 



21 

 

tive na escola. Acreditava que fazer arte, de verdade, só acontecia em 

cursos que fiz ou mesmo na graduação. Grande falha minha, penso. 

Os atravessamentos artísticos e as práticas – mesmo que pouco 

elaboradas ou pouco orientadas – que desenvolvi ainda estudante de 

uma escola pública da cidade de Joinville durante a infância e 

adolescência, estão presentes aqui hoje, enquanto entre uma palavra e 

outra, eu transcrevo o que sinto e penso. O meu fazer artístico e 

acadêmico, é, na verdade, uma consequência daquelas experiências. 

Ainda bem.  

Em 2011, a convite de uma colega de faculdade, fiz uma 

participação na Hora do Conto da Livraria Vanguarda. É um momento de 

contação de histórias realizado pela referida livraria que acontece todos 

os sábados, às 15hrs, na loja matriz, no centro da Cidade de Pelotas, 

desde 2010. Com edições no mesmo horário na loja de Rio Grande/RS 

e às 19 horas de quartas-feiras na filial do Shopping Pelotas, a Hora do 

Conto desta livraria tem público cativo, que participa assiduamente dos 

momentos. 

Naquela oportunidade, a primeira em que participei depois do 

início da graduação, a contadora Cibele da Silva Fernandes preparou um 

conto especial sobre o dia da árvore. Narramos uma história que falava 

da importância das mesmas para o meio ambiente. No mesmo ano, 

minha segunda participação deu-se num sábado de agosto, onde 

contamos – juntos – uma história sobre o dia dos pais. 

De 2011 até hoje, esta prática permeia o meu fazer artístico e 

também as minhas investigações acadêmicas. Junto com a artista Cibele 

da Silva Fernandes, que outrora me fez o convite para participar daquela 

hora do conto, formei o grupo Elefante Colorido – Contadores de Histórias. 



22 

 

Esta formalização foi no ano de 2013 e até hoje o grupo, que atua 

majoritariamente em Pelotas e região, tem como objetivo promover, 

principalmente, o teatro infantil e a contação de histórias. Com dois 

espetáculos teatrais no repertório e diversas contações de história, jká 

nos apresentamos em cidades da região sul do Rio Grande do Sul e 

norte de Santa Catarina. 

O surgimento do grupo se deu durante as práticas da disciplina 

de Encenação Teatral do curso de Teatro anteriormente citado. Na 

disciplina em questão, o estudante – neste caso, eu – é responsável por 

dirigir um espetáculo ou experimento cênico à sua escolha. Em 2013, 

montamos A farsa do advogado Pathelin¸ de autor desconhecido, que 

contava com cinco atores no elenco. Abordarei o espetáculo em uma 

história mais adiante.Em 2015, dirigidos por Cibele da Silva Fernandes, 

o mesmo grupo de atores (e, neste espetáculo, eu atuava ao invés de 

Figura 1: Hora do Conto Livraria Vanguarda - especial dia dos pais, em agosto de 2011. Foto: 
Ronaldo Ostermann. 



23 

 

dirigir) participou da construção coletiva do espetáculo infantil original 

Galah – a história de dois reinos. 

No espetáculo, um contador de histórias chega numa cidade toda 

cinza, onde a rainha proibiu as cores. Curioso e astuto, o protagonista 

tenta descobrir os motivos que levaram a rainha a tomar esta decisão e, 

durante suas pesquisas, descobre que tudo não passa de um mal 

entendido entre ela e o Pássaro Galah, protetor do reino. Ao mostrar a 

verdade para a rainha, as cores deixam de ser proibidas e os moradores 

do reino celebram com alegria. 

Também foi neste ano que assumimos a organização de todas as 

horas do conto da Livraria Vanguarda, descobrindo-nos produtores. 

Ficamos organizando as atividades daquela livraria durante 2015 e 2016, 

trabalhando com outros contadores da cidade. 

Figura 2: Espetáculo Galah - a história de dois reinos. À esquerda: Cibele Fernandes (direção), 
Bibiana Velasques, Régis Riveiro, Melissa Vieira e Carlos Prado.  À direita: Carlos Prado 
interpretando o asqueroso. Foto: acervo pessoal. 



24 

 

Em 2018, além das contações de histórias que já realizávamos em 

escolas, livraria, bibliotecas e eventos, também gravamos alguns vídeos 

para um canal no Youtube. E também, neste ano, oferecemos a primeira 

oficina de formação continuada para professores, na cidade de 

Canguçu/RS, a convite da Secretaria Municipal de Educação daquela 

cidade. 

 Nas práticas de contação de histórias do grupo – tanto nos vídeos 

quanto em eventos e/ou espetáculos – é comum a utilização de 

adereços e elementos. Dentre todos, destaca-se o Kamishibai (um objeto 

antigo utilizado para contações de histórias nos templos japoneses. Em 

tradução literal significa teatro de papel): um tipo de moldura de 

madeira, entre aspas, onde são colocados desenhos e pequenos textos 

que servem como suporte durante a apresentação. 

Figura 3: Imagem da abertura dos vídeos de histórias do canal do grupo Elefante Colorido - 
Contadores de Histórias. Foto: acervo pessoal. 



25 

 

Figura 4 - Cibele Fernandes utilizando o Kamishibai em um vídeo do grupo. Print de tela. 
Disponível em <https://www.youtube.com/watch?v=zYbJhwzvaZs&t=9s> 
 Para a utilização deste elemento, nosso grupo conta com um 

ritual já bem definido: inicialmente coloca uma toalha ou tapete no local 

da apresentação e, em cima, o Kamishibai. Então, começa uma interação 

com o público e a apresentação do conto, abrindo a moldura e 

mostrando imagens que darão suporte a narrativa. 

 Todas as práticas realizadas por mim – do ensino fundamental à 

pós graduação – tem contribuído significativamente em minha formação 

como contador de histórias. Entretanto, o grupo Elefante Colorido é, sem 

dúvidas, o lugar onde mais tenho experimentado essa arte e crescido 

profissionalmente. 

  



26 

 

Capítulo 01. Quem conta um conto aumenta um 

ponto ou ainda os tipos de contadores de histórias 

que existem – ou que eu encontrei – e que aqui 

serão apresentados. 

  

[...]Num deserto de almas também desertas, 
uma alma especial reconhece de imediato a outra 

- talvez por isso, quem sabe? Mas nenhum se perguntou. 
[fragmento de Aqueles Dois] Caio Fernando Abreu. 

 

O surgimento do contador de histórias pode-se dizer que data 

mais ou menos do aparecimento da linguagem oral. Quando ela – a 

palavra – surge, começa a existir também a figura de uma pessoa que 

conta as crenças e os ritos de um determinado grupo social, com a 

intenção de explicar o mundo e aquilo que está além dele. É da 

contação de histórias que passa a existir o mito. 

A palavra mito, advinda da palavra grega Mithus, significa contar 

ou narrar algo para alguém e está bastante ligada à explicação do 

irracional e da origem do mundo. Como prática de povos ancestrais, 

ouvir a história e as lendas auxiliava a manter viva a tradição de um 

povo. Segundo Matias: 

 

A prática de contar histórias é ancestral; pode-se dizer 
que coincide com o próprio desenvolvimento da 
linguagem oral e que a partir de então adquiriu 
especificidades de acordo com a cultura e o momento 
histórico. Integrante de rituais pagãos primitivos, 
propagadora da mitologia greco-romana aos povos 



27 

 

antigos, divulgadora dos valores da igreja católica na 
Idade Média, disseminadora de tradições para povos do 
oriente, para indígenas e para diferentes tribos 
africanas ao longo de gerações; lista-se uma pequena 
amostragem de sua presença. (MATIAS; 2010, p. 72) 

 

Os anciões ficavam responsáveis por transmitir o conhecimento 

adquirido pelo grupo, seus rituais e seus valores. Não sei se é uma visão 

apenas romantizada da coisa, se li em algum lugar ou mesmo se estou 

inventando isso, mas sentava-se na volta de fogueiras e os mais velhos 

contavam, com gestuais e diferentes nuances na voz, histórias das 

vivências do povo para os mais jovens que, afeiçoados pela narrativa, 

ouviam com prazer. Existe, nesses grupos em que a cultura oral é de 

extrema importância, um local especial para os anciões. 

 

Nas culturas orais, o conhecimento adquirido por 
várias gerações ao longo dos tempos é armazenado na 
memória. Nessas culturas, os anciãos têm um lugar 
privilegiado porque representam a memória viva de 
seus antepassados. Referindo-se a eles, os povos 
africanos, que guardaram muito dos valores e das 
tradições da cultura oral, costumam dizer: ‘Na África, 
cada velho que morre é uma biblioteca que se queima’. 
Isso porque, nesse modelo de cultura, em que as 
mudanças de uma geração a outra são mínimas, são 
eles que melhor poderão transmitir às novas gerações a 
riqueza cultural de seu povo. (MATOS e SORSY; 
2013. p 3) 

 

A prática de contar ao povo uma história para mantê-la viva era 

também um momento de comunhão que auxiliava na identidade 



28 

 

daquele grupo. Contar uma história, para o contador da cultura oral, 

tinha a ver com pensar o tempo, as entonações, os gestos utilizados e 

até mesmo os silêncios necessários para a narrativa. Tudo faz parte da 

criação da atmosfera e da unidade e sinergia do grupo. Aos ouvintes, 

por mais que conhecessem a narrativa, permaneciam se encantando, já 

que, a cada novo encontro para a partilha de uma história, todos já 

haviam mudado: os ouvintes não eram mais os mesmos e o contador 

também não. 

 Mesmo sendo entendido como parte da cultura ancestral, o 

contador de histórias oral, hoje conhecido como contador de histórias 

tradicional, ainda existe. No Brasil, a pessoa que mantém viva a tradição 

de um povo hoje, sobretudo a cultura sobrevivente dos povos africanos, 

além de ser conhecida como contador(a) de histórias da cultura oral é 

também conhecida como Griô ou Mestre Griô. Tramitando no 

Congresso Nacional, o projeto de Lei 1786/2011 institui a Política 

Nacional Griô, para proteção e fomento à transmissão dos saberes e 

fazeres de tradição oral. 

 

O termo Griô é universalizante, porque ele é 
um abrasileiramento do termo Griot, que por 
sua vez define um arcabouço imenso do 
universo da tradição oral africana. É uma 
corruptela da palavra “Creole”, ou 
seja, Crioulo  a língua geral dos negros na 
diáspora africana. Foi uma recriação do termo 
gritadores, reinventado pelos portugueses 
quando viam os griôs gritando em praça 
pública. Foi utilizado pelos estudantes 
afrodescendentes que estudavam na língua 
francesa para sintetizar milhares de definições 



29 

 

que abarca. O termo griô tem origem nos 
músicos, genealogistas, poetas e 
comunicadores sociais, mediadores da 
transmissão oral, bibliotecas vivas de todas as 
histórias, os saberes e fazeres da tradição, sábios da 
tradição oral que representam nações, famílias e 
grupos de um universo cultural fundado na oralidade, 
onde o livro não tem papel social prioritário, e 
guardam a história e as ciências das comunidades, das 
regiões e do país. Em África, existem termos em cada 
grupo étnico: Dioma, Dieli, Funa, Rafuma, Baba, 
Mabadi… Os primeiros povos do Brasil também 
reconhecem no termo Griô a definição de um lugar 
social e político na comunidade para transmissão oral 
dos seus saberes e fazeres, a exemplo dos Kaingang do 
Sul, dos Tupinambá das Aldeias Tukun e Serra Negra 
(BA) e os Pankararu de Pernambuco, os Macuxi em 
Roraima, e tantos outros que participam da Rede Ação 
Griô Nacional contam sobre os 
Morubixabas,  KanhgágKanhró… e o Griô contempla 
todos. [negrito do autor](disponível em: 
http://www.leigrionacional.org.br/o-que-e-grio/ 
acessado em 18 de julho de 2018) 

 

 Além do contador de histórias tradicional e/ou o Griô, existe 

também outro tipo, que se apropria do texto escrito para preparar a sua 

narrativa. Neste caso, ao escolher por histórias, contos e textos de 

origem literária, e com a intenção de entreter, promover, ou junto a 

isso, utilizar-se da história como ferramenta para outro fim, nós temos 

o contador de histórias contemporâneo. 

 Podemos dizer que o contador de histórias contemporâneo surge 

a partir do contador de histórias tradicional. O seu objeto – a narrativa 

– segue sendo o mesmo. Entretanto, o lugar de onde se busca ela é que 



30 

 

muda. Se o primeiro busca histórias de vida/relatos, o segundo busca 

histórias escritas. Mas a linguagem, quando aproximada, torna a 

narrativa e/ou a leitura mais interessante. Segundo Walter Benjamin: 

 

A experiência que passa de pessoa a pessoa é a 
fonte a que recorrem todos os narradores. E, entre 
as narrativas escritas, as melhores são as que menos 
se distinguem das histórias orais contadas pelos 
inúmeros narradores anônimos. (BENJAMIN; 
1994, p. 198) 

 

 Existem muitas variações do contador contemporâneo. Aliás, a 

nomenclatura Contador de histórias contemporâneo, utilizada por mim, não 

é a única existente. O pesquisador Giuliano Tierno de Siqueira, para 

tratar deste tipo de contador de histórias, nomeia-os como Contadores da 

Cidade. O autor também categoriza várias formas de se trabalhar com 

contação de histórias. SIQUEIRA apresenta as principais: 

 

Como estamos tratando de um panorama nesse tópico, 
citarei formas recorrentes nas performances dos 
narradores de hoje. 
Há contadores e contadoras de histórias que narram 
um conto a partir do trabalho corporal e vocal, 
explorando seus recursos e sua potência comunicativa 
e expressiva. 
Há aqueles que se utilizam de músicas e canções para 
compor a sua narrativa, realizando a performance 
musical ou atuando em parceria com algum músico. 
Há narradores que realizam performances manipulando 
ou manuseando bonecos e objetos, utilizando recursos 
cênicos do teatro de animação. 



31 

 

Há os que se aproximam bastante do fazer teatral, 
utilizando em suas performances elementos cênicos: 
iluminação, cenografia e figurinos específicos para 
aquela determinada sessão de contos. 
Há narradores que sugerem a participação e interação 
da audiência em praticamente toda a sessão de contos, 
aproximando o encontro artístico dos folguedos e 
festas populares. 
Há o contador de histórias que associa sua atividade aos 
processos educativos. Há os que articulam o seu ofício 
como ferramenta à promoção da leitura e para a 
formação de leitores, atribuindo um sentido de 
mediação de leitura ao seu ofício. 
Há muitos educadores e educadoras que encontram no 
ato de narrar um conto a possibilidade de mediar a 
produção de conhecimento por meio do encanto que 
as histórias podem produzir. (2010, p. 49) 

 

É sobre este modo de contar histórias que nos debruçaremos nas 

práticas dessa pesquisa: o contador contemporâneo. Pensemos que é 

muito vasto o campo da narrativa e que o contador tradicional merece 

um recorte específico para sua prática. Mas, pensando em utilizar-se de 

elementos do teatro e da participação no espaço escola, neste 

momento, falaremos sobre o segundo modo aqui apresentado. 

Este modo de contar histórias surge no contexto urbano desde a 

década de 40. Foi nesse período que surgiram projetos bastante 

conhecidos hoje como Hora do conto ou Hora da história. Geralmente, 

esses momentos acontecem em bibliotecas, livrarias e escolas, 

mediados, consequentemente, por bibliotecários, professores e/ou 

pedagogos. Mas vale ressaltar: estar presente desde os anos 40 não 

significa que é comum no espaço urbano desde essa época. 



32 

 

 

Pode-se afirmar que a arte de narrar histórias em 

espaços urbanos se configurou mais claramente no 

Brasil, sobretudo em relação aos processos formativos 

de novos contadores de histórias, com o 

estabelecimento de equipamentos culturais gratuitos e 

privados com interesse público (escolas, centros 

culturais, bibliotecas, livrarias etc.) no final da década 

de 1970 e início da década de 80 do século passado. E 

a partir de políticas públicas voltadas à promoção do 

livro e da leitura, como foi o caso do PROLER, 

promovido pela Fundação Biblioteca Nacional do Rio 

de Janeiro, no início da década de 1990. (SIQUEIRA; 

2010. p. 53) 

 

A arte de contar histórias – mesmo sendo milenar – começa a ter 

força em grandes centros do Brasil nos anos 90, com o aparecimento de 

grupos especializados nessa prática. Dentre eles, destaca-se o Grupo 

Morandubetá, formado por Benita Prieto, Eliana Yunes, Lúcia Fidalgo e 

Celso Sisto. O grupo foi um dos pioneiros a, além de contar histórias, 

oferecer oficinas de formação para contadores. 

Outro evento bastante importante para a área é o Encontro 

Internacional de Contadores de Histórias – Boca do Céu, que acontece 

desde 2001, em São Paulo. É organizado pela pesquisadora e contadora 

de histórias Regina Machado. Professora da Universidade de São Paulo, 

Regina Machado se intitula contadora de histórias desde os anos 80. 

Entretanto, suas práticas de narrar já fazem parte da sua pesquisa sobre 

ensino e aprendizagem em arte e educação desde os anos 70, quando 

narrava contos de Machado de Assis para seus alunos.  



33 

 

Uma discussão bastante comum entre artistas dessa área é a 

hierarquização do contador da história oral e o contador da história 

escrita. Alguns pesquisadores, inclusive, apontam que aqueles que 

utilizam como base para a sua apresentação o texto literário na verdade 

não podem ser considerados contadores de histórias. Mas sim, leitores 

de histórias. 

 

Aqui talvez seja oportuno fazermos uma distinção 
entre contador de histórias e leitor de histórias. A arte 
do contador envolve expressão corporal, 
improvisação, interpretação, interação com seus 
ouvintes. O contador, como vimos, recria o conto 
juntamente com seu auditório, à medida que conta. O 
leitor, por sua vez, empresta sua voz ao texto. Pode 
utilizar recursos vocais para que a leitura se torne mais 
envolvente para o ouvinte, mas não recria o texto, não 
improvisa a partir dos estímulos do auditório. O 
mesmo se dá com o ator que interpreta um texto 
literário. Ele não pode recriar o texto, não pode 
interferir no estilo literário do autor. Essa questão gera 
certa polêmica em torno do que é contar histórias, mas 
talvez seja mais apropriado abordar a questão de outra 
forma: que contos são ‘contáveis’? Se, como René 
Diatkine, considerarmos que contar pressupõe uma 
relação direta com o auditório, então podemos 
concluir que o conto de tradição oral é o que 
realmente se encaixa nessa arte, porque é ele que nos 
permite a liberdade de criar e recriar junto com a 
platéia. Embora o conto de tradição oral possa ser 
sempre o mesmo, ele é sempre outro, porque junto 
contador e auditório nunca são os mesmos. (MATOS e 
SORSY; 2013. p.8-9) 

 



34 

 

Reforço que não pretendo criar uma hierarquia entre um e 

outro. Meu desejo, neste momento, é apontar a diferença entre os dois 

para, sabendo a diferença, direcionar esta pesquisa para apenas um 

deles. Saliento, entretanto, que os autores aqui citados não apresentam 

também uma hierarquização entre um e outro. Apenas apontam as 

diferenças e defendem um ponto de vista. 

Compactuo com a ideia de não existir essa hierarquia pelos 

motivos de entender a importância que cada um tem, seja em espaços 

separados o seja no mesmo espaço. Mas, para além disso, não acredito 

que apenas aquele que se utiliza do conto de tradição oral possa ser 

considerado um contador de histórias. A apropriação – no bom sentido 

da palavra – de um texto literário, o  preparo correto para posicionar-se 

como contador e o entendimento da arte não apenas como ferramenta – 

mas sim como área de conhecimento e de deslumbramento – 

transformam a pessoa que se utiliza de um conto literário num 

verdadeiro e autêntico contador de histórias, sim. 

Além do mais, aponto que, quando investidor e estudioso de 

técnicas de como fazer, o contador de histórias é, também, um artista, 

independente de ter como objeto o texto oral ou escrito. Aproxima-se 

muito do teatro, por estabelecer uma relação que se completa apenas na 

presença do espectador da manifestação, e na troca com ele. Em 

Dicionário de Teatro, Patrice Pavis define o contador de histórias da 

seguinte maneira: 

 

[...] O contador de histórias é um artista que se situa 
no cruzamento de outras artes: sozinho em cena (quase 
sempre), narra sua ou uma outra história, dirigindo-se 



35 

 

diretamente ao público, evocando acontecimentos 
através da fala e do gesto, interpretando uma ou várias 
personagens, mas voltando sempre a seu relato. 
Reatando os laços com a oralidade, situa-se em 
tradições seculares e influencia a prática teatral do 
Ocidente confrontando-a com as tradições esquecidas 
da literatura popular, como o relato do contador de 
histórias árabe ou do feiticeiro africano. (PAVIS; 2008, 
p. 69) 

 

Falo da aproximação entre Contação de histórias e Teatro pelo 

fato de transitar entre os dois campos. Contudo, gostaria de explicitar 

que contar história é diferente de fazer teatro e, assim como 

não existe uma hierarquia entre as práticas de contação de 

histórias, também não existe entre contar história e teatro. 

Para explicar com mais clareza as especificidades de cada uma delas, 

recorro a Celso Sisto. Em seu livro textos e pretextos sobre A ARTE de 

CONTAR HISTÓRIAS, define: 

Quem conta histórias, conta história não faz teatro! A 
confusão com a linguagem teatral costuma ser grande!  
O fato de o contador de historias usar a emoção para 
proferir o seu texto, expressar-se corporalmente, 
trabalhar intenções, climas e ritmos e até marcações 
cênicas não transforma o que ele faz em encenação.  É 
claro que todos esses elementos são elementos 
dramáticos, mas não são suficientes para caracterizar o 
trabalho do contador como um trabalho de encenação. 
O que acontece, com frequência, é ter-se trechos de 
uma contação dramatizados, vivenciados como se a 
história que o contador está contando acontecesse 
naquele exato momento. Mas o contador sabe que isso 
tudo já aconteceu e o fato de dramatizar determinadas 



36 

 

partes é apenas um recurso para tornar a história mais 
viva. (SISTO; 2012, p.65) 

 

Essa confusão pode acontecer por conta do crescente número de 

artistas que transitam entre as duas artes. E talvez também pelo 

hibridismo comum nas práticas artísticas contemporâneas. Por esse 

motivo, talvez, que seja necessário, a todo o tempo, reafirmar a 

horizontalidade em todos os tipos de Arte. 

Dib Carneiro, autor e crítico de Teatro Infantil, em entrevista, 

pergunta a Ana Luísa Lacombe: “Você acha que contadores de histórias 

sofrem preconceito no meio teatral? Qual? Por quê?” Como resposta, 

Lacombe afirma que: 

 

Há uma onda de contadores de histórias. Uma enorme 
quantidade de artistas vendo neste filão mais uma 
possibilidade de ganhar um cachê e um espaço no 
mercado cultural. Tem muita gente boa e tem muita 
gente que só quer a sua fatia do pão e não entende 
nada da arte de narrar. Portanto há uma confusão 
entre: os contadores de histórias que não gostam que 
se use recursos teatrais porque acham que 
descaracteriza a arte de narrar e os atores que acham 
que a narração de histórias é um teatro pobre e mal 
acabado, por conta desses oportunistas. No meu ponto 
de vista, acho que as duas artes, a narrativa e a teatral, 
podem se misturar, se amalgamar e se apropriar de 
recursos uma da outra e de todas as outras linguagens 
artísticas, desde que isso seja feito com propriedade. 
(LACOMBE in CARNEIRO; 2014, p. 87) 

 



37 

 

Compactuo com Lacombe, afirmando que é necessário estar apropriado 

das práticas para realiza-las com seriedade e dedicação que merecem. 

Finalizo este capítulo dizendo que, assim como já presentado por 

outros autores aqui citados, essa pesquisa se detém em usar os 

elementos do teatro para pensar a performance do segundo tipo de 

contador de histórias aqui apresentado: o contador da cidade, como é 

chamado por Siqueira ou, como trataremos, o contador 

contemporâneo. 

  



38 

 

Capítulo 02. O que algumas pessoas dizem sobre 

elementos do teatro que serão apresentados logo 

mais e também o motivo pelo qual eles serão 

apresentados e relacionados com a arte de contar 

histórias na tentativa de dar, a Academia, aquilo que 

ela espera: academicismo. 

 

Diego não conhecia o mar. O pai, Santiago Kovakloff, 
levou-o para que descobrisse o mar. Viajaram para o Sul. 

Ele, o mar, estava do outro lado das dunas altas, esperando. 
Quando o menino e o pai enfim alcançaram aquelas alturas 
de areia, depois de muito caminhar, o mar estava na frente 
de seus olhos. E foi tanta a imensidão do mar, e tanto seu 

fulgor, que o menino ficou mudo de beleza. E quando 
finalmente conseguiu falar, tremendo, gaguejando, pediu ao 

pai: - Pai, me ensina a olhar! 
Eduardo Galeano 

 

Quando iniciei a escrita desta dissertação, passava-me pela mente 

tentar comprovar a eficácia da apropriação (no bom sentido) de alguns 

elementos do universo teatral pelo contador de histórias. São infinitas as 

possibilidades de utilização e infinitos os elementos do universo de uma 

das artes cabíveis na outra. 

Dentro de toda essa grandeza, pensei, inicialmente, que já fazem 

parte da minha prática (por conta da formação como ator e do trabalho 

como contador de histórias) a utilização de: 01. a narrativa; 02. o 

corpo; 03. os adereços cênicos. 



39 

 

Deste modo, debruço-me sobre a tarefa de explicar, de forma 

breve, sobre cada uma delas dentro do universo teatral. Durante a 

escrita, farei comparações e aproximações, explicitando os motivos 

pelo qual esses três pontos anteriormente apresentados foram 

escolhidos. 

 Gostaria de iniciar dizendo que a narrativa não é uma 

exclusividade do teatro. E devo salientar que este trabalho não 

pretende tratar de exclusividades ou ineditismos. Entretanto, é inegável 

que a narrativa está para a criação das Artes Cênicas como o sopro 

divino está para criação do homem na Bíblia. 

  

A narrativa, que durante tanto tempo floresceu 

num meio de artesão – no campo, no mar e na 

cidade –, é ela própria, num certo sentido, uma 

forma artesanal de comunicação. Ela não está 

interessada em transmitir ‘o puro em si’ da coisa 

narrada como uma informação ou um relatório. 

Ela mergulha a coisa na vida do narrador para em 

seguida tirá-la dele. Assim se imprime na narrativa 

a marca do narrador, como a mão do oleiro na 

argila do vaso. (BENJAMIN; 1994 p.205) 

 

Os rituais pré-históricos, que se utilizavam da imitação (de 

elementos da natureza ou membros de tribos), construíam pequenas 

narrativas durante o seu acontecimento. Não pretendo adentrar em 

explicações sobre rituais e sobre povos primitivos, mas penso ser 

interessante trazer uma breve contextualização. No livro O Teatro 



40 

 

explicado aos meus filhos a crítica Bárbara Heliodora discorre, de forma 

simples e clara, a imitação em rituais: 

 

Pensem na pré-história, por exemplo, enquanto o 
homem ainda estava aprendendo a falar; será que 
podem imaginar o quanto a chuva, naquelas condições 
difíceis em que os pequenos grupos viviam, era 
necessária? Mas, de vez em quando, sem que ninguém 
soubesse o por que, chegava a época de seca. Alguém, 
na tribo, teve um dia a idéia de imitar a chuva, e então 
todos faziam uma dança ou o que fosse, imitando a 
chuva para ver se assim ela chegava. O mesmo podia 
ser feito para a caça: alguém se fantasiava de caça, se 
cobria com a pele de um animal, e o outro fazia os 
gestos do caçador, e todos ficavam esperando que com 
isso aparecesse mais caça e, portanto, mais comida. 
(HELIODORA; 2010. p. 09) 

 

Depois de apresentar estes pontos, a autora segue sua explicação 

contextualizando com um exemplo de tribos primitivas e sobre a 

criação dos primeiros ídolos. É importante visualizar a ideia de a 

narrativa ser uma forma artesanal de comunicação para Benjamin, e da 

sua presença nos rituais exemplificados por Heliodora. Os autores 

reforçam sua existência anterior ao fenômeno teatral. E também 

sugerem, como dito anteriormente, que ela foi vital para a sua criação. 

E como o teatro é uma arte de pessoas ou, melhor dizendo, de 

presenças, a apresentação da narrativa acontece através da fala do 

narrador. Este pode ter a função de desempenhar um personagem 

específico na história encenada. Pode também fazer sua aparição apenas 

com a intenção de contar, aos espectadores, algo que não acontece na 



41 

 

área de jogo ou área de atuação2, mas que é importante para o 

entendimento do espetáculo. Um exemplo são os coros nas tragédias 

gregas: apresentam personagens e seus contextos, fazendo o prólogo do 

espetáculo ou, em algumas vezes, os desfechos. 

Segundo o pesquisador Luiz Paulo Vasconcelos, em seu Dicionário 

de Teatro (2010): 

 

Em termos gerais, aquele que expõe, por escrito ou 
oralmente, um fato. Em teatro, PERSONAGEM 
responsável por narrar acontecimentos ocorridos fora 
de CENA, comentar a AÇÃO da peça ou, ainda, ser 
porta-voz do pensamento do autor. O narrador tem 
sido usado no teatro quase sempre sob disfarces e 
nomes diferentes: o Palhaço do Auto da Compadecida, 
de Ariano Suassuna (1927); o Contra-Regra de Nossa 
cidade, de Thornton Wilder (1897-1975); ou o 
MENSAGEIRO da TRAGÉDIA grega. No TEATRO 
ÉPICO, o narrador constitui um importante recurso 
anti-ilusionista de narrativa dramática [...] (p. 166. 
Grifos do autor).  

 

O verbete em questão apresenta exemplos da utilização do 

narrador em práticas que vão desde o teatro grego até práticas do teatro 

do século XX, elucidando sua importante participação para a construção 

de significado em momentos específicos de teatro. 

Entretanto, ao iniciar pela narrativa, penso causar alguma 

confusão. Não seria ela, a narrativa, o elemento principal da contação 

                                                           
2
 Parte da CENA visível ao público, onde se desenrolam os acontecimentos 

dramáticos. Parte do CENÁRIO que pode ser ocupada pelo ATOR. Também chamada 
de “zona de atuação” (Verbete ÁREA DE ATUAÇÃO Em “Dicionário de Teatro” p. 29). 



42 

 

de histórias? Sim. E é tão fácil, talvez, enxerga-la como elemento 

indispensável que não se faz necessário explica-lo. Até mesmo o 

contador de histórias pode não estar presente fisicamente, mas a 

narrativa, sim. 

É o caso, por exemplo, da leitura de um livro: existe uma 

história e existe um espectador, mas não existe um contador fazendo a 

mediação entre eles. BENJAMIN diz que “Quem escuta uma história 

está em companhia do narrador; mesmo quem a lê partilha dessa 

companhia” (1994, p. 213). Nesse caso o próprio leitor assume os dois 

papéis: ele é o contador de uma história criada por alguém e também o 

ouvinte dela. 

Mas a ideia inicial desta dissertação é apresentar elementos do 

universo teatral que também fazem parte das práticas de contação de 

histórias. Neste caso, insisto na narrativa. Claro, podemos pensar que 

existem práticas contemporâneas de teatro que não se utilizam, 

necessariamente, da sequência cronológica de uma história. Ou de uma 

história com início, meio e fim. Inclusive pode-se dizer que uma 

característica bastante marcante no Teatro do segundo pós-guerra é a 

mudança na forma como a dramaturgia é apresentada. 

Se antes o teatro pretendia contar uma história com início, meio 

e fim, contendo ações muito bem desenhadas e conflitos visíveis e 

claros, isso muda no período citado. A construção da narrativa começa 

a ficar mais subjetiva, sendo necessária a reflexão do espectador. 

Mesmo com intenções bem definidas pelo encenador, a história contada 

pode mudar de acordo com a subjetividade e as experiências que 

compõem quem assiste. 



43 

 

O espectador precisa, a partir de sua própria subjetividade, 

refletir, construir ou sentir a obra. Mas, importante lembrar, não 

precisa valida-la ou ditar se, mesmo com as mudanças na forma de 

fazer, é teatro. Heliodora afirma que “na forma de dramaturgia a 

variedade tornou-se imensa, e apenas a validade em cena é que 

determina o que pode ser ou não teatro” (p. 116. 2010). 

O segundo item, que aproxima teatro e contação de histórias é o 

corpo. Para as duas artes existirem, é necessário que se tenha um artista 

apresentando um texto. O que talvez seja importante lembrar é que 

nem sempre, no teatro, o texto aparece em forma de palavra falada. A 

história pode ser contada através do corpo do ator. E o contador de 

histórias pode utilizar-se disso em suas apresentações, ainda que priorize 

a palavra falada. 

Minhas práticas – tanto como contador de histórias quanto como 

ator – foram melhorando significativamente a partir da conscientização 

do uso do corpo em cena. Esse entendimento, que adquiri com estudos 

feitos na graduação e também através da participação em grupos de 

teatro, foi pensado exclusivamente para o uso em práticas teatrais. 

Entretanto, percebi uma melhora como contador de histórias. Por esse 

motivo, penso ser interessante dissertar sobre. 

Contudo, relembro: não pretendo ditar regras. Apenas 

apresentar pontos a partir de algumas referências e de reflexões geradas 

ao longo destes anos de prática. O corpo é a ferramenta de trabalho do 

ator. A principal. É, através dele, possível de se criar uma história e 

comunicar, sem dizer nenhuma palavra. Na cena, o corpo constrói 

subtextos e transforma o texto em ação física. A ação física é um ponto 



44 

 

chave na criação teatral. Data do final do século XIX e início do século 

XX. 

 

A ação física é a matéria-prima da cena teatral. 
Stanislavski, ao estudar demoradamente os processos 
criativos do ator, percebeu que os sentimentos não 
podiam ser fixados. Isso fez com que o mestre russo 
chegasse a conclusão, passados quase 30 anos de 
estudos, que em cena não podemos ficar 
voluntariamente tristes ou felizes ou com raiva ou com 
angústia etc. Em cena, no entanto, quando estivermos 
interpretando ou representando um papel podemos 
usar a vontade a nosso favor e fixar aquilo que nos é 
mais palpável: nossos movimentos com intenções 
claras ou, dito de forma mais simples, nossas ações 
físicas[...]. Do ponto de vista das experiências de 
Stanislavski, a ação física é um conjunto de 
movimentos em que há um objetivo específico para 
cada um deles. [...] O conjunto sequenciado dos 
objetivos se constitui numa linha de ações físicas que o 
ator poderá repetir a qualquer tempo. As ações podem 
ser interiores e/ou exteriores. (OLIVEIRA, 
PINTANEL, RODRIGUES; 2014. p. 79) 

 

Pensar o corpo e deixa-lo disponível na construção de um 

personagem ou no preparo de uma contação de histórias possibilita ao 

artista deixar que nele reverbere o texto. A partir do conhecimento do 

texto, utiliza-se o corpo para criar o conjunto de movimentos que os 

autores apresentam como linha de ação física. 

Não podemos esquecer que o corpo é constituído também pela 

voz. Essa, bastante conhecida pelo contador de histórias, também é 

responsável por ações importantes, tanto na arte de contar histórias 



45 

 

quanto no teatro. Uma boa utilização da voz torna, ao espectador de 

ambas as artes, a experiência mais agradável ou interessante. Para o 

teatro: 

 

O conceito de ação vocal é um conceito simples e ao 
mesmo tempo complexo. Simples porque agir 
vocalmente quer dizer que quando falamos queremos 
atingir algum objetivo. [...] é complexo porque 
envolve, no teatro, uma série de elementos que nem 
sempre temos consciência, mas que usamos no dia a 
dia como: articulação, projeção, ressonância, ritmo, 
intenção ou subtexto. É o conjunto desses elementos 
que garante que no palco os espectadores entendam o 
que se passa. (OLIVEIRA, PINTANEL, 
RODRIGUES; 2014 p. 70) 

 

E para a contação de histórias: 

 

A voz inclui elementos como o timbre, a altura, o 
ritmo, a intensidade. O contador de histórias deve 
encarar a voz como um prolongamento do corpo, 
como um membro a mais. Com a voz também se faz 
coisas que, a princípio, estariam na esfera do corpo: 
tatear, acariciar, afagar, socar, etc. (SISTO; 2015. p. 
51) 

 

Observamos que as citações dos autores se complementam, 

mostrando a importância da voz, e, como consequência, do corpo. Os 

dois são indissociáveis. Falar de corpo, ao menos para mim, também é 

falar de voz. Entretanto, é inegável que quando pensamos em práticas 

teatrais contemporâneas, as partituras de ação física, ou os gestos, 



46 

 

pausas e movimentos, ficam em evidência. E, quando pensamos em 

contação de histórias, é a voz que se sobressai. E não há nada de errado 

nisso, reforço. Mesmo por que considero errada uma hierarquia. Não 

me cabe estabelecer e nem acredito que exista, já que toda a forma de 

arte é de igual importância, reafirmo. 

Espero ter conseguido me fazer entender até aqui. Já falamos 

sobre as narrativas e sobre o corpo. Esses são os dois primeiros pontos 

apresentados no início desse capítulo. Podemos dizer também que 

ambos são indispensáveis para estes artistas. Falemos agora sobre o 

terceiro ponto. 

Os adereços compõem o teatro desde quando os homens 

começam a pensar na ideia de espetáculo. Antes mesmo da Grécia 

Antiga, no tempo dos rituais, eles já estavam presentes. São os adereços 

que complementam o trabalho do ator. Não só adereços como figurino, 

mas também como cenário. 

 

Quanto ao outro aspecto do teatro, o de espetáculo, 
mesmo quando ainda tratamos de rituais dramatizados, 
o processo de evolução é sempre o mesmo: primeiro 
temos o intérprete, com sua máscara e sua roupa 
preparadas para ele adquirir a forma de personagem. 
Quando esse ator já aproveitou bem todos os recursos 
de seu próprio corpo, ele recorre aos ‘objetos de 
cena’: os primeiros são aqueles que ele pode carregar 
nas mãos; em estado mais adiantado de 
desenvolvimento são buscados recursos que 
estabeleçam o local da ação e, mais tarde ainda, 
qualquer tipo de cenografia indicativa ou decorativa, 
isto é, elementos independentes do ator que criam um 
ambiente específico para a apresentação. 
(HELIODORA; 2010. p. 17) 



47 

 

 

Não apenas na Grécia Antiga a utilização de adereços esteve 

presente no teatro. No período do Realismo, havia uma tentativa de 

aproximar ao máximo o espetáculo teatral da vida real. Então, se uma 

peça de teatro se passava em uma sala de estar, compunham o cenário 

todos os objetos necessários para criar a sala em questão. Sofás, 

poltronas, tapetes, lustres, abajures, etc. Ainda hoje utilizamos com a 

mesma finalidade apresentada pela autora: ampliar as possibilidades de 

uso do corpo, compondo o seu trabalho e também o espetáculo como 

um todo. 

Entretanto, diferente dos outros dois pontos apresentados 

anteriormente – a narrativa e o corpo –, os adereços cênicos podem ser 

dispensados do espetáculo. Mesmo sem todos estes recursos, é possível 

que façamos teatro. E, embora ainda sejam utilizado, não datam de hoje 

as pesquisas sobre a utilização do mínimo necessário para se criar uma 

cena: em 1965, por exemplo, Jerzy Grotowski publicou Em busca de um 

Teatro pobre. A obra discorre sobre o conceito de Teatro Pobre e 

também sobre a encenação como ato de transgressão. Neste momento, 

nos interessa pensar o primeiro. 

 

Grotowski afirma que chegou ao conceito de teatro 
pobre como resultado de um longo processo em que 
tentava definir o que especificamente é o teatro e 
depois de uma investigação detalhada sobre a relação 
ator-plateia. Grotowski exige que o teatro procure ver 
no que ele é diferente das outras categorias de trabalho 
artístico, principalmente da televisão e do cinema. O 
desfecho desse questionamento é o teatro pobre, 
despido do caráter de espetáculo, da maquiagem e da 



48 

 

ornamentação supérflua, centrado na crença de que a 
técnica pessoal e cênica do ator é o cerne da arte 
teatral: “O teatro pode existir sem maquiagem, sem 
figurinos autônomos e cenografia, sem uma área de 
apresentação separada (palco), sem efeitos sonoros e 
de iluminação, etc. Ele não pode existir sem a relação 
ator-espectador, em uma comunhão perceptiva, 
direta, ‘viva”. (SLOWIAK, CUESTA; 2013. p. 94) 

 

O Teatro Pobre é, com certeza, muito maior do que 

apenas a não utilização de aparatos e indumentárias cênicas. 

Um modo próprio de fazer teatro que se apresenta como um estudo 

concreto e elaborado. Entretanto, para essa pesquisa, o objetivo 

substancial é elucidar as potencialidades expressivas do corpo de um 

artista contador de histórias durante sua apresentação. E o 

entendimento de que essa prática teatral proposta por Grotowski abria 

mão da indumentária que compõe o espetáculo, por hora nos basta.  

Os três pontos que apresentei ao longo deste capítulo servem 

para munir o contador de histórias com outras referências que podem 

auxiliar em sua prática. O teatro tem inúmeros outros pontos que 

poderiam ser considerados. A milenar arte teatral é complexa demais e 

não pretendo reduzi-la. Apenas, como é habitual na pesquisa 

acadêmica, fiz um recorte. Recorte esse que, num primeiro momento, 

pareceu-me suficiente. Se é que existe mesmo suficiência que dê conta 

de uma pesquisa acadêmica, ou mesmo de criação em arte. 



49 

 

Entre-lugar de escrita 02. Rodoviárias, trajetos, 

partidas, chegadas, procrastinação exacerbada, 

minha mãe e algumas histórias: um despretensioso e 

não tão breve relato de recortes sobre coisas que me 

compõem. 

 

É preciso focar para escrever uma dissertação. Estou tentando ser 

o mais acadêmico possível. Busco referências, leio, releio. Mas devo 

confessar: manter o foco não é algo fácil pra mim. Boa parte do tempo 

me pego devaneando sobre os meus bichos de estimação, sobre as 

viagens que ainda não fiz, sobre os afazeres da casa, planejamentos de 

aula, as demandas de trabalho e, não sei por que motivos, sobre minha 

mãe. 

Sinto um desejo enorme de falar sobre ela, de descrevê-la. Penso 

que isso aconteça por conta da dualidade antagônica que minha mãe 

(re)apresenta: uma senhora baixinha com pouco mais de um metro e 

sessenta que parece uma gigante sempre lutando pelos seus direitos; 

uma mulher que se diz pouco inteligente pelo fato de ter estudado 

apenas até a quarta série do ensino fundamental, mas que na verdade 

retém – e compartilha quando pode – mais conhecimento que uma 

coleção de Barsas ou, mais atual, um site de pesquisa; uma pessoa com 

mais de meio século de idade vivida, mas com a energia jovial de um 

adolescente. Não sei se é isso. 

Talvez seja por que a experiência de vida dela me faça entrar em 

conflito com as convicções que tenho: abomino a ideia de meritocracia, 

mas falho em manter meu discurso quando vejo que minha mãe merece 



50 

 

todo o pouco de tudo que tem. Sei das suas lutas diárias para dar conta 

de sobreviver dentro do falho sistema instaurado em nosso país e, 

quando penso sobre elas, acabo caindo na armadilha de romantizar a sua 

história de superação. Também não sei se é isso. 

O fato é que, enquanto tento focar em escrever a dissertação, 

entre xícaras de café ou refrigerante ou vinho, penso muito em minha 

mãe. E retomando momentos da infância e adolescência, quando ainda 

morava com ela, com meu pai e minhas irmãs, acabo me dando por 

conta de uma coisa: minha mãe quase nunca me contava 

histórias. Não contava para mim, nem pras minhas irmãs. E quando 

eu digo contar histórias, penso em histórias populares, dessas que a 

Figura 5: Minha mãe e eu, no verão de 2016, quando ela milagrosamente aceitou tirar uma 
foto (é, ela não gosta muito). Foto: acervo pessoal. 



51 

 

gente aprende oralmente, ou dessas que encontramos em livros. Minha 

mãe não lia nem mesmo pra ela. Uma pena, penso. 

Vez ou outra, nas noites, antes que eu fosse dormir na minha 

cama, eu deitava ao seu lado, na cama dela e do meu pai. Nessas noites, 

minha mãe catava piolhos na minha cabeça. Um ritual de quase sempre, 

que me fazia pensar que eu era muito piolhento. Só depois de crescido 

descobri que esses piolhos não existiam. Era minha mãe, me fazendo 

um cafuné. E enquanto passeava com sua mão entre meus cabelos, 

aproveitava para estalar os dedos dizendo, a cada estalo, “óh, um piolho. 

Óh, mais um piolho”. Vez ou outra, nessas noites, quando eu pedia uma 

história antes de dormir, quase sempre, era a mesma que ela contava. 

Aliás, posso afirmar que não tinham outras. Sempre foi a mesma 

história. Já cansada – não só dos muitos falsos piolhos que tirava da 

minha cabeça durante o cafuné, mas também da rotina desgastante que 

é ser mulher-mãe-esposa-trabalhadora-dona de casa no Brasil dos anos 

90 –, contava sempre “era uma vez uma vaca chamada Vitória. Ela morreu e 

acabou a história”. Depois disso, um beijo. Depois do beijo, a ida até a 

minha cama e a repetição, numa próxima noite escolhida 

aleatoriamente, do ritual que envolvia falsos piolhos e o repentino triste 

fim da vaca Vitória. 

As outras histórias contadas por minha mãe, ainda na infância, 

eram todas sobre ela mesma. E, claro, não direcionadas a mim. Eram 

histórias que, por curiosidade, eu escutava enquanto minha mãe e suas 

irmãs, irmãos, cunhadas e cunhados conversavam entre si. Histórias que 

nem mesmo me lembro e, agora, tentando puxar da memória, talvez 

até inventando um pouco, penso que eram sobre: os tempos de infância 

e adolescência deles – os famosos “na minha época era diferente...”; ou a 



52 

 

vida de algum personagem que marcou a todos – um vizinho, um antigo 

patrão ou antigo amor, um parente distante que ficou rico; algum fato 

interessante da semana; a história da novela; a morte recente de alguém 

(que, nesse caso, não era a vaca Vitória). 

Quase todas sobre a vida de alguém. Histórias de pessoas, que 

não pretendiam serem histórias. Eram apenas curiosidades. Ditas 

enquanto almoçávamos ou tomávamos café na mesa grande e farta, 

provavelmente em um domingo, quando a família toda se reunia casa de 

uma das minhas avós: Vó Nina, mãe da minha mãe ou Vó Preta, mãe do 

meu pai. 

A possibilidade de participar de conversas onde circulavam essas 

histórias possivelmente de vida e de morte, só me fora oferecida a partir 

do meu crescimento e também do momento em que não mais morava, 

todo o tempo, com minha família. E quando digo que minha 

participação se deu no memento em que sai de casa, não quero dizer 

que esse foi um acontecimento realmente necessário para ganhar o 

direito de participação em conversas de gente grande. Apenas uma 

coincidência pelo fato de mudar-me de cidade na mesma época em que 

conclui o ensino médio para iniciar os estudos na graduação. Quase uma 

criança, ainda. 

Pensei em ser mais sucinto e dizer, de modo genérico, que pude 

ter acesso às histórias da minha mãe a partir da minha vida adulta. Mas 

seria pouco sincero da minha parte. Sei que, por conta de acordos 

sociais, entendemos a vida adulta a partir dos 18 anos, quando nos 

tornamos, legalmente, responsáveis por nossos atos. Ou, segundo 

alguns estudos britânicos recentes (não adentrarei neles), aos 25 anos, 

quando termina o nosso processo de adolescência. Contudo, mesmo 



53 

 

tendo mais de 25 anos, morando longe da minha mãe e sendo 

responsável por meus próprios atos, resumir esse momento de 

participação nas histórias da família – e em especial nas histórias da 

minha mãe – ao fato de ser adulto, não me parece sincero.  Isso levando 

em consideração que os meus critérios sobre a vida adulta não serem, 

necessariamente, a maioridade ou o fim da adolescência. 

E tendo os meus próprios critérios, afirmo: estou reprovado em 

ser adulto por não dar conta de algumas especificidades. Dentre estes 

critérios, destaco o fato de não saber temperar o feijão com maestria; 

não saber combinar perfeitamente vinho e queijo sem pedir ajuda ao 

Google; acumular um histórico de desidratação de plantinhas; não ter 

uma relação saudável com a máquina de lavar roupas, que segue se 

alimentando de meias, me deixando com um expressivo número de 

pares desfeitos. 

O fato é que entre a infância e a não oficial vida adulta – ou o 

agora – tiveram alguns pontos importantes em que me lembro de ouvir 

histórias de minha mãe. Histórias essas que me fizeram (re)conhecê-la e 

entender um pouco mais sobre ela. E mais do que isso, entender mais 

sobre mim mesmo. 

A primeira história que me lembro de escutar, depois de adulto, 

foi sobre mim. A tentativa de uma vaga para cursar teatro numa 

universidade de outro estado foi feita em segredo. Me inscrevi na 

primeira leva do SiSU3 no ano de sua implementação (2009) e só contei 

                                                           
3
 O Sisu é o sistema informatizado do Ministério da Educação por meio do qual 

instituições públicas de ensino superior oferecem vagas a candidatos participantes 
do Enem. Disponível em < http://sisu.mec.gov.br/inicial> acessado em 19 de agosto 
de 2019. 



54 

 

pra minha família quando tive o resultado. Fui aprovado para o curso de 

teatro. Obviamente, houve uma felicidade por ser um aluno de escola 

pública, oriundo da classe média, que havia sido aprovado no vestibular. 

Mas, tão grande quanto a felicidade, foi também a resistência. 

“14 horas de distância é muita coisa”, disseram uns. “Sozinho, longe de casa, 

vai cair nas drogas”¸ disseram outros. “Mãe de verdade não deixa o filho ir pra 

tão longe assim”, disseram mais alguns, aproveitando para, como é 

habitual, reproduzir um discurso que lança a culpa de tudo sobre a 

mulher. Como se tentassem dizer que era ruim eu sair de casa para 

estudar e que a culpa disso acontecer era de minha mãe. 

Tudo isso, penso hoje, por que ainda é difícil para as pessoas em 

geral entenderem a escolha por estudar Arte, seja ela qual for. E tenho a 

impressão de que todo e tempo que passou desde meu ingresso e saída 

da faculdade e inserção no mercado de trabalho, as coisas pioraram. 

Reproduzem-se, quase na velocidade da luz – atingida somente por 

cobranças e correntes de redes sociais – discursos vazios e malvados, 

alegando que a classe artística é composta apenas por drogados, 

vagabundos e baderneiros. Sei que alguns familiares alegariam que não, 

caso hoje eu mesmo lhes perguntasse. Mas sei também que não teriam 

dito o que disseram se, na época, estivesse me mudando de cidade para 

cursar algum dos, entre aspas, cursos tradicionais. 

E dentre todos os comentários vindos de uma família que, como 

boa parte das famílias de classe média do Brasil, acha que sucesso é 

trabalhar para adquirir bens materiais, constituir família e ir à igreja, o 

mais preocupante, desde o início, era o do meu pai: “VOCÊ. NÃO. VAI!”. 

Assim, com pontos e caixa alta. Soava-me estranho na época, mas hoje 

entendo que esse era o jeito dele de demonstrar preocupação. Mas 



55 

 

falarei sobre meu pai daqui a pouco. Devo retomar a contextualização. 

O que aconteceu é que, mesmo com todas as forças contra minha saída 

da cidade, minha mãe decidiu que sim, eu cursaria teatro. Que ela me 

ajudaria, independente do que os outros pensassem ou dissessem. É ou 

não é a melhor mãe do mundo? 

Depois de conversar com meu pai, convencê-lo a apoiar-me, os 

dois decidiram que ela iria comigo À Pelotas/RS para me matricular, 

conhecer a cidade e encontrar um local para eu morar. Fizemos tudo 

isso em apenas um dia. Chegamos pela manhã e retornamos a noite. 

Demoramos mais tempo indo e voltando do que na própria cidade. 

E é nesse trajeto, nesse não lugar, que vi minha mãe se abrindo 

pra mim pela primeira vez. Foi em alguma das 14 horas de viagem que 

existem entre o ponto de partida e o ponto de chegada, na ligação entre 

Joinville/SC e Pelotas/RS, que minha mãe apresentou-me um relato 

sobre nós. 

No desconforto daquela longa viagem, serena como alguém que 

espera sem pressa, disse: “Quando você tinha seis anos, se apresentou pela 

primeira vez no prezinho. No fim da apresentação, me disse que queria ser 

artista. Eu, mãe, achava que aquilo era coisa de criança, que ia passar. Fiz 

vários outros planos. Agora você está indo pra faculdade, saindo de casa pra 

estudar Teatro. Não tinha como não deixar você vir. Era pra ser”. 

Não lembro grandes detalhes do que aconteceu de ação. Sei que 

não tinham piolhos imaginários e mudou-se a história corriqueira. E 

mais do que isso, aquele relato parecia me abençoar – daquele jeito que 

só as mães sabem fazer. E por mais que não lembre os detalhes, senti 

que estava protegido. O pouco medo que eu tinha do que estava por 

instantaneamente passou. 



56 

 

E devo dizer que não foi apenas um acalanto naquela longa 

viagem. A benção de minha mãe, apresentada a mim em forma de 

história, me serve como apoio nos momentos em que, por medo ou 

tristeza ou despreparo ou cansaço, repenso minhas escolhas como 

artista. Aquela história, tanto tempo depois, ainda acalma o coração e 

me faz crer que, mesmo nos momentos difíceis, era pra ser a Arte. 

Outras histórias vieram de minha mãe. E não apenas dela: tios, 

tias, amigos. As histórias de vida, que pareciam inalcançáveis quando 

criança, agora são reais. Mas sei que isso não é uma exclusividade 

minha, de minha mãe. Sinto o desejo de escrever sobre momentos com 

ela, mas sei que cada pessoa tem algum momento especial com a sua 

gente. Claro, também sei que não são todas as histórias que me lembro. 

E se lembrasse, não caberia relatá-las aqui. 

Mas antes de seguir para outro capítulo, daqueles que são um 

pouco mais acadêmicos e quadrados, relato mais uma história contada 

por minha mãe. Dessa vez, tendo como personagem principal o senhor 

meu pai. Inicio com um contexto. 

Em 2012, quando eu cursava o terceiro ano da faculdade, meu 

pai teve uma piora significativa no seu tratamento contra um câncer. 

Quase não conseguia se alimentar e tinha perdido boa parte da visão. 

Diante de tal situação, em conversa com minha mãe, entendemos que 

seria melhor, naquele momento, que eu trancasse a faculdade e fosse 

passar um tempo na minha cidade natal. 

Com a minha ajuda de minhas irmãs, foi possível, por alguns dias, 

facilitar a rotina de meu pai e, claro, de minha mãe. Ela, guerreira e 

incansável, passava quase 24 horas diretas, todos os dias de todas as 

semanas, acompanhando meu pai no hospital. Ia até a casa apenas para 



57 

 

tomar um banho, trocar as roupas e pegar alguma coisa que pudesse ser 

útil não só para seu marido, mas para todos os doentes que, assim como 

ele, estavam internados naquele quarto. 

Com meu retorno a Joinville/SC, pude alternar as noites no 

hospital e flexibilizar a rotina de minha mãe. Um respiro para ela. Ainda 

doloroso, mas um respiro. Vinte e poucos dias depois da minha 

chegada, Seu Luiz – meu pai – faleceu. Pausa. Falta de ar. 

Meu pai conversava muito pouco. Desde que me lembro, fora 

um homem de silêncios. Talvez fosse quieto pelo cansaço do trabalho 

como mecânico de caminhões, eu pensava. Talvez fosse quieto por que 

nunca deram brecha para que falasse, comecei a pensar depois. Ou, na 

melhor das hipóteses, sentia-se contemplado apenas observando seu 

entorno, sem muito demonstrar. Numa madrugada – quase manhã – de 

um gélido sábado nublado de inverno, o que mudou para minhas irmãs, 

para minha mãe e para mim, é que o silêncio também tomou conta de 

nós. 

Ninguém sabia ao certo o que dizer. Éramos apenas uma família 

reunida, com algum vazio e um incômodo silêncio. Logo mais, 

permanecia o vazio, o silêncio e, somado a estes, o cheiro floral das 

coroas que chegavam numa sequência quase ritmada, aos montes. 

Naquela manhã de sábado, depois de muitas coroas de flores, 

começaram a chegar pessoas. Muitas. Tantas pessoas que vinham prestar 

homenagens e falar que, de alguma maneira, meu pai tinha feito a 

diferença na vida delas, que então percebi: o silêncio do Seu Luiz não o 

impedira de ser admirado, não só por seus filhos e esposa, mas pelas 

pessoas com quem, por pouco ou muito tempo, conviveu. 



58 

 

O luto durou alguns meses e, dentre todos, quem mais sentia era 

minha mãe. Passei o resto daquele ano morando com ela, que fazia 

silêncio. Ficou com o peito trancado por um tempo, era perceptível. 

Chorava vez ou outra, quase sempre escondida. Resolveu as burocracias 

relativas a enterro e velório e, só então, pareceu respirar. Aposto que 

guarda, ainda, algumas histórias que viveram os dois – ela e meu pai. E, 

alguns anos depois é que compartilhou comigo uma delas. Depois dessa 

apresentação sobre acontecimentos, eis que chego à segunda história. 

Em 2018, minha mãe veio me visitar na cidade de Pelotas. Já 

veio outras vezes desde que voltei a morar aqui, mas não é algo 

cotidiano. Nos encontramos muito mais em sua casa. Mas enfim, esteve 

aqui naquele ano e ficou por algumas semanas. Numa das tardes, 

enquanto cozinhávamos nhoques de abóbora (uma receita ma-ra-vi-lho-

sa que ela faz), começou a contar sobre sua infância, adolescência e seu 

casamento. Nesse dia, falava sobre meu pai, seus defeitos e qualidades. 

Lembrou-se da vez em que, já debilitado, meu pai constatou o motivo 

da doença: disse minha mãe que lhe disse meu pai que “Deus lhe deu” 

um câncer para, com certeza, ele morrer antes que ela. Acho que fiz a 

mesma cara de espanto para minha mãe que ela fez para o meu pai 

quando lhe contou isso. 

Depois, seguiu explicando. Minha mãe disse que meu pai 

constatou: se ela morresse antes, ele não conseguiria viver e morreria 

logo em seguida. Entretanto, por ser uma mulher forte, se ele morresse 

primeiro, ela ainda poderia cuidar dos filhos e realizar outros sonhos. 

Passaram seis anos desde seu falecimento e só então descobri, entre 

conversas e nhoques, que além de ser silêncio, meu pai também era 



59 

 

cuidado e, acima de tudo, era amor. Amor que transborda, nos olhos 

marejados da minha mãe, quando conta uma história. 

Segundo Adriana Falcão, em seu Pequeno dicionário de palavras ao 

vento, gente é “carne, osso, alma e sentimento, tudo isso ao mesmo 

tempo” (FALCÃO, 2011. p. 35). Se pudesse fazer uma observação 

sobre essa ótima definição, acrescentaria que gente também é história. 

Minha mãe é gente. Meu pai foi carne e osso, hoje é alma e sentimento. 

E é lembrança, é história. E é talvez por isso que, ao invés de escrever, 

fique muito tempo pensando em minha mãe. 

Eu quis estar num programa de Mestrado, e quis escrever sobre 

contar histórias. Estou fazendo por desejo e vaidade exclusivamente 

meus. Entretanto, ela, com suas histórias e crenças, me constitui e me 

transforma, tanto quanto os teóricos que aparecem ao longo dessa 

dissertação. E por esse motivo, está tão presente aqui. 

  



60 

 

Capítulo 03. Sorte no jogo, sorte no amor, afetos e 

ambições de pesquisa: brevíssimo relato da 

experiência de aproximação dos elementos da 

linguagem teatral com contação de histórias na 

Especialização em Educação. 

 

O perigo da cultura 
UMA GALINHA pensava tanto e se era tão culta 

que ganhou uma obstrução interior, deixando de pôr ovos. 
Mataram-na no dia seguinte. 

Gonçalo M Tavares 
 

Quando iniciei minhas pesquisas neste Programa de Pós 

Graduação em Artes Visuais, na linha de Ensino de Arte e Educação 

Estética, tinha o objetivo de fazer, além de uma pesquisa teórica, um 

experimento prático. Ainda não sabia se as práticas seriam como 

contador de histórias ou como professor. Tampouco sabia qual o 

público. 

O problema é que, além da escrita da dissertação e do 

cumprimento de créditos obrigatórios para permanecer no programa, 

também desenvolvia meu trabalho como contador de histórias e sou 

professor em uma escola particular da cidade de Pelotas. Conciliar os 

horários para realização de pesquisa teórica, trabalhar e realizar uma 

prática parecia-me inviável. Já estava um pouco desmotivado, 

desistindo de fazer um experimento, quem sabe até desistindo do 

programa de mestrado. 



61 

 

Aqui, uma quebra de continuidade para contar uma história: no 

curso de Teatro – Licenciatura da Universidade Federal de Pelotas, há 

uma disciplina obrigatória chamada de Encenação. Ela é dividida em 

Encenação I e Encenação II. Nessa(s) disciplina(s) é proposto ao aluno, 

além do estudo teórico de grandes encenadores do teatro, a experiência 

como encenador de uma montagem própria. O estudante, então, fica 

responsável por todo o processo (escolha/criação de texto, cenário, 

figurino, iluminação, etc), podendo ter outros alunos auxiliando-o e 

sendo supervisionado por um professor. 

Quando cursei essa disciplina, realizei uma montagem teatral da 

qual me orgulho muito. A Farsa do Advogado Pathelin, texto de autor 

Figura 6: Cibele Fernandes, Melissa Vieira e Régis Riveiro atuando n’A farsa do advogado 
Pathelin, em 2015, no TEATRUA - 1º Festival de Teatro de Rua de Pelotas. Foto: Felipe Campal. 



62 

 

desconhecido, foi escolhido por mim para tornar-se um espetáculo de 

rua. Passava-se num imaginário de sertão e apresentava a história de 

Pathelin e sua esposa, dois trapaceiros que tentavam enganar um 

vendedor de tecidos. O trabalho deixou de ser uma montagem 

acadêmica e nos apresentamos em festivais de teatro e eventos nas 

Cidades de Pelotas, Bagé e Pinheiro Machado, todas do Rio Grande do 

Sul. 

O fato é que, segundo um professor, além das escolhas de 

direção feitas por mim e pelo grupo (foi um processo colaborativo), o 

sucesso do trabalho se devia ao fato de que eu tinha facilidade em 

produzir afetos. E que por esse motivo, eu conseguia trabalhar com 

pessoas dedicadas e que se empenhariam no processo, para não me 

decepcionar. Ele disse isso, em uma aula, quando discutíamos sobre as 

montagens da turma, que isso era, talvez, o mais importante, no ponto 

de vista dele. 

Na mesma época, meu namorado – hoje marido – me disse que, 

a produção de afetos pode ser importante, mas não é só isso que 

melhorou o meu trabalho. Segundo ele, e para sua inveja, eu tinha “mais 

sorte do que juízo”. Ele dizia isso se referindo ao fato de que, em alguns 

momentos, eu precisava de coisas muito específicas e elas “apareciam na 

minha frente”. Não vou trazer os exemplos que ele me deu, embora 

ainda me lembre, pois esta história era apenas um adendo e já está se 

estendendo. Voltemos ao relato sobre a pesquisa e, mais adiante, essa 

história se explicará. 

Já estava pensando em deixar o experimento prático do Mestrado 

de lado. Achava que não conseguiria fazê-lo, por mais simples que 

fosse. Entretanto, isso me gerava uma frustração imensa, já que ele 



63 

 

seria, em minha opinião, importante. Qualificaria o trabalho. Defendo 

que, por estar bastante presente em escolas e bibliotecas, tendo muitas 

vezes um horário fixo semanal nesses locais, a contação de histórias deva 

ser realizada por pessoas capacitadas, a fim de promover, ao seu 

público, uma experiência artística. 

É importante deixar claro que quando falo de pessoas 

capacitadas, não quero me referir a nenhuma técnica, modo de fazer ou 

método específico. Nem mesmo afirmar que existe um tipo certo de 

contar histórias. Refiro-me a pessoas que buscam conhecer diversas 

práticas e, quando possível, vivencia-las para compreender melhor seu 

próprio estilo de fazer. 

Mas, como disseram-me, tenho mais sorte do que juízo. Já no 

último semestre para desenvolver a pesquisa, naquele momento de 

desespero que, penso, outros mestrandos também tem – que seu 

trabalho não é bom ou relevante o suficiente, que não há tempo hábil 

para escrever, que não tem como ler todas as bibliografias etc. –, 

chegou-me a hora da sorte. Saindo de uma aula, desacreditado no meu 

próprio trabalho, nos corredores do Centro de Artes da UFPel, 

encontro a professora Andrisa Kemel Zanella, que dá aulas à cursos do 

Centro de Artes e ao Curso de Pós-Graduação em Educação – área de 

concentração: Educação Infantil, da Faculdade de Educação. 

A professora, então, perguntou se eu lembrava que, há bastante 

tempo atrás, ela havia me dito que ministraria uma disciplina para o já 

citado programa de pós-graduação. E, além de me lembrar, se eu 

aceitaria fazer uma prática sobre contação de histórias com a turma. 

Respondi afirmativamente. Combinamos um encontro posterior e 



64 

 

confirmamos as datas. Sabe a parte de ter sorte? Por vezes, diante desse 

tipo de acontecimento, corroboro com a ideia daquela frase.   

Uma especialização concentrada em educação infantil, com uma 

turma que trabalha na área e, em boa parte, realiza contações de 

histórias. Foi mesmo, muita sorte. E refletindo sobre isso, pensei que as 

minhas práticas deveriam ser com aquele grupo. Explico-me: com a 

experiência de auxiliar no desenvolvimento técnico de professores que 

contam ou pretendem contar histórias, talvez, eu consiga fazer esta arte 

alcançar mais pessoas. 

Combinamos dois encontros, cada um com três horas de 

duração. No plano de ensino da disciplina estava previsto apenas o 

primeiro encontro. Mas, durante nossa reunião para que eu 

programasse a oficina, entendemos que seria mais proveitoso, estender 

a discussão e realizar mais uma experimentação em outro dia. Assim o 

fizemos. 

No primeiro encontro, a sala prevista para a realização da prática 

teve um problema técnico e estava sem luz. Já tinha colocado o meu 

material lá, pois ainda era o meio da tarde e estava tudo claro. Porém, 

como a aula iria até a noite e não havia previsão de conserto, precisamos 

mudar o plano. Começamos o encontro procurando outra sala no 

mesmo prédio. Depois de encontrar, arredamos as cadeiras que a 

enchiam para liberar a área de jogo. Iniciamos a aula com a professora 

responsável pela turma me apresentando. O grupo era formado 

majoritariamente por mulheres. Havia apenas um estudante homem. 

Iniciei a oficina apresentando brevemente minha pesquisa. Falei 

sobre contadores de histórias, sobre como ela é usada e sobre suas 

aproximações com teatro. Em seguida, pedi para a turma que 



65 

 

respondessem a pergunta “o que é necessário para realizar uma contação de 

histórias?”. Depois de todos responderem, convidei-os para formar uma 

roda no espaço que havíamos conseguido liberar. Não era adequado 

como a outra sala, mas faríamos a aula ali mesmo. Em roda, puxei um 

alongamento simples, iniciando pela cabeça, depois ombros, braços e 

pernas. Fizemos alguns exercícios de respiração e vocais. 

Perguntei ao grupo se, na intenção de soltar a voz, não 

poderíamos cantar uma música. Embora ainda pouco confiantes em 

mim, sugeriram aquela que, depois, descobri ser presença marcada nas 

aulas em que se experimentavam cantos: alecrim dourado. Depois de 

cantar, era hora de jogar. Não aprofundarei a escrita sobre jogos teatrais 

e jogos de regra. Mas, apenas para contextualizar o leitor, explico a 

utilização do termo jogo na perspectiva teatral a partir de LUZ: 

 

No contexto teatral, os jogos são utilizados 
tanto na sala de aula como nas salas de ensaio, 
são métodos práticos para resolver problemas 
de encenação, de ensaios e de criação de cenas, 
se utilizados por um grupo de atores. Eles são 
também uma boa metodologia de trabalho com 
alunos em sala de aula, pois auxiliam no 
desenvolvimento, tanto intelectual como social 
dos alunos. (2014, p.22) 

 
Dito isso, segue-se o relato. A proposta era iniciar com uma 

caminhada. Todo o espaço liberado de cadeiras era área de jogo e 

poderia ser ocupado pelos jogadores. Conforme o grupo ia ficando mais 

a vontade, fomos inserindo regras: não esbarrar nos colegas; não andar 



66 

 

em círculos; distribuir-se pelo espaço em relação aos outros jogadores; 

não conversar; quando desejar, explorar os níveis durante a caminhada. 

Depois que o grupo já estava bastante apropriado destes comandos, 

seguimos para os próximos. 

Agora era o momento de cada jogador, ainda caminhando, falar 

um texto à sua escolha. Um pouco de surpresa e resistência, mas vozes 

começaram a aparecer. Majoritariamente o grupo trouxe, mesmo sem 

combinar, um repertório de músicas. Segui pedindo que todos 

explorassem as possibilidades de expressão vocal, acelerando o ritmo de 

fala ou diminuindo-o, colocando intenções claras (raiva, tristeza, 

euforia). 

Havia também um comando que, diferente dos outros comandos, 

não respeitava o tempo os as escolhas de cada um. Mediando o jogo, eu 

pedia para que todos congelassem ou descongelassem. Após todos terem 

experimentado por um tempo a utilização da voz, comecei a pedir que 

Figura 7: Estudantes da Especialização em Educação participando de um jogo para exploração 
do uso do corpo e da voz. Primeiro encontro. Foto: Andrisa Kemel Zanella. 



67 

 

eles congelassem. Mas, ao invés de recolocar todos no jogo, pedia para 

apenas uma pessoa ou duas ou três, por vez, voltassem a se 

movimentar. Com isso, podíamos observar mais atentamente o 

repertório de movimentos de cada um e as reverberações que a fala e as 

intenções dadas a ela causavam no resto do corpo. Então, após algum 

tempo de observação, todos voltavam a caminhar com o pequeno grupo 

escolhido, depois todos ficavam novamente parados e o processo 

recomeçava com outros jogadores. 

Depois desse jogo, enquanto todos tomavam água e se 

recompunham da prática, perguntei se havia alguma observação que 

gostariam de fazer. Uma das jogadoras disse que nunca tinha percebido 

como uma determinada movimentação fazia com que sua fala mudasse 

de entonação (ela disse isso por perceber que, quando acelerava a 

caminhada, começou a falar seu texto com mais força, como se tivesse 

uma intenção mais agressiva). Apresentei novamente o ponto do corpo, 

dizendo que essa consequência corrobora com a ideia de não 

conseguirmos desassociar corpo de voz. É possível, sim, caminhar com 

muita intensidade e falar o texto calmamente. Entretanto, isso exige um 

treinamento bem mais intenso do jogador. 

Outro depoimento era uma lamentação: uma jogadora reclamava 

de ter dificuldade para se concentrar. Tentava, a todo tempo, ficar 

séria, mas acabava, em muitos momentos, rindo. Os amigos da turma 

concordaram, mas entendi que tive alguma responsabilidade pelo 

ocorrido. Quando planejei esse encontro, no desejo efusivo de fazer 

jogos que comprovassem aquilo que eu acredito, não me passou pela 

cabeça a necessidade de trabalhar elementos pré-texto, como o foco, o 

estado de jogo ou a concentração. 



68 

 

Esses elementos são importantes para preparar o ator antes de ele 

entrar em cena. São desenvolvidos a partir de jogos. No exercício de 

caminhada proposto eles aparecem, mas de forma periférica. Expliquei 

isso para o grupo e coloquei um jogo de concentração para o início do 

nosso próximo encontro. 

Partimos para o segundo exercício: uma experimentação de 

contação de histórias com objetos. Levei, para essa aula, cinco sacolas 

de pano, cada uma com oito objetos escolhidos aleatoriamente em 

minha casa. Boa parte deles era de cozinha: colheres, ralador, espátula. 

Alguns pedaços de tecido, garrafas, rolos de lã, etc. Dividi a turma em 

5 grupos de, mais ou menos, 5 pessoas e entreguei, para todos, a 

mesma história. Cada grupo deveria utilizar-se dos objetos e adereços 

da sacola (podendo também negar alguns) e de qualquer outro objeto 

que estivesse na sala para contar a história a seguinte história. 

 

O surgimento da noite: Antigamente não 
havia noite. Era sempre dia. O Sol brilhava 
esquentando a Terra. A Lua e as estrelas eram 
como o Sol. Tudo era luz e claridade na aldeia 
e na floresta. Os homens trabalhavam sem 
cessar e as mulheres trabalhavam sem 
descanso, pois era sempre dia, noite não havia. 
O Sol fazia seu percurso até o poente para 
então retornar pelo caminho inverso ao 
nascente. Mauá controlava o Sol, a Lua e as 
estrelas, não permitindo que ninguém deles se 
aproximasse. Certa vez, um homem quis saber 
como o Sol funcionava. Esperou que Mauá 
saísse para caçar e aproximou-se do Sol. Ao 
tocá-lo, o Sol quebrou, o mesmo acontecendo 
com a Lua e as estrelas. E a noite surgiu 



69 

 

engolindo tudo. Os homens que caçavam na 
mata ficaram perdidos na imensidão do escuro. 
As mulheres mal conseguiam encontrar suas 
redes dentro da maloca. Crianças e idosos 
lamentavam-se do fundo da noite sem luz. 
Mauá voltou para consertar o Sol. Ao ver o 
homem que o havia quebrado, Mauá lançou-se 
sobre ele e o atirou longe. Quando caiu, o 
homem transformou-se no macaquinho-mão-
de-ouro, escuro como a noite e com as mãos 
douradas como o Sol que havia tocado. Não foi 
possível consertar o Sol para que funcionasse 
como antes. O Sol caminhava para o poente, 
mas não conseguia retornar, sumindo no 
horizonte e deixando a Terra na escuridão. 
Mauá então fez com que a Lua e as estrelas 
surgissem na ausência do Sol para iluminar um 
pouco a noite. E é assim até hoje. Este é o 
mito da criação da noite dos índios Waimiri-
Atroari, que habitam Amazonas e Roraima, na 
região norte do Brasil. Mauá, para eles, é o ser 
criador que transforma os homens em animais 
e cuida dos elementos da natureza: quando está 
zangado, sopra a ossada da cabeça de uma onça 
para fazer o trovão. É o guardião da vida: ao 
nascer uma criança, Mauá está sempre por 
perto. Mauá protege, mas também se vinga. É 
um guerreiro como o povo Waimiri-Atroari. 
O macaquinho-mão-de-ouro que aparece no 
mito é respeitado pelos índios por acreditarem 
que ele já foi gente e porque, graças a ele, hoje 
existe a noite. [grifo meu] Disponível em 
<http://www.brinquedoteca.org.br/fabulas-
e-lendas/> acessado em 03 de julho de 2019. 

 



70 

 

Outro elemento que deveria ser explorado era a voz: a partir do 

jogo anterior e da experimentação vocal realizada, os narradores 

deveriam pensar entonações, volume, timbre, para criar diferentes 

expressões. Também era opcional a utilização do texto inteiro ou 

apenas parte dele. Por conta de estabelecermos o tempo máximo de 3 

minutos por apresentação, todos os grupos apresentaram recortes. O 

estabelecimento de tempo se deu para que todos tivessem a 

oportunidade de apresentar e ainda pudéssemos conversar sobre a aula. 

Ao fim das apresentações, tivemos considerações importantes 

pelo grupo e por mim. Uma delas foi a gestão do uso dos objetos por 

alguns grupos. Ao invés de coloca-lo como participante da história, 

serviu apenas para solucionar questões secundárias. Um exemplo: um 

grupo utilizou um pedaço de lã (tinham disponível um novelo) para 

amarrar o cabelo de uma das integrantes. Não havia uma intenção 

cênica do seu uso. Nem mesmo prender o cabelo tinha uma finalidade 

estética. Era apenas uma utilização banal. 

Em outros grupos, os objetos se transformaram em acessórios 

para compor personagens. Alguém interpretava Mauá e, para isso, 

utilizava-se de uma colher de pau como lança. Ou então, a própria 

sacola onde estavam os objetos virava uma tanga. Alguns grupos 

utilizaram os objetos como próprios personagens da história, o que 

possibilitava, além da apreciação que já se basta, a possibilidade de criar 

imagens únicas. Por exemplo: um rolo de lã virava o sol, o ralador 

virou uma oca na aldeia e as colheres de pau, invertidas, tornavam-se os 

índios. 



71 

 

Nos dois casos relatados por último, percebia-se um uso mais 

efetivo dos objetos. O que os diferenciou foi o modo como sua 

participação criava a história. Em um dos casos, tornavam-se acessórios 

para a construção de personagens, na tentativa de tornar a contação de 

histórias mais teatral. No outro, viravam os protagonistas da narração. 

Novamente, reforço que não há erros. Mas o segundo, mesmo se 

apropriando de elementos do teatro, ainda se mantém evidentemente 

uma contação de histórias. 

Destaque para todos os grupos na maneira como se apropriaram 

do texto e se utilizaram de nuances das vozes. Em alguns casos, leram 

juntos, em outros, dividiram e cada um lia uma parte. Em outros, 

apenas um leu e os outros encenaram/manipularam os objetos. 

Ao conversar sobre, todos refletiram sobre a potência que pode 

ser a variação das intensidades de fala numa prática de contação de 

Figura 8: O grupo de alunos e eu, ao fim do primeiro encontro. Foto: Andrisa Kemel Zanella. 



72 

 

histórias ou mesmo na leitura de uma história (alguns diferenciavam 

leitura de contação, sem que tivéssemos falado sobre isso). Finalizamos 

este encontro após o debate. Ainda pretendia mostrar algumas 

referências de teatro e contação de histórias para o grupo, mas já 

estávamos com o horário apertado.  Deixamos para a próxima semana. 

Uma percepção que tive, ao longo dos jogos e apresentações, é 

que havia uma dificuldade no grupo, como um todo, de atentar-se para 

as práticas que estavam acontecendo. Se alguém não estava no jogo ou 

na cena, era comum conversar com outras pessoas, sair da sala ou 

comer fazendo barulho. Embora não seja esse o momento de discorrer 

sobre isso, penso ser necessário, ao menos, constatar: temos dificuldade 

de ser espectadores. Talvez essa constatação só reforce a necessidade e a 

potência de estarmos envolvidos com Arte. Para que entendamos que 

ela é essencial quando se produz e quando se aprecia. 

Para o segundo encontro, a sala prevista estava liberada. 

Iniciamos com um alongamento e aquecimento breve da voz, como na 

semana anterior. Depois disso, fizemos um jogo de concentração. O 

jogo foi divertido e começou de forma meio bagunçada, até que todos 

tenham aprendido. Depois, foi cumprindo seu objetivo. Logo após essa 

prática, lançamos a proposta do dia: enfatizar ainda mais o uso da voz. 

Perguntamos – a professora da turma e eu – se alguém já havia 

tido contato com aquelas fitas antigas com histórias gravadas. Algumas 

pessoas conheciam, outras não. Explicamos brevemente o que era: fitas 

cassete de rádio, onde haviam histórias da Disney gravadas. Embora não 

tivessem contato com elas (eu mesmo, pra fazer a verdade, nunca ouvi 

uma), a maioria dos jogadores falou que sabia do que se tratava. 



73 

 

Levei diversos livros de histórias infantis do meu acervo pessoal. 

Deixei todos eles disponíveis para pesquisa. A proposta era gravar um 

áudio em aplicativo de troca de mensagens, narrando uma das histórias 

escolhidas. Os grupos tinham 30 minutos para realizar a gravação e 

enviar para o celular da professora da turma, que reproduziria todos 

para que escutássemos juntos. 

Formados por três pessoas, os grupos se espalharam pela 

Faculdade de Educação e gravaram suas histórias. Utilizaram sons de 

portas batendo, descargas em vaso sanitário, torneiras se abrindo, 

passos pesados, batidas. Quando os grupos retornaram, o momento de 

escutar as gravações foi extremamente gratificante. Para a maioria das 

pessoas o exercício de se ouvir foi bastante complicado. Mesmo 

causando algum estranhamento, naquele momento, criou-se no grupo 

uma atmosfera amistosa, de orgulho por compartilhar o seu próprio 

trabalho e por ouvir o dos colegas. 

Figura 9: Jogo de concentração no início do segundo encontro. Foto: Andrisa Kemel Zanella. 



74 

 

Ao fim dessas escutas, propusemos novamente o debate. 

Perguntei sobre a experiência e, de modo geral, todos afirmaram que 

estavam surpresos com os trabalhos dos colegas e com as soluções 

encontradas. Acharam os trabalhos bastante criativos. Aproveitei que 

falaram sobre criatividade para retomar com o grupo as respostas da 

pergunta feita no primeiro encontro. 

Quando, sozinho, lia as respostas, pude perceber que um dos 

pontos que aparecia com mais frequência era justamente a 

criatividade. Outros pontos que apareceram foram: expressão facial; 

ludicidade; gostar de histórias; emoção. Mas esses todos e alguns outros 

ainda, quase sempre, vinham acompanhados da palavra criatividade. 

A impressão que tive é de que trata-se a criatividade quase como 

uma característica biológica imutável do ser humano. Ou nasce criativo 

ou não nasce criativo. Sei que pensar na criatividade como algo estático 

não é uma característica exclusiva daquele grupo. Geralmente está 

associada à pessoas com alguma habilidade artística. E sim, a criatividade 

é isso também. Entretanto, tentei explicar que ela é um exercício, e 

que podemos desenvolvê-la a partir de práticas e experiências. Afinal de 

contas, todas as apresentações – tanto no primeiro encontro quanto no 

segundo – tinham sido bastante criativas, com soluções divertidas, que 

produziam sentimentos e pensamentos. 

Uma das alunas/jogadoras disse que os encontros, além de a 

fazerem pensar novas maneiras de contar história, também a deixaram 

com o desejo de oportunizar aos estudantes o exercício de criar 

histórias com a voz. Outras disseram que a experiência de gravar foi 

ótima, pois além de usar recursos da voz e sons em geral, ainda podiam 

escapar de ficar em frente a todos. Não pensei que a gravação poderia 



75 

 

funcionar como um exercício para fugir da cena, mas parece que 

aconteceu. Por outro lado, possibilita ser uma primeira abordagem, 

menos conflituosa, para trabalhar essa questão. 

Falaram também sobre as reverberações que a entonação de voz, 

durante a gravação, causava no corpo, corroborando com a ideia de que 

os dois se complementam. Por fim, falamos sobre como os processos de 

participar e de assistir ou escutar os outros servia para ampliar o 

repertório e repensar a própria prática. 

Não quero parecer pretencioso demais, acreditando que 

transformarei a vida dos professores-contadores de história daquela 

especialização. Mas seguramente afirmo que a experiência foi válida e, 

mais que isso, afirmo que a arte é uma potência quando se está em 

qualquer que seja o lado: potência para o artista e potência para o 

espectador. Que sorte a minha essa experiência. Sorte, felicidade e 

reflexão. Muito mais do que juízo. 

  



76 

 

Entre-Lugar de escrita 03. Imagens de uma pesquisa 

na melhor fonte que existe e é informal, porém 

efetiva para descobrir o mistério acerca da definição 

de criatividade. 

 

Nesta pesquisa, não me aprofundei sobre conceitos de 

criatividade por vários motivos. Os principais, penso, a maioria das 

pessoas deve imaginar: 01. o tempo; 02. a relação com o tema inicial 

dessa pesquisa. Tive outros motivos, mas esses destacaram-se. 

Entretanto, como dissertar é falar sobre um assunto, resolvi trazer umas 

definições não acadêmicas sobre criatividade. 

Como explicado no capítulo anterior, o entendimento de que a 

criatividade é uma característica exclusiva de pessoas que tem 

habilidades artísticas ou não convencionais é bastante comum.  Também 

tenho a impressão de que se entende a criatividade como um talento 

que, ou se nasce com, ou jamais terá. Tão dramático que chega a ser 

artístico. 

Busquei algumas definições e as apresentarei brevemente. 

Primeiro, o site de entretenimento Hypeness4 apresenta criatividade 

como “a capacidade que todos nós temos de encontrar uma solução criativa para 

os desafios que a vida pessoal ou profissional nos coloca.” Essa definição, 

apresenta um ponto de vista interessante. A matéria de onde foi 

extraído, apresenta dados acadêmicos interessantes sobre o estudo da 

                                                           
4
 Disponível em < https://www.hypeness.com.br/2015/07/5-licoes-que-podemos-

aprender-com-a-conferencia-anual-sobre-criatividade-cpsi-nos-eua/>. Acessado em 
24 de agosto de 2019. 



77 

 

criatividade na Universidade de Buffalo, em Nova Iorque. Mas os dados 

acadêmicos não serão utilizados por nós agora. 

O tema ficou latente em minha cabeça após a prática realizada no 

capítulo anterior. Dias depois daquela experiência, numa conversa 

informal com colegas de trabalho, falamos justamente sobre o tema. E, 

em dado momento, eu disse que na infância não tive muito contato com 

formas de arte, além daquelas experimentadas na escola. Minha família 

não fruía arte. Como então, me tornei criativo? Com as experiências da 

faculdade? Talvez. 

Foi então que uma colega me disse que não podia esquecer da 

minha mãe. Contra argumentei dizendo que ela não era artista e não 

tinha como hábito consumir arte, assim como toda a minha família. E a 

tréplica então, apresentada por ela, foi-me esclarecedora. “Sua mãe, 

talvez, não teve acesso à arte, mas isso não significa que ela não seja criativa. 

Afinal de contas, ela é cozinheira, costureira. Faz várias coisas para ‘se virar’, 

como você mesmo já disse”. Realmente. Minha mãe é uma pessoa 

extremamente criativa. E o convívio com ela me fez ter várias 

referências. 

Falei tanto da influência dela sobre minha formação e, em 

nenhum momento, por pura desatenção, tinha percebido que o maior 

exemplo de criatividade que eu tinha – e ainda tenho –, estava bem 

próximo de mim.  

Por isso a segunda definição e, talvez a mais importante, é 

apresentada a partir de imagens de uma conversa com a pessoa que já foi 

apresentada nessa dissertação, e que fez – e ainda faz – grandes 

contribuições para minha formação como gente. E como artista, 



78 

 

professor, e, a partir de agora, documentado neste trabalho, como 

pesquisador: minha mãe. 

Na imagem que será apresentada a seguir, percebe-se Dona 

Marlete afirmando que a criatividade está associada a uma habilidade tida 

como artística. Posteriormente, elucida a definição trazida pelo site 

Hypeness, a partir da apresentação do conceito através da aplicação no 

cotidiano. Por fim, prática comum do universo materno, demonstra, 

gratuitamente, o seu amor. E é retribuída. 

 

  

Figura 10: Diálogo por whatsapp (aplicativo de mensagens) com 
minha mãe. Prints de tela de celular. 



79 

 

Possíveis considerações finais ou viveram felizes 

para sempre.  

 

Quadrilha 
João amava Teresa que amava Raimundo  

que amava Maria que amava Joaquim que amava Lili  
que não amava ninguém.  

João foi pra os Estados Unidos, Teresa para o convento,  
Raimundo morreu de desastre, Maria ficou para tia,  

Joaquim suicidou-se e Lili casou com J. Pinto Fernandes  
que não tinha entrado na história. 

Carlos Drummond de Andrade 
 

Na pesquisa acadêmica, objetivamos elucidar temas, gerar novos 

debates e, como consequência, novas reflexões. Um ciclo. E quando 

escrevemos, projetamos que esse ciclo se repita com o maior número 

possível de pessoas. 

O que pode ser curioso, nesta pesquisa, é que o meu desejo era, 

única e exclusivamente, discorrer sobre um assunto que me é tão caro e 

potente na pesquisa acadêmica e no próprio universo artístico: o 

exercício de contar histórias na perspectiva de um contador de histórias 

contemporâneo e ator. 

Iniciei essa escrita, então, com ambições pequenas. Não queria 

ser um gerador de reflexões mil, apenas queria falar. Falar faz parte do 

ofício, parte de mim. Entretanto, antes mesmo de concluir, essa 

dissertação adentrou naquele ciclo acadêmico. Pois reverberava, 

gerando reflexões em minhas práticas como pesquisador-professor-



80 

 

artista, sobre a arte de narrar e sobre os elementos do teatro que podem 

auxiliar no seu desenvolvimento. Enquanto a escrevia, descobri 

inúmeras outras tantas questões que já me tocam. 

Conto histórias, na maioria das vezes, esperando um final feliz. 

Anseio por eles – os finais felizes – para poder começar, depois deles, 

uma nova narrativa. Repetir o ciclo, o rito, com uma história diferente. 

De repente, me vi aqui, escrevendo essa dissertação. Construindo esse 

texto que é um lugar único. E que não tem final. Que ironia. 

Eu, que tanto questiono o universo acadêmico e que 

repetidamente afirmo minha dificuldade em manter-me nele, penso que 

gostaria de pesquisar ainda mais a fundo. Buscar mais referências, 

construir outros lugares imaginários, outros caminhos teóricos e 

poéticos. E tenho a certeza de que, seja na Universidade ou fora dela, 

assim o farei. Talvez esteja dizendo isso apenas no fervor da escrita, não 

sei. Mas, não posso negar: o desejo de seguir é latente. 

E é assim que contradigo minha fala inicial desse capítulo. Se não 

pretendia gerar novas reflexões, apenas discorrer sobre o assunto, eu 

mesmo já transformo meus pensamentos a cada leitura que faço desse 

trabalho. 

Quando apresentei os pontos que aproximam o universo teatral 

da contação de histórias, tentei ser cauteloso para não criar confusões 

acerca dos espaços que ocupam cada uma dessas Artes. E quando fiz os 

recortes de pontos, achava que aqueles três apresentados – narrativa, 

corpo e adereços – dariam conta de tudo o que pensava. Enganei-me. E 

nunca fui tão feliz por me enganar. 

Escrevia o texto que foi apresentado para a banca de qualificação, 

e já começava a refletir sobre outro aspecto potente. Depois, ao realizar 



81 

 

uma prática com o grupo de estudantes do Curso de Pós-Graduação em 

Educação – área de concentração: Educação Infantil tive novamente a 

impressão de que é necessário pensar mais um ponto. O espaço. 

Primeiro, pensemos que é necessário munir professores e 

educadores – que são também contadores de histórias, pois eles são o 

elo entre o educando e o saber. Tiche Vianna Marcia Strazzacappa, no 

artigo Teatro na Educação: reinventando mundos, iniciam suas reflexões 

falando sobre a importância do professor no processo de educação em 

Arte:  

 

O professor é um intermédio entre aluno e o 
conhecimento, assume um papel importante na 
formação desse indivíduo. O contato do jovem ou 
adolescente com o conhecimento institucionalizado 
depende do nível de credibilidade e de confiança que o 
professor conquista pela coerência de suas atitudes em 
relação às falas, pois a ação (fazer) pode ser muito mais 
convincente do que o discurso (falar)! (VIANNA, 
STRAZZACAPPA; 2012, P.115) 

 

Esse recorte do artigo das autoras serve como ponto de partida 

na reflexão sobre o espaço. Explico: ter um conhecimento mais amplo 

sobre a contação de histórias dá ao professor a capacidade de enxergar 

nessa arte uma potência não só como ferramenta para se alcançar outros 

objetivos. Estar instrumentalizado e tendo subsídios para pensar a sua 

própria prática, ajuda educadores a compreender, para além de 

ferramenta, a contação de histórias como uma arte. E, sendo arte, é tida 

como um campo de conhecimento rico que merece, deste modo, um 



82 

 

espaço bem definido, em todas as suas esferas. Tanto no aspecto físico 

como no aspecto tempo ou cênico.  

Pensar o espaço onde acontece a contação de histórias é 

interessante. Acredito que esse seja um ponto que, muitas vezes, passa 

despercebido. Sobretudo no contexto da contação de histórias como 

ferramenta. Mas o cuidado com esse elemento se faz necessário, já que 

o espaço ajuda na criação de uma atmosfera – tanto para a contação de 

histórias como para o teatro. E, dentro de uma atmosfera, artista e 

espectador aumentam seu vínculo e tornam o acontecimento um ritual 

único e ainda mais profundo. 

Pensemos na mais simples contação de histórias: a leitura. O 

livro, por si só, é um lugar. E quando se completa o livro-lugar com o 

entorno onde está o espectador – um espaço confortável, sem muitos 

ruídos e numa temperatura agradável, por exemplo – é possível que 

adentremos ainda mais na história. 

O leitor, que assume papel de contador e espectador, munido da 

história, que também com o entorno onde está inserido se torna um 

lugar, criam uma atmosfera própria e tornam a experiência ainda mais 

especial. 

Mas para além do leitor solitário, é possível que criemos uma 

atmosfera ainda mais lúdica, sinérgica e possamos potencializar a 

experiência, quando preparamos um espaço. Um espaço que 

aconchegue espectadores e o contador de histórias. 

Este trabalho também serve para seguir resistindo dentro de 

nosso campo. Por isso, reforço: somos uma área de conhecimento 

complexa, cheia de desdobramentos e possibilidades. E até compreendo 



83 

 

a sua utilização na condição de ferramenta. Pode ser também. Mas deve 

ser feita sempre com a cautela e sem más intenções. 

Quando utilizada dessa forma, deve-se deixar claro aos 

beneficiados: ocupa esse lugar aqui, nesse recorte no espaço-tempo, 

apenas por ser uma ciência completa e digna. Somos área de 

conhecimento. E torço para que essa pesquisa sirva como afirmação 

disto. 

Outro ponto que me deixou intrigado e gerou-me reflexões – 

mesmo que tardias – foi o entendimento dos participantes da oficina 

por mim ministrada sobre criatividade. A ideia de que ser criativo é 

uma característica de alguns escolhidos, como se fosse um dom, estava 

presente naquele grupo. Depois, na primeira resposta de minha mãe – 

apresentada anteriormente num print de tela de celular – foi associada a 

apenas artistas. Essa ideia já foi apresentada pela artista e pesquisadora 

Fayga Ostrower no fim do século passado: 

 

Consideramos a criatividade um potencial inerente ao 
homem, e a realização desse potencial uma de suas 
necessidades. As potencialidades e os processos 
criativos não se restringem, porém, à arte. Em nossa 
época, as artes são vistas como área privilegiada do 
fazer humano, onde ao indivíduo parece facultada uma 
liberdade de ação em amplitude emocional e 
intelectual inexistente nos outros campos de atividade 
humana, e unicamente o trabalho artístico é 
qualificado de criativo. Não nos parece correta essa 
visão de criatividade. (OSTROWER; 1987, p. 5) 

 

Porém, naquela conversa informal e não tão despretensiosa com 

minha mãe, ela dá um exemplo de ser criativa no seu cotidiano (quando 



84 

 

aproveita legumes e verduras que estão passando do ponto para criar 

pratos quentes no restaurante onde, vez ou outra, trabalha). E 

comprova o verdadeiro significado de criatividade, segundo a mesma 

autora. 

 

O criar só pode ser visto num sentido global, como 
um agir integrado em um viver humano. De fato, criar 
e viver se interligam. A natureza criativa do homem se 
elabora no contexto cultural. Todo indivíduo se 
desenvolve em uma realidade social, em cujas 
necessidades e valorações culturais se moldam os 
próprios valores de vida. No indivíduo confrontam-se, 
por assim dizer, dois pólos de uma mesma relação: a 
sua criatividade que representa as potencialidades de 
um ser único, e sua criação que será a realização dessas 
potencialidades já dentro do quadro de determinada 
cultura. (1987) 

 

Trazer o exemplo de minha mãe, informalmente, juntamente 

com as definições apresentadas pela autora, faz-me refletir sobre a 

minha própria história aqui narrada: sou constituído por subjetividades 

e características únicas. E também sou – e fui – rodeado por um 

entorno criativo. Não só nas experiências com arte na escola durante o 

ensino básico, a graduação e o mestrado, mas também pelo dia-a-dia ao 

lado da minha mãe e de suas resoluções diárias de problemas. 

Por fim, durante a escrita dessa dissertação, pude não só me 

testar e me descobrir pesquisador, como também pude me sentir mais 

seguro ao me afirmar artista. Este trabalho não tinha a pretensão de ser 

egocêntrico. Entretanto, tudo o que foi apresentado, mesmo já 



85 

 

estivesse em meu caminho em outros tempos, parece agora ser visto de 

uma perspectiva muito mais palpável. 

Em muitos momentos da minha atuação como contador de 

histórias, me vi inseguro de fazer a transposição dos elementos do 

teatro para essa prática. Às vezes por acreditar que seria julgado por 

outros artistas. Outras vezes por acreditar que estaria ultrapassando 

limites entre uma arte e outra. De qualquer modo, sinto que a pesquisa 

realizada para este programa de mestrado, me torna um artista mais 

seguro para experimentações. 

Ao realizar contações de histórias, sobretudo após o período de 

qualificação da pesquisa, ouso-me mais como artista. Utilizo os 

elementos necessários sem o sentimento de criar confusões sobre cada 

uma das artes. 

Sim, tenho dificuldade de me afirmar artista. Uma falha que 

pareceu, durante bastante tempo, irreversível. Afirmar-me como artista 

me parecia ocupar um lugar de pessoa que sabe tudo, entende de tudo. 

E é claro que ainda não sei de muitas coisas. Entretanto, me conheço 

muito mais a partir das reflexões que fiz ao longo desse processo e 

consigo visualizar um caminho coeso que, com certeza, me forma e me 

assegura: sou artista. 

E no Brasil, hoje, talvez, ser um pesquisador – artista (não 

especificarei como contador de histórias por achar mesmo que isso pode 

ser deslocado para outras práticas de Arte) é estar o tempo todo 

munido protegido para batalhar pelo espaço e pelos direitos. É entrar, 

todos os dias, num campo de batalha. Que sorte a minha poder ter este 

trabalho como escudo. Mais uma proteção, junto com as benção em 

formato de histórias que recebi de minha mãe. 



86 

 

Referências 

 

BENJAMIN, Walter. O narrador, considerações sobre a obra de 
Nicolai Leskov. In: BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e 
política: ensaios sobre literatura e história da cultura. Obras 
escolhidas, v.1. 7ª ed. São Paulo: Brasiliense, 1994. p. 197-221. 
 
CARNEIRO NETO, Dib. Já Somos Grandes: teatro infantil - 
entrevistas, críticas, debates, balanços &Rumos.  São Paulo: 
Giostri, 2014. 
 
FALCÃO, Adriana. Pequeno Dicionário de Palavras ao vento. 2ª 
ed. São Paulo: Moderna, 2011. 
 
HELIODORA, Barbara. O Teatro explicado aos meus filhos. Rio 
de Janeiro: Agir, 2008. 
 
JOSSO, Marie-Christine. Experiência de vida e formação. Rio de 
Janeiro: EDUFRN, 2004. 
 
LUZ, Aline de Abreu da. Contação de Histórias e Teatro no 
Ensino Fundamental. Trabalho de Conclusão de Curso, Faculdade 
de Teatro, Centro de Artes, Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, 
2014. 
 
MATIAS, Lígia Borges. “O valor da narrativa na pós-modernidade”. In: 
TERNO, Giuliano (org). A arte de contar histórias: abordagem 
poética, literária e performática. 1ª ed. São Paulo: Ícone, 2010. 
p.71-88. 
 



87 

 

MATOS, Gislayne Avelar, SORSY, Inno. O ofício do contador de 
histórias. 3ª ed. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2009. 
 
OLIVEIRA, Adriano Moraes de; PINTANEL, Elias de Oliveira; 
RODRIGUES, Maurício da Ros. “Sobre ação vocal”. In: OLIVEIRA, 
Adriano Moraes de; PINTANEL, Elias de Oliveira (org). Sobre o 
teatro na região de Pelotas: Primeira abordagem de pesquisa. 
Pelotas: UFPEL – GEPPAC, 2014. 
 
__________. “Sobre ação física”. In: OLIVEIRA, Adriano Moraes de; 
PINTANEL, Elias de Oliveira (org). Sobre o teatro na região de 
Pelotas: Primeira abordagem de pesquisa. Pelotas: UFPEL – 
GEPPAC, 2014.  
 
OSTROWER, Fayga. Criatividade e processos de criação. 
Petrópolis: Vozes, 1987. 
 
PAVIS, Patrice. Dicionário de Teatro. São Paulo: Perspectiva, 
2008. 
 
SISTO, Celso. Textos e pretextos sobre A ARTE de CONTAR 
HISTÓRIAS. 3ª ed. Belo Horizonte: Aletria, 2012. 
 
SLOWIAK, James; CUESTA, Jairo. Jerzy Grotowski. São Paulo: É 
Realizações Editoras, 2013. 
 
SIQUEIRA, G. T. O Narrador. Considerações sobre a arte de 
contar histórias na cidade. Tese apresentada ao Programa de Pós-
Graduação do Instituto de Artes da UNESP para obtenção do título de 
Doutor em Artes. São Paulo, 2016 



88 

 

 
VASCONCELLOS, Luiz Paulo. Dicionário de teatro. 6ª ed. Porto 
Alegre: L&PM POCKET, 2010. 
 
VIANNA, Tiche e STRAZZACAPPA, Marcia. Teatro na educação: 
reinventando mundos in FERREIRA, Sueli (org): O ensino das artes: 
construindo caminhos. Campinas, Papirus, 2012. 
  



89 

 

 

 

 

 

 

 

 

Anexo 

Atestados de colaboração na Especialização em Educação no Programa 

de Pós-Graduação em Educação- área de concentração: Educação 

Infantil, nos dias 05 e 12 de junho de 2019. 

 

  



90 

 

 

  



91 

 

 


