UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS

Programa de Pds-Graduacao em Filosofia

Dissertacao

NATUREZA HUMANA E DIREITO EM ROUSSEAU

Maribel Moraes Felippe

Pelotas, 2014.



MARIBEL MORAES FELIPPE

NATUREZA HUMANA E DIREITO EM ROUSSEAU

Dissertacao apresentada ao Programa de Pos-
graduacdo em Filosofia da Universidade
Federal de Pelotas, como requisito parcial a

obtencéao do titulo de Mestre em Filosofia.

Orientador: Prof. Dr. Claudio Leivas

Co-orientador: Prof. Dr. Carlos Adriano Ferraz

Pelotas, 2014.



Banca examinadora;

Prof. Dr. Claudio Leivas (UFPel)
Prof. Dr. Carlos Adriano Ferraz (UFPel)
Prof. Dr. Paulo César Nodari (UCS)



A Rute e Laerte, meus pais.



Agradecimentos:

Ao Vaz, pelo Arthur, filho mais desejado do mundo.
Ao Arthur, pelo maior amor que existe.

A familia, pelo carinho e apoio constantes.

Aos amigos e colegas de trabalho, pela compreenséao.
Aos professores, pela inspiragao.

Ao professor Aldyr Schlee, por me apresentar Rousseau.



“Nada existe de belo, sendo o que néao é”.

Rousseau



Resumo

FELIPPE, Maribel Moraes. Natureza humana e Direito em Rousseau. 2014.
Programa de Pés-graduacdo em Filosofia. Universidade Federal de Pelotas. Pelotas.

Esta dissertacdo visa a descobrir o papel do direito num possivel resgate da
natureza humana na obra de Rousseau. No decorrer deste estudo serao
apresentadas as concepcdes de Rousseau sobre o estado de natureza, passando-
se pelo surgimento das primeiras sociedades até chegar-se ao contrato social. Tal
caminho, a ser buscado principalmente nas obras Discurso sobre a origem da
desigualdade ( ou Segundo discurso) e no Contrato Social, vez que sao trabalhos
complementares, levara em consideracdo a alegada bondade natural do homem, a
corrupcdo da sociedade e a ideia da lei como vontade geral de todo o povo em
busca de condi¢Bes de igualdade e liberdade. Por essa razdo, o cunho politico da

obra de Rousseau, nas questbes referentes a autoridade, a soberania e a

democracia, implicara em sua concepcéao de direito.

Palavras-chave: Natureza. Direito. Moral. Vontade geral. Autoridade.Soberania.



Abstract

FELIPPE, Maribel Moraes. Natureza humana e direito em Rousseau. 2014.
Programa de Pds-graduacdo em Filosofia. Universidade Federal de Pelotas. Pelotas.

This work aims at discovering the role of law in a possible rescue of human nature in
Rousseau's work. During this study, the ideas of Rousseau on the state of nature will
be presented, as well as the first societies and the social contract .The work will
mainly regard the Second Discourse and the Social Contract because they are
complementary works, considering the alleged natural goodness of man, the
corruption of society and the idea of law as general will of all the people in search of
conditions of equality and freedom . For this reason , the political nature of the work
of Rousseau , for questions regarding the authority , sovereignty and democracy will

imply his conception of law .

Keywords: Nature. Right. Moral. General will. Authority. Sovereignty.



Sumario

[N EFOTUGEO ..ttt 10

Capitulo |

O homem natural e 0 estado de NAtUIrezZa ..........cooeeeeeeeiieii e, 12
1.1 As descri¢des da natureza humana na visédo de rousseau e de seus
O] =T0 LYot EST Y0 = 12
2 N ¢ 0 To =T = o = U 26
1.3 A teoria da sociabilidade natural............cccooeeiei, 27
1.4 Paradoxos da natureza NUMANA...........cooveeeeiieeiiiiiiiie et 31
1.5 As primeiras SOCIEAAUES ..........ccoeiiiiiiiiii e 34
1.6 A descrenga Na SOCIEAAE............cooeeiiieiieeeee e 37

Capitulo Il

DT I oo Y ] A = Lo J=To Xox -1 42
2.1 Maquiavel e hobbes: os autores que rousseau teve de refutar para
fundamentar a legitimidade do direito.............cceeiiieeiiiiiiiii e 42
2.2 Rousseau e o contrato social: a forga ndo faz o direito ..........ccovvvvvvvvvvieeiennnnnn. 52
RSl D - W= 10 1 (o ] o F= Vo = PP 58
P2 B o I 0 1Y o PRSP 64
2.5 Da alienacao no contrato social de rOUSS AU ..........ccceevvrvuiiiiiieeeeeeeeiiieee e 67
2.6 DA SODEIANIA ....cceieeeeiiiiei et 70
2.7 Da retid80 da vontade geral..........ccooiiieieiiiiiiiiiie e 73
2.8 Da lei como expressao da vontade geral..........cccccvvvviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieieeeeee 75
P28 o T [0/ <] o o T PP 77
2.10 Democracia e liberdade: alguns problemas na obra de rousseau................. 79
2.11 DemocCracia € repreSENIACAD .........iieeeeeeeeeiiiiie e e ee e e e e e e e e e e e 84

ConSIderag0es fINAIS ......ooovuiiiii i e e e 88

R O N CIAS e e, 91



10

Introducéao

Sempre que se ouve falar em Rousseau, tanto o pensamento leigo quanto o
especializado ordenam que ele seja colocado em oposi¢édo a Hobbes no que tange
as diferencas encontradas nas teorias de ambos relativamente a natureza humana.
De acordo com essa perspectiva, para Rousseau, 0 homem € livre e tem 0 coragao
em paz (ROUSSEAU, 2009, p.67), sendo, portanto, bom por natureza, ainda que se
deva entender essa bondade como algo ainda ndo moral. Ja para Hobbes, como se
& no De Civi, deve-se concluir que “a origem de todas as grandes e duradouras
sociedades ndo provém da boa vontade que os homens tivessem uns para com 0S
outros, mas do medo reciproco que uns tinham dos outros” (HOBBES, 2002, p.28).
Assim, se relacionariam com os outros ndo por serem bons ou gregéarios, mas por

temerem uns aos outros.

Para que se concretize o projeto ora apresentado, onde se estuda o direito e a
natureza humana na obra de Rousseau, parte-se, primeiramente, por buscar o
conceito de homem na obra do pensador genebrino. E, uma vez, encontrando-se
indicios desse homem, mesmo de uma forma hipotética, como se vé em sua obra,
se buscara demonstrar como o direito se fixa como uma necessidade, como uma
instituicAo que esse homem cria para assessora-lo em sua natureza, para
concretizd-la, dado que a sociedade burguesa moderna o teria afastado dessa
mesma “natureza”, como deixam claro os ensaios em seu diagndéstico das patologias

da modernidade.

Desta forma, importardo o conceito de homem de Rousseau, o conceito de
homem de Hobbes, e o conceito de homem dos tedricos que Rousseau leu e que
serviram para que ele formasse, na sua escritura, o seu proprio homem, aquele que,
enfim, passou a opor-se a outras naturezas vistas na literatura, na filosofia e na
ciéncia politica: o homem natural e por isso livre, vivendo entre iguais, o bom

selvagem, este ser tdo contestado através dos tempos.

Como Rousseau afirma no Emilio, “um jovem deve saber que o homem é
naturalmente bom; deixem-no sentir isso, deixem-no julgar o seu vizinho por si

mesmo. Mas deixem-no perceber que a sociedade deprava e perverte os homens”



11

(ROUSSEAU, 1999). Como se vé, a maxima de uma bondade natural sempre ficou
clara em suas obras e deverd marcar todo o seu pensamento. No entanto, dada a
corrupcéo trazida pela ordem civil, preocupou-se com a possibilidade de “uma regra
legitima e segura de administracdo tomando os homens como séo e as leis como
podem ser”. Tratava, assim, de aliar o que “o direito permitia com o que o direito
prescrevia, a fim de que a justica e a utlidade ndo resultassem divididas”
(ROUSSEAU, 2006, p.7)

A partir disso, passando-se de uma natureza pura a uma sociedade corrompida,
se devera verificar como se comporta o direito como uma proposta de resgate

(parcial, é bem verdade) desta mesma natureza.



12

CAPITULO |

O HOMEM NATURAL E O ESTADO DE NATUREZA

Sozinho, desocupado e sempre préximo do perigo, o homem selvagem
deve gostar de dormir e tem o sono leve, como os animais que, pensando
pouco, dormem, por assim dizer, todo o tempo em que nao estéo pensando.
ROUSSEAU, 2009, p. 54)

1.1 AS DESCRICOES DA NATUREZA HUMANA NA VISAO DE ROUSSEAU E DE
SEUS PREDECESSORES

Para que se possa vislumbrar aspectos do homem natural em suas origens e
melhor entender as teorias que falam da natureza humana, é fundamental que se
conhegam conceitos como o do “estado de natureza”, de que falam Rousseau e os
filbsofos que ele estudou, assim como suas fontes e seus predecessores,

principalmente os tedricos do direito natural.

Rousseau se preocupou com a natureza do homem, com sua condicéo diante de
si mesmo e da comunidade. E parece de suma importancia perceber esse aspecto
em sua obra, vez que haverd um momento em que esse individuo natural ira
coletivizar-se e criar as instituicbes de que necessita para realizar sua estada no

mundo.

O estado de natureza sera, para Rousseau, a base sobre a qual ele construira o
seu trabalho. Tal descricdo, embora assumidamente hipotética, servird para

fundamentar sua doutrina.

Os filosofos que investigaram os fundamentos da sociedade sentiram
necessidade de retroceder até um estado de natureza, mas nenhum chegou
la (...). Em suma, todos eles insistindo constantemente em necessidades,
avidez, opresséo, desejos e orgulho, transferiram para o estado de natureza
ideias que foram adquiridas em sociedade. E assim, em vez de falarem do
selvagem, descreveram o homem social. ( ROUSSEAU, 2009, p. 44)

O que Rousseau néo aceita é terem os filosofos desconsiderado que o modelo

gue tinham era o do homem civil e este, se transposto para um estado de natureza,



13

poderia de fato agir com avidez e opressdo. No entanto, seu estado de natureza

previa um homem selvagem, sem vicios e sem virtudes.

Parece-me, primeiramente, que os homens nesse estado, ndo tendo entre
si nenhuma espécie de relacdo moral, nem deveres conhecidos, nao
podiam ser nem bons, nem maus e ndo tinham nem vicios, nem virtudes, a
menos que, tomando essas palavras num sentido fisico, chamemos vicios,
no individuo, as qualidades que podem prejudicar sua propria conservacéo,
e virtudes as que podem favorecé-la; e, nesse caso, deveriamos chamar de
mais virtuoso aquele que menos resistisse aos impulsos da natureza.
(ROUSSEAU, 2009, p.68)

Desta forma, Rousseau descreve um carater fundamental do estado de natureza:
a auséncia de moralidade. Diz ele com isso que estdo ausentes em tal situacdo os
deveres, as virtudes, os vicios, a bondade e a maldade. Caracteriza, assim, um

estado pré-moral, como se mostrard mais adiante.

E Rousseau vai além ao aconselhar que ndo se conclua, como fez Hobbes, que
por ndo ter nenhuma ideia da bondade, o homem é naturalmente mau, ou que é
vicioso por n&o conhecer a virtude. Assevera ter Hobbes percebido muito bem o
“defeito de todas as definicbes modernas do direito natural, mas as consequéncias
gue tira da sua definicho mostram que ele a toma num sentido que ndo € menos
falso” (ROUSSEAU, 2008, p.69). Para Rousseau, esse autor deveria ter dito que
como o estado de natureza era aquele em que o cuidado com a conservacao do
homem era o menos prejudicial ao de outrem, esse estado era consequentemente o

mais apropriado a paz e assim, 0 mais conveniente ao género humano.

Assim, deve ficar claro que, embora Rousseau se refira ao “bom” selvagem, esse
adjetivo a caracterizar os primeiros homens, € baseado em hipéteses e desprovido

de cunho moral.

“Bom selvagem” ou “selvagem”, como Rousseau denomina habitualmente o
homem no Estado de Natureza, conforme caracterizado em seu Discurso
sobre a origem da desigualdade. Esse ser pacifico, inocente e sereno ocupa
um lugar central em sua imaginacdo e em suas teses (...). "JEmbora eu
gueira formar o homem de natureza, o objetivo ndo é, apesar de tudo, fazer
dele um selvagem e relega-lo as profundezas das florestas (...). O mesmo
homem que deve permanecer estipido nas florestas deve tornar-se
razoavel e judicioso nas cidades”. (DENT, 1996 p.47)

O excerto de texto acima, comentado por Dent, é extraido do Emilio. Mas com
que, entdo, o homem estdpido ira tornar-se judicioso? A titulo de esclarecimento,

deve-se tomar o vocabulo “estupido” como inculto, iletrado e simples, como eram os



14

primeiros homens a habitar as florestas. Estes que, através da perfectibilidade, iriam

evoluir criando uma cultura que daria desenvolvimento a espécie.

A obra de Rousseau é extensa, e seu pensamento, que perpassa seu trabalho
durante toda a vida, demonstra o quanto ele se foi modificando. Uma analise,
mesmo superficial, da obra de Rousseau, ir4 desvelar diferentes perspectivas no
homem de “O Emilio”, no homem do “Discurso sobre a origem da desigualdade” e
no homem do “Contrato Social”. Sdo etapas no desenvolvimento da obra do
pensador, que mostram o homem, primeiro diante da natureza, a do ambiente e a

sua propria. Depois, quando de sua necessidade de adaptacéo a sociedade.

Como ja foi referido, o fato de atribuir-se a Rousseau o uso da expresséo “bom
selvagem”, como muito de sua obra, causa polémica, pois um homem bom por
natureza ndo engendraria uma sociedade ma que poderia corrompé-lo. Afinal, como
um homem bom cria algo mau? Pois que, se a sociedade é formada também por
outros homens, bons como ele, isso ndo deveria ser possivel. Para Dent, no entanto,
a obra de Rousseau deve ser melhor interpretada, devendo-se considerar sua

explicacdo concernente as paixdes:

Uma passagem crucial para se compreender o pensamento de Rousseau
sobre esse topico ocorre no Emilio, onde ele distingue as paixdes naturais
do homem, de suas paixdes exoéticas. Reconhece, ai que “natural” tem o
sentido de “inato”, que o que nasce conosco €, real ou potencialmente,
parte de nossa heranga. Mas ndo é esse 0 sentido que lhe interessa, 0
sentido em que emprega o termo. O sentido significante em que as paixfes
sao “naturais” é, antes, que elas séo “instrumentos de nossa liberdade; elas
tendem a preservar-nos”’. Aquelas paixdes que, pelo contrario, “nos
subjugam e nos destroem” sdo “exoéticas” — ou seja, sdo contrarias a nossa
natureza e “vém de alhures... apossamo-nos delas em detrimento da
natureza”. (DENT, 1996, p.49)

Diante desta explicacdo, pode-se inferir que néo se trata de uma bondade posta
como hoje se tem, mas sim de um mecanismo natural que serve ao homem no
intuito de preserva-lo enquanto espécie, um tipo de predisposi¢cdo a virtude, ainda
gue dela ainda ndo se conheca ou ainda ndo se tenha consciéncia. Havera, assim,
na realizacdo desse bem, um propdsito natural. A bondade, nesse caso, esta mais
relacionada a preservacéo da vida do que a uma distingdo ética fundamental relativa

ao certo e ao errado.



15

7

A obra de Rousseau ird falar de um homem que € meio natureza e meio
sociedade, meio individual e meio coletivo e que, justamente por isso, € tao
complexo e por vezes tdo ambiguo. Bertram reforca essa opinido afirmando que
Rousseau tem muito a dizer em O Emilio — seu tratado sobre a educacdo — sobre 0
jeito no qual o meio ambiente e as instituicbes podem formar ou deformar a psique,
0 que se pode extrair para o Contrato Social. Entende como um tema rousseauniano
importante o de que “viemos ao mundo com o equipamento emocional e cognitivo
necessario para nos levar a vidas felizes e realizadas, mas esse mesmo
equipamento, se conduzido ou desenvolvido erradamente, pode levar-nos a trilhas
de miséria, frustragdo e mutua destrutividade.” (BERTRAM, 2004, p. 30) E como se
Rousseau dissesse que o homem é realizado em poténcia, mas que em virtude de

um desenvolvimento errado, frustra sua propria natureza.

No Discurso sobre a origem da desigualdade , Rousseau esboga uma
histéria reconstruida da raca humana em ordem de mostrar, entre outras
coisas, que certos aspectos da personalidade humana, que tém sido tidos
como naturais, ndo sdo desse tipo, e explicam como vérias formas de
consciéncia e auto-consciéncia vém a juntar-se com estruturas de
desigualdade, opresséo e dominac¢do. No Emilio, Rousseau se move da
consideragcdo do caso coletivo para examinar o individuo, e descreve a
educacdo de um jovem e 0Ss meios nos quais ele pode ser educado e
desenvolver-se em um meio social hostil. (BERTRAM, 2004, p.30)

Por esta andlise, o0 meio ambiente e as instituicbes deformam e corrompem,
mesmo que o interior do individuo ja possua, de forma inata, o equipamento

emocional e cognitivo capaz de satisfazé-lo levando-o0 a uma vida plena e realizada.

Na referida andlise que Bertram faz das ja citadas obras do pensador genebrino,
fica claro o sentido de autopreservacao tipico da natureza humana, tematica que

cumpre ressaltar pela importancia que tem neste estudo.

Rousseau acredita que seres humanos sdo fundamentalmente auto-
interessados. S&o constituidos de modo a preocupar-se com eles proprios,
sua autopreservacdo acima de tudo. Como ele coloca isso em O Emilio: “a
forca das nossas paixdes, a origem e o principio de todas as outras, a Unica
nascida com o homem e a qual nunca o deixa enquanto ele vive é o amor
préprio — uma primitiva e inata paixao, a qual € anterior a quaisquer outras,
e da qual todas as outras sdo, em um sentido, apenas modificacdes”.
(BERTRAM, 2004, p. 30)

Tal alegacdo de Rousseau, de cunho tdo individualista, chega a surpreender
aqueles que se iniciam na obra do pensador conhecido por atribuir ao homem uma

bondade natural. Como poderia, entdo, a sociedade tornar-se ruim para a



16

humanidade? Dent entende que, na concepc¢do de Rousseau, o fator determinante
era justamente as demandas de amor-proprio dos homens, e que havia um debate
consideravel sobre o que, de fato, esse termo significava para Rousseau. Para Dent,
0 amor-proprio €, em esséncia, um desejo ou necessidade de assegurar o
reconhecimento dos outros, tomando um carater competitivo em que os individuos
sé se sentem reconhecidos se sdo preferidos aos outros, se sdo considerados
melhores, uma melhor classe de pessoas. Assim, a desigualdade é elaborada e
mantida. Essa era a visdo de Rousseau em seus escritos mais precoces: a forma
danosa do amor-préprio. No entanto, em seus escritos mais tardios, o amor préprio
pode ter um carater mais positivo ou construtivo, no sentido do individuo desejar ser
reconhecido como um ser humano que possui valor intrinseco, ndo implicando
propriamente na sujeicdo dos demais individuos, mas sim numa exigéncia de

tratamento igualitario (DENT, 2005, p. 40). A esse respeito, Bertram esclarece:

A partir disso, pode parecer que ndo ha real diferenca entre Rousseau e um
egoista como Hobbes. Entretanto, Rousseau argui que em um correto
entendimento do que o amor proprio é e onde ele jaz, os seres humanos
ndo sao levados a um conflito endémico com seus companheiros desde que
em tal entendimento, cuidar do préprio bem estar, requer de alguém
conceder consideragdo propria ao interesse fundamental dos outros.
(BERTRAM, 2004, p. 30)

Segundo Bertram, por esse diagnostico de Rousseau sobre a condicdo humana,
€ imprescindivel a aplicacdo da razéo e do esclarecimento aos problemas causados

por equivoco da humanidade quanto aos seus verdadeiros interesses.

Rousseau procurou diferenciar o amor proprio do amor de si. O amor de si seria
um sentimento natural que levaria todo animal a cuidar de sua prépria preservacao e
que, como a piedade, seria um principio anterior a razdo. JaA o amor préprio seria
inerentemente competitivo e combativo, levando as pessoas a fazerem mais de si
mesmas do que dos outros, e levando a demandas sobre precedéncia e dominacgao
sobre os outros. Assim, enquanto um leva a uma preservagao natural e portanto

aceitavel, o outro pode levar a desigualdade e a opressao.

Segundo Wolff, como Hobbes e Locke, Rousseau parte do principio de que os
seres humanos sao sobretudo motivados pelo desejo de autopreservagcdo (WOLFF,
2004, p.42) No entanto, percebe que é muito mais do que isso. Para ele, estes

autores sobrestimaram as possibilidades de conflito no estado de natureza porque



17

nao levaram em conta o aspecto da piedade ou compaixao, sentimento que limitaria

os impulsos agressivos do homem.

E esta compaixdo que nos leva, sem reflexdo, a socorrer aqueles que
vemos sofrer, é ela que no estado de natureza ocupa o lugar das leis, dos
costumes e da virtude, com a vantagem de que ninguém é tentado a
desobedecer a sua doce voz. E ela que fard um selvagem robusto nao tirar
de uma crianca fraca, ou de um velho invalido, sua subsisténcia adquirida
com dificuldade, se ele mesmo espera poder encontrar a sua noutra parte.
(ROUSSEAU, 2009. p. 72)

Desta forma, Rousseau vé um homem natural que, como um animal, possui o0
instinto de preservar-se, mas que mesmo assim consegue compadecer-se do outro,
0 que, de certa forma, seria sinal de que o estado de natureza ndo seria um estado
de total competicdo entre os homens. A natureza ambigua do homem transparecera

na obra de Rousseau, conforme assegura Bertram:

Como Aristoteles, antes dele, e Kant, apés ele, Rousseau acredita que 0s
seres humanos tém, como se fosse, duas naturezas. Somos mamiferos
guiados pelo instinto de satisfazer nossas necessidades , e somos criaturas

racionais (certamente feitas a imagem de Deus). Muitos de nossos
problemas ocorrem porque somos presos a meio caminho entre essas duas
naturezas. Considerados como meros animais temos sido dotados com o
necessario aparato instintual para nossa preservacao individual e coletiva;
como criaturas puramente racionais nés podemos também ser guiados pela
consciéncia e pela moralidade para vivermos juntos em paz. Como criaturas
tomadas entre esses dois polos, nés encontramos nossos instintos animais
distorcidos por uma raz&o aviltada de tal forma, como para frustrar a paz e a
felicidade individuais e coletivas. (BERTRAM, 2004, p.30)

Com que entdo, um amor préprio existente como uma paixao tdo natural, tdo
primitiva e tdo anterior a tudo € capaz de suplantar qualquer outra paixao
considerando-se que estas outras ndo passam de versées daquela? Ora, se é assim
mesmo, como explica Bertram, ha mesmo no homem um forte individualismo, um tal
sentimento que exigird uma longa caminhada até que surja uma espécie de sentir
coletivo que possa levar a fundacdo da sociedade. Por outro lado, o amor de si
deveria contrabalancar esse outro sentimento, por ndo promover a competi¢do. De
tal sorte, quando se percebera, na evolucdo do pensamento, que preocupar-se com

0 “eu” é preocupar-se com o “outro”, ou vice versa?

Se, para Rousseau, o0 homem tem essas duas naturezas, a do instinto
puramente animal, que s6 pensa em preservar-se, e a de criatura racional, capaz,
portanto, de agir movida pela razéao e pelo esclarecimento, pode-se indagar se nao é

ai mesmo que reside o motor para a criacdo de seus institutos: por amar a si, mais



18

que tudo, ele deve amar o da sua espécie, pois que protegendo o outro ele também
se protege. Assim, com sua hatureza, as vezes de lobo, as vezes a imagem de
Deus, o0 homem podera pensar numa sociedade que o abrigue e em um direito que o

faca viver em paz ou, a0 menos, que evite que ele viva em guerra.

Além da visdo de Rousseau, sobre o0 estado de natureza, importam e muito para
este trabalho a visdo de outros tedricos fundamentais para a compreensao do
homem, da sociedade e do direito. E o caso de Hobbes, Pufendorf e Locke, fildsofos
gue Rousseau muito refutou, mas de cujas ideias jamais se pobde furtar para

construir a sua propria teoria.

Comumente se tem, segundo a doutrina do contratualismo, que o estado de
natureza € a condicdo do homem antes da constituicdo da sociedade civil. No
Leviatd, de Hobbes, no estado de natureza ha a guerra de todos contra todos: ele
diz que os homens, enquanto vivem sem um poder comum ao qual se devam
Sujeitar, encontram-se em uma condicdo que se pode chamar de guerra de um
contra o outro. E isso aconteceria justamente devido a condicdo de serem 0s
homens iguais por natureza, tendo assim 0s mesmos desejos e buscando
preponderar uns sobre os outros. Os homens haviam sido feitos muito iguais, tanto
fisica quanto espiritualmente para que algum reclamasse algum beneficio que outro
ndo pudesse também aspirar (HOBBES, 2008, p.106), o que certamente resultaria
numa igualdade belicosa.

Assim, para Hobbes, da igualdade vinha a desconfianca, e da desconfianca
vinha a guerra, pois que “da igualdade quanto a capacidade deriva a igualdade
quanto a esperanca de atingirmos 0s nossos fins. Portanto, se dois homens desejam
a mesma coisa, a0 mesmo tempo que € impossivel ela ser gozada por ambos, eles
se tornam inimigos” (HOBBES, 2008, p.107). Entendia o filosofo inglés que tornara-
se manifesto que, “durante o tempo em que os homens vivem sem um poder comum
capaz de manté-los todos em um temor respeitoso, eles se encontram naquela
condicdo a que se chama guerra; e uma guerra que é de todos os homens contra
todos os homens” (HOBBES, 2008,p.108). Hobbes achava que, somente através da
fundacdo do estado, de um poder soberano, poderiam os homens deixar essa

condicao de guerra, tdo propria do estado de natureza.



19

No dizer de Hobbes, essa primeira condicdo humana era ruim, cruel e caotica
vez que preponderava a cobiga desenfreada e 0 medo constante. Locke, no entanto,
opunha-se a Hobbes por considerar o estado de natureza um estado relativamente
pacifico: dizia que este era um estado de perfeita liberdade vez que cada um podia
regulamentar suas proprias a¢fes e dispor de suas posses e de si mesmo como
bem Ihe aprouvesse, desde que dentro dos limites da lei da natureza, sem pedir
permissdo a ninguém, nem depender da vontade de ninguém. (LOCKE, 2005,
p.382).

No entanto, da guerra declarada de Hobbes, passando pela perfeita liberdade,
em Locke, é em Rousseau que mais se exalta a dita perfeicdo do estado de
natureza, pois que nessa condicdo, o homem obedece apenas ao instinto. No
Emilio, Rousseau diz que tudo que sai das maos do criador é perfeito, mas, em
compensacdao, tudo degenera na mdo do homem. Ele obviamente considerard como
degenerado aquele homem fruto da sociedade civil, vez que em sua obra, sempre

havera oposicéo entre o estado de natureza e o estado civilizado.

A julgar pelas passagens acima, o homem de Hobbes é um predador, o de
Locke vive na perfeicdo que lhe concede a liberdade, e o de Rousseau obedece aos
instintos, sendo perfeito apenas enquanto imagem do criador. Diante de tais
descri¢cOes, cabe indagar a respeito da moralidade no estado de natureza. Haveria
moralidade em tal condicdo? Esse homem natural, instintivo, rude e que s6 faz o que
tem vontade, sendo livre, portanto, € capaz de discernimento moral? Tal tépico, de
muita importancia para que se entenda a obra de Rousseau, mormente no que
respeita ao estado de natureza, sera abordado mais adiante, no decorrer deste
estudo. Como ja referido anteriormente, o estado de natureza € aquele anterior ao

estado civil e cuja conceituacdo € tdo farta quanto problematica na obra de

Rousseau e de seus predecessores.

Sabe-se, pela leitura de seus comentadores, que Rousseau foi um estudioso e
critico contumaz, leitor dos grandes filésofos de sua época e de épocas passadas.
Para Robert Derathé, Rousseau é devedor de seus adversarios, em particular dos
jurisconsultos, como Pufendorf, Grotius e Barbeyrac, cujas obras o inspiraram. Diz
Derathé que Rousseau sempre defende a verdade contra alguém, ndo expondo

suas ideias por elas mesmas, mas sim reagindo a seus adversarios, refutando-os



20

com veeméncia. No entanto, Rousseau teve como fonte estes autores, sabendo-se
que Pufendorf era o jurista mais reputado de sua época, fora o pai do direito natural

na Alemanha e era muito apreciado em toda a Europa.

Derathé diz que, “oposto a vida civilizada, o estado de natureza é aquele no qual
viveria um homem isolado e separado de seus semelhantes”. E, utilizando-se dos
conceitos classicos de Pufendorf, menciona duas maneiras de se conceber o estado

de natureza:

“O estado de natureza, escreve Pufendorf, é a triste condicdo a qual

concebemos que o homem, feito tal como é, estaria reduzido se fosse
abandonado a si mesmo ao nascer e se estivesse totalmente privado do
auxilio de seus semelhantes. Nesse sentido, o estado de natureza é assim
denominado em oposi¢cdo a uma vida civilizada e que se tornara cémoda
com a industria e o comércio entre os homens.“ (DERATHE, 2009, p. 193)

Nesse sentido, o estado de natureza pressupde isolamento e falta de
comodidade. E o homem entregue a sua propria sorte. Mas ha ainda uma segunda
maneira, em que Pufendorf vai além, dizendo que, do ponto de vista politico, o que

importa é opor o estado de natureza a sociedade civil.

“O estado de natureza, diz ainda Pufendorf, € aquele em que concebemos
0os homens sem nenhuma outra relagdo moral além daquela que esta
fundada sobre essa ligacdo simples e universal que resulta da semelhanca
de sua natureza, independentemente de qualquer convencédo e de qualquer
ato humano que os tenha sujeitado uns aos outros. Desse ponto de vista,
aqueles que consideramos viver respectivamente no estado de natureza
sdo 0s que nem estdo submetidos ao império um do outro nem sao
dependentes de um senhor comum, e que ndo receberam, uns dos outros,
nem bem nem mal. Assim, 0 estado de natureza opfe-se, nesse sentido, ao
estado civil”. (DERATHE, 2009, p. 194)

Entende Derathé que, no dizer de Pufendorf, oposto ao estado civil, o estado de
natureza ndo é um estado de isolamento ou soliddo, mas sim um estado de

independéncia, no qual, por ndo dependerem de ninguém, todos sdo iguais.

Por tal definicdo, nesse estado, 0 homem né&o se sujeita a valoragdo de um outro
homem, ou a qualquer regramento, vez que, por ser livre, a ninguém se deve
submeter e, tampouco, suas acbes devam ser medidas sob algum critério. De tal
sorte que ndo se cogitando, nem de bem, nem de mal, ndo se pode falar em uma
moralidade, pois que esta supde valoracdo. Quando Pufendorf diz que, nesse status,
0os homens nado recebem dos outros nem bem, nem mal, pode-se inferir que eram

homens que ndo conheciam a diferenca. Seus atos eram livres de aspectos morais,



21

vez que, por ndo conhecerem o bem e o mal, ndo faziam o bem e o mal. Apenas

faziam.

Ainda a respeito da condi¢ao de igualdade em que viviam os homens no estado
de natureza, Derathé diz que Pufendorf ndo entendia por que deveria um ser se
achar no direito de se sobrepor a outros seres unicamente por ter uma natureza
mais excelente, jA que esses outros tinham tanto quanto ele um principio interior
para se autogovernarem. Entendia, assim, que todo ser que fosse suscetivel de
obrigacdo, era inteligente e deveria ser capaz de conduzir-se por si mesmo, de
seguir sua propria vontade. Assim, para Pufendorf:

“seria muito absurdo imaginar que a natureza dé aos mais esclarecidos e
aos mais sabios a direcdo dos outros ou, ao menos, o direito de obriga-los a
se submeterem a contragosto. Pois o estabelecimento de toda Autoridade
entre os Homens supde algum ato humano e, alem disso, a capacidade
natural de comandar ndo basta para dar o direito de exercé-la sobre
aqueles que, por sua natureza, sao préprios a obedecer. Pois como todos
0s homens tém naturalmente igual Liberdade, é injusto pretender sujeita-los
ao que quer que seja, sem um consentimento de sua parte, seja expresso,
seja tacito”. (DERATHE, 2009, p.198)

Essa igualdade natural de que fala Pufendorf, que é também uma liberdade
natural, pressupde, por certo, certas diferengas, vez que ele cita o termo “natureza
mais excelente”. Isso faz pensar que ele se refere a um “sentir-se igual”, ou seja, a
um sentimento de igualdade que acometia a todos que eram humanos, mesmo que
nao fossem iguais em forga ou inteligéncia. Eram iguais por serem da raga humana
e, por isso, deveriam sentir-se independentes. Por esse trecho de sua obra,
Pufendorf leva a entender também que a primeira autoridade baseou-se no primeiro
consentimento, o que leva ao surgimento das convenc¢des de que ira falar Rousseau
em seu Contrato Social. Rousseau, no entanto, sempre demonstrou profundas
divergéncias quanto a doutrina dos autores aqui citados, mesmo em relacédo aqueles
em gue seus comentadores dizem que ele se inspirou, como Hobbes, Locke e os

jurisconsultos.

Para Hobbes, a independéncia natural dos homens degenera
inevitavelmente numa guerra geral de todos contra todos. Locke, Pufendorf
e a maioria dos jurisconsultos sustentam, ao contrario, que o estado de
natureza é um estado de “paz e assisténcia matua”, pois eles ndo hesitam,
segundo a féormula de Rousseau, “supor no homem, nesse estado, a nogcao
do justo e do injusto” e as “afeigdes sociais”. (DERATHE, 2009, p. 202)



22

Para Rousseau, estes autores pecam pelo tipo de método que utilizaram para
estudar o homem. Segundo Derathé, na opinido de Rousseau, nenhum deles foi
capaz de considerar a no¢ao de perfectibilidade ou as modifica¢cdes profundas que a
vida em sociedade provoca na natureza do homem. Em vez de estudarem o homem
por um método genético, para elucidar a gradacdo natural de seus sentimentos, o
fizeram de forma analitica, observando os homens que tinham a sua frente ja
moldados por séculos de civilizagdo (DERATHE, 2009, p.203).

Rousseau deixou clara essa critica, na primeira parte do Discurso sobre a origem
da desigualdade — ja citada anteriormente - ao deixar claro que os filésofos erraram
ao transportar para o estado de natureza ideias tiradas da sociedade, esta ja eivada
de todos os vicios, ocasido em que, querendo descrever o selvagem, acabavam por

descrever o homem civilizado.

Desta forma, Rousseau ndo aceita os conceitos dos demais fildsofos por
entender que estes tomaram por estudo o homem ja deslocado da natureza, ja
ambientado, ja modelado pela forma da civilizacdo. Segundo ele, esses fildsofos ndo
admitiram que o estado de natureza é um estado de “dispersdo” ou “isolamento” ,

muito anterior a vida social.

Eles n&do viram tudo o que separa o “‘homem selvagem” do “homem
policiado”. Eles ndo puderam distinguir entre as impulsdes primitivas e as
“paixdes ficticias”, entre o que é inato no homem e o0 que nele é aquisicao
social ou produto da civilizagdo, entre o que ele deve a natureza e o que lhe
vem da sociedade. (DERATHE, 200, p. 204)

Por essa mesma razdo, Rousseau refuta o homem belicoso, presente em uma
guerra de todos contra todos. Para ele, o homem pode tornar-se sociavel e mau,
mas isso nao é inato. Derathé explica que o que Rousseau nega € que o estado de
guerra seja natural a espécie, vez que o erro de Hobbes néo teria sido o de
estabelecer o estado de guerra entre homens inteligentes que se tornaram
sociaveis, mas ter acreditado que esse estado era natural a espécie, apresentando-o
como causa de vicios dos quais ele é o efeito. Assim, para Rousseau, a guerra teria
nascido da paz ou da precaucao que 0s homens tomaram para assegurar uma paz
duravel (DERATHE, 2009, p. 206).

Sao muito interessantes e bastante l6gicos 0os motivos que Rousseau da para

refutar o estado de guerra. Pelo ponto de vista juridico, Rousseau diz que nao pode



23

haver guerra entre 0s homens, mas somente entre os estados, ja que nas guerras
importam nao as relacbes pessoais, mas as reais, como o direito de propriedade e a

reparacao de dano.

E a relacdo das coisas, e ndo dos homens, que produz a guerra, €, COmo o
estado de guerra ndo pode nascer das simples relacfes pessoais, mas
somente das relagfes reais, a guerra particular, ou de homem para homem,
ndo pode existir nem no estado natural, em que ndo ha propriedade
constante, nem no estado social, em que tudo se acha sob a autoridade das
leis. (ROUSSEAU, 2006, p.16)

Também pelo ponto de vista psicologico, o argumento de Rousseau é bastante
defensavel, até mesmo por ater-se a questdo do amor proprio e do amor de si. “Nao
h& guerra geral de homem a homem; e a espécie humana néo foi formada apenas
para destruir-se.” Demonstra que ndo ha légica em se querer destruir a propria

espécie, vez que o natural no individuo € querer a autopreservacao.

Como ja referido aqui, no¢des sobre o estado de natureza, sobre as condi¢cdes
do homem natural, sobre os interesses que motivavam os individuos em seu estado
mais primitivo, importam, e muito, para a teoria contratualista que fundamentara a

obra de Rousseau.

Argumenta Derathé ser incontestavel que ndo se pode separar a teoria
contratual da hipétese do estado de natureza, de forma que esta conduziria aquela.
Ainda que todos os filésofos concordem quanto ao principio de uma igualdade
natural, eles tém concepc¢bes diferentes quanto a condicdo natural do homem e,
sendo assim, acabam por formular diferentemente os termos do contrato. Entédo, a
ideia de cada um deles a respeito do contrato dependerd de como conceberam o

estado de natureza (DERATHE, 2009, p.200).

Pretende Derathé, com isso, que as diferencas relativas ao homem em sua
condicdo natural, conforme descrito pelos filésofos, serdo determinantes para que
estes formulem sua teoria do contrato. Assim, o0 homem selvagem de Rousseau, ou
o homem predador de Hobbes, terdo muito a contribuir para a doutrina de cada um
destes autores. Se nao, vejamos: o homem natural de Hobbes é miseravel,
transeunte de um mundo onde vigora a guerra de todos contra todos; o homem de

Locke vive no que poderia ser o melhor dos mundos, onde reinam a paz e a



24

assisténcia mutua; e o homem natural de Rousseau, o “bom selvagem”, nasce livre,

predisposto a uma vida simples e harménica, e também a virtude.

N&o surpreende que, a respeito desse encantamento que Rousseau
demonstrava pela natureza e por seu conceito de homem natural, principalmente no
Discurso sobre a origem da desigualdade, Voltaire possa ter sido tdo drastico em
contraria-lo sendo até mesmo capaz de dizer que “Jamais empregou-se tanto
espirito em querer tornar-nos animais; sente-se vontade de andar de quatro patas,
guando se |Ié vossa obra.” Com isso se percebe o quanto esse conceito de homem
despertou, e ainda desperta, controvérsias e o quanto Rousseau levou ao desespero

os filésofos, principalmente aqueles filosofos do seu tempo.

Enfim, esses primeiros homens descritos pela doutrina de pensadores como
Rousseau, Hobbes, Locke e tantos outros demonstram, como bem diz Derathé, por
gue suas teorias a respeito do contrato social sdo tdo diversas. A visdo que estes
autores tinham da natureza humana fatalmente os levaria a formular suas teses
sobre o desenvolvimento desta mesma natureza humana, algo que viria depois a

redundar em uma visdo de sociedade civil regrada por pactos e convencoes.

Essa passagem do estado de natureza ao estado civil produziu no homem
uma mudanc¢a consideravel, substituindo em sua conduta a justica ao
instinto e imprimindo a suas acdes a moralidade que I|he faltava
anteriormente. Foi somente entdo que a voz do dever, sucedendo ao
impulso fisico, e o direito ao apetite, fizeram com que o homem, que até
esse momento so6 tinha olhado para si mesmo, visse-se forgado a agir por
meio de outros principios e a consultar a razdo antes de seguir seus
pendores. (ROUSSEAU, 2006, p. 25)

No paragrafo acima referido, Rousseau trata da transformacdo do homem
natural em homem civil, um homem que ja ndo é puro instinto, mas que, por imprimir
moralidade as suas acoes, ja consegue demonstrar um sentido de justica. Ele ouve
a “voz do dever”, que Ihe faz encolherem os impulsos; e o direito, ao acalmar-lhe o

apetite, chama-o a razao.

Desta forma, o hipotético, paradisiaco, estado de natureza € processo findo.
Como aduz Starobinski, “o progresso € ambiguo, mas o retorno ao estado de
natureza é impossivel para as sociedades que dele se afastaram” (STAROBINSKI,
2009, p. 394). Segundo ele, a transformagéo € irreversivel e o caminho do retorno

sO esta aberto aos sonhadores. No entanto, mantida viva através da memoria, a



25

imagem do estado de natureza pode servir de “conceito regulador” pois constitui
referéncia fixa para se situar o desvio que representa cada estado da civilizag&o.
Essa definicho de “humanidade minima”, como Starobinski caracteriza a
humanidade no estagio primitivo, € capaz de permitir, em sua opinido, “a medida
exata de nossos excessos e de nossos aperfeicoamentos” (STAROBINSKI, 2009, p.
394). Desta forma, tal estado € um marco hipotético, um divisor que permite definir

alguns avancos na evolucdo do homem.

Esse divisor permite contrabalangar natureza e cultura, pois que, conforme
Starobinski afirma, em seu comentério sobre o Segundo Discurso, “tudo o que
difere da pobreza ideal do estado primitivo deve ser considerado como invencgao
humana, fato de cultura, modificacdo do homem por ele préprio. Desse modo
podemos saber onde cessa o0 homem da natureza e onde comeca o0 homem do
homem” (STAROBINSKI, 2009, p. 395).

Importante ressaltar, ainda na visdo de Starobinski, a questdo de transferéncia
de responsabilidade em relacdo as criacdes culturais citadas acima. Starobinski
afirma que, contrariando a tradicdo, Rousseau apresenta como obra humana
criacbes antes atribuidas a natureza ou a Deus: a linguagem articulada, a unido
duradoura entre macho e fémea, a sociedade, a propriedade, as regras formais do
direito, a moral “tdo logo se fundamente em razdo e ultrapasse, em suas

prescricdes, o simples instinto de conservagdo e o impulso obscuro da simpatia’
(STAROBINSKI, 2009, p. 395).

Com isso, evidencia-se em Rousseau uma espécie de reconhecimento da
evolugdo historica por que passou o homem ao ir criando seus institutos. Ir da
perfectibilidade ao aperfeicoamento, no entanto, conforme esclarece Starobinski,
nao € algo que se dé como necessario. Ao contrario, Rousseau entende que tal
acontece por escolha humana. Se o homem ndo quisesse, em virtude de sua
liberdade, seria livre para recusar ou atrasar esse desenvolvimento (STAROBINSKI,
2009, p. 395).



26

1.2 A MORALIDADE

Rousseau deixa claro, como ja se viu, que no estado de natureza ndo ha
moralidade e que, a alegada bondade natural do individuo, por ndo apresentar
qualguer nocdo de certo e errado, € desprovida de conteudo moral. No entanto, a
trajetéria evolutiva do homem, passando do estado de natureza, uma espécie de
“grau zero”, como lembra Starobinski, para um estado civil, leva a humanidade ao
encontro da moralidade. Para Derathé, a descricdo que Rousseau faz do estado de
natureza, a importancia que da ao homem natural, acabard por comandar também

toda a sua concepcao do estado.

Como veremos, se Rousseau coloca no ativo do Estado o desenvolvimento
da razdo e o da moralidade, que é sua consequéncia, € precisamente
porque tinha sustentado no Discurso sobre a origem da desigualdade que
0 homem natural sé possui a razdo em poténcia e vive sem nenhuma
relagdo moral com seus semelhantes. Nesse sentido, o Discurso sobre a
origem da desigualdade serve de introdu¢@o ao Contrato Social e ndo deve
separar-se dele. (DERATHE, 2009 )

Vemos, diante de tal alegacédo, que, para Rousseau, foi a convencdo que deu
origem a moralidade. O selvagem, em sua soliddo, embora tendo a capacidade da
moral, esta como poténcia, s6 veio a desenvolvé-la quando de sua pratica como
homem civil. Pratica esta que, segundo Rousseau, acabaria por tornar menos
tranquilas as paixdes. O selvagem de Rousseau tinha em seu intimo faculdades em
potencial a serem desenvolvidas, no entanto estas s6 apareceriam no tempo certo.

Era tudo questéo das necessidades que viriam com a vida em sociedade.

Nada seria tdo miseravel quanto o homem selvagem ofuscado por luzes,
atormentado por paixfes e raciocinando sobre um estado diferente do seu.
Foi por uma providéncia muito sabia que as faculdades, que ele possuia em
poténcia, s6 devessem se desenvolver com as ocasifes de exercé-las a fim
de ndo serem nem supérfluas e onerosas antes do tempo, nem tardias e
inateis quando necessarias. (ROUSSEAU, 2009, p. 68)

Assim, o0 homem era uma criatura racional cuja razado era uma faculdade inata,
pronta a se desenvolver, mas apenas em situagcao propicia, quando chegasse a hora
ou gquando se apresentassem as necessidades que a fariam aflorar. Era do instinto
gue esse homem se valia, assim, apenas a vida social poderia exigir dele que

fizesse despertar a razdo, podendo, desta forma, realizar suas escolhas morais.



27

Antes da sociedade, era determinante para Rousseau a questao de que houve
um isolamento proprio do estado de natureza. Tanto que, da mesma forma
veemente com que refutou a “guerra de todos contra todos” sugerida por Hobbes,
ele também refutou a chamada “teoria da sociabilidade natural”. Esta, defendida por
grandes classicos do direito natural, como Pufendorf, previa uma inclinagdo natural
do homem para viver em sociedade com seus semelhantes. Ora, tal alegacdo nao
caberia na teoria rousseauniana vez que o homem natural de Rousseau é um

solitario.

Se é possivel se dizer, conforme Rousseau, que a moralidade e a razdo, embora
inatas, estdo adormecidas no homem até o momento em que ele delas precise para
sua estada em sociedade, cabe indagar como surge a sociabilidade a unir os
homens. Para Pufendorf, ela se manifesta pela consciéncia de uma identidade de
natureza capaz de unir os homens por estes se considerarem semelhantes, como se
fosse um sentimento desinteressado de amizade geral e benevoléncia universal
ligando um ser a humanidade inteira, e de cuja unido resultasse um enorme bem. Ao
mesmo tempo, haveria também uma finalidade autointeressada, no sentido de que,
ao ajudar o outro, o homem também estaria provendo seus préprios interesses
(DERATHE, 2009, p. 217).

Assim, de acordo com Pufendorf, o homem é naturalmente sociavel em virtude
de desenvolver uma consciéncia da “identidade de natureza”, a qual pode ser
explicada em virtude de que o homem identifica o outro como sendo da sua mesma
natureza e, por tal semelhanca, devem ajudar-se mutuamente. Essa amizade geral e
desinteressada, observada como uma lei natural, ndo deve, entretanto, ser boa so
porque € util, mais do que isso, sua vantagem vem justamente de sua conformidade
com o que é natural. Por outro lado, essa mesma natureza que ordena aos homens
gue sejam sociaveis faria também com que cada um pudesse atender melhor seus

proprios interesses.

1.3 A TEORIA DA SOCIABILIDADE NATURAL

Definida como uma tendéncia do homem para viver em sociedade, tal como

descrito acima por Pufendorf, a sociabilidade nunca foi aceita por Rousseau, para



28

guem nao era natural que os homens fizessem essa opcao. Ele refuta, assim como
Hobbes, a teoria da sociabilidade natural. Este Ultimo, com sua guerra de todos
contra todos, ndo admite essa teoria. O homem predador de Hobbes, que ndo seria

amistoso ou desinteressado, passaria muito longe disso.

No Discurso sobre a desigualdade, Rousseau se contenta em excluir a
nogdo de sociabilidade do direito natural, declarando que este tem seu
fundamento nos “dois principios anteriores a razao”, o amor de si e a
piedade. E diz ele, do concurso e da combinacdo que nosso espirito esta
em estado de fazer desses dois principios, sem que seja necessario incluir
o da sociabilidade, que me parecem decorrer todas as regras do direito
natural. Rousseau foi levado a tratar mais a fundo a questdo no segundo
capitulo do Manuscrito de Genebra, intitulado Da sociedade geral do género
humano. Como Rousseau conclui dizendo que ndo ha “sociedade natural e
geral entre os homens”, & claro que nos encontramos diante de uma
refutacdo da teoria da sociabilidade natural. (DERATHE, 2009, p.220)

Em seu Segundo Discurso, Rousseau diz, sobre a piedade, que é um sentimento
natural que, ao moderar em cada individuo a atividade do amor de si, concorre para
a conservacdo mutua de toda a espécie. E, entdo, a piedade que leva o homem,
sem reflexdo, a socorrer aos que sofrem, e que, no estado de natureza, faz leis,
costumes e virtudes, com a vantagem de que ninguém procura “desobedecer a sua
doce voz”. Para ele, a piedade e o amor de si, 0s quais sdo anteriores a razdo, sado
os dois principios a fundamentar o direito natural. Desta forma, ele exclui a

sociabilidade, rejeitando assim a visdo de Pufendorf.

Rousseau parece crer ser a piedade a Unica e mais importante virtude podendo

gerar tudo o mais que possa haver de bom em relacdo aos sentimentos humanos:

Mandeville percebeu bem que, com toda a sua moral, o0s homens nunca
seriam mais que monstros se a natureza nao lhes tivesse dado a piedade
em apoio da razdo, mas ndo viu que dessa simples qualidade decorrem
todas as virtudes sociais que ele quer contestar aos homens. De fato, o que
€ a generosidade, a cleméncia, a humanidade, sendo a piedade aplicada
aos fracos, aos culpados, ou & espécie humana em geral? (ROUSSEAU,
2009, p.71)

No prefacio do Discurso sobre a origem da desigualdade, Rousseau chama
atencao sobre as primeiras e mais simples operac¢des da alma humana, percebendo
nela dois principios anteriores a razéo, um referente ao bem estar e a conservagéo
do individuo, e outro, que “inspira uma repugnancia natural em ver perecer ou sofrer
todo ser sensivel, principalmente nossos semelhantes”. De tais principios, a saber o

amor de si e a compaixao ou piedade, € que decorreriam todas as regras do direito



29

natural, sem depender minimamente do principio da sociabilidade de que fala
Pufendorf. (ROUSSEAU, 2009,p.37)".

7

O primitivo homem de Rousseau é solitario e independente vivendo em um
isolamento que nao lhe permite relagcbes morais e cujas necessidades, ao contrario
do que diria a teoria da sociabilidade natural, mais o afastam do que o unem aos

seus iguais.

“O efeito natural das primeiras necessidades foi afastar os homens e nao
aproxima-los (...). Esses tempos de barbarie eram o século de ouro, ndo
porque 0os homens estavam unidos, mas porque estavam separados. Cada
um, dizem, estimava-se o0 senhor de tudo: pode ser, mas ninguém conhecia
nem desejava sendo 0 que estava ao alcance da sua mao: suas
necessidades, longe de aproxima-los de seus semelhantes, os
distanciavam. Os homens, se quisermos, atacavam-se, reinava o estado de
guerra, e toda a terra estava em paz.” (ROUSSEAU, in DERATHE, 2009, p.
222)

Diz Derathé que, com o texto acima, Rousseau refuta tanto a teoria da guerra
natural de todos contra todos, quanto sua teoria oposta, da sociabilidade natural.
Assim, por seu argumento, rejeita tanto a descricdo de Hobbes quanto a de
Pufendorf. O estado de natureza, como descrito em Rousseau, propde um homem
vivendo em um isolamento que ndo poderia deixar de ser pacifico: ele s6 deseja o
que nao € de ninguém, o que tem a mao porque a natureza lhe oferece. No entanto,
0 que nao se pode deixar de perceber no texto citado € um dos tantos paradoxos de
Rousseau. N&o se pode negar que é paradoxal dizer-se que em todo canto reinava

o estado de guerra, mas toda a terra estava em paz.

O que a obra de Rousseau pede, e isso ocorre sempre, é uma forcosa
interpretacdo: como pode reinar a guerra ao mesmo tempo em que toda a terra vive
em paz? Se vamos entender em seu sentido figurado, podemos ter que reina uma
guerra de necessidades e dificuldades para o homem solitario, mas que ele
contenta-se com seu destino e segue em uma paz que a auséncia do outro nao

abala, ou que se d& justamente pela auséncia do outro.

Derathé cita a obra Ensaio sobre a origem das linguas, de Rousseau, ao dizer

gue as necessidades vitais, fisicas, nem aproximam os homens, como cré Pufendorf,



30

nem os tornam inimigos, como cré Hobbes. Bem ao contrério, a necessidade de

viver leva os homens, em palavras de Rousseau, “a fugirem” uns dos outros.

Tal como concebe Rousseau, n&o se trata nem de guerra, nem de “vida social”,
mas sim da dispersao e do isolamento em que vivem os primeiros homens, “dirigindo
o olhar a toda a natureza e medindo com os olhos a vasta extensdo do céu”
(ROUSSEAU, 2009, p. 47). Esse homem, vivendo disperso, “sozinho, desocupado e
sempre préoximo do perigo” (ROUSSEAU, 2009, p. 54), alimentando-se do que Ihe
oferece a natureza, so se limita por suas necessidades fisicas. Ndo parece desejar a

sociedade nem ter qualquer inclinagéo natural por ela.

Rousseau insistirA sempre na soliddo do homem natural, no entanto, segundo
Derathé, a sociabilidade estar4 também neste. Ainda que pareca contraditorio dizer-
se isso depois de ter ele refutado a teoria da sociabilidade natural, € para que se
entenda que, para Rousseau, a sociabilidade, assim como a razdo, é uma faculdade
inata. Ocorre que ambas as faculdades so6 existem “em poténcia” no homem natural,
vez que seu desenvolvimento esta ligado a condi¢cdes que sé se encontram reunidas

no meio social.

Assim, o homem s0, errante pelas florestas, sem palavra e sem desejos que sua
mao nao possa alcancar, ndo pode tornar-se socidvel porque ndo tem
conhecimentos, por ndo ter uma troca constante com seus semelhantes. No Ensaio
sobre a origem das linguas, Rousseau diz que “as afeicdes sociais sO se
desenvolvem em nés com nossas luzes.” Pelo que se depreende, o homem, na
visdo de Rousseau, ndo € sociavel, mas traz em si uma capacidade, uma poténcia
para se tornar tal. Rousseau, no entanto, dird que essa possibilidade s6 se dara
tardiamente no curso da evolucdo humana. Entende ele que o homem primitivo se
basta, ndo deseja a vida em sociedade. A alegada sociabilidade se reduziria, para

Rousseau, ao sentimento de piedade.

Conforme Derathé, Rousseau insiste sobre o carater humano da piedade: seria
por ela que tomariamos consciéncia da identidade de natureza a nos unir aos outros
homens. No entanto, diferentemente da identidade de natureza de que fala

Pufendorf, Rousseau a entende como uma qualidade de ser sensivel. Assim, a Unica



31

7

forma de sociabilidade que parece natural a Rousseau € aquela que tem seu

fundamento na identidade de nossa natureza sensivel.

Aquela sociabilidade, como dita por Pufendorf, que aperta os lagos da sociedade
pelo interesse pessoal, Rousseau chama de “dependéncia mutua” pois engendra
vicios e suprime a liberdade. No Emilio, Rousseau aponta dois tipos de
dependéncia: a das coisas, que € da natureza, e a das pessoas, que € da

sociedade.

A dependéncia das coisas, ndo tendo nenhuma moralidade, ndo prejudica a
liberdade e ndo engendra vicios: sendo a dependéncia dos homens
desordenada, ela os engendra todos, e € por ela que o senhor e o0 escravo
depravam-se mutuamente. Se “a sociedade deprava e perverte os
homens”, é portanto porque ela substitui & independéncia natural uma
dependéncia mutua, e coloca todo mundo “sob ferros”.(DERATHE, 2009, p.
228)

1.4 PARADOXOS DA NATUREZA HUMANA

A obra de Rousseau apresenta muitas dicotomias (natureza e sociedade, justica
e instinto, dever e impulso, direito e apetite) as quais podem ser de dificil
entendimento, mas que, até mesmo em virtude disso, podem se prestar a uma
interpretacdo mais didatica. Além disso, alguns temas paradoxais de seu trabalho e
gue interessam sobremaneira para compor sua visdo de mundo, encontram-se em

origens bastante antigas.

Christopher Brooke, ao comentar a filosofia politica de Rousseau, diz que ela
tem origens estdicas e agostinianas e que vem dai sua originalidade pois que
consegue unir duas doutrinas bastante opostas. Essa caracteristica da obra de
Rousseau é de bastante interesse para a compreensao da dita bondade natural do
ser humano no estado de natureza e também para que se compreenda a questédo da

chamada corrup¢do do homem quando de sua vivéncia na sociedade.

Brooke, que consegue perceber essa dicotomia na obra de Rousseau, cita um
artigo de William Bouwsma o qual descreve um antagonismo fundamental entre
estoicismo e agostinianismo, dois polos ideoldgicos que serviriam para designar
auténticas visdes da existéncia humana. Entre as muitas dimensdes a diferenciar

ambas as doutrinas se pode citar, por exemplo, que, para um estoico, um cuidadoso



32

estudo do mundo natural o tornaria inteligivel para nés e nos ajudaria a descobrir
como deveriamos viver, e seriamos otimistas sobre as possibilidades de uma
teologia natural. Entretanto, para um agostiniano, as verdades da religido estariam
reveladas nas escrituras, ndo descobertas na natureza. E Brooke continua, dizendo
que um estoico manteria o ensinamento socratico de que é impossivel conhecer o
bem e ndo fazé-lo, que a virtude é um tipo de conhecimento e que chegamos a
virtude através da raz&do; mas um agostiniano marcaria a fragilidade da razéo
humana e sua capacidade de ser desencaminhada na auséncia da iluminacéo divina
(BROOKE, 2001. p.108). Como se vé, parecem posi¢Oes irreconcilidveis. No

entanto, a doutrina de Rousseau transita em meio a essas origens:

Dada sua reputacdo como o critico do lluminismo mais efetivo da doutrina
agostiniana classica do pecado original, n6s podemos portanto esperar
encontrar Rousseau plenamente abracado as dicotomias propostas pelos
agostinianos do século XVII e tomar lados contra eles junto com os estoicos
e pelagianos e com os teéricos modernos do direito natural. Isso seria muito
simples. Embora Rousseau rejeite muito os quadros centrais da teologia de
Agostinho, da graca e do pecado original, seus proprios argumentos retém
elementos profundamente agostinianos com respeito a conteddo e
estrutura, e é na maneira na qual ele sintetiza as tradicdes estoicas e
agostinianas que sua filosofia estd em seu mais criativo e original.
(BROOKE, 2001, p. 108)

Assim, de acordo com Brooke, Rousseau sintetiza as duas doutrinas. E vai além:
para ele, onde Rousseau, 0 estoicismo e o0 “jovem” Agostinho mais
impressionantemente convergem é em sua crenca compartilhada de que a vontade
corretamente dirigida é o Unico bem humano genuinamente nao habilitado. A bona
voluntas agostiniana, dirigida ao proprio amor de Deus, o Epiteto hegemonikon, o
qual ensina a distinguir entre o que estd e 0 que néo esta sob nosso controle; e a
vontade geral de Rousseau, em que o cidadao tem liberdade por viver de acordo
com a vontade civica compartilhada da comunidade politica: “em cada um desses
casos, o tipo certo de vontade € aquele que transcende os estreitos horizontes do
agente auto-centrado para encontrar satisfacdo alinhando-se com algo de valor
geral, infinito ou universal” (BROOKE, 2001, p.108).

Como temos visto, Rousseau combina uma forte descri¢cdo da liberdade da
vontade com uma negacdo da graca agostiniana, mas associa a essa
combinagcdo pelagiana uma narrativa secular da Queda que fornece um
equivalente funcional para a descricdo agostiniana do pecado original que
esta faltando no esquema pelagiano. Como sua alternativa agostiniana, a
historia conjuntural da emergéncia e do entrincheiramento da desigualdade
na sociedade humana em Rousseau, presente no Discurso sobre a origem
da desigualdade, procura explicar como a humanidade passou de um



33

estado original de contentamento, para um de degradacéo, corrupgdo e
miséria. (BROOKE, 2001, p. 110)

Assim, o0 homem, na concepcdo de Rousseau, também sofre uma queda, mas é
uma queda em consonancia com o secularismo. E uma queda da qual Deus néo
participa e que ndo € baseada no pecado, mas sim baseada em uma vontade livre
gue se corrompe em virtude da malversagéo da sociedade. De acordo com Cassirer,
“Rousseau buscou transpor o problema tradicional da teodiceia dentro do terreno da
politica, localizando as origens do mal ndo em algum pecado original cometido pelo
Primeiro Casal, mas em consequéncia da organizacdo das sociedades humanas”
(BROOKE, 2001, p.111). Conclui-se, com isso, que o0 homem peca, sim, mas nao
no sentido biblico, ndo na forma dada a conhecer pela religido. A sociedade ir4
modificar este homem e o fara degradar-se. Sua queda, como se poderia dizer do
seu pecado, serd de ordem politica, marcada pelas relacbes de poder de que ir4

participar.

Rousseau, no entanto, nunca desiste da bondade natural do ser humano
engquanto este € o errante solitario. Na verdade, o que ele faz é justificar sua nova
condicdo, de homem decaido, quando se lhe sobrevém as deturpacdes do meio
social. Nesse contexto, diz Kelly:

A esse respeito, Rousseau criou uma das mais frutiferas, mas menos
tentadoras visdes da humanidade jamais apresentadas. Porque ele disse
gue o homem antropoldgico era bom, mas que o homem histérico tinha se
tornado perverso, que o desenvolvimento que tinha tornado a virtude
possivel tinha também dado impulso ao supremo vicio, e que a histéria
atribuivel de alguma forma a violagdo humana tinha se tornado um bloqueio
a satisfacdo humana. (KELLY, 2001, p. 20)

Esse homem historico de que fala Rousseau nada mais € do que o homem civil,
aguele que passou pelo desenvolvimento da sociedade e que, a partir dela, péde dar
vazdo ao vicio. No Segundo Discurso, onde ele mais profundamente relata os
problemas trazidos pela sociedade, fica evidente sua rejeicdo a essa nova condi¢ao

humana.

Referindo-se ao Segundo Discurso, Kelly diz que neste o problema da geracéo
do mal é mais ambiguo, e que as ideias de moralidade surgem somente quando um
contato regular e habitual entre os seres humanos é estabelecido. (KELLY, 2001,
p.20)



34

Bastante tempo antes disso, entretanto, uma sequéncia de eventos e
modificacdes € estabelecida pressupondo sociedade, moralidade e
corrupcdo. Para comecar, o homem é criado com capacidades potenciais
de vontade e perfectibilidade. De acordo com Rousseau, a despeito de suas
propensdes inatas, ele pode nunca ter usado sua vontade para mais do que
uma satisfagdo animal, pode nunca ter “aperfeicoado” a si mesmo, pode
nunca ter tateado seu caminho em direcdo a razédo e a reflexdo. (KELLY,
2001, p.20)

Assim, o homem possuia a vontade e capacidades inatas, as quais, segundo
Rousseau, poderia nunca ter usado, poderia nunca ter desenvolvido a ndo ser para
sua satisfacdo animal. Mas o que, entdo, levaria o homem a desenvolver-se, o que
levaria a espécie humana a gerar o mal? De acordo com Kelly, aguela natureza,
conforme pensada por Rousseau em seu estado de natureza, mantinha sempre a
mesma ordem e ndo engendraria nhenhum progresso. Para tanto, necessitaria de
uma oportunidade e a isso Rousseau chamou de “modificacbes ndo naturais na
natureza”. Isso, em sua opinido, teria forcado o homem a obter o que precisava, a
competir com outros animais e a entrar em conflito e também em cooperacdo com
seu semelhante (KELLY, 2001, p. 21). Tais modificacBes seriam um desafio a
condicdo humana, seriam determinantes para que uma nova realidade se
apresentasse ao homem levando-o a trilhar um caminho diferente. Rousseau buscou

explicar essa cruzada do homem rumo a sociedade.

1.5 AS PRIMEIRAS SOCIEDADES

O primeiro que, ao cercar um terreno, teve a audacia de dizer isto € meu e
encontrou gente bastante simples para acreditar nele foi o verdadeiro
fundador da sociedade civil. Quantos crimes, guerras e assassinatos,
guantas misérias e horrores teria poupado ao género humano aquele que,
arrancando as estacas e cobrindo o fosso, tivesse gritado a seus
semelhantes: “Nao escutem esse impostor! Estardo perdidos se
esquecerem que os frutos sdo de todos e a terra é de ninguém!”
(ROUSSEAU, 2009, p.80)

Com esse paragrafo, Rousseau introduz a segunda parte de seu Discurso sobre
a origem da desigualdade, esta que é talvez sua obra mais revolucionaria, aquela
em que ele mais desnuda sua aversdo as agruras impostas pela sociedade. Nesse
ponto ele acusa a propriedade como sendo o mais odioso engenho humano, capaz
de aniquilar para sempre a harmonia que reinava no estado de natureza. Nao

surpreende que Wokler tenha afirmado que Rousseau “jamais voltaria a ser tao



35

marxista em sua interpretacdo da sociedade quanto nas péginas finais do Segundo
Discurso” (WOKLER, 2012, p. 81).

Esse segundo discurso de Rousseau, a tratar da desigualdade, segundo Wokler,
“teria sido concebido menos como uma historia geral da espécie humana do que
como uma teoria da natureza humana apresentada sob a forma de histéria”
(WOKLER, 2012, p. 81), de forma que ndo se pensasse em encontrar entre 0s
povos primitivos do passado os selvagens de Rousseau, pois que, para este, tais
selvagens nédo existiram na realidade, mas precisavam ser tomados como hipétese
para se explicar a teoria da transformag&o moral humana. (WOKLER, 2012, p. 82)
Com base, entdo, num inicio paradisiaco, Rousseau pode, através de sua descricao,

lancar a humanidade no caos advindo da sociedade.

Com o surgimento das primeiras sociedades, longe de se preocuparem apenas
com sua conservacao, os homens passam a enfrentar problemas, muitos advindos
da natureza, como as intempéries e a concorréncia com 0s animais. Além disso,
familias incipientes se formavam, gerando assim, necessidades nunca antes
sentidas. E, mesmo que a coabitacdo entre homem e mulher, pais e filhos, tenha
feito nascer “os mais doces sentimentos que os homens conhecem, o amor conjugal
e 0 amor paterno” (ROUSSEAU, 2009, p. 84), esses novos habitos amoleceram os

homens e impuseram o primeiro jugo.

Entende Rousseau que é nesse periodo que a moralidade comeca a se
introduzir nas acdes humanas, pois que o0os homens comecam a desenvolver
qualidades diferentes daquelas que traziam de sua constituicdo primitiva. Teria
havido nesse interim uma época boa, a qual Rousseau chamou de juventude do
mundo, vez que 0s homens ainda se contentavam com pouco, suas familias, suas

cabanas, seus arcos e flechas, periodo em que eram livres, enfim.

No Segundo Discurso, Rousseau disse que mesmo em sua condi¢ao natural ou
primitiva, os seres humanos possuiam duas faculdades a diferencia-los dos animais:
o livre-arbitrio e a perfectibilidade. E ele atribuiu justamente a esta ultima o
surgimento da sociedade como tal, vez que € o aperfeicoamento pessoal que leva o
homem a desenvolver a agricultura, a ciéncia, as manufaturas e todas as demais

coisas que, responsaveis por tird-lo de sua condicdo original, fizeram com que se



36

tornasse o tirano de si mesmo e da natureza (DENT, 1996, p.180). Assim, o homem,

guerendo tornar-se perfeito, viu-se escravo e tirano.

Na concepcao de Wokler, o homem deve ter “utilizado mal sua perfectibilidade,
de uma maneira que restringia sua liberdade, quando adotou a instituicdo da
propriedade privada e passou da selvageria para a civilizacdo. Se ele era perfectivel
por natureza poderia, pelo menos em principio, corrigir e superar 0s erros que deve
ter cometido” (WOKLER, 2012, p. 83). Sabe-se que tais erros viriam depois a ser
alvos de tentativas de composicdo, como se vera mais adiante, pela ideia do
contrato social. No entanto, nada mudaria o fato da sociedade ter sido maculada por

sua prépria nocéo de perfectibilidade.

Apesar disso, Rousseau entendeu que a “sociedade nascente”, primitiva e
bucdlica, nascida num passado remoto, na “mais feliz e estavel de todas as épocas”
(WOKLER, 2012, p. 82) nao fora ruim, pois no inicio todos viviam em harmonia e
simplicidade. O grande problema foi o surgimento da comparacéo entre os homens,
0 que os levou a medirem-se, a ter orgulho e inveja, cada um almejando para si mais
consideracdo que o outro. Para esse estagio ndo haveria volta, pois conforme disse

Rousseau nos Dialogos , “ a natureza humana nunca retrocede um passo.

No entanto, € com a propriedade privada que comeca a derrocada da sociedade.
E quando instala-se, de fato, a desigualdade. “Segundo o axioma do sabio Locke,
ndo poderia haver injuria onde ndo ha propriedade” (ROUSSEAU, 2009, p. 87).
Aliado a questdo da propriedade, o surgimento do trabalho, nessa época, acaba
trazendo também grandes transformacdes na vida humana, muitas delas de caréater

negativo, como a escravidao e a exploracao do homem pelo homem:

Desde o instante em que um homem teve a necessidade do auxilio de
outro, desde que se percebeu que era (til a um so0 ter provisdes para dois, a
igualdade desapareceu, a propriedade se introduziu, o trabalho se tornou
necessario e as vastas florestas se transformaram em campos vicosos que
era preciso regar com o suor dos homens, nos quais logo se viu germinar e
crescer a escraviddo e a miséria com as colheitas. (ROUSSEAU, 2009,
p.88)

Rousseau demonstra aqui, nessa segunda parte de seu Segundo Discurso, um
grande pessimismo em relacéo a sociedade. Considera-a um flagelo em cujas raizes

se encontram tanto a propriedade quanto a escravidao, ambas geradoras da mais



37

profunda desigualdade. A sociedade sera para ele um engano, e a propriedade, uma
fraude. Tais pensamentos fardo de Rousseau um génio para uns, e um tolo para

outros.

1.6 A DESCRENCA NA SOCIEDADE

De acordo com Starobinski, para Rousseau, “o mal se produz pela histéria e pela
sociedade sem alterar a esséncia do individuo. A culpa da sociedade nédo é a culpa
do homem essencial, mas a do homem em relagdo” (STAROBINSKI, 2009, p. 34),
do homem enquanto sociedade. Assim, a natureza original ndo é maculada, pois o
mal é algo exterior, que surge com o0 movimento da historia promovendo conflito e
injustica entre os homens. Ele ndo pode aceitar que a sociedade negue o dado

natural degradando, assim, a inocéncia original.

Sua descrenca na sociedade ndo se restringiu somente as suas obras, mas
também a sua vida. Tanto que, entre seus pares, Rousseau era conhecido como um
misantropo e sempre fora contestado, tanto quanto o fora Pascal. “Se Pascal era um
adversario dificil, tanto mais era Rousseau, um lider porta-voz da causa da
humanidade”. Para Hulliung, que se refere a Pascal e a Rousseau como o velho e o
novo misantropo, ambos tinham muito em comum. E suas semelhancas eram mais
do que sua alegada misantropia. Era como se o pensamento de Rousseau sobre a
condicdo humana ecoasse Pascal (HULLIUNG, 2001, p.58).

Ferido pelas acusacfes de seus outrora companheiros, Rousseau debateu-
se em cada um de seus escritos autobiograficos por uma explicacdo de seu
auto-exilio: em primeiro lugar, sua desculpa € a doenga, entdo seu amor
pela independéncia, depois sua necessidade de fugir aos homens em
ordem de amar a humanidade, finalmente sua necessidade de fugir dos
humanos para evitar odia-los. (HULLIUNG, 2001. p.59)

Percebe-se que a vida de Rousseau ndo foge ao que ele colocou em suas
obras. Buscou uma soliddo que o fizesse escapar a uma sociedade que sempre
considerou corrupta. Esse misantropo assemelhado a Pascal, como diziam Voltaire
e seu grupo de filésofos, ao se desnudar em seus escritos autobiogréaficos, nada

mais era do que o homem decepcionado com a sociedade. E ele se justificava ao



38

citar como: “uma pessoa admiravel aquela que, precisamente por amar seus
semelhantes, odeia neles o mal que fazem uns aos outros” (HULLIUNG, 2001, p.
59).

A dita misantropia de Rousseau deve té-lo obrigado a fugir de seus pares, vez
que estes, repudiando suas ideias de isolamento e de aversao a sociedade, também
0 repudiavam como ‘o monstro, o misantropo, o0 inimigo da raga humana’
(HULLIUNG, 2001, p.59). Uma boa dose de pessimismo em Rousseau o fazia ver a

sociedade de uma forma negativa, com uma grande descrencga, como um mal.

No entanto, embora admitindo ser a sociedade um mal, como diz Hulliung,
Rousseau sempre repudiou a no¢céo de pecado original e sempre resistiu em admitir
qualquer ideia de pecado na sua filosofia. Porém, do ponto de vista dos fildsofos,
Rousseau pode justamente ter sido a reencarnacdo de Pascal, o que eles
consideravam melhor para ele do que descobrir, mesmo sem invocar Deus, a
Queda, ou o pecado, que esse mundo é um vale de lagrimas” (HULLIUNG, 2001,
p.59) Desta forma, Pascal pode, de fato, ser percebido na obra de Rousseau, ainda

que guardadas as devidas proporc¢oes.

Em sua busca e descoberta de um tempo quando ndés podiamos ficar
parados, Rousseau soa como Pascal, com a diferenca que o ultimo
pensava no Jardim do Eden, enquanto que Rousseau pensava no bruto,
mas inocente estado de natureza. Onde Pascal culpa o pecado, Rousseau
— para a consternacéo dos filésofos - culpa a sociedade. No pensamento de
Pascal uma sociedade que gira em torno do engano e do auto-engano é
efeito de uma natureza humana corrupta, em Rousseau, uma sociedade
corrupta é a causa, e a natureza humana aviltada, o efeito. (HULLIUNG,
2001. p. 67)

Percebe-se que had uma certa semelhanca quanto a estrutura, embora com
bastante diferenca na fundamentacdo dos conceitos: onde Pascal é religioso,
Rousseau é politico. Para Rovighi, no entanto, ha uma grande simetria, pois diz que
o retrato da humanidade que sai das paginas de Rousseau, longe do otimismo geral
do Século do lluminismo, é muito semelhante ao de Pascal em seu pessimismo, ao
descrever a decadéncia da humanidade. Porém, segundo Rovighi, Rousseau néo
aceita o mesmo “critério de explicagdo que a mitica e a metafisica religiosa de
Pascal haviam adotado” (ROVIGHI, 2002, 385), ndo aceita a explicacdo teoldgica
pascalina da corrupcao originaria do pecado de Adéo, nem a redencao pela morte

de Cristo.



39

Em Rousseau, parece haver um equivalente: o homem, na sua condicdo de
bondade originaria, viu-se corrompido pela civilizagdo, embora ndo necessite de
nenhuma intervencdo divina, pois que sua esséncia nao foi alterada. Ao mesmo
tempo, esse individuo traz em si mesmo uma capacidade de redencéo ética e
politica capaz de fazé-lo recuperar-se sem que seja necessaria uma volta a era das

cavernas.

Como ja referido anteriormente, Rousseau nunca pretendeu uma volta as
cavernas. Aquela frase de Voltaire sobre o homem voltar a andar em quatro patas foi
uma das tantas ironias que este sempre dirigiu a Rousseau. Misantropo e alvo de
constantes criticas, Rousseau jamais se iludiu com teses de retorno a um hipotético
paraiso perdido. Pelo contrario, pleiteou do homem que, uma vez saido do estado
de natureza, pudesse se tornar “judicioso nas cidades”. A redencdo, se é que se
pode falar em uma, € de ordem ética e politica, embora esteja dentro das

capacidades do homem, vez que este possui uma boa esséncia.

Para Dent, ndo ha dudvida de que Rousseau teve necessidade valorizar o
selvagem e seu modo de vida, principalmente em oposi¢do a opressao, a miséria e
a desigualdade experimentadas pelo homem civilizado. No entanto, segundo ele,
parece um erro pensar que Rousseau achava que essa era a solugcdo para 0s
descontentes com a civilizagdo. A questdo, na opinido de Dent, seria encontrar uma
base para as relacbes humanas na sociedade que ndo deformasse ou reprimisse 0s
desejos do homem de completude de vida e reconhecimento dos outros, mas que
conduzisse a cada um e a todos igualmente. Nao teria dito que onde a sociedade
estivesse, a natureza nao estaria mais, mas sim que o que era “natural’ ndo era
simplesmente o intocado pelo artificio humano, mas sim o que conduzisse ao nosso

bem-estar e a satisfacdo de nossas vidas (DENT, 2005, 41).

Na concepcao de Dent, ha que se cuidar a respeito da descricdo de Rousseau
sobre a “bondade natural” do homem e sobre sua alegada corrupcdo pela
sociedade. Diz que, na visdo de alguns criticos, Rousseau ingenuamente pensava
gue se as pessoas nao fossem oprimidas pelos outros, seriam boas, generosas e
bem dispostas. Outros mais teimosos diziam que pensar assim impediria 0s
individuos de tomar responsabilidades sobre suas mas acdes, vez que a culpa seria

sempre colocada nos outros (DENT, 2005, p.42).



40

Ainda assim, Rousseau considera que o mal esta fora do individuo, dizendo que
h& um contraste entre sentimentos espontaneos de afeicdo e generosidade, e
sentimentos conscientes, deliberados, de compromisso a estes, como valores a
aderir e objetivos a serem buscados no outro. Entende Dent, que Rousseau vé com
bastante discernimento a questao dos limites da moralidade focada dominantemente
na obrigacdo, no dever e na exigéncia, e percebe que o carater coercitivo de tais
regulacdes produz os mesmos males que ele se propde a corrigir. No entanto, para
Rousseau, resta a compaixao como principal fonte para dar uma base mais humana

a unido moral entre as pessoas.

Ja no entendimento de Shklar, em Rousseau, os homens sdo por natureza
livres, mas deixados por conta propria, irdo inevitavelmente escravizar uns aos
outros. Segundo ela, de todas as ‘bipolaridades” no pensamento de Rousseau,
nenhuma é mais impressionante do que essa tensédo entre a liberdade natural e a
marcha espontanea para a desigualdade e para a opressdo na qual todos os
homens participam (SHKLAR, 2001, p. 154). De fato, se 1é em sua obra que “ o
homem nasce livre, mas em todo lugar se encontra a ferros”. Aqui mais um dos
tantos paradoxos que nos deixou o filésofo relativamente as idiossincrasias da

natureza humana:

Se 0s homens séo os Unicos autores de seus males, e hdo meras vitimas
de alguma forca externa, seja o pecado original, uma natureza malévola ou
um ambiente hostil, entdo h& sempre esperanca para o0 auto-
aperfeicoamento. Por outro lado, se os homens sdo os Unicos responsaveis
por inventar e manter sua prépria miséria social, mal se poderia esperar
deles que superassem condi¢Bes que eles mesmos tinham escolhido criar.
Dificilmente alguém poderia esperar que aqueles que tinham elaborado e
imposto suas proprias correntes ainda desejassem ou soubessem como
libertar-se. (SHKLAR, 2001, p. 154)

O que a autora questiona € se 0 problema estd em simplesmente fazer-se
escolhas, ou se tudo ja esta dado: se os homens séo livres para escolher, entdo séo
também livres para melhorar a si préprios e as suas circunstancias. Ou, por outro

lado, se livres criam amarras € porque talvez ndo desejem libertar-se.

Entende Shklar que Rousseau sabia que, cada homem deixado livre para seguir
suas inclinagcdes e cada sociedade a que fosse permitido seguir suas proprias
tendéncias iria repetir os mesmos erros do passado. De forma que esse conflito

entre probabilidade e possibilidade teria inspirado todas as obras de Rousseau, as



41

quais sempre tentam mostrar alguma saida para os horrores da histéria. Para
Shklar, no entanto, se essas obras sdo marcadas por profunda desesperanca,

também sdo um ato de rebelido contra a realidade.



42

CAPITULO Il

DO CONTRATO SOCIAL

Porquanto nenhum homem possui uma autoridade natural sobre seu
semelhante e uma vez que a for¢a ndo produz nenhum direito, restam, pois,
as conven¢des como base de toda a autoridade legitima entre os homens.
(ROUSSEAU, 2006, p. 16)

Apbs a abordagem, nos dois primeiros capitulos desta dissertacdo, dos temas da
natureza humana e da sociedade, passa-se a apresentar, como em uma espécie de
ordem natural na obra de Rousseau, a analise do Contrato Social, em que se
buscard encontrar as origens do direito explicadas a luz de uma necessidade de
legitimidade. Para tanto, importardo as teorias politicas que Rousseau recusou a fim
de que pudesse formar a sua propria teoria.

2.1 MAQUIAVEL E HOBBES: OS AUTORES QUE ROUSSEAU TEVE DE
REFUTAR PARA FUNDAMENTAR A LEGITIMIDADE DO DIREITO

A revolucionaria obra de Rousseau nos aspectos da liberdade e da igualdade
que ele ousou pensar para os individuos, e nas questdes referentes a autoridade e
no consentimento que haveria de tornar legitima essa mesma autoridade, como ja
se disse, deveu-se ao que ele viu no seu tempo e ao que leu de seus
predecessores. Embora possa parecer facil construir-se uma obra baseando-se
simplesmente na critica a outras obras, hd que se considerar outros paradigmas
além da pura e simples critica. No entanto, é de se passar, primeiramente, neste
caso, aos principais modelos que o autor refutou para depois levantar-se o que nele

foi préprio e inovador. Maquiavel e Hobbes® sdo autores cujas concepcdes séo

! E justificavel fazer-se uma relacdo entre os pensamentos de Maquiavel,
Hobbes e Rousseau, primeiro porque todos sao filésofos politicos, e segundo,
por suas consideracdes sobre o uso da forca no poder do Estado. Assim, é
aceitavel dizer-se que Rousseau refutou os modelos de Hobbes e Maquiavel
porque, anteriores a ele, ambos previram um outro tipo de Estado. No
Leviatd, em p. 158, Hobbes discorre sobre as diversas espécies de republica
por instituicdo e sobre a sucessdo do poder soberano. Ao tratar, em p. 170, do
dominio paterno e despotico, Hobbes cita a repUblica por aquisicdo, aquela
em que o poder soberano foi adquirido pela for¢a. O Estado por aquisi¢do de
Hobbes se assemelha a ideia maquiaveliana de que a forga faz o direito. Ha,



43

suficientemente refutaveis pra Rousseau, pelo que se vera mais adiante. Assim,
antes de se ingressar propriamente na ideia e nas consequéncias do contrato, tal
como ele os concebeu, é importante passar por esses dois autores cujas teses de

legitimidade ele renegou. Note-se assim que, para Hobbes:

considera-se que uma republica tenha sido instituida quando uma multidao
de homens concorda e pactua, cada um com cada um dos outros, que a
qgualquer homem ou assembleia de homens a quem seja atribuido pela
maioria o direito de representar a pessoa de todos eles ( ou seja, de ser o
seu representante), todos sem excecao, tanto os que votaram a favor dele
como 0s que votaram contra ele, deverdo autorizar todos os atos e decisdes
desse homem ou assembleia de homens, tal como se fossem os seus
préprios atos e decis@es, a fim de viverem em paz uns com 0s outros e
serem protegidos dos demais homens E desta instituicio da republica que
derivam todos os direitos e faculdades daquele ou daqueles a quem o poder
soberano é conferido, mediante o consentimento do povo reunido.
(HOBBES, 2008, p.148)

Hobbes concorda com o pacto e com o consenso da multiddo de homens para
investir de poderes a autoridade instituida, para autorizar-lhe os atos. E vai mais
longe, pois considera que essa republica nascida por consenso permite que 0S
homens vivam em paz e protegidos. Assente, no entanto, na representacdo. Ja
Maquiavel parece importar-se pouco com 0s governados ou com uma moralidade
capaz de regrar a coisa publica. Mesmo valores éticos ou religiosos deveriam ser
postos de lado se atrapalhassem o principe. O que de fato importava era o sucesso
do Estado. Afirma, no capitulo | do Principe, que “Todos os Estados e todos os
governos que tiveram e tém autoridade sobre os homens foram e séo republicas ou
principados” (MAQUIAVEL, p.1), e diz, mais adiante, como se adquirem estados
anexados: pelas armas de outrem, pelas préprias, por sorte ou por virtude
(MAQUIAVEL, p.1). Ora, mas tal autoridade assim adquirida ndo €&, de forma
alguma, legitima. Em O Principe, Maquiavel aconselha aos governantes como
chegar ao poder e lA se manter a qualguer custo. Seu aconselhamento aos
poderosos chega a parecer engracado e por vezes cinico demais, como se nha

verdade quisesse dizer outra coisa ou mostrar aos seus leitores do povo 0 quanto

desta forma, dois acessos a fundacdo do Estado ( por instituicdo e por
aquisicdo). Em Maquiavel, no Principe, p. 15, se tem, como meios de
aquisicdo da soberania, a conquista e 0 uso da for¢a. Hobbes e Maquiavel sdo
diferentes e separados por mais de um século de historia. No entanto, se sdo
aqui alinhados, é apenas no que tange ao Estado por aquisi¢do, ainda que se
considere que, em Hobbes, mesmo o Estado por aquisicdo assenta-se num
contrato (o de submissdo ou morte). Em virtude disso, esses dois modelos sdo
aqui considerados oponiveis a Rousseau, vez que este considera que a forca
ndo faz o direito.



44

essa maneira de governar era errada. Percebe-se, por trechos como o citado abaixo,
por que a palavra “maquiavélico” tornou-se o adjetivo que hoje encontramos nos

dicionarios:

A coisa € inteiramente diversa nos estados governados como a Franga,
porque é facil penetrar neles ganhando a alianca de alguns grandes do
reino, pois entre eles sempre se encontram descontentes e revolucionarios.
Estes, pelas razdes alegadas, bem podem abrir-nos caminho e facilitar-nos
a conquista; encontraremos, porém, mil dificuldades em conserva-la, seja
de parte dos que nos ajudaram, seja daqueles a quem oprimimos. E nao
basta exterminar a raca do principe, porque os grandes que ficam tornam-
se chefes de partido, ndo se podendo contentd-los nem mata-los a todos ,
perde-se o Estado na primeira ocasido. (MAQUIAVEL, 1933, p. 36)

Maquiavel fala em aliancas, em descontentes, em revolucionarios, em
conquistas e em opressao, e nao se furta a insinuar a possibilidade de exterminio de
algumas pessoas para que o Estado seja conservado. Nada mais “politico” do que

isto, mesmo na contemporaneidade.

Diante de tais excertos das obras acima citadas, pode-se constatar o farto
material que Rousseau teve em maos para contestar no Contrato e nos Discursos.
As relacbes de poder, tais como eram, suscitavam mudancas urgentes e a obra de
Rousseau pdde contribuir com isso no sentido de atribuir a estas relaces um pouco
mais de justica nos moldes do que ainda hoje é discutido e exigido. No entanto,
mesmo critico de Maquiavel, Rousseau nédo se deixa de reconhecer-lhe o valor, dele
diz ser homem honrado e bom cidadao, prejudicado, contudo, por pertencer a casa
dos Médicis, que o oprimia e o obrigava a dissimular seu amor pela liberdade
(ROUSSEAU, 2006, p.89).

Os melhores reis querem ser maus quando isso lhes apetece, sem deixar
de ser os senhores. Por mais que um pregador politico se esforce em dizer-
Ihes que, sendo a forca do povo a sua, 0 maior interesse deles € que o
povo seja florescente, numeroso, temivel, sabem perfeitamente que isso
ndo € verdade. Seu interesse pessoal é, antes de tudo, que o povo seja
fraco, miseravel, e jamais |he possa resistir. Reconheco que, supondo os
suditos sempre inteiramente submissos, o interesse do principe seria entao
gue o povo fosse poderoso, a fim de que, sendo esse poder 0 seu, 0
tornasse temido por seus vizinhos; mas, como esse interesse é apenas
secundario e subordinado, e as duas suposi¢es incompativeis, € natural
qgue os principes deem sempre preferéncia a maxima que lhes é mais
imediatamente (til. E o que Maquiavel fez ver com evidéncia. Fingindo dar
licbes aos reis, deu-as, e grandes, aos povos. O Principe, de Maquiavel, é o
livro dos republicanos. (ROUSSEAU, 2006, 89)

O que Rousseau faz crer € que Maquiavel pode ter passado para a historia como

um injusticado, como um homem que teria tido leitores superficiais que nao teriam



45

percebido suas intencdes secretas, quais sejam as de dar grandes licdes aos povos.
Ocorre que Rousseau foi leitor de Maquiavel cerca de dois séculos depois do
passamento deste, o que ja permitia a interpretacdo de sua obra dentro de um
contexto de modernidade, além do que esse distanciamento autorizava que fosse

feita uma critica mais apurada e isenta de seus ensinamentos.

Como ja foi dito, tanto Maquiavel quanto Hobbes s&o tedricos importantes para
se poder entender, por um critério de oposicao, a obra de Rousseau, vez que este
pensa os temas do direito politico de uma forma totalmente diversa daqueles.
Hobbes, na Parte Il do Leviatd, no capitulo dedicado a republica, busca discutir as
causas, a geracao e a definicdo desse sistema politico. Entende ele que a finalidade
da republica é a seguranca individual, de forma que os homens, que, segundo ele,
“amam naturalmente a liberdade e o dominio sobre outros” (HOBBES, 2008, p.143),
impdem restricdes sobre si mesmos — ao viver em republicas — como precaugdo com
sua propria conservacao e com uma vida mais satisfeita. E isso tudo no intuito de
sair da “misera condi¢do de guerra” (HOBBES, 2008, p. 143) que |lhes impunha o

estado de natureza.

Para Hobbes, as leis da natureza (como a justica, a equidade, a modéstia e a
piedade) por serem contrarias as paixdées humanas, ndo eram suficientes para que
0s homens as respeitassem. Logo, havia a necessidade de algo que os forcasse a
respeitar. Deveriam ser forcados, por medo de castigos, a honrar seus pactos. E,
segundo ele, “os pactos, sem a espada, ndo passam de palavras, sem forga para
dar seguranca a ninguém” (HOBBES, 2008, p. 143). Logo, sugeria ele que uma
forca fosse capaz de trazer seguranca aos homens, vez que, naturalmente, em vista
de suas paixdes, eles ndo chegariam a isso, pendendo, cada um, para o lado de seu

préprio interesse.

A Unica forma de instituir um poder comum capaz de defender o individuo
conferindo-lhe seguranca e satisfacdo, na opinidao de Hobbes, é atribuir todo o poder
desse individuo a um homem ou assembleia de homens, reduzindo-se sua vontade,
por pluralidade de votos, a uma s6 vontade. (HOBBES, 2008, 147) Hobbes sugere,
assim, um poder garantidor de seguranca e, de certa forma, de uma liberdade
assistida, em que, por votacao, se transfere poder a um ou a varios homens a fim de

se trabalhar e viver com satisfagao.



46

Isto € mais do que consentimento ou concordia, € uma verdadeira unidade
de todos eles, numa s6 e mesma pessoa, realizada por um pacto de cada
homem com todos os homens, de um modo que é como se cada homem
dissesse a cada homem: Autorizo e transfiro o meu direito de me governar a
mim mesmo a este homem, ou a esta assembleia de homens, com a
condicéo de transferires para ele o teu direito, autorizando de uma maneira
semelhante todas as suas ac¢des. Feito isso, a multiddo assim unida numa
s6 pessoa chama-se REPUBLICA, em latim CIVITAS. (HOBBES, 2008, p.
147)

Assim, conforme o autor, 0os homens outorgam seu consentimento ao
governante fazendo da Republica uma unidade autorizada. E vai além dizendo que &
isso que cria o grande LEVIATA, aquele Deus mortal que, abaixo do Deus imortal,
zela pela paz e defesa dos individuos gracas a autoridade que estes Ihe conferem.

Hobbes explica assim o quao poderoso é o seu Leviatd, a entidade que sendo
meio deus e meio monstro, € gerada para defender e fazer a paz ao mesmo tempo
em gue assusta, sobrepuja e aniquila (através do tanto de terror que é capaz de
inspirar) aqueles que tem sob seu dominio. E note-se que Hobbes coloca o seu
monstro como um ser logo abaixo do Deus imortal, podendo conferir aos dois,
paradoxalmente, tanto a protecdo quanto o medo. Diferentemente desse Deus
imortal, sobre o qual o homem ndo tem nenhuma ingeréncia, o outro brota pela
"autoridade que lhe é dada por cada individuo na republica”, ou seja, 0 monstro
centralizador e autoritario de Hobbes pretende basear-se em uma autoridade dos
homens. Essa autoridade autorizada, no entanto, pode tornar-se falha em virtude de
nao poder ser facilmente removida vez que, uma vez colocado no poder, o escolhido
torna-se inatingivel. Ocorre que, instituida a republica através de um pacto, 0s
suditos ndo podem mudar a forma de governo; os suditos ndo se podem libertar da
sujeicdo; ninguém pode, sem injustica, protestar contra a instituicdo do soberano
apontado pela maioria; ndo ha justica nas acusacfes que o sudito faca aos atos dos
soberanos; nada que o soberano faz pode ser punido pelo sudito; o soberano é juiz
do que € necessario para a paz e a defesa dos seus suditos; além de ser juiz de
quais doutrinas sdo proprias para lhes serem ensinadas, o soberano prescreve as
regras sobre a propriedade dos bens; também pertencem a ele a autoridade judicial
e a decisdo das controvérsias; além do poder de fazer a guerra e a paz; bem como,
em tempos de guerra ou de paz, escolher todos os conselheiros e ministros; e de
compensar e punir a seu proprio arbitrio; compete-lhe, ainda conceder titulos de

honra e designar a ordem de lugar e dignidade que cabe a cada sudito. Diante de



47

7

tais incontaveis poderes que cabem ao soberano, e s6 a ele, nem € necessario
guestionar-se por que Hobbes concede-lhe o status de Deus mortal. Seja como
terrivel monstro (Leviatd) ou como Deus, o poder do soberano da republica é
supremo. No entanto, esse Deus, em oposi¢cdo ao Deus da religido, constitui-se em
um ser mortal, logo, mesmo podendo ter vida longa, traz em si 0 germe da finitude,

como Hobbes ensina:

Muito embora nada do que os mortais fazem possa ser imortal, contudo, se
os homens se servissem da razdo da maneira como aspiram a fazé-lo,
podiam pelo menos evitar que as suas repuUblicas perecessem por causa de
doencas internas. Pois, pela natureza da sua instituicéo, estdo destinados a
viver tanto tempo como a humanidade, ou como as leis de natureza, ou
como a propria justica que lhes dé vida. Portanto, quando acontece serem
dissolvidos, nédo por violéncia externa, mas por desordem interna, a causa
nao reside nos homens enquanto matéria, mas enquanto seus obreiros e
organizadores. (HOBBES, 2008, p.271)

Hobbes trata aqui do perecimento do Estado imperfeito em virtude de suas
falhas internas causadas pela ma organizacdo dos homens. Ainda assim, entende
ele que a Republica é feita para durar, mas que os homens, “por falta quer da arte
de fazer leis adequadas para ajustar as suas acdes, quer também de humildade e
paciéncia para aceitarem ver aplainados 0s pontos asperos e escabrosos de sua
presente grandeza” (HOBBES, 2008, p. 272) n&o conseguem erguer um prédio
sélido, mas sim “um edificio desarticulado que, mal se aguentando durante a sua
prépria época, necessariamente caira sobre a cabega da posteridade” (HOBBES,
2008, p. 272).

Ha uma convic¢ao da parte de Hobbes no sentido de demonstrar a possibilidade
de se ter essa republica forte, capaz de manter-se no tempo. Sugere que a “ajuda de
um arquiteto habil” (HOBBES, 2008, p.272), referindo-se aqui a uma grande
habilidade politica, € imprescindivel para que isso ocorra. Vai além, no entanto,
enumerando as debilidades que podem atingir a instituicdo e que, para ele, séo
“semelhantes as doengas de um corpo natural que provém de uma procriagao
defeituosa” (HOBBES, 2008, p. 272). Sé&o elas: a falta de poder absoluto, quando um
homem para obter um reino contenta-se com menos poder do que 0 necessario; 0s
juizos de valor e debates sobre esses juizos que os individuos fazem a respeito das
ordens da republica; o agir segundo a prépria consciéncia, quando o que deve ser
seguido € a consciéncia publica, aquela baseada na lei da republica que todos ja

aceitaram; a pretensdo de inspiracdo sobrenatural, ao invés da lei e da razdo; a



48

sujeicdo do soberano as leis da republica quando ele deveria ter liberdade em
relacdo as leis; a atribuicdo de propriedade absoluta aos suditos; a divisédo do poder
soberano; a imitacdo das nac¢fes vizinhas; a imitacdo de gregos e romanos na
postura em relagdo a seus governantes; a ado¢cdo de um governo misto em que
uma assembleia geral arrecada impostos, um s6 homem comanda e, em consenso
com estes dois entes, um terceiro tem o poder de fazer as leis; a falta de dinheiro
para a republica; os monopodlios e abusos dos publicanos que fazem que os
tesouros da republica saiam de seu curso normal e se concentrem em poder de
particulares; a popularidade de homens poderosos que pode desviar o povo da
obediéncia que deve as leis vindo a causar rebelido; a grandeza imoderada de uma
cidade, quando esta € capaz de fornecer recursos a um grande exército; a liberdade
de se discutir o poder soberano animando-se por falsas doutrinas, e ainda o apetite

insaciavel por novas conquistas, muitas vezes cadticas.

Finalmente, quando numa guerra (...) os inimigos obtém uma vitéria final, a
ponto de ndo haver mais protecéo dos suditos leais, entdo esta a republica
DISSOLVIDA, e todo o homem tem a liberdade de proteger a si préprio por
aqueles meios que a sua prudéncia lhe sugerir. Pois 0 soberano é a alma
publica, que d& vida e movimento & republica, e quando esta expira 0s
homens deixam de ser governados por ela tal como a carcaca do homem
guando se separa da sua alma (ainda que imortal). Pois, muito embora o
direito de um monarca soberano ndo possa ser extinguido pelo ato de outro,
a obrigacdo dos membros pode. ( HOBBES, 2008, p. 282)

Trata-se, a republica de Hobbes, de uma construcéo feita para ser indestrutivel,
mas que, no entanto, € feita por homens e dependente deles, o que Ihe confere o
germe da destruicdo, como se fora um corpo natural, criado para morrer. A questao
na republica, desta forma, passa pelos fatores necessarios a sua fixacdo e
manutencdo: ela s6 pode ser fixada e mantida a custa da falta de liberdade e da
supressao de qualquer igualdade que possa haver entre os individuos. Note-se que
a concepcdo hobbesiana, assim como a maquiaveliana, carece tanto de liberdade
guanto de igualdade no sentido em que, uma republica nesses moldes, para manter-
se saudavel, o faz a custa de muita opressao politica. Tanto que tudo o que néo
impliqgue em opresséo politica € capaz de causar a faléncia da republica. Assim,
pode-se entender que tudo o que poderia ser saude politica para o povo, aqui
compreendido como o corpo dos suditos, na republica torna-se logo a doenca
politica capaz de levar-lhe a faléncia mortal. Hobbes € prodigo em prognosticar, para

esse corpo institucional que € a republica, os males que lhe acarretardo a morte,



49

considerando-se que tal prognostico nasce maculado pela visdo politica do autor,
esta eivada do culto de obediéncia a autoridade.

Assim, da mesma forma que Maquiavel deu ao Principe atributos para que se
mantivesse no poder, enumerou coisas que jamais fizesse sob pena de perdé-lo,
também Hobbes cercou a sua instituicdo de férmulas e conselhos para conservar-

se, advertindo sobre os perigos que lhe levariam a ruina.

Diante de tais teorias, ndo pode ter sido dificil para Rousseau refletir sobre a sua
propria teoria do Estado eis que conhecera o absolutismo de Maquiavel e o
iluminismo do contrato pregado por Hobbes, autores cujas obras refletiam um

pensamento politico centrado na autoridade.

Tanto Maquiavel quanto Hobbes creem legitima a obtencdo do Estado por
conquista. Quando Maquiavel se refere aos novos Estados que alguém adquire
pelas armas e pelo seu préprio valor, ndo se abstém ele de mencionar o Estado
como uma aquisicdo, como algo conseguido através de uma luta armada ou por
forca de um destino, como se poderia dizer a respeito da sorte. No entanto, ele
lembra: “os que menos contaram com a fortuna sempre se tém mantido por mais
tempo” (MAQUIAVEL, 1933, p. 44), podendo-se concluir com isso que, 0 aspecto
aleatorio da fortuna pode tornar tudo o mais aleatério, ou seja se o motor foi a sorte,
tal fato ndo sera obrigatoriamente uma constante. Ja se a conquista se deu em
virtude do valor do lider, se ele adquiriu o poder do Estado por nobres tramites,
podera mais facilmente conserva-lo, vez que enfrentara outros tipos de dificuldades,
estas de ordem organizacional, e ndo aquelas atinentes a forca das batalhas ou de

lutas intestinas.

Maquiavel entende que, apos as conquistas, para fundar o Estado e prover a sua
seguranca, apresentam-se dificuldades.

E preciso meditar que ndo ha empresa mais dificil de levar a cabo, nem
mais duvidosa de fazer triunfar, nem mais perigosa de conduzir, que a de
introduzir novas leis. O reformador tem contra si todos os que se davam
bem com as leis antigas e por débeis defensores aqueles mesmos que
poderiam dar-se bem com as modernas. (MAQUIAVEL, 1933, p. 46)

O autor explica assim a complicacdo que se da ao tentar-se introduzir as novas

regras a vigorar no Estado, o novo direito ao qual todos deverédo obedecer. Percebe



50

0 quanto de resisténcia tera de enfrentar o reformador para fazer-se obedecer em
uma nova ordem por ele estabelecida. No caso do surgimento do Estado por
conquista, entende-se com que artificialidade foi feito, entende-se que a naturalidade
que lhe falta, ainda que sua instituigao tenha se dado por “nobres tramites”, como diz
o0 autor, deve ser de alguma forma suprida. E entdo que Maquiavel sugere que, para
que esse ponto seja compreendido, ha que se ver “se os inovadores se sustentam
por si mesmos ou se dependem de outrem: isto €, se para levarem a cabo a
empresa, empregam rogos — nesse caso fracassam sempre — ou se podem fazer-se

obedecer pela forga, nesse caso fracassam raramente” (MAQUIAVEL, 1933, p. 46).

O primado da forca é, para Maquiavel, a garantia da manutencdo do Estado,
pois que, como dito acima, principes mantidos a custa da forca ndo costumam
fracassar, ao contrario daqueles que buscam governar utilizando-se de certo dialogo
(a rogos), os quais estariam fadados ao fracasso.

O filésofo florentino privilegiava na sua doutrina politica a manobra, o ardil e a
prudéncia: “Assim, o principe que s6 conhece os males quando instalados nao é
verdadeiramente inteligente: esta inteligéncia, porém, s6 em poucos se encontra”
(MAQUIAVEL, 1933, p. 96), pois que entendia que governantes, para serem
vitoriosos, deveriam pensar, planejar, calcular riscos e basear sua forca em alicerces
préprios, como no caso de defender-se com armas e soldados de sua propriedade,
jamais baseando sua defesa nas armas e homens de outrem. Para ele, a conquista
do poder e sua manutengao eram coisas sérias, vez que “nao havia nada tao débil
nem tdo instavel como o poder que nao se apoia em alicerces proprios”
(MAQUIAVEL, 1933, p.96).

No entanto, esse mesmo homem que pregou o governo pelo terror, que fez da
espada a principal ferramenta politica de um governante, ensinou também que “o
melhor escudo é a afeicdo do povo, porque, se ele nos detesta, por mais fortalezas
que tenhamos, ndo estamos em seguranca; visto como ao povo, logo que pegar em
armas, néo lhe faltardo socorros de fora” (MAQUIAVEL, 1933, p.145). Via, assim, a
importancia de se manter uma certa estima por parte dos governados no intuito de
melhor controla-los e de auferir seu apoio. A astucia desse principe deveria leva-lo a
“deixar aos outros a disposi¢cao das penas e a reservar para si a distribuicdo das

gragas”, devendo “agradar aos grandes sem se fazer detestar pelo povo”



o1

(MAQUIAVEL, 1933, p.128). Delineava-se aqui, de certa forma, a importancia que o
povo viria a assumir poucos séculos depois nas grandes transformagfes que teriam

lugar na Europa, com os levantes da populacéo contra a tirania.

Maquiavel entendia que havia duas formas de lutar: “uma com as leis, outra com
a forga” (MAQUIAVEL, 1933, p.117). E atribuia a primeira forma aos homens, e a
segunda, as feras, afirmando que a primeira ndo costumava bastar, por isso era
necessario recorrer a segunda. Desta forma, evidencia-se, em sua obra, uma
importancia ao instituto da lei, propria de homens, mas também uma necessidade

constante do emprego da forca, esta propria de feras.

Acostumado as metaforas, de cujas figuras sua obra é cheia, Maquiavel quis
revestir o seu principe de caracteristicas tanto de homens quanto de feras, e tal
ambiguidade estaria fundamentada na relacdo de dependéncia que estas duas
naturezas teriam uma da outra. A natureza de homem seria natural no principe, vez
gue ele era humano. Ja a natureza de fera o tornaria mais forte em virtude de
algumas qualidades proprias as feras, como no caso da raposa e do ledo, de que
fala Maquiavel:

“Tendo, pois, o principe necessidade de imitar bem as feras, deve saber
revestir-se das qualidades da raposa e do ledo, porque o ledo ndo se
defende das redes, nem a raposa dos lobos. E, pois, preciso ser raposa
para conhecer as redes, e ledo para assustar os lobos”. (MAQUIAVEL,
1933, p. 118)

Em seu aconselhamento de atitudes que fariam bem ao principe, o autor
salientava a importancia de caracteristicas como a esperteza e a coragem atribuidas
costumeiramente a raposas e lobos, principalmente quando o governante estivesse
em situacdo de ter de sustentar sua palavra ou cumprir um pacto. SO deveria
cumprir as promessas gue nao lhe trouxessem nenhum prejuizo. A justificativa para
iISSo estaria na propria natureza humana: “Se os homens fossem bons, este preceito
(o de cumprir a palavra) seria mau, mas como eles sao perversos, andam longe de

cumprir sua palavra, também n&o devemos honra-la” (MAQUIAVEL, 1933, p.118).

Também nesse ponto, Maquiavel e Hobbes, parecem se ajustar: pensam as leis
e 0s governos para homens maus, homens de natureza ma que, quando em
sociedade, necessitardo da mao forte, ou do principe, ou do Estado, para que

possam viver em paz. Um Estado que, mais evoluido em Hobbes, por conta de uma



52

autoridade consentida e baseada em um contrato, resulta da arte dos homens para

sua protecao e defesa.

Diante desta principal caracteristica nas obras de Maquiavel e Hobbes, a forca
fazendo o direito, torna-se bastante simples encontrar fartas diferengas na
concepcdo de Rousseau. E entdo pode-se comprovar que ele ndo so refutou as
ideias destes dois autores como também inovou nos temas referentes ao direito

politico, mormente no que tange a legitimidade do poder.

2.2 ROUSSEAU E O CONTRATO SOCIAL: A FORCA NAO FAZ O DIREITO

Quando Rousseau escreveu o Contrato Social, pugnava ele pela continuidade
da matéria desenvolvida no Segundo Discurso. Tratava-se de encontrar as origens
do direito e explica-las a luz de uma necessidade de legitimidade, algo que pudesse
legitimar a autoridade da lei.

Rousseau parece acreditar em uma ordem natural, em um encadeamento das
coisas. Conforme Starobinski, essa ordem aparece na histéria em que o homem se
afasta de seu “estado natural”, no Segundo Discurso, e busca, com violéncia e forca,
derrubar o poder que o oprimia também com violéncia e forca (STAROBINSKI, 2009,
p.46). Desta forma, a desigualdade se transforma em igualdade, mas ndo aquela
igualdade natural antiga, do homem primitivo. Citando Engels, Starobinski afirma ser
essa igualdade, em que os opressores sao oprimidos, uma igualdade mais alta, a do

Contrato Social.

Parece natural, a quem |é Rousseau, que o Contrato venha imediatamente ap4s
0 Segundo Discurso pois ambos demonstram ser uma sequéncia légica: Starobinski
concorda com isso e cita outros autores que também concordam, o que reforca essa
face sedutora da obra de Rousseau. “Os termos anteriores sdo ao mesmo tempo
conservados e superados. Os homens realizam entdo a negacao da negacao. Essa
interpretacédo hegeliana e marxista supde que se possa ler o Contrato Social como a
sequéncia, ou mesmo como o desfecho do Discurso sobre a origem da
desigualdade” (STAROBINSKI, 2009, p. 47).



53

Considerado um conjunto de principios do direito politico, em palavras do proprio
autor, vez que colocou a expressao como subtitulo da obra, O Contrato Social € uma
das mais importantes e definitivas obras a tratar das questdes politicas. Nem no
Leviata, de Hobbes, nem no Principe, de Maquiavel, € em Rousseau que melhor se
entende o Estado como uma entidade criada pelo povo — e nisso Rousseau €
totalmente inovador, vez que a sua soberania é a soberania do povo - para servir ao
povo, como hodiernamente se devem conduzir os sistemas democraticos. Tanto
Maquiavel quanto Hobbes colocaram o poder na méao de um soberano despético. S6

Rousseau buscou concentrar esse poder nas maos do povo.

Ao tratar da lei, Rousseau ndo se furtara a questionar as premissas de
legitimidade que |Ihe deverdo dar garantia. Na concepcdo de Rousseau, a ideia de
estado terd de ser delineada pelo traco forte do direito, mas de um direito legitimo,
embasado nas delibera¢des do povo. Para o fildésofo, que testemunhara uma época
em que a pratica era assegurar o direito do mais forte, coube pensar uma teoria que
fizesse frente ao status quo entdo operante, que fizesse frente as obras de seus
pares, ou daqueles cujas ideias refutara, as quais, mesmo podendo trazer conceitos
politicos até inovadores para a época, como.a laicizacdo do poder, em Maquiavel,
ou como a atribuicdo do poder e da soberania ao Estado, em Hobbes, ndo inovavam
de uma forma tao radical quanto a dele. Entenda-se o quanto de revolucionario, em

tempos de reis, era atribuir-se ao povo o mando, como fez Rousseau.

Através do Contrato Social Rousseau se contrapde a ideia, ainda extremamente
dominante em sua época, de que a forca faz o direito. Para o filésofo, toda forca tera
de vir, obrigatoriamente, do consentimento. Tratava-se, assim, de estabelecer os
principios do direito politico em uma época em que ja se cogitava de direitos, mas
em que conceber-se o direito como garantidor de liberdade e igualdade era nada

menos do que impensavel, algo como uma verdadeira heresia.

Nas obras O Contrato Social e nos Discursos restara evidenciada a critica que o
filbsofo genebrino faz a lei do mais forte, seja esta forca advinda da natureza do
homem ou do status que ira depois ocupar quando na vida em sociedade. E também

nisso Rousseau é reconhecidamente inovador.



54

Filésofos classicos do estado e do direito politico, como Maquiavel e Hobbes,
autores que Rousseau respeitava e que lera no intuito de melhor refutar suas ideias,
tanto que os cita em suas obras, haviam antes advogado a causa da instituicdo do
Estado por conquista, como fica evidenciado em O Principe e no Leviatd. O Estado
autoritario, conforme se estuda nesses classicos, baseado na for¢a e na opresséo,
serd continuamente criticado e derrubado na obra de Rousseau, com vistas a se

criarem autoridades embasadas e mantidas por consentimento.

No Livro | do Contrato Social, Rousseau diz “querer indagar se pode existir, na
ordem civil, alguma regra de administracdo legitima e segura, considerando 0s
homens tais como séo e as leis tais como podem ser” (ROUSSEAU, 2006, p. 7).
Evidencia-se aqui, nesse inicio de livro, a preocupacao do autor com a legitimidade
da lei, com leis que possam ser enderecadas aos homens, que os considerem como
tais. Na mesma pagina, afirma que escreve sobre politica porque nédo € principe nem
legislador, vez que, se o fosse, faria 0 que tinha de ser feito, ou se calaria. De onde
se depreende que ele entendia saber o que deveria ser feito por um administrador
ou por um legislador, que percebia as falhas dos governos, que podia aponta-las e
sugerir solugbes. E € o que faz nas préximas paginas na célebre citacdo “o homem

nasceu livre e por toda a parte ele esta agrilhoado”, (ROUSSEAU, 2006, p. 9)

Com a referida citacdo, no capitulo I, resta definido um problema que perpassa
muito de sua obra, a questdo da liberdade. Ora, um homem agrilhoado, e portanto
nao livre, esta destinado a obedecer ao mais forte, a curvar-se nao a lei verdadeira,
mas a forca dos que tém o poder. Eis ai, portanto, a questdo a mover O Contrato:

forca nao faz Direito, logo leis s6 podem brotar de homens livres.

Como a liberdade e a igualdade s&@o pressupostos essenciais a condicéo
humana na obra de Rousseau, natural € que ele procure demonstrar as mazelas da
condicdo humana enfrentadas pelo homem social. Como afirma, o homem natural é
livre, mas o homem civil encontra-se a ferros. Mas n&o é isso, entdo, uma sociedade
civil, com regras a aprisionar os homens, que prevé a instituicio do Estado? E o que
parece a quem estuda o Discurso sobre a origem da desigualdade e depois se vé
diante do Contrato Social, a imaginar o que de bom pode advir de regras instituidas

por homens.



55

Pelo contrato, no entanto, como se |é na obra O Contrato Social, ndo se espere
a confrontagdo com um simples conjunto de regras. O que se vé na verdade sao
principios que deverdo nortear a constru¢cao de uma sociedade diferente, embasada
na vontade geral, quase uma sociedade redimida. Jean Starobinski chega a lembrar
essa redencao ao dizer que, quando Rousseau exalta as festas coletivas, “essa
exaltacdo tem a mesma estrutura da vontade geral do Contrato Social”
(STAROBINSKI, 2011, p.135)

A festa exprime no plano “existencial” da afetividade tudo aquilo que o
Contrato formula no plano da teoria do direito. Na embriaguez da alegria
publica, cada um €, ao mesmo tempo ator e espectador ; reconhece-se
facilmente a dupla condi¢céo do cidaddo depois da conclusdo do contrato:
ele é, a uma sé vez, “membro do soberano” e “membro do Estado”, é
aquele que quer a lei e aquele que obedece a lei. (STAROBINSKI, 2011, p.
135)

A citacao de Starobinski acima, por tudo o que tem de impactante, € valida para
definir o que pretendia Rousseau com O Contrato Social. A postulagdo de uma
extensa teoria ao longo de quatro livros, cada um dividido em varios capitulos, exige
do leitor um olhar atento e uma dose extra de interpretacdo, afinal, como conceber
cidadaos atribuindo leis a si proprios e unidos por uma vontade geral, maior que
tudo, transformada em um grande e univoco consenso? Se hoje parece complicado,
na época conturbada em que viveu Rousseau tal feito pode ser considerado heroico,

até mesmo levando-se em conta as constantes perseguicdes sofridas pelo autor.

O direito que Rousseau preconiza no Contrato ndo é outro que nao o direito
politico, ndo é outro que nado envolva relacdes de poder. Para tanto, importa a
condicdo do homem enquanto cidadao de direitos e deveres: “0 mais forte nunca é
bastante forte para ser sempre o senhor, se ndo transformar sua for¢ca em direito e a
obediéncia em dever” (ROUSSEAU, 2006, p. 12). Trata-se aqui de uma autoridade
gue nao consiste na posse de uma forca, mas no direito de exercé-la, resultando, tal
direito, do consenso daqueles sobre quem essa autoridade é exercida. Ou seja, é o

consenso que produz a legitimacéo de qualquer autoridade.

Faz todo o sentido essa preocupacdo de Rousseau com a questdao da
inconstancia de um poder baseado na forca. De fato, ndo é logico haver uma forca
tamanha a ponto de resguardar um senhor de qualquer mudanca, mantendo-o

sempre assim. De forma que essa preocupacédo a afligir os principes de Maquiavel e



56

0s soberanos de Hobbes é uma preocupacédo justa, pois ndo ha como manter-se,
seguramente, e por muito tempo, somente através da forga. Para Rousseau, essa
forca tem de ser transformada em um direito ao qual se possa contrapor um dever e
nao a pura e simples obediéncia. Tratava-se da instituicdo de leis capazes de ser

cumpridas, capazes de dar aos homens segurancga.

A ideia do contrato, na instituicdo das primeiras sociedades, é justamente a ideia
da seguranca. Se no estado de natureza o homem vive tranquilo e, a0 mesmo
tempo em que é dono de tudo, também né&o é dono de nada, vez que as coisas do
mundo natural estdo |4 a disposicdo de todos, no momento da fundacdo da cidade,
através do contrato social, todos alienam tudo em favor de todos. Mas, como afirma
Burgelin %

€ uma alienacdo reciproca, todos abandonam tudo. Tudo significa sua
pretensa liberdade de subsistir, matar, pilhar, coagir, mas também de ser
morto, despojado, coagido pelos mais fortes. O que surge desse contrato é
o direito. Doravante a vida j& ndo é um dom precario da natureza, mas um
reconhecimento da sociedade, os bens ja ndo sdo uma posse, mas uma
propriedade. A sociedade inteira torna-se fiadora. O homem parte de uma
liberdade, por certo ilimitada, mas afinal iluséria, e ganha uma liberdade

regulada, mas segura. Tudo se organiza, portanto, em torno da nocéo de
lei. (BURGELIN, 2006, p. XV)

Rousseau, nos Discursos, fora um critico ferrenho da sociedade civil, definindo-a
como corruptora da bondade natural dos homens. Desta forma, com o Contrato
Social, ele parece estar se contradizendo, no entanto, o Rousseau do Contrato
demonstra um amadurecimento das ideias politicas, como se aquele homem natural
a que ele se refere nos Discursos, tivesse naturalmente caminhado, como numa
espécie de evolucdo, em direcdo a sociedade e ao direito. Dizia que a ideia de
justica era inata ao homem. Se era assim, era também natural que buscasse sua

implementacdo nas instituicdes de direito.

Comentando a obra de Rousseau, mais precisamente o Contrato Social,
Simpson afirma que “as diferengas 6bvias entre esse trabalho e os outros de sua
autoria levaram alguns académicos a questionar se ele realmente, alguma vez, teve
uma filosofia coerente da natureza humana e da politica” ( SIMPSON, 2009, p. 113).
Essas diferencas, no entanto, na opinido de Simpson, sdo apenas superficiais pois,

“sua crenga na bondade natural do homem néo sugeria que a maioria das pessoas

2 BURGELIN, no prefacio do Contrato Social, p. XV



S7

na época atual é virtuosa” (SIMPSON, 2009, p.113), assim, a concepc¢édo do
Contrato era bastante justificada, podendo-se questionar que tipo de ordem politica

poderia ser moralmente justificada.

O Contrato Social assim pressupfe homens ja moldados pela sociedade, e
portanto ja maculados com vicios sociais, necessitando de uma forca reguladora,
porém justa. Com base nisso, caberia questionar-se onde tera ido parar a liberdade
tdo pregada por Rousseau. A ele, que tanto se preocupara com os grilhdes a
prenderem o homem ( “O homem nasce livre e por todo o lugar se encontra a ferros.
Aquele que mais acredita ser o senhor dos outros nao deixa de ser mais escravo do
que eles.”), como explicar a necessidade do regramento, a necessidade da
autoridade do governo? Segundo Simpson, “podemos até inferir que, no resto do
livro, Rousseau explica como remover os grilhdes, mas este ndo é o caso porque a
filosofia politica, em sua opinido, ndo € uma questdo de descobrir que tipo de
grilhdo, se este € o caso, pode ser moralmente justificado” ( SIMPSON, 2009,
p.114). Ora, mas sendo assim, Rousseau parece justificar um status de nao
liberdade. A questdo mais premente a avaliar, entdo, € que tipo de justificacdo serve
para a acomodacdo do homem dentro de um circulo de direitos e deveres, algo que

diga o qué e por gue obedecer.

Diante de tais questionamentos fica sempre evidente o problema da autoridade,
cabendo indagar-se o0 que € ela e por que deve ser respeitada. Entendida como o
direito ou poder de fazer respeitar as leis, de se fazer obedecer, de dar ordens, de
tomar decisdes e de agir, a autoridade traz em sua esséncia o poder, no entanto, na

concepcao de Rousseau, ela carece de fundamentacao.

Para o autor, qualquer poder que ndo seja exercido de forma legitima ndo passa
de forca. E ele distingue autoridade de poder, entendendo que aquela ndo se pode
basear simplesmente no poder de submissdo dos homens a um governante,
entendendo, assim, que dar-se a um governante, como quando alguém se torna
sudito de um rei apenas em troca de uma suposta tranquilidade, que € a “mesma
tranquilidade das masmorras”, € um ato absurdo, ilegitimo e nulo, cujo praticante
nao esta em seu juizo perfeito. E “dizer o mesmo de todo um povo é supor um povo

de loucos: a loucura nao estabelece direito” (ROUSSEAU, 2006, p. 14). De forma



58

gue Rousseau explicita, ja nas primeiras paginas da obra O Contrato Social, que

nem a forca e nem a loucura fazem o direito.

Ao citar, no Livro | do Contrato Social, a escraviddo, Rousseau afirma que
‘nenhum homem tem autoridade natural sobre seu semelhante, e uma vez que a
forgca ndo produz direito algum, restam entdo as convengdes como base de toda
autoridade legitima entre os homens” (ROUSSEAU, 2006, p.13). Dito isso,
Rousseau considera que ndo ha autoridade natural. Ela ndo € uma faculdade inata,
logo, € preciso cria-la e, sendo ela uma criacdo humana, ela nasce artificialmente.
Se ndo vem da natureza, nasce das convencdes entre os homens. Mas a questao
agui é avaliar em que bases se dao essas convencbes e como podem ser

justificadas pela razéo e pela moralidade.

2.3 DA AUTORIDADE

Rousseau afirma ndo haver fundamento para nenhuma autoridade natural entre
os homens, no entanto, muitos basearam essa autoridade no poder paterno.

Segundo Derathé, € o caso de Filmer, Bossuet e Ramsay:

Esses trés autores visam ao mesmo objetivo que Hobbes e, como este,
também se propGem estabelecer que os reis dispdem de uma autoridade
legitima sobre seus suditos, sem estarem ligados a eles por algum
engajamento, sem que algum pacto muatuo venha limitar seu poder ou
impor-lhes obrigacdes. Além disso, se 0 governo absoluto provém do poder
paterno, ele tem sobre todos os outros a vantagem de ter seu fundamento
na natureza, “ele ndo é arbitrario quanto a sua instituicdo”. Prova-se, assim,
a superioridade da monarquia absoluta sobre qualquer outra forma de
governo. (DERATHE, 2009, p. 274)

Essa era uma alegacdo com a qual Rousseau néo iria concordar, pois que para
ele os homens eram, por natureza, iguais. Aqui, na concepcao dos citados autores,
h&a uma submissdo dos homens a autoridade daqueles que os engendraram, como
aquela subordinacdo natural dos filhos aos pais que os criaram. Tal principio
obedece a légica, no minimo interessante, de que seria inconcebivel todos
nascerem com igual direito de julgar e comandar vez que, ao nascer, a crianga
demandara ainda muito tempo até chegar a uma idade em que seja beneficiada pelo
uso da razdo. Diz Ramsay, no Ensaio Filosofico Sobre o Governo Civil, que “cada

pai de familia , anteriormente a todo o contrato, tem portanto um direito de governar



59

seus filhos; e estes devem por gratiddo respeitad-lo, como autor de seu nascimento e

causa de sua educagdo, mesmo apos a idade da razdo” (DERATHE, 2009, p.275).

Com base nisso, Derathé sustenta que a autoridade paternal se teria
transformado, insensivelmente, em autoridade soberana, pois que, na opinido de
Ramsay, “como é absolutamente necessario que haja uma poténcia suprema entre
os homens, é natural acreditar que os pais de familia, acostumados a governar seus
filhos desde a mais tenra idade, eram os depositarios da autoridade suprema, mais
do que os jovens sem experiéncia e sem qualquer autoridade natural” (DERATHE,
2009, p. 276). Nessa mesma direcao vai o entendimento de Bossuet, para quem “é a
partir do modelo de autoridade paternal que a autoridade politica foi instituida” e que
o0 mundo todo comeca com as monarquias e tem seu fundamento e seu modelo no

império paternal, isto é, na propria natureza (DERATHE, 2009, p.276).

Rousseau, porém, discordaria veementemente desta alegacdo, pois que, no

Discurso Sobre a Origem da Desigualdade, afirma:

Quanto a autoridade paterna, da qual varios fizeram derivar o governo
absoluto e toda a sociedade, basta observar, sem recorrer as provas
contrarias de Locke e de Sidney, que nada no mundo esta mais distante do
espirito feroz do despotismo do que a docura dessa autoridade que
considera mais a vantagem de quem obedece do que a utilidade de quem
manda. Basta observar que o pai, pela lei da natureza, sé € senhor do filho
enquanto seu auxilio lhe é necessario; depois disso, eles se tornam iguais,
e o filho, perfeitamente independente do pai, deve-lhe apenas respeito e
ndo obediéncia, pois a gratiddo é um dever que se deve manifestar, mas
nao um direito que se possa exigir. Em vez de dizer que a sociedade civil
deriva do poder paterno, devia-se dizer, ao contrario, que é dela que esse
poder retira sua principal forgca. (ROUSSEAU, 2009, p. 101)

Na visdo de Rousseau, as duas autoridades, a paterna e a politica, ndo tém, e
nao podem ter, uma origem comum em virtude de que uma brota de um sentimento
de docura, da consideracéo ao tutelado, ao passo que a outra, no caso especifico do
despotismo, vem carregada de um espirito feroz e de exigéncias. A autoridade
paterna, conforme Rousseau, pode até ser considerada, mas por respeito, ndo por
obediéncia, em virtude de se perceber a gratiddo como um dever, ndo como um
direito exigivel. Tal argumento, que faz todo o sentido, quando embasado no
conceito que se possa ter de lagos familiares, obviamente ndo poderia sustentar a
autoridade politica, esta que, ao tempo de Rousseau, era despética, pois visava

apenas a utilidade dos governantes.



60

Desta forma, Rousseau contrariava tedricos como Ramsay e Bossuet em seus
estudos sobre a autoridade dita natural. Como j& se disse de sua obra, toda
autoridade deve basear-se em convencfes. Comparar-se 0 déspota com o0 pai
consistiria, assim, nhuma incoeréncia, vez que a relacdo do déspota com o povo e do
pai com o filho se mostra totalmente diferente. Quanto aos bens, por exemplo,
prossegue Rousseau: “os bens do pai, dos quais ele é verdadeiramente o senhor,
sao os lacos que retém os filhos sob sua dependéncia, e ele pode fazé-los participar
de sua sucessao se tiverem merecido isso” (ROUSSEAU, 2009, p. 101), jA com o

déspota, isso se daria de forma bem diferente, pois :

longe de terem algum favor semelhante a esperar do déspota, os suditos
que realmente |he pertencem — tanto eles quanto o que possuem, pelo
menos é o que ele pretende — sdo obrigados a receber como um beneficio o
gue esse |hes deixa de seus proprios bens, o déspota faz justica quando os
despoja, faz um favor quando os deixa viver. (ROUSSEAU, 2009, p.101).

Ora, conforme se avaliam tais situacbes, ndo pode parecer viavel uma mesma
origem para os dois tipos de autoridade: a do pai e a do rei. E por mais que as
relacdes familiares tenham sido mais autoritarias, em outras épocas, ndo se pode
dizer que a autoridade do pai tivesse o mote de despojar a prole, como sempre
fizeram os reis, estando pois, a monarquia, como uma forma de governo plena de

direitos e com poucas atribuicbes concernentes ao bem comum dos suditos.

Diferentemente de Rousseau, Hobbes suscita esta mesma questao sugerindo a
oposicao entre dominio paterno e dominio despético. Considera que o dominio pode
ser adquirido de duas maneiras: por geracao e por conquista. “O direito de dominio
por geracdo é aquele que o pai tem sobre os seus filhos, e chama-se Paterno”
(HOBBES, 2008, p.171). Entende o autor que esse dominio depende do
consentimento do filho frente aquele que o preservou e a quem deve obediéncia,
gue é preferencialmente a méae, pela caracteristica alimentante de sua natureza, ou
entdo que os pais, por contrato, decidem entre si quem tera o dominio sobre o filho.
Ja “o dominio adquirido por conquista, ou vitoria militar, € aquele que alguns autores
chamam Despatico, que € o dominio do senhor sobre o seu servo” (HOBBES, 2008,
p.173). Aqui importa, segundo Hobbes, a hierarquia entre vencedor e vencido,
razao pela qual o vencido, expressa ou tacitamente, concorda em servir 0 vencedor
em troca da conservacao de sua vida. Como isso, nos dois tipos de dominio vistos

agui, nota-se que Hobbes prevé uma espécie de pacto, uma espécie de



61

consentimento, termo pelo qual se diferenciard dos demais autores citados em
relagdo a questdo da autoridade. Nao ha, entdo, que se considerar, na visdo de
Hobbes, uma autoridade natural baseada no fato de que o pai gerou o filho. O que
ha é uma espécie de direito do pai sobre aquele ser cuja vida ele preservou. Se

deixa de preservar a vida do filho, ja ndo tem sobre ele nenhum direito.

Tais discussbes sobre a autoridade sdo muito relevantes quando se trata de
estabelecer a legitimidade do direito, mormente no que respeita as questdes
politicas, como se pretende na obra de Rousseau. Para ele, ndo ha um fundamento
natural, paterno, na autoridade, mas sim convencdes. Assim, entende ele, que “seria
dificil mostrar a validade de um contrato que obrigasse apenas uma das partes, na
qual se pusesse tudo de um lado e nada do outro, e que sO resultasse em prejuizo
para quem se compromete” (ROUSSEAU, 2009, p.101). Para Rousseau, tal sistema
seria odioso por ser ilegitimo e contrario as leis. E acreditava na legitimidade
pregada por Platdo, a quem considerava um sabio: “a perfeita felicidade de um reino
€ que o principe seja obedecido pelos suditos, que o principe obedeca a Lei e que a
Lei seja correta e sempre voltada ao bem publico” (ROUSSEAU, 2009, p.102) De tal
alegacao se poderia entender que a lei deveria ser a base de tudo, que um governo,
para ser legitimo, deveria ser fundado em leis e obedecé-las, sendo, essa
obediéncia, devida tanto pelos suditos, quanto pelo principe. Além disso, salienta
sobre a correcdo da lei e sua finalidade de satisfazer sempre ao bem publico. Aqui
parece bem definida a diferenca existente entre legalidade e legitimidade: uma lei é
legal porque € lei, porque esta assim instituida, e € também legitima porque visa ao

bem publico.

Com isso, a tirania ndo se estabelece de forma legitima, mas pela forca, pois
que priva o individuo de sua liberdade e aniquila qualquer possibilidade de
igualdade. Rousseau entendia que “nenhum bem temporal poderia compensar a
vida e a liberdade”, logo, “renunciar a elas, ndo importava a que preco fosse, seria
ofender, ao mesmo tempo, a natureza e a razdo” (ROUSSEAU, 2009, p. 103).
Considerando, assim, a liberdade como um bem irrenunciavel e inerente a natureza
humana, algo de que nado se poderia alienar ou dispor, ndo poderia o individuo ser

submetido a um poder sem limites como no caso de um governo tirano. Um sistema



62

de desigualdade e dependéncia, para Rousseau, se mostraria antinatural e

irracional.

Para Rousseau, a natureza tornou-se ponto irretocavel, tanto que entendeu-a
como aquele principio de tudo, no qual fundamentou, através do “estado de
natureza”, aquele comeco hipotético que explicou 0 homem antes do surgimento do
governo civil, logo parecia-lhe inaceitavel algo que pudesse contraria-la, como se

percebe no Segundo discurso:

Contudo, ainda que se pudesse alienar a liberdade assim como os bens,
haveria uma grande diferenca para os filhos, que s6 gozam dos bens do pai
por transmissdo de seu direito, enquanto a liberdade é um dom que eles
devem a natureza por sua qualidade de homens, ndo tendo os pais direito
algum de despoja-los dela. De modo que foi preciso, para estabelecer a
escravidao, violentar a natureza, foi preciso modifica-la para perpetuar esse
direito. (ROUSSEAU, 2009, p. 103)

Rousseau entendia que dons essenciais da natureza, como a vida e a liberdade,
ndo poderiam jamais ser alienados, sob pena de se aniquilar o individuo em sua
esséncia. Seria diferente de se abrir mdo de uma propriedade, a qual poderia ser
transmitida por direito de sucessao, no caso dos pais para os filhos. Da liberdade, no
entanto, ninguém poderia abrir m&o, pois que ser livre era uma qualidade natural,
inerente a condicdo humana. De modo que, Rousseau pbde concluir que, se a
sociedade chegara a um estagio em que era permitida a escravidao era porgue a
natureza fora violentada e modificada para que tal violéncia fosse mantida como um

direito do mais forte sobre o mais fraco.

Mais adiante em seu Discurso, ele afirma que os governos nédo nasceram pelo
poder arbitrario, que seria sua corrupcao e seu termo extremo a reconduzi-los a lei
do mais forte, para a qual teriam sido o remédio, mas que mesmo se tivessem
comecado assim, esse poder sendo ilegitimo por natureza, ndo pdde servir de
fundamento aos direitos da sociedade, nem a desigualdade de instituicdo
(ROUSSEAU, 2009, p. 103). O autor reforca, assim, mais uma vez sua
desaprovacdo a um poder que brotasse da for¢a ou do arbitrio, entendendo que né&o
deve ter sido esta a origem dos governos vez que 0 nascimento destes foi no
propasito justamente de curar as mazelas oriundas da forgca e do arbitrio. Defende,

ainda, que se assim fosse, esse poder seria contrario a natureza e, portanto,



63

ilegitimo, ndo sendo capaz de gerar direitos ou de fundamentar uma desigualdade
forjada na instituicao.

Sua preocupacdo — com relacdo a legitimidade desses governos, que por
natureza, ndo deveriam nem poderiam ser arbitrérios - se evidenciaria mais adiante,
nesse mesmo Discurso, no que concernia a indagacdes sobre a “natureza de um
pacto fundamental” (ROUSSEAU, 2009, p. 104) a respeito do estabelecimento do
corpo politico como um contrato entre o povo e os chefes que ele escolhesse , um
contrato pelo qual as duas partes se obrigassem a observancia das leis nele
estipuladas e que formasse os lacos de sua uniao.

Como ja referido, apesar deste capitulo versar sobre a obra O Contrato Social,
importa muito a apreciacdo do Segundo Discurso porque este é retomado naquele,
como se revelasse um amadurecimento das ideias ali apresentadas. Conforme

afirma Cassirer,

apesar de todos os antagonismos aparentes, 0 Discurso sobre a origem da
desigualdade e o Contrato Social coadunam-se e completam-se. Ambos
contradizem-se tdo pouco, que s6 se pode explicar um a partir do outro e
um através do outro. Quem considera o Contrato Social um corpo estranho
na obra de Rousseau, ndo compreendeu a organicidade espiritual dessa
obra. (CASSIRER, 1997, p.64)

Cassirer aponta, portanto, um encadeamento entre os dois trabalhos, o que faz com
que seja imprescindivel ao estudioso da obra de Rousseau relacionar os dois
escritos. “Todo o interesse de Rousseau e toda a sua paixao fazem parte de um
modo ou de outro da doutrina do homem, mas ele compreende agora que a questao
‘o que o homem ¢é”, ndo pode ser separada da questdo “o que ele deve ser”
(CASSIRER, 1997, p. 64). E assim, o que o0 homem €, em natureza, redundard no
gue ele deve ser, quando em sociedade, pelo menos hipoteticamente, ou como um

projeto, ou um sonho.

Importam, no Contrato Social, para o trabalho aqui apresentado, principalmente
as questdes referentes a legitimidade, a autoridade e, como o autor reitera sempre,
o direito baseado em convencdes, ja que a forca, para Rousseau, seria “apenas um
poder fisico de cujos efeitos nenhuma moralidade poderia resultar” (ROUSSEAU,
2006, p. 12). Considerando-se que se pode entender por moralidade aquele carater



64

do que se conforma as normas morais, tendo, em ultima andlise, uma noc¢éo de

dever, s6 poderiam ser assim tratados os efeitos das convencdes.

2.4 DO POVO

Se a autoridade nédo era natural entre os homens, e muito menos resultante do
poder paterno, fundando-se, portanto, em convencgdes, Rousseau teve necessidade
de remontar as primeiras convencbes, a fim de melhor justificar seu projeto.
Intrigava-lhe, assim, a capacidade de homens entregarem-se ao poder de outros
homens, ao que ndo conseguia ver como outra coisa, sendo como senhores e
escravos. E isso era diferente de falar-se em povo. Mas o que era um povo?
Rousseau surpreende ao questionar a esséncia da palavra povo: “Portanto, antes de
examinar o ato pelo qual um povo elege um rei, seria bom examinar o ato pelo qual
um povo é um povo. Porque esse ato, sendo necessariamente anterior ao outro,
constitui o verdadeiro fundamento da sociedade.” (ROUSSEAU, 2006, p. 19).

Com isso, além de unir, de forma inarredavel, as palavras povo, eleicdo e
sociedade, o autor busca chamar atencdo para a questdo de uma alegada
unanimidade de vontades nas primeiras convencgdes, pelo menos no que se poderia
referir a pluralidade dos sufragios, ocasido em que todos teriam instituido como se
dariam as votacdes e que a maioria do povo decidiria pela minoria. Se isso pudesse
ser simplificado, 0 povo seria, assim, uma associacdo de cidaddos. Mas que ato
faria um povo de uma associacao de homens? Para Rousseau, isso dependia de um
ato civil, de uma deliberagéo publica (ROUSSEAU, 2006, p. 19).

Como sustenta Ryan, para Rousseau o0 que importa € como uma multiddo se
constitui como um povo, pois que “ser um povo ndo € um presente da natureza. Ser
um povo, so pode vir de um acordo” (RYAN, 2012, 559). Desta forma, a primeira
associagao entre os homens, o primeiro pacto, sé se da em virtude de que, sés, néo
podiam vencer os obstaculos prejudiciais a sua conservacdo, entdo o estado
primitivo, de liberdade natural, é substituido por um estado de liberdade
convencional em que, agregados de comum acordo, todos se protegem. A ideia que
surge do contrato € a de promover racionalmente a conservacdo do homem, ao

mesmo tempo em que garante sua liberdade, e, ainda que isto ndo seja realizado



65

formalmente, o sera de forma tacita e em toda parte, conforme Rousseau. Assim, as
clausulas desse contrato se reduzem a uma s6: a alienacao de cada associado, com
todos os seus direitos, a toda a comunidade. E entdo, aqueles individuos que jamais
poderiam alienar suas vidas a um rei, alienam-se a comunidade e mantém, uns em

relacdo aos outros, uma condig&o de igualdade.

A partir dessa consideracdo, Rousseau lanca o problema fundamental a ser
solucionado pelo contrato social: “Encontrar uma forma de associagdo que defenda
e proteja com toda a forga comum a pessoa e os bens de cada associado, e pela
qual cada um, unindo-se a todos, s6 obedeca, contudo, a si mesmo, e permaneca
tao livre quanto antes” (ROUSSEAU, 2006, p.21). Note-se que a preocupacao do
autor, com a ideia do contrato, é solucionar a questdo da defesa e da protecédo do
cidaddo associado, no entanto, o principal problema parece ser sempre o da
liberdade, o quanto de liberdade pode cada um manter quando vinculado pelo
contrato social. Isto €, entdo, uma questdo que, por sua amplitude, ndo se pode

deixar de considerar ao abordar a obra de Rousseau.

Conforme Simpson, a questdo da liberdade no contrato social de Rousseau é um

ponto problematico até entre seus defensores:

A ideia de gque existe somente um contrato social real é talvez a parte mais
caracteristica e importante do pensamento politico de Rousseau. Porém,
até mesmo seus defensores poderiam concordar que a perda completa do
poder de uma pessoa, da sua liberdade ou suas posses em favor do bem
da comunidade parece ser um arranjo terrivel. Mais ainda, ele demonstrava
algum prazer em fazé-lo o mais oneroso possivel: “Agora, o cidadao ndo é
mais o juiz do perigo que a lei ordena ele que corra e, quando o governo lhe
disser que é conveniente ao estado que ele morra, ele deve morrer;
considerando que é somente nesta condi¢cdo que tem vivido em seguranga
até entdo, e sua vida ndo é mais somente uma dadiva da natureza, mas sim
presente condicional do Estado.” (SIMPSON, 2009, p.117)

Em relacdo a falar-se na existéncia de um unico contrato social real na obra de

Rousseau, isto se d4 em virtude de sua alegacdo de que

Ha somente uma lei que, por sua natureza, exige um consentimento
unanime: é o pacto social, pois a associacdo civil € o mais voluntario de
todos os atos do mundo; cada homem tendo nascido livre e senhor de si
mesmo, ninguém pode, sob pretexto algum, sujeitd-lo sem seu
consentimento. (ROUSSEAU, 2006, p.129)

Rousseau, assim, ndo admite a teoria do duplo contrato, como se vé em

Pufendorf, que prega a existéncia, primeiramente de um pacto de associacdo, para



66

formar a sociedade civil, depois um pacto de submissdo a concernir todos 0s
cidadaos. Rousseau entende que, se houver oposicdo no momento do pacto social,
isso nao invalida o contrato, apenas exclui como estrangeiro aguele que se opds.
Assim, habitar o territério é submeter-se a soberania (ROUSSEAU, 2006, p.129).

Quanto ao conteludo bastante forte do excerto acima, retirado da obra de
Simpson, onde figura um Estado grande demais em relacdo a um diminuto cidadao,
ele considera essa teoria do pacto social mais razoavel e menos dramatica do que
parece e assume que o fundamental é entender-se o porqué de tal perda - de poder,
liberdade e posses - ser necessaria. Para ele, a razdo da argumentagao contra essa
teoria de Rousseau € o fato de as pessoas estarem mais familiarizadas com uma

teoria rival do contrato social, esta associada a Locke.

Para Locke, a solugcdo para o problema do poder estd no consentimento dos
associados e no respeito as determinacbes da maioria. Tais palavras -
consentimento e maioria — s80 uma constante na obra do filésofo inglés. Afirma ele,
no Livro Il, paragrafo 96, de Dois Tratados sobre o Governo, que “‘quando um
namero qualquer de homens formou, pelo consentimento de cada individuo, uma
comunidade, fizeram eles de tal comunidade, dessa forma, um corpo Unico, o que se
da apenas pela vontade e determinacdo da maioria (LOCKE, 2005, p.469). No
paragrafo 99, do mesmo texto, ele explica que todos aqueles que abandonam o
estado de natureza para se unirem a uma comunidade abdicam, em favor da maioria
da comunidade, a todo o poder necessario aos fins pelos quais eles se uniram a
sociedade, a menos que tenham expressamente concordado em qualquer nimero
superior a maioria. Entende ele que isso se da pela concordancia em unir-se em
uma sociedade politica, em que consiste todo pacto existente, ou que deve existir,
entre os individuos que ingressam num corpo politico ou o formam. Assim, para
Locke, a sociedade politica nasce do consentimento de homens livres que se

determinam por maioria.

O que Simpson diz requerer atencdo, em um paralelo entre Rousseau e Locke, é
que no contrato social de Locke “os cidaddos de uma sociedade politica deveriam
manter todos o0s seus direitos e prerrogativas e somente entregar as suas
comunidades as poucas coisas necessarias ao bem geral (SIMPSON, 2009, p.118).

A questdo aqui € uma preocupacdo com o bem geral, como uma finalidade almejada



67

pela sociedade. Ainda no paragrafo 3, do Livro Il, de Dois Tratados sobre o governo,
Locke considera que o “poder politico € o direito de editar leis com pena de morte e,
consequentemente, todas as penas menores, com vistas a regular e a preservar a
propriedade, e de empregar a forca do Estado na execucéo de tais leis e na defesa
da sociedade politica contra os danos externos, observando tdo-somente o bem
publico” (LOCKE, 2005, p. 381). Assim, a associacao € no intuito de punir, preservar
a propriedade e promover a defesa dos cidadaos, sempre no intuito de observar o
bem publico. Considere-se aqui, que na nota do livro referente a esse paragrafo, o
tradutor comenta a expressao poder politico utilizada por Locke. Ele cita que
Elrington (1798) assegura - sobre o referido paragrafo — que ha uma distingédo entre
poder e direito, sugerindo que Locke confunde os dois conceitos. Tal interpretacao
se d& porque Locke diz que o poder politico “é o direito de editar leis (...)” (LOCKE,
2005, p. 381). Ora, Locke de fato afirma, no referido paragrafo, varios direitos
compreendidos no que seria 0 poder politico. Assim, o povo, através do pacto,
abdica da totalidade dos poderes necessarios a realizacdo dos fins civis em favor da
maioria. Esses mesmos “fins civis em favor da maioria” devem fazer com que esse
poder politico possa ser considerado um direito. Em Locke, a alienacdo de poderes
feita pelo povo, nesse caso, conduz a uma perda parcial, ao contrario da teoria de
alienacao total de Rousseau.

2.5 DA ALIENACAO NO CONTRATO SOCIAL DE ROUSSEAU

Em Rousseau, parece haver maior complexidade ao se tratar desse ponto vez
que, diferentemente do que prevé Locke, a alienacdo, no contrato social, é total, ou
seja, trata-se da “alienagao de cada associado, com todos os seus direitos, a toda a
comunidade. Pois, em primeiro lugar, cada qual dando-se por inteiro, a condi¢cao &
igual para todos, e, sendo a condi¢do igual para todos, ninguém tem interesse em
torna-la onerosa para os demais” (ROUSSEAU, 2006, p.21). Na concepcéo de
Rousseau, esse tipo de associacdo produz um corpo moral e coletivo, “uma pessoa
publica formada pela unido de todas as demais” (ROUSSEAU, 2006, p. 22). Assim,
0 que faz de interessante esta concepcéao € o “dar-se por inteiro” de cada associado,
situagdo em que nada deve sobrar ou faltar, vez que, como ele explica, se
restassem alguns direitos aos particulares, em ndo havendo um superior comum

para decidir entre estes e o publico, cada qual se arvoraria em ser seu proprio juiz e,



68

caso pretendesse ser juiz de todos, voltaria o estado de natureza e a associacao

arriscaria tornar-se ou tiranica ou va.

Como ja foi antes referido, entre as teorias de Locke e Rousseau sobre a
alienacdo do associado, pesa a questdao da perda ser parcial ou total. Se, para
Locke, na associacdo pelo contrato social, se entrega somente as poucas coisas
necessarias a que seja atingido o bem geral, na associacdo conforme Rousseau,
pelo fato da alienacdo ser total, a perda deve ser maior. No entanto, conforme
explica Simpson, (SIMPSON, 2009, p. 118), a teoria de Rousseau apresenta
vantagens sobre a de Locke e propde uma solucdo mais adequada para o problema.

Simpson sugere, para o entendimento do referido problema, que se pergunte “o
que acontece quando os cidadaos discordam das autoridades politicas sobre quais
0s poderes e as posses que 0 bem publico requer que eles abram mao”,
(SIMPSON, 2009, p. 118) e cita como exemplo a situacdo em que uma pessoa rica
nao queira pagar impostos para ajudar os menos favorecidos, por achar que 0s
pobres sdo preguicosos e que, por isso, ela nada lhes deve. A situacdo, que parece
bem emblematica da realidade atual, pode expressar, de forma bastante simples,
preocupacdes referentes a cidadania e aos pactos que se fazem em virtude dela.
Simpson prossegue, entdo, sugerindo que se imagine que o governo da comunidade
citada decide que a pessoa estd errada e que o contrato social requer que se
paguem mais impostos do que pensa para o beneficio do pobre. Na opinido do
comentador, a questdo €: se tal pessoa quer permanecer cidada, ela € obrigada a
pagar os impostos no nivel de exigéncia que a lei determina, mesmo que nao queira
fazer isso por acreditar que € injusto? Simpson entende que “a resposta,
presumivelmente, é sim, porque uma sociedade politica na qual as pessoas nao
seriam obrigadas a obedecer as leis ndo seria, de maneira alguma, uma sociedade
politica” (SIMPSON, 2009, p. 118).

O caso pratico apontado por Simpson esclarece, de uma maneira simples, como
sao conduzidas demandas comuns da sociedade civil, esta que se forma, segundo
Rousseau, quando os homens decidem associar-se no intuito da auto-conservagao
e que necessita das leis para seu proprio controle e manutencdo. E a obediéncia ao
regramento, as leis, ao direito, demonstra estar sempre no centro da discussao

politica, como se percebe nesse caso.



69

Quando se estuda Rousseau, mesmo de uma forma mais superficial, € dificil ndo
se questionar sobre essa subserviéncia, essa entrega do cidaddo a sociedade e,
mais precisamente, a lei, quase como se esta fosse um ente pelo qual o cidadao se
deixa possuir. Essa preocupacdo € demonstrada pelo caso pratico de Simpson, vez
que ele levanta a questdo de “como o Estado pode demandar legalmente que o
cidadao abra mao de algo, contra sua vontade, quando a autoridade do Estado vem
somente do consentimento do governado” (SIMPSOM, 2009, p. 118). Nessa
situacdo, Simpson entende que a Unica resposta possivel é que, de alguma forma, o
cidaddo ja havia feito a concessdo. Assim, a teoria de Rousseau resolveria esse
problema, tornando completa a perda dos direitos de cada associado. Por essa

razdo, prossegue Simpson,

a teoria de Rousseau, que parece estranha numa primeira andlise, é o
relato mais plausivel do contrato social, pois pode explicar por que 0s
cidaddos séo obrigados a fazer a concessao de certos poderes e posses a
comunidade, mesmo quando preferem néo o fazer, algo que toda a filosofia
politica, exceto o anarquismo, requer, mas que a teoria da perda parcial dos
direitos ndo consegue explicar. (SIMPSON, 2009, p.119).

O comentério de Simpson, ilustrado por seu caso pratico, busca convencer, e de
fato consegue, de que a teoria da perda total de Rousseau, embora pareca algo
impossivel, resolve melhor o problema da alienacdo do que a verséo de Locke, com
a perda parcial. Ainda que essa entrega de direitos e posses na mao do Estado
pareca uma coisa apenas teorica, ela parece ter de fato algum sentido quando

expressa na pratica, como procede Simpson.

Rousseau afirma, ao tratar do dominio real, no livro | do Contrato Social, “que
cada membro da comunidade entrega-se a ela no momento de sua formacéo, tal
como se encontra naquele instante — ele e todas as suas forgas, das quais fazem
parte os bens que possui” (ROUSSEAU, 2006, p. 27). Entende que a posse nao
muda de natureza ao mudar de maos, passando a ser propriedade nas maos do
soberano. A explicacdo é outra: as forcas da Cidade seriam incomparavelmente
maiores do que as de um particular, assim a posse publica seria também mais forte
e mais irrevogavel. Essa alienacao €, entéo, algo singular porque “aceitando os bens
dos particulares, a comunidade, longe de despoja-los, sé faz assegurar-lhes a posse
legitima, transformando a usurpacdo num verdadeiro direito e a fruicdo em

propriedade” (ROUSSEAU, 2006, p. 29). Assim, para Rousseau, eram muitas as



70

vantagens do contrato social, tanto que apresenta um balanco comparativo do que o
homem perde e do que ganha com a referida instituicdo: perde a liberdade natural e
um direito ilimitado ao que deseja e pode conquistar, mas em compensacao, ganha

a liberdade civil e a propriedade de tudo o que possui.

Para que ndo haja engano a respeito dessas compensacdes, importa
distinguir entre a liberdade natural, que tem por limites apenas as for¢as do
individuo, e a liberdade civil, que é limitada pela vontade geral, e ainda entre
a posse, que ndo passa do efeito da forca ou do primeiro ocupante, e a
propriedade, que s6 pode fundar-se num titulo positivo. (ROUSSEAU, 2006,
p. 26)

Para que se possa compreender a fundamentacdo das referidas vantagens
alegadas por Rousseau hd que se adentrar, mais adiante, talvez o ponto mais
crucial de sua teoria: a vontade geral, esta que, segundo ele, € o0 que pode limitar a
liberdade civil tornando-se, assim, um entrave a aceitacdo de seus fundamentos. No
entanto, pelas passagens acima, o autor justifica a alienacdo total sugerida pelo
contrato social. Independentemente do que possam argumentar em oposi¢cao a ela,
em termos de uma alegada onerosidade acarretada por essa entrega incondicional,
h& que se considerar que ela pode propor ganhos bastante consideraveis a ponto de
fundamentar o pacto que acaba por levar o homem natural a se transformar no

homem civil.

2.6 DA SOBERANIA

Para Rousseau, a soberania € apenas o exercicio da vontade geral, nunca
podendo alienar-se, e o soberano, que ndo passa de um ser coletivo, “s6 pode ser
representado por si mesmo (ROUSSEAU, 2006, p.33), podendo transmitir-se o
poder, nunca a vontade. Diferentemente do cidadao, que se aliena em beneficio da
comunidade, a soberania, além de inalienavel, é indivisivel, pois que “a vontade, ou
€ geral, ou ndo o0 €; ou € a do corpo do povo, ou unicamente de uma parte”
(ROUSSEAU, 2006, p.35). Afirma, ainda, que, se essa vontade for do corpo do
povo, serd um ato de soberania e fara lei. Do contrario, serd apenas um ato
particular. Desta forma, “Rousseau prevé um contrato no qual nos entregamos
inteiramente e sem reservas a soberania, criando um “corpo moral” com absoluta

autoridade sobre todos os seus membros” (RYAN, 2012.p. 560).



71

A soberania, tal como a concebeu Rousseau, se opunha a conceitos
anteriormente formulados por outros filésofos. Segundo Wokler, contra as modernas
nocbes de soberania absoluta apresentadas por sabios como Bodin, Grotius,
Hobbes e Pufendorf, Rousseau elaborou uma ideia alternativa de soberania que
também abracava um compromisso republicano antigo com a liberdade civil.
(WOKLER, 2001, p.423). Wokler afirma que, antes do uso que Rousseau deu ao
termo na sua filosofia, o conceito de soberania fora conectado por seus intérpretes a
ideia de forca ou império, e ele caracteristicamente pertencia ao dominio de reis
sobre seus suditos, ao invés da liberdade dos cidad&os. Para Wokler, que cita Bodin
e Hobbes como os mais conhecidos advogados da causa da soberania absoluta,
estes pensavam o termo soberania como derivado do latim summa potestas ou
summum imperium, o qual definia o poder dominante do governante. Ja para
Rousseau, a ideia de soberania seria essencialmente um principio de igualdade, o
qual identificava o elemento governado, ou os suditos mesmos, como a suprema
autoridade, e estaria conectado com os conceitos de vontade ou direito, ao invés de

forca ou poder. Isso expressaria, para Wokler, o moral na politica, € ndo o material.

Como se percebe, para Rousseau, a vontade, qguando é geral, € capaz de criar a
lei a qual todos se devem submeter, pois, quando € apenas de uma parte, € s6 um
ato particular, incapaz, portanto, de gerar qualquer direito. Assim, a lei esta atrelada

a ideia de soberania.

Em Wokler, tal como afirma no comentério acima, fica evidenciado em Rousseau
justamente o principio da igualdade, o qual coloca os governados, unidos numa
vontade, como autoridade suprema, de forma que, o que conta ndo € a forca ou o
império de um homem sobre outro, 0 que geraria e perpetuaria a desigualdade. Ao
contrario, a soberania de Rousseau prevé um cidadao que, mesmo quando é sudito,

através da vontade geral criadora de direito, é investido da autoridade suprema.

Wokler, no entanto, ndo deixa de notar o quanto de problemético h4 nessa
guestdo, vez que cita aquela famosa passagem do Contrato Social em que
Rousseau diz que os cidadao sao forgcados a ser livres (WOKLER, 2001, p.424).
Esta, que talvez seja — entre todas as controvérsias da obra do filosofo - a mais
controversa passagem, pois que junta em uma mesma expressao os sentidos de

forca e liberdade, palavras bem opostas, formadoras de um inarredavel paradoxo.



72

Ao comentador, esta parece a mais vil decep¢éo imaginavel para alguém que fez da
ideia da liberdade o mais central principio de sua filosofia politica, embora ele afirme

gue Rousseau conseguiu responder a esta questdo. Nesse sentido, Wokler explica:

A autoridade absoluta da soberania, ele (Rousseau) escreveu, deve vir de
todos e aplicar-se a todos. A voz da volonté générale que ela decreta néo
pode pronunciar-se sobre os individuos sem perder a sua propria
legitimidade, uma vez que articula na lei o interesse comum de cada
cidaddo, ao passo que o exercicio da forca sobre os individuos é reservado
exclusivamente para o governo de uma nacgéo. A soberania de Rousseau
nunca executa suas préprias leis e nunca pune o0s transgressores contra
ela, nem, de fato, forca alguém a ser livre. (WOKLER, 2001, p. 424)

Como ja se disse, a obra de Rousseau é carecedora de interpretacdo. As coisas
nunca sdo como parecem ser, de forma que o leitor, ou estudioso, das paginas de
seus diversos escritos nunca deve esperar encontrar uma leitura facil ou uma
solucéo rapida. Ha, sim, que se ocupar com um estudo meticuloso de suas obras,
sob pena de se atribuir a ele versdes baseadas em julgamentos apressados ou
errbneos. E o0 caso da soberania e da vontade geral, como percebe Wokler, se
presta bem a isso. Mas como se pode interpretar tdo forte argumento como o de ser

forcado a ser livre?

Ocorre, como afirma Wokler, que Rousseau distingue direito de poder. Diferencia
a vontade moral, que determina a lei, da forca fisica que a implementa. E isso
acontece porgue essa vontade e essa forca sdo colocadas em diferentes méos: no
caso, uma no poder legislativo, outra no poder executivo. Wokler esclarece que, em
Rousseau, “o ponto sobre forga e liberdade significa pouco mais do que os cidadéos
deverem sempre ser limitados por seus préprios acordos, mesmo quando se sentem
inclinados a ignora-los” (WOKLER, 2001, p.424). Refletindo sobre isso, Wokler, retira
0 peso do argumento citado acima, de que se € forcado a ser livre, vez que o que
deve importar ndo é a forca, mas sim a liberdade de se fazer o que se quis fazer, de
se fazer o que se acordou anteriormente. Ou seja, 0 que importa, 0 que atribui
legitimidade ao poder € o consentimento. Trata-se dos cidaddos obedecerem a lei
gue prescrevem a si mesmos, como se Ié no capitulo VIII, do Livro I, uma obediéncia

gue Rousseau define como liberdade.



73

2.7 DA RETIDAO DA VONTADE GERAL

A vontade geral, na obra de Rousseau, € sempre um tépico a gerar grandes
discussfes. Até por ser uma das partes mais importantes de sua filosofia, e a que
mais o diferencia e isola de seus pares por ser tdo revoluciondria e inovadora, a
vontade geral normalmente é incompreendida. Rousseau, no entanto, procurou
defini-la bem, diferenciando-a do que se poderia entender pela vontade de todos. Na
sua concepcao, a vontade geral se refere somente ao interesse comum, enquanto a
vontade de todos se refere ao interesse privado. Esta “ndo é mais do que a soma
das vontades particulares” (ROUSSEAU, 2006, p.37). E com isso, compreendida

essa diferenciacao, resta entender-se como se avalia a correcdo dessa vontade.

Rousseau argumentou ser a vontade geral “invariavelmente reta e tendente a
utilidade publica” (ROUSSEAU, 2006, p.37), o que, de certa forma, torna-a ainda
mais dificil de entender em virtude de seu atrelamento a um juizo de valor, afinal,
como avaliar-se essa retiddo? Se o parametro for o bem comum, entdo essa retidao
mede-se por sua finalidade — que é o bem - e, uma vez atingido esse fim, a vontade
geral é a vontade correta. Rousseau, contudo, viu necessidade de explicar que a
vontade geral pode errar sim, mas, neste caso é porque o povo foi enganado e agiu

imbuido de informacgdes parciais, sob a influéncia de faccdes.

Assim, para que a vontade geral seja respeitada, considerando-se desta forma
uma vontade reta, ndo pode haver sociedade parcial no Estado e cada individuo sé
pode opinar de acordo com o seu préprio ponto de vista, do contrario, mesmo se
desejando esse bem que é comum, ndo se poderd encontra-lo. Para que o povo
pareca desejar o mal, ele é frequentemente enganado, segundo Rousseau, mesmo
gue nunca se corrompa (ROUSSEAU, 2006, p.37).

As diferencas de opinido, existentes entre os cidadaos, uma vez aparadas como
se fossem arestas, deixariam aparecer apenas o0 que fosse comum a todos, e este
resultado comum, com vistas ao bem publico, deixaria transparecer a vontade geral,
uma vontade reta, mas que poderia errar na condicdo de que 0 povo estivesse
desinformado. Como principio, aquela vontade geral que faz a lei baseia-se em um
povo em sua verdadeira acepc¢ao, livre e consciente em suas escolhas. Um povo

ciente de seus direitos e deveres politicos. Se, pelo pacto social, o corpo politico de



74

todo o povo obtém o poder absoluto da soberania, é pela vontade geral que esse

poder € guiado.

Como exercicio da vontade geral, a soberania da ao soberano a possibilidade de
exigir que o cidadao preste servigcos ao Estado, e isso passa a ser um dever, no
entanto, tal exigéncia deve ser util & comunidade como um todo, pois ha que se
observar tanto as leis da razdo quanto da natureza, devendo para tudo haver uma

causa. Assim, esse poder e suas exigéncias devem ser justificados.

Rousseau entende que os compromissos gerados pelo pacto s6 sao obrigatérios
por serem mutuos, em virtude de a vontade geral ser sempre reta e visar a felicidade

de cada um. Ele explica isso afirmando :

Eis a prova de que a igualdade de direito e a nogdo de justica que ela
produz derivam da preferéncia que cada um tem por si mesmo e, por
conseguinte, da natureza do homem, de que a vontade geral, para ser
verdadeiramente geral, deve sé-lo tanto em seu objeto quanto em sua
esséncia, de que deve partir de todos para aplicar-se a todos; e de que
perde sua retiddo natural quando tende a algum objeto individual e
determinado, porque entdo, julgando aquilo que nos é estranho, ndo temos
a guiar-nos nenhum verdadeiro principio de equidade. (ROUSSEAU, 2006,
p. 40)

Com isso, Rousseau reitera que interesses particulares jamais podem ser
objetos de interesse da vontade geral, pois que todo ato da soberania, ou da
vontade geral, deve obrigar ou favorecer igualmente todos os cidadaos, nunca
distinguir cidaddos em particular. Desta forma, o principio da igualdade acaba
sempre se sobressaindo quando Rousseau aborda o direito politico e a questdo do
contrato social: a conclusdo a que se deve chegar, segundo ele, é a de que o pacto
estabelece a igualdade entre os cidadaos fazendo com que todos se comprometam
sob as mesmas condicdbes e que venham a gozar dos mesmos direitos
(ROUSSEAU, 2006, p.41). Esse aspecto é, portanto, basico e fundamental: se o
contrato estabelece uma igualdade convencional através de um compromisso a que
ninguém é forcado, isso pode ser tomado como uma livre escolha, o que leva a um
outro principio, o da liberdade. Nao pode haver, entdo, nenhuma espécie de
favorecimento particular e o soberano conhece apenas o corpo da nacdo, ndo as

individualidades.



75

O falar-se constantemente em soberano, ao invés de gerar mal estar — 0 que
algumas vezes gera — em virtude do peso que a palavra possa ter proveniente de
seus usos anteriores a Rousseau, quando imperavam abusos politicos, e que muitos
tedricos referendavam, deve tornar mais pungente a forca atribuida a soberania. O
soberano agora € tdo somente o povo atribuindo direitos e deveres a si mesmo, 0

povo como principal dinamo da vontade geral.

No entanto, uma questao importante a ser considerada quanto ao soberano, e
que por vezes pode causar também algum estranhamento, é a de ter-se o povo
como aquele que manda e também como aquele que obedece. Assim, no plano das
individualidades, h& dois sujeitos politicos individuais: o cidaddo ativo e soberano (do
lado da vontade geral), e o sudito, como receptor e sujeito que se submete. Para se

entender esse bindbmio, ha que se entender a concepc¢édo rousseauniana de lei.

2.8 DA LEI COMO EXPRESSAO DA VONTADE GERAL

Rousseau afirma que o objeto das leis € sempre geral, considerando os suditos
coletivamente e as leis como abstratas (ROUSSEAU, 2006, p. 47), de forma que
toda funcdo que se refere a um objeto individual ndo esta no ambito do poder
legislativo. Na sua concepcao, as leis sdo atos da vontade geral, logo ndo ha de se
guestionar se sdo injustas, pois que ninguém é injusto para consigo mesmo
(ROUSSEAU, 2006, p.47). Além disso, considera que também ndo € necessario
perguntar como se pode ser, ao mesmo tempo, livre e submisso as leis, ja que elas
séo expressOes da vontade. Ora, desta forma o autor torna desnecessaria qualquer
indagacao sobre a possibilidade de entendimento do alegado bindmio: ha que se
entender que ele simplifica, na vontade geral, essa questdo. E simples: o povo
submetido as leis deve ser o autor delas (ROUSSEAU, 2006, p.47), e desta forma
ele é tanto soberano, quanto sudito. Trata-se da juncdo, em um mesmo ente, tanto
do componente ativo quanto do passivo: o individuo € cidadao (ativo) enquanto
participante da atividade soberana, e é sudito (passivo) enquanto submetido as leis

do Estado.

Diz Derathé que, para se determinar quais sdo os verdadeiros caracteres ou a

verdadeira natureza da lei, € necessario levar em conta ndo somente a autoridade



76

de onde ela provém, mas também o objeto concernido (DERATHE, 2009, p.430),
assim, essa autoridade é geral, como a vontade que a gera, e 0 objeto também é
geral, porque relaciona-se ao bem comum. Como Rousseau prega que a lei deve
partir de todos para aplicar-se a todos, os homens sdo, ao mesmo tempo,

legisladores e sujeitos as leis.

Esse sistema da lei, tal como sugere Rousseau no Contrato Social, em uma
tentativa de demonstrar que ele traz em si uma certa simplicidade ao ser reduzido ao
ambito da vontade geral, mereceu, por parte do autor, um paragrafo de cunho
bastante poético ao tratar da figura do legislador. Tal tratamento demonstra o quao

ardua pode ser a tarefa de dar aos cidadaos a lei que Ihes devera guiar:

Para descobrir as melhores regras da sociedade que convém as nacdes,
seria necesséaria uma inteligéncia superior, que visse todas as paixdes dos
homens e ndo experimentasse nenhuma, que néo tivesse relacdo alguma
com nossa hatureza e a conhecesse a fundo, cuja felicidade fosse
independente de nds e, no entanto, admitisse ocupar-se da nossa; e que
enfim, no transcurso do tempo, contentando-se com uma gléria longinqua,
pudesse trabalhar num século e usufruir em outro. Haveria a necessidade
de deuses para dar leis aos homens. (ROUSSEAU, 2006, p. 49)

Tal pensamento referenda uma vontade geral e voltada ao bem publico na
génese das leis, pois que um legislador desapaixonado e distante seria avesso a
interesses particulares e, portanto, capaz de fazer uma legislacdo enderecada ao

bem comum e com bases mais justas.

Rousseau entende haver uma justica, que ele considera universal, a emanar
unicamente da razdo, mas reconhece que essa justica, para ser admitida entre os
homens, precisa ser reciproca. Diferentemente do estado de natureza, em que tudo
€ comum, e um homem so6 reconhece como de outro o que Ihe é inatil, no estado
civil € a lei que estabelece os direitos, devendo, com isso, acarretar mudancas

significativas, como se vé mais adiante:

Quem ousa empreender a instituicdo de um povo deve sentir-se capaz de
mudar, por assim dizer, a natureza humana; de transformar cada individuo
que, por si mesmo, € um todo perfeito e solidario em parte de um todo
maior, do qual esse individuo recebe, de certa forma, sua vida e seu ser; de
alterar a constituicio do homem para fortalecé-la; de substituir por uma
existéncia parcial e moral a existéncia fisica e independente que todos
recebemos da natureza. (ROUSSEAU, 2006, p. 50)



77

O que Rousseau demonstra com essa alegacdo é o quanto de artificio ha na
implantagédo da sociedade civil vez que, no momento em que 0s homens se
associam e passam a ser um povo, fica instanciada uma outra realidade, uma outra
natureza surge tornando o homem mais forte por fazer parte desse todo organizado
de que passa a patrticipar. Trata-se de moldar a natureza humana acomodando-a ao
artificio da lei. E é isso que esse contrato hipotético de Rousseau, “que se da no
plano do dever-ser e nado da histéria” (REIS, 2012, p.81), baseando-se no

consentimento dos individuos, pretende obter.

Se o sistema de Rousseau € ideal, baseado num dever ser, parece correto
afirmar-se que ele prevé um homem imbuido de razdo. De preferéncia uma razao
reta. No entanto, quanto se lida ndo com o que deve ser, mas com o que €, mostra-
se problematico pensar-se em uma pratica que dé conta do homem humano e real

considerando-se sua liberdade.

2.9 DO GOVERNO

No capitulo I, do livro Ill do Contrato Social, ao falar do governo em geral,
Rousseau parece um tanto irbnico ao prevenir o leitor de que “este capitulo deve ser
lido pausadamente, e de que ndo conheco a arte de ser claro para quem nao deseja
ser atento” (ROUSSEAU, 2006, p.71). Obviamente ndo imaginava ele o quanto sua
obra seria estudada nos séculos seguintes e 0 quanto daria margem a
interpretacbes conturbadas ou excessivamente divergentes, podendo estar
baseadas até mesmo em leituras desatentas diante um texto nao claro ou ja fora de

contexto.

Para Rousseau, o corpo politico tem dois méveis a saber: a forca e a vontade,
sendo a primeira, 0 poder executivo, e a segunda, o poder legislativo (ROUSSEAU,
2006, p. 71). Em sua concepcao, o legislativo pertence unicamente ao povo, e pode-
se dizer que expressa-se de uma forma mais genérica. Ja o executivo tem um
carater mais especifico por envolver um agente préprio dotado de forga publica a
agir de acordo com a vontade geral. A este ente, segundo Rousseau, se pode
chamar de governo, “um corpo intermediario estabelecido entre os suditos e o

soberano para permitir sua mutua correspondéncia, encarregado da execucdo das



78

leis e da manutencéo da liberdade, tanto civil como politica” (ROUSSEAU, 2006,
p.72).

Rousseau chamou o exercicio legitimo do poder executivo de governo ou
suprema administracdo, e 0 homem ou corpo encarregado dessa administracdo, de
principe ou magistrado. Percebeu, dessa forma, que tal nomenclatura poderia ser de

dificil entendimento, do contrario, ndo exigiria dos leitores que fossem atentos.

O governo, nessa concepc¢do, € um corpo do Estado distinto tanto do povo
quanto do soberano, mas intermediario entre um e outro. Assim, o soberano legisla,
prescrevendo a lei, 0 povo, enquanto sudito passivo, obedece a lei, e o governo,
enquanto intermediario dessa relacdo, através de um mandato, faz com que se
cumpra a lei. Esses mandatarios, 0s governantes, a quem cabe a execucao da lei,
podem ser distribuidos entre as diferentes formas de governo que Rousseau
apresenta, sempre em relacdo a maior ou a menor participacdo do povo em sua

formacdo.

Ao tratar da divisdo dos governos, Rousseau denomina como Monarquia aquele
governo concentrado nas maos de um magistrado Unico, de quem o0s demais
recebem o seu poder, como Aristocracia aguele governo confinado nas maos de um
pequeno numero de pessoas, “de sorte que haja mais simples cidaddos que
magistrados” (ROUSSEAU, 2006, p.81) e, finalmente, como Democracia aquele
governo em que o soberano confia o governo a todo o povo ou a maior parte do
povo, “de modo que haja mais cidaddos magistrados do que simples cidadaos
particulares”. No entanto, € justamente em relacdo a Democracia, que residem

problemas bem contundentes na teoria de Rousseau, como se vera mais adiante.

Rousseau argumenta que, se “tomarmos o termo no rigor da acepgao, nunca
existiu verdadeira democracia, nem jamais existira. E contra a ordem natural que o
grande numero governe e o pequeno seja governado” (ROUSSEAU, 2006, p. 83).
Um grande problema a ser solucionado na questdo da democracia é o de entender-
se como funciona, na pratica, a forca do povo nas decisdes. Como se imaginar uma
vontade geral sendo constantemente expressa sem 0 povo reunido? Segundo

Rousseau, ndo se pode mesmo imaginar que 0 povo permaneca constantemente



79

reunido para ocupar-se dos negocios publicos e ndo seria possivel estabelecer

comissOes para isso sem mudar a forma de administragéo.

7z

A democracia, tal como é colocada no Contrato Social, traz em si inUmeros
entraves e Rousseau os enumera no Livro Ill. Segundo ele, “hdo ha governo téo
sujeito as guerras civis e as agitacdes intestinas quanto o democratico ou popular,
porque ndo existe nenhum outro que tenda tédo forte e continuamente a mudar de
forma, nem que demande mais vigilancia e coragem para ser mantido em sua forma
original” (ROUSSEAU, 2006, p.84). Tal colocacdo nao parece dificil de aceitar vez
que, por envolver um grande namero de pessoas - por assim dizer, o povo ele
mesmo - no circulo do poder, essa forma de governo deve mesmo sofrer agitacées
internas ou carecer de maior controle. Contudo, ainda assim, tem grande mérito na
visdo de Rousseau, pois “se houvesse um povo de deuses, haveria de governar-se
democraticamente” (ROUSSEAU, 2006, p.84). E dizia isso por achar que um
governo tao perfeito ndo conviria aos homens. Quando Rousseau fala em deuses,
tanto no excerto acima quanto naquele em que diz serem necessarios deuses para
dar leis aos homens, ele parece demonstrar, ainda que de uma forma figurada, um
tanto de descrédito no homem. Esse homem, em sociedade, a querer regrar-se e
governar-se, demandaria uma perfeicdo que, de certa forma, ainda lhe era

inatingivel.

2.10 DEMOCRACIA E LIBERDADE: ALGUNS PROBLEMAS NA OBRA DE
ROUSSEAU

Comumente conceituada como o0 governo do povo, pelo povo e para o povo, a
democracia poderia ser uma concepcdo de governo nos moldes do que pregou
Rousseau. Poderia, mas nem sempre € assim, pois ha quem questione nao ter sido
Rousseau um democrata, nem poderem ser atribuidos ao seu pensamento 0s
regimes de governo revolucionarios — e motivados pelo povo - surgidos na esteira de

sua filosofia.

Quando se fala na vontade geral, que é a vontade respaldada pelo consenso do
povo e ndo a vontade da maioria, vé-se a importancia que tem a palavra povo e as

decisdes que emanam desse ente como criador da lei. No entanto, quanto de



80

democrético ha nisso? Autores importantes manifestam-se em relagdo ao modelo de

democracia de Rousseau aduzindo, inclusive, que ele ndo era um democrata.

Achando que a democracia era para deuses, ou para pequenos, e mais
igualitéarios Estados (ROUSSEAU, 2006, p.82), Rousseau chegou a discorrer sobre
as virtudes de uma aristocracia eletiva em que os mais talentosos governariam. Para
ele, seria natural que os mais sabios governassem a multiddo, quando houvesse
certeza de que a governariam em beneficio dela e ndo em proveito proprio
(ROUSSEAU, 2006, p.86).

Um ponto de suma importancia para essa discussdo € o da Democracia, como
conceito classico, ser “‘um método para alcancar o bem comum por meio da
discussdo publica e do voto popular” (RYAN, 2012, p.960). Desta forma, o
pensamento é de que a vontade publica va por um caminho onde esteja o bem
comum, e que delegue aos representantes a funcdo de transformar tal visdo em
politicas. Para Schumpeter , o problema é que o “bem comum nao é
transparentemente visivel como precisa ser para 0 método rousseauniano de
trabalho” (RYAN, 2012 p.960). Assim, o bem comum, qualquer que seja ele, nao
seria acordado por todos os observadores, e o proprio Rousseau “pensava que
havia sociedades, das quais qualquer sociedade industrial moderna poderia
seguramente fazer parte, em que podia haver poucos interesses comuns, em virtude
de que o antagonismo de individuos e classes era tdo grande que seria como
encontrar um interesse comum entre um leopardo e uma cabra” (RYAN, 2012,
960).

A questéo da justificativa da vontade geral é também um ponto muitas vezes
dificil de defender, este capaz de reunir criticas entre os democratas, e até de
motivar um recuo na opinido do préprio Rousseau. Segundo Waltzer, o argumento
de Rousseau de que o povo faz e se sujeita as leis, como uma associacdo de
homens livres, torna a lei uma funcdo da vontade popular e ndo da razao
(WALTZER, 2003, p. 365). E ele vé nessa vontade geral alguns problemas capazes
de fazer alguns democratas contemporaneos recuarem em relacdo a ela: primeiro,
as pessoas devem “querer de forma geral’ e ndo individual; segundo, as pessoas
renunciam agora a uma vontade futura; e terceiro, as pessoas devem querer o que é

certo, o bem comum. A dificuldade maior esta em saber o que é, de fato, o certo a



81

fazer. “O povo pode ndo saber a coisa certa a fazer, mas ele reivindica o direito de
fazer o que acha que é certo” (WALTZER, 2003, p. 365). Em tais questdes parece
haver uma boa dose de subjetividade, o que vem a tornar essa teoria bastante
complicada e, por isso, sujeita as mais variadas criticas. Assim, alcancar-se o que
seria a vontade geral demonstra ser tarefa de grande exigéncia politica, afinal, como
favorecer, pelo alegado bem comum, a todos os cidadaos de forma equitativa?

Ao tratar da Democracia, no inicio do capitulo IV do livro 1l do Contrato Social,
Rousseau afirma que quem faz a lei sabe melhor que ninguém como interpreta-la. E,
sendo assim, pareceria logico ser a melhor constituicdo aquela que unisse poder
legislativo e poder executivo. No entanto, segundo ele, é justamente isso que torna
esse governo insuficiente, pois principe e soberano sendo a mesma pessoa, nao
formam sendo um governo sem governo. Demonstra, com isso, uma clara
preferéncia pela separacdo de poderes por entender que, do contrario, tal arranjo
poderia levar ao abuso das leis pelo governo, privilegiando o interesse privado em

detrimento do publico, mesmo sendo este a razédo das leis.

Problematica ou um tanto utdpica, a democracia tal como Rousseau a Vvé, €
capaz de requerer sacrificios do cidaddo, pois em outra passagem ele diz: “é
sobretudo nessa constituicdo que o cidaddo deve armar-se de for¢a e consciéncia,
e dizer em cada dia de sua vida, no fundo do coracdo, o que dizia um virtuoso
palatino na Dieta da Poldnia : “Antes os perigos da liberdade, do que a tranquilidade
da servidao” (ROUSSEAU, 2006, p.84). E dizendo isso, ao acenar a0 povo com a

liberdade, parece estar afirmando que a democracia pode valer a pena.

Diante de obra tdo peculiar a tratar de assuntos de teor nada pacifico entre os
filésofos, como a democracia e a liberdade, Rousseau teve criticos importantes a
exemplo de Isaiah Berlin e Hannah Arendt, para quem Rousseau era inimigo da

liberdade ou, no minimo, estava totalmente equivocado.

A vontade como condutora das questdes politicas e como ente gerador da lei,
tendo o respaldo da soberania popular, constitui-se em item dos mais dificeis a se
resolver na filosofia politica. Hannah Arendt manifesta-se contrariamente a esse
topico do pensamento de Rousseau afirmando que talvez em nenhum outro lugar o

fato de as faculdades da vontade e da forga de vontade constituirem, em si e por si



82

mesmas, desligadas de quaisquer outras faculdades, uma capacidade ndo-politica e
mesmo antipolitica, seja tdo claro como nos absurdos a que Rousseau foi conduzido
e na curiosa euforia com que ele as aceitou. Para a autora, a vontade ndo se
comunica. Ao contrario, ela se imp&e. No entanto, ao analisar o caso particular do
uso da vontade geral como vontade do povo, na Revolugcdo Francesa, Arendt
entende que tal conceito tornou-se plausivel naquele momento, pois havia uma
“‘massa famélica obcecada pela satisfagdo de suas caréncias fisicas” (ARENDT,
1990, p.61). Desta forma, se poderia falar em uma “multiddo, unida num sé corpo e
movida por uma sé vontade” (BARZOTTO, 2003, p.122). Tal situagdo poderia
justificar o conceito de vontade geral de Rousseau, contudo, em outras situagoes,
onde nao ocorre tal unidade, “um Estado onde os cidadaos unem-se pela vontade e
nao pelo discurso, onde cada um pensa apenas seus proprios pensamentos €, por
definicdo, uma tirania” Desta forma, por essa 6tica, fica prejudicada a democracia de
Rousseau que, por ser baseada na vontade una e nao no dialogo, tenderia mais a

tirania.

Ja Isaiah Berlin, na obra Quatro ensaios sobre a liberdade, afirma:

Rousseau me diz que, se entrego livremente todas as partes da minha vida
a sociedade, crio uma entidade que, por ser construida mediante sacrificios
iguais de todos os membros, ndo pode desejar magoar nenhum deles. Em
tal sociedade, ao que nos informam, ndo pode ser do interesse de ninguém
prejudicar a outro. “Dando-me a todos, dou-me a ninguém” e recebo de
volta tudo quanto perdi com forca nova e suficiente para preservar meus
novos ganhos. Kant nos diz que “quando o individuo abandonou totalmente
a sua liberdade selvagem e sem lei, reencontra-la inteira, em um estado de
dependéncia a lei”, isto ja é verdadeira liberdade porque essa dependéncia
€ obra de minha prépria vontade agindo como legisladora. (BERLIN, 1981,
p. 154)

Tendo dois conceitos de liberdade, a negativa e a positiva, Berlin agrupa tanto
Rousseau quanto Kant entre os que pregam a liberdade positiva, a qual € uma
liberdade de cumprir as proprias capacidades, ao contrario da negativa que € uma
liberdade com auséncia de contencéo externa. Ele, no entanto, ndo pode concordar
com esses autores sobre esse aspecto. Considera que, no entendimento dos
autores supracitados, “a liberdade, longe de ser incompativel com a autoridade,
torna-se praticamente idéntica a ela” (BERLIN, 1981, p. 154), algo que, segundo ele,
nao faz sentido. Berlin entende que essa ideia perpassa todas as declaragcbes dos
direitos do homem no século XVIII, e todo o pensamento daqueles que consideram a

“sociedade como um projeto elaborado conforme as leis racionais do legislador



83

sabio, ou da natureza, ou da historia, ou do ser supremo. E, para corroborar e
reforcar sua opinido,cita Bentham, que diz que: “toda lei € uma infracdo da
liberdade”, mesmo que tal “infragdo” leve a um aumento da liberdade (BERLIN,
1981, p.154). Com essa assertiva, Berlin condena essa alienacéo, essa entrega do
individuo ao sistema da lei que ele mesmo criou e que ele entende que ira aprisionar

esse individuo privando-o de sua liberdade individual.

Berlin sugere, por sua oposicdo ao que fora pregado por Rousseau, que 0O
aspecto coercitivo da lei ndo se coaduna com a liberdade tal como € conhecida. No
caso ideal a que ele se opde, a liberdade coincide com a lei, e a autonomia com a
autoridade. Assim o individuo é livre para agir segundo a lei e tem a autoridade para
ser autbnomo ao criar e cumprir essa mesma lei. Se a lei é racional e o legislador é

sabio parece que ndo se apresentam grandes problemas. Mas e se ndo € assim?

Pela citacdo abaixo, Berlin parece tentar responder a essa questado
fundamentando sua posi¢cdo em autores como Benjamin Constant. Afirma Berlin que
um problema a ser resolvido, na pratica, € o da racionalidade dos individuos.
Questiona-se sobre como os homens poderiam ser tornados racionais da forma
como, por exemplo, pede um sistema como o de Rousseau. “Pois os nao-educados
sao irracionais, heterbnomos e precisam ser coagidos, no minimo para fazer a vida
mais toleravel para os racionais, se é que devem viver na mesma sociedade e nédo
ser induzidos a se retirarem para um deserto ou para algum Olimpo” (BERLIN,
1981, p.164). Pertinente, assim, a preocupacao de Berlin: o ndo-educado haveria de

ser coagido, restando prejudicadas sua liberdade e sua autonomia.

Cita ele ainda, que Benjamin Constant percebeu que “a liberdade perigava pela
mera existéncia da autoridade absoluta como tal” (...) “ Nao é o brago que é injusto,
mas a arma € gue é muito pesada — e alguns pesos Sao excessivos para a mao
humana”. Assim como “o direito igual de oprimir — ou de interferir — ndo é
equivalente a liberdade”. “Nem o consentimento universal a perda de liberdade a
preserva milagrosamente apenas por ser universal ou por ser consentimento”
(BERLIN, 1981, p.164). Desta forma, Constant se opde a Rousseau, cuja teoria do
contrato baseia-se justamente na liberdade e na igualdade, igualdade esta que,

mesmo consentida, ndo implica, segundo ele, em uma verdadeira liberdade.



84

E Berlin vai além ao citar novamente Constant, para quem Rousseau foi 0 mais
perigoso inimigo da liberdade individual por ter declarado que “dar-se a todos era
dar-se a ninguém”, em uma alusdo a condicdo de entrega do cidaddo em sua
alienagao ao Estado. Tanto para Berlin quanto para os “pensadores liberais do
século XIX” (BERLIN, 1981, p.164), a doutrina da soberania absoluta ndo passa de
uma doutrina tiranica, pois que se a “ liberdade implicava em limites sobre os
poderes de qualquer homem para forcar-me a fazer o que eu ndo queria ou nao
poderia fazer, entdo ndo importa o ideal em cujo nome fosse, eu ndo era livre”
(BERLIN, 1981,p.164).

Firme em sua oposi¢do ao fildsofo genebrino, Berlin diz dever-se estabelecer
uma sociedade onde haja alguns limites a liberdade e que a ninguém seja permitido
ultrapassa-los, considerando-se, ainda assim, que ndo se trata de uma alienagéo
total, nem de ser forcado a ser livre. Entende ele que “considerar a validade relativa
das convic¢des de alguém” - como disse um admiravel autor do nosso tempo — “e no
entanto, por elas lutar, sem hesitacao, € isso que distingue um homem civilizado de
um barbaro” (BERLIN, 1981, p.170).

Para muitos de seus intérpretes, Rousseau tem sido acusado, através dos
séculos que separam o surgimento de suas teorias e a contemporaneidade, de
muitos horrores inspirados em seus escritos. De acordo com Wokler, em virtude da
juncdo “da liberdade absoluta com o poder absoluto, no curso da Revolucao
Francesa, ao dar origem tanto a ditadura Jacobina quanto a Bonapartista, sua
volonté générale pode muitas vezes ser traduzida como volonté du general”
(WOKLER, 2001, p.422). No entanto, “o abuso tirdnico do poder que os criticos
liberais imputam a teoria de Rousseau foi percebido por ele como sendo uma
malversacédo dos poderes do governo, contra a qual a soberania absoluta do povo
era a unica salvaguarda real” (WOKLER, 2001, p. 424). Assim, parece que o que ha,

nesse caso, € um abuso proprio dos governantes, nao da teoria.

2.11 DEMOCRACIA E REPRESENTACAO

Como ja se disse, o Livro Il do Contrato Social preocupa-se com as questfes

referentes ao governo, preocupacao natural em uma obra a tratar dos principios do



85

direito politico, questbes que interessam sobremaneira a este estudo, na ordem de
se buscar o papel do direito no resgate da natureza humana, vez que o individuo
natural, tornado social quando associado pelo contrato, passa a constituir 0 povo.
Assim, enquanto povo, o cidaddo associado pelo contrato social, cumprira, atraves

da lei, papéis fundamentais na politica.

Quando se conceitua a democracia como 0 governo do povo, isso implica em
real participacdo popular, e mesmo as controvérsias quanto a democracia de
Rousseau, quanto a ele ser ou ndo um democrata, ndo tiram dele o mérito de so
entender como povo aquela associacdo de homens efetivamente ativa na

perspectiva politica.

Rousseau incita os cidadados a participarem ativamente dos negécios do Estado:
“Quando alguém diz, referindo-se aos negocios do Estado: Que me importa?, pode-
se ter certeza de que o Estado estd perdido” (ROUSSEAU, 2006, p. 113). Esse
interesse de se importar com as questbes do Estado, essa participacdo ativa é
requerida por exigir-se dos cidaddos um real envolvimento, j& que o cidadao ativo
cria a lei para que o sudito a obedeca. Essa participacdo popular € explicada
bastante em razdo da soberania, “que ndo pode ser representada pela mesma razao
gue ndo pode ser alienada; consiste na vontade geral, e a vontade geral ndo se
representa” (ROUSSEAU, 2006, p. 114). Ou seja, essa sociedade perfeita, em um
nivel de dever ser, s6 se realiza de fato se o povo cumprir seu papel. Tanto é
exigente essa maxima de o povo nao se deixar representar que, mais adiante,
Rousseau assevera: “Toda lei que o povo nao tenha ratificado diretamente é nula,

nao é uma lei” (ROUSSEAU, 2006, p. 114).

A questdo da representacdo, no entanto, aplica-se apenas ao poder legislativo:
“Sendo a lei apenas a declaracdo da vontade geral, torna-se claro que, no poder
legislativo, o povo ndo pode ser representado; mas pode e deve sé-lo no poder
executivo, que nada mais € do que a forga aplicada a lei” (ROUSSEAU, 2006, p.
115).

Para Rousseau, um povo livre deve se auto-determinar sempre, deve falar por si
mesmo: “Um povo que nomeia representantes, ja ndo é um povo livre: deixa de ser

povo” (ROUSSEAU, 2006, p. 116). De tal sorte que, por esse pensamento, nao



86

cabe no sistema de Rousseau, a democracia representativa. Ele é forte nesse
argumento ao referir-se ao povo inglés do seu tempo: “O povo inglés pensa ser livre,
mas esta redondamente enganado, pois sé o é durante a eleicdo dos membros do
Parlamento; assim que estes séo eleitos, ele € escravo, ndo € nada. Nos breves
momentos de sua liberdade, pelo uso que dela faz bem merece perdé-la’
(ROUSSEAU, 2006, p. 114).

As declaragfes acima, que parecem atuais se forem ditas agora, mas que datam
de mais de duzentos anos, fazem de Rousseau um opositor da democracia
representativa. E isso é o que a grande maioria dos comentadores dizem dele, até
porque é o que a leitura do Contrato Social permite que se faca. No entanto, Bertram

contraria esse argumento:

A concepcado da soberania de Rousseau é radicalmente democratica. O
povo todo tem de estar envolvido em fazer as leis e, ao menos no Contrato
Social, as leis ndo podem ser feitas por delegados representativos. Isso leva
muitas pessoas a supor que Rousseau é um oponente do governo
representativo, mas ele ndo €, ao menos de acordo com seu uso daquele
termo, e a dimensdo a qual uma republica rousseauniana assemelha-se a
um estado moderno com uma assembleia representativa pode bem
depender exatamente de como concebemos a distingdo entre soberania e
governo funcionando na pratica. (BERTRAM, 2013, p. 86)

Assim, de acordo com Bertram, € a diferenca, na pratica, entre governo e
soberania, que ir4 definir o quanto de representativo ha nessa republica que
Rousseau prega. Assim, ha democracia em relacéo a participacédo do povo, a divida
resta em relacao as trés formas de governo que ele cita como viaveis de acordo com
o tamanho do Estado, sendo que a democracia conviria aos Estados menores. No
entanto, parece entender que todas as formas de governo sdo aceitaveis desde que
0 povo, e so ele, seja 0 soberano.

Ao tratar sobre o governo em geral, no livro Ill do Contrato, Rousseau afirma que
‘0 poder executivo ndo pode pertencer ao conjunto dos cidadaos como legislador ou
soberano, pois que esse poder consiste apenas em atos particulares que nao sao,
em absoluto, da algada da lei, nem, por conseguinte, da do soberano, cujos atos sé
podem ser leis” (ROUSSEAU, 2006, p.72). E em virtude de tal pensamento, o
argumento de Bertram no sentido de que Rousseau “rejeita a democracia nas bases
de que um envolvimento intimo com detalhes de casos particulares corromperédo o

julgamento dos cidadaos e levardo a que sua vontade seja menos geral quando se



87

tratar da legislacdo” (BERTRAM, 2013, p.89). Assim, a democracia pode ser
rejeitada por Rousseau quando se trata do executivo, ja que ele também considera
aceitaveis outras formas de governo. No entanto, quando se refere ao legislativo,

como a soberania deve pertencer ao povo, ele s6 aceita a democracia.



88

CONSIDERACOES FINAIS

A ideia principal desse trabalho era a de encontrar um lugar para o direito na obra
de Rousseau relativamente a seu possivel papel na concretizacdo da natureza
humana, no sentido de auxiliar o homem em sua estada no mundo. Inicialmente, a
palavra sugerida era resgate, no entanto, dizer-se que o direito resgata a natureza
humana soa muito forte e acaba por atribuir ao direito uma forca que ele talvez nao

possua.

Quando se alinha o direito e a natureza humana, se esta alinhando, como se
percebe, algo artificial a algo natural. Ainda que ndo se possa divisar, pelo tanto de
tempo passado que torna mais e mais longinqua, a estada no mundo dos primeiros
homens, se entende que uma grande evolucdo se operou desde as primeiras eras
até a atualidade. Isso explica a necessidade de se ter dividido esse trabalho em trés
partes: uma dedicada a natureza humana, outra as sociedades e, uma terceira e

mais importante, ao contrato, este que devera representar o direito.

Obedecendo a uma ordem logica em que figuraram os trés topicos acima
citados, pode-se perceber entre eles uma relacdo de encadeamento, 0 que,
propositadamente, leva a uma noc¢éo de evolucdo. Isso porque a evolugdo humana
foi grande e inconteste, deixando para tras a natureza mais primaria e trazendo, aos
dias atuais, um homem que se fez industrioso e judicioso, em palavras de

Rousseau.

A esse homem que Rousseau imaginou livre nas florestas, em cuja imensidao
poderia escapar de seus pares, vivendo sem razdo e sem moral, mas cuja hatureza
sensivel ja conhecia a piedade, a ideia da sociedade, que ja existia nele em
poténcia, demoraria a chegar. No entanto, apds o advento das primeiras sociedades,
o homem mudaria para sempre, pois passados os primeiros tempos de harmonia, a
humanidade cairia na mais profunda degradacdo. Rousseau atribui & invencdo da
propriedade a ruina da civilizagéo, pois através dela, se instalariam a exploracéo e a
escravidao. E, a partir disso, s6 o contrato de associacdo, pelo consentimento de
todos os associados, poderia devolver aos homens a liberdade e a igualdade

perdidas.



89

Assim, o0 selvagem, que parece saido de uma tela romantica do século XVIII,
deve dar passagem ao homem civilizado fazendo com que ele possa encontrar seu
lugar no mundo, um lugar onde ele faca escolhas e, tornado povo, possa criar e
seguir sua propria lei. Para tanto, importardo as ideias de autoridade, soberania e
vontade geral, considerando-se que se essa vontade for do corpo do povo, é ato de
soberania e faz a lei. Com isso, chega-se a concepc¢éo do direito no Contrato Social
e se pode perceber, pelo tanto de participacao popular em sua criacdo, o quanto ele

se constitui como um direito politico.

Assim, ao filésofo, ndo afeito a modernidades, como se vé no Segundo Discurso,
em uma analise bastante pessimista da sociedade, feita principalmente na segunda
parte da obra, resta, através do Contrato Social, a alternativa de propor novas bases
para uma sociedade que j4 esta dada e que, portanto, ndo tendo mais como
retroceder a um estado puro, necessita de uma configuracdo que melhor atenda a

humanidade levando em consideracao principios de igualdade e liberdade.

Ao homem agrilhoado, mas que nascera livre, ao homem explorado, mas que
sempre fora igual a seus pares, Rousseau propde uma sociedade justa baseando
essa justica em liberdade e igualdade, agora ndo mais como no principio, mas
fundada no consentimento e na lei. Essa sociedade que Rousseau propde é a

sociedade do direito.

De acordo com Starobinski, essa figura mitica do selvagem e a de uma
sociedade fundada no verdadeiro Contrato servem de cauc¢éo a negatividade critica,
que tem necessidade de opor a um mundo mau, a figura verossimil de um mundo ou
de um homem melhores. E no entanto, o positivo puro da existéncia natural ndo esta
mais ao nosso alcance, restando a negatividade, a recusa do mundo
contemporaneo: “a recusa que a consciéncia revoltada opde a uma sociedade que
traiu conjuntamente a lei natural e o ideal civil” (STAROBINSKI, 2009, p.408) Ja
para Wokler, Rousseau conseguiu investigar e descobrir algumas das falhas mais
profundas da modernidade e, em sua opinido, o0 mundo imperfeito que ele retratou
através de seus escritos, nao era apenas seu, mas também nosso. (WOKLER, 2001,
p. 438)



90

A visdo desses comentadores que, ao interpretarem Rousseau, descrevem a
realidade da civilizagdo, parece sugerir um mundo real imperfeito que traiu tanto a
natureza quanto o ideal civil, 0 que, colocado como uma situacédo dada, deve deixar
unicamente a humanidade a responsabilidade por sua mudanca. Diante disso,
qualquer alteracdo no rumo da sociedade deve obrigatoriamente passar por suas
instituicdes, principalmente pelas instituicdes do direito, ja que a lei € um instrumento

de transformacao.

Talvez seja demasiadamente forte falar-se em um resgate, em uma redencgéo da
humanidade, através do direito. No entanto, em uma sociedade civil legitima, o
direito deve ser capaz de garantir a todos os cidaddos que gozem de uma situacao
de igualdade moral, de equidade e de justica. Fora desse artificio criado pelo homem
pode instalar-se o caos. O direito esteve fora do homem, a lei ndo. Os institutos do
direito estiveram fora do homem, a lei, contudo, morou sempre dentro do seu

coracao.



91

Referéncias

ARENDT, Hannah. Da revoluc&o. S&o Paulo: Editora Atica, 1990.

BARZOTTO, Luis Fernando. A democracia na constituicdo. Sdo Leopoldo: Editora
Unisinos, 2003.

BERLIN, Isaiah. Quatro Ensaios sobre a Liberdade. Brasilia: Editora de UNB, 1981.

BERTRAM, Christopher. The Routledge Companion to Social and Political
Philosophy, New York: Routledge, 2013.

BERTRAM, Christopher. Guide Book to Rousseau and The Social Contract. New
York: Routledge, 2004.

BROOKE, Christopher. Rousseau’s Political Philosophy: Stoic and Augustinian
Origins. The Cambridge Companion to Rousseau. Cambridge: Cambridge University
Press, 2001.

CASSIRER, Ernst, A questéo Jean Jacques Rousseau, Sado Paulo: Unesp, 1999.
DENT, N.J.H. Dicionario Rousseau. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1996.

DENT, Nicholas. Rousseau. Abingdon: Routledge, 2005.

DERATHE, Robert. Rousseau e Ciéncia Politica de seu Tempo. S&o Paulo:
Barcarolla, 20009.

HOBBES, Thomas. Do Cidadao. Sao Paulo: Martins Fontes, 2002.

HOBBES, Thomas. Leviata. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2008.

HULLIUNG, Mark. Rousseau, Voltaire e a vinganca de Pascal. The Cambridge
Companion to Rousseau. Cambridge: Cambridge University Press, 2001.



92

KELLY, George Armstrong. A general Overview. The Cambridge Companion to

Rousseau. Cambridge: Cambridge University Press, 2001.

LOCKE, John. Dois tratados sobre o governo. Sao Paulo: Martins Fontes, 2005.

MAQUIAVEL, Nicolau. O Principe. Rio de Janeiro: Calvino Filho Editora, 1933.

REIS, Helena Esser. Sobre o processo de formacdo do cidaddo. Uberlandia:
Educacéao e filosofia Uberlandia, v.26, n. 51, 2012.

RILEY, Patrick. Rousseau’s General Will. The Cambridge Companion to Rousseau.

Cambridge: Cambridge University Press, 2001.

ROUSSEAU, Jean Jacques. Discurso sobre a origem da desigualdade. Porto Alegre:
L&PM, 2008.

ROUSSEAU, Jean Jacques. Emilio ou da educacdo. Sdo Paulo: Martins Fontes,
1999.

ROUSSEAU, Jean Jacques. O Contrato Social. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2006.

ROVIGHI, Sofia Vanni. Histéria da Filosofia Moderna da revolucéo cientifica a Hegel.
Séo Paulo: Loyola, 2002.

RYAN, Alan, On Politics: Book Two: From Hobbes to the present. New York:
Liveright, 2012.

SHKLAR, Judith. Rousseau’s Images of Authority. The Cambridge Companion to

Rousseau. Cambridge: Cambridge University Press, 2001.

SIMPSON, Matthew. Compreender Rousseau, Rio de Janeiro, Editora Vozes, 2009.



93

STAROBINSKI, Jean. Jean-Jacques Rousseau: a transparéncia e o obstaculo, S&o

Paulo: Companhia das Letras, 2011.

WALTZER, Michael, Debates in contemporary political philosophy: an anthology.
New York: Routledge, 2003.

WOKLER, Robert. Ancient Posmodernism in the Philosophy of Rousseau. The
Cambridge Companion to Rousseau. Cambridge: Cambridge University Press, 2001.

WOKLER, Robert. Rousseau. Porto Alegre: L&PM, 2012.

WOLFF, Jonathan. Introducéo a Filosofia Politica. Lisboa: Editora Gradiva, 2004.



