
 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

 
Programa de Pós-Graduação em Filosofia 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação 
 
 
 
 
 
 
 
 

 NATUREZA HUMANA E DIREITO EM ROUSSEAU 
 
 
 
 
 
 
 

Maribel Moraes Felippe 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

Pelotas, 2014. 



 

 
 
 
 
 

MARIBEL MORAES FELIPPE 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

NATUREZA HUMANA E DIREITO EM ROUSSEAU 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

graduação em Filosofia da Universidade 

Federal de Pelotas, como requisito parcial à 

obtenção do título de Mestre em Filosofia. 

 

 

 
 
 
 
 

Orientador: Prof. Dr. Cláudio Leivas 

Co-orientador: Prof. Dr. Carlos Adriano Ferraz 

 
 
 
 

 
 

Pelotas, 2014. 



 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Banca examinadora: 
 
Prof. Dr. Cláudio Leivas (UFPel) 

Prof. Dr. Carlos Adriano Ferraz (UFPel) 

Prof. Dr. Paulo César Nodari (UCS) 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                        A Rute e Laerte, meus pais. 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Agradecimentos: 

 

Ao Vaz, pelo Arthur, filho mais desejado do mundo. 

Ao Arthur, pelo maior amor que existe. 

À família, pelo carinho e apoio constantes. 

Aos amigos e colegas de trabalho, pela compreensão. 

Aos professores, pela inspiração. 

Ao professor Aldyr Schlee, por me apresentar Rousseau. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Nada existe de belo, senão o que não é”. 

Rousseau 



 7 

Resumo 
 

FELIPPE, Maribel Moraes. Natureza humana e Direito em Rousseau. 2014. 
Programa de Pós-graduação em Filosofia. Universidade Federal de Pelotas. Pelotas. 
 
 
Esta dissertação visa a descobrir o papel do direito num possível resgate da 

natureza humana na obra de Rousseau. No decorrer deste estudo serão 

apresentadas as concepções de Rousseau sobre o estado de natureza, passando-

se pelo surgimento das primeiras sociedades até chegar-se ao contrato social. Tal 

caminho, a ser buscado principalmente nas obras Discurso sobre a origem da 

desigualdade ( ou Segundo discurso)  e  no Contrato Social, vez que são trabalhos 

complementares, levará em consideração a alegada bondade natural do homem, a 

corrupção da sociedade e a ideia da lei como vontade geral de todo o povo em  

busca de condições de igualdade e liberdade. Por essa razão, o cunho político da 

obra de Rousseau, nas questões referentes à autoridade, à soberania e à 

democracia, implicará em sua concepção de direito. 

 

 

Palavras-chave: Natureza. Direito. Moral. Vontade geral. Autoridade.Soberania.  

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 8 

Abstract 
 
 
 

FELIPPE, Maribel Moraes. Natureza humana e direito em Rousseau. 2014. 
Programa de Pós-graduação em Filosofia. Universidade Federal de Pelotas. Pelotas. 
 

 This work aims at discovering the role of law in a possible rescue of human nature in 

Rousseau's work.  During this study, the ideas of Rousseau on the state of nature will 

be presented, as well as the first societies and the social contract .The work will 

mainly regard the Second Discourse and the Social Contract because they are 

complementary works, considering the alleged natural goodness of man, the 

corruption of society and the idea of law as general will of all the people in search of 

conditions of equality and freedom . For this reason , the political nature of the work 

of Rousseau , for questions regarding the authority , sovereignty and democracy will 

imply his conception of law . 

 

 

Keywords: Nature. Right.  Moral. General will. Authority. Sovereignty. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 9 

Sumário 

 
 

Introdução ................................................................................................................ 10 
 

Capítulo I 
O homem natural e o estado de natureza ............................................................. 12 

1.1 As descrições da natureza humana na visão de rousseau e de seus 
predecessores ....................................................................................................... 12 

1.2 A moralidade .................................................................................................... 26 

1.3 A teoria da sociabilidade natural ...................................................................... 27 

1.4 Paradoxos da natureza humana ...................................................................... 31 

1.5 As primeiras sociedades .................................................................................. 34 

1.6 A descrença na sociedade ............................................................................... 37 
 

Capítulo II 
Do contrato social ................................................................................................... 42 

2.1 Maquiavel e hobbes: os autores que rousseau teve de refutar para 
fundamentar a legitimidade do direito .................................................................... 42 

2.2 Rousseau e o contrato social: a força não faz o direito ................................... 52 

2.3 Da autoridade .................................................................................................. 58 

2.4 Do povo ........................................................................................................... 64 

2.5 Da alienação no contrato social de rousseau .................................................. 67 

2.6 Da soberania ................................................................................................... 70 

2.7 Da retidão da vontade geral ............................................................................. 73 

2.8 Da lei como expressão da vontade geral ......................................................... 75 

2.9 Do governo ...................................................................................................... 77 

2.10 Democracia e liberdade: alguns problemas na obra de rousseau ................. 79 

2.11 Democracia e representação ......................................................................... 84 
 

Considerações finais .............................................................................................. 88 
 

Referências .............................................................................................................. 91 

 

 

 

 

 

 

 



 10 

 

Introdução 

      Sempre que se ouve falar em Rousseau, tanto o pensamento leigo quanto o 

especializado ordenam que ele seja colocado em oposição a Hobbes no que tange 

às diferenças encontradas nas teorias de ambos relativamente à natureza humana. 

De acordo com essa perspectiva, para Rousseau, o homem é  livre e tem o coração 

em paz (ROUSSEAU, 2009, p.67), sendo, portanto, bom por natureza, ainda que se 

deva entender essa bondade como algo ainda não moral. Já para Hobbes, como se 

lê no De Civi, deve-se concluir que “a origem de todas as grandes e duradouras 

sociedades não provém da boa vontade que os homens tivessem uns para com os 

outros, mas do medo recíproco que uns tinham dos outros” (HOBBES, 2002, p.28). 

Assim, se relacionariam com os outros não por serem bons ou gregários, mas por 

temerem uns aos outros. 

      Para que se concretize o projeto ora apresentado, onde se estuda o direito e a 

natureza humana na obra de Rousseau, parte-se, primeiramente, por buscar o 

conceito de homem na obra do pensador genebrino. E, uma vez, encontrando-se 

indícios desse homem, mesmo de uma forma hipotética, como se vê em sua obra, 

se buscará demonstrar como o direito se fixa como uma necessidade, como uma 

instituição que esse homem cria para assessorá-lo em sua natureza, para 

concretizá-la, dado que a sociedade burguesa moderna o teria afastado dessa 

mesma “natureza”, como deixam claro os ensaios em seu diagnóstico das patologias 

da modernidade. 

      Desta forma, importarão o conceito de homem de Rousseau, o conceito de 

homem de Hobbes, e o conceito de homem dos teóricos que Rousseau leu e que 

serviram para que ele formasse, na sua escritura, o seu próprio homem, aquele que, 

enfim, passou a opor-se a outras naturezas vistas na literatura, na filosofia e na 

ciência política: o homem natural e por isso livre, vivendo entre iguais, o bom 

selvagem, este ser tão contestado através dos tempos.  

      Como Rousseau afirma no Emílio, “um jovem deve saber que o homem é 

naturalmente bom; deixem-no sentir isso, deixem-no julgar o seu vizinho por si 

mesmo. Mas deixem-no perceber que a sociedade deprava e perverte os homens”  



 11 

(ROUSSEAU, 1999). Como se vê, a máxima de uma bondade natural sempre ficou 

clara em suas obras e deverá marcar todo o seu pensamento. No entanto, dada a 

corrupção trazida pela ordem civil, preocupou-se com a possibilidade de “uma regra 

legítima e segura de administração tomando os homens como são e as leis como 

podem ser”. Tratava, assim, de aliar o que “o direito permitia com o que o direito 

prescrevia, a fim de que a justiça e a utilidade não resultassem divididas” 

(ROUSSEAU, 2006, p.7) 

      A partir disso, passando-se de uma natureza pura a uma sociedade corrompida, 

se deverá verificar como se comporta o direito como uma proposta de resgate 

(parcial, é bem verdade) desta mesma natureza. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 12 

CAPÍTULO I 

 

O HOMEM NATURAL E O ESTADO DE NATUREZA  

Sozinho, desocupado e sempre próximo do perigo, o homem selvagem 
deve gostar de dormir e tem o sono leve, como os animais que, pensando 
pouco, dormem, por assim dizer, todo o tempo em que não estão pensando. 
ROUSSEAU, 2009, p. 54) 

 

1.1 AS DESCRIÇÕES DA NATUREZA HUMANA NA VISÃO DE ROUSSEAU E DE 
SEUS PREDECESSORES  

      Para que se possa vislumbrar aspectos do homem natural em suas origens e 

melhor entender as teorias que falam da natureza humana, é fundamental que se 

conheçam conceitos como o do “estado de natureza”, de que falam Rousseau e os 

filósofos que ele estudou, assim como suas fontes e seus predecessores, 

principalmente  os teóricos do direito natural. 

      Rousseau se preocupou com a natureza do homem, com sua condição diante de 

si mesmo e da comunidade. E parece de suma importância perceber esse aspecto 

em sua obra, vez que haverá um momento em que esse indivíduo natural irá 

coletivizar-se e criar as instituições de que necessita para realizar sua estada no 

mundo.  

      O estado de natureza será, para Rousseau, a base sobre a qual ele construirá o 

seu trabalho. Tal descrição, embora assumidamente hipotética, servirá para 

fundamentar sua doutrina. 

Os filósofos que investigaram os fundamentos da sociedade sentiram 
necessidade de retroceder até um estado de natureza, mas nenhum chegou 
lá (...). Em suma, todos eles insistindo constantemente em necessidades, 
avidez, opressão, desejos e orgulho, transferiram para o estado de natureza 
ideias que foram adquiridas em sociedade. E assim, em vez de falarem do 
selvagem, descreveram o homem social. ( ROUSSEAU, 2009,  p. 44) 

 

      O que Rousseau não aceita é terem os filósofos desconsiderado que o modelo 

que tinham era o do homem civil e este, se transposto para um estado de natureza, 



 13 

poderia de fato agir com avidez e opressão. No entanto, seu estado de natureza  

previa um homem selvagem, sem vícios e sem virtudes. 

Parece-me, primeiramente, que os homens nesse estado, não tendo entre 
si nenhuma espécie de relação moral, nem deveres conhecidos, não 
podiam ser nem bons, nem maus e não tinham nem vícios, nem virtudes, a 
menos que, tomando essas palavras num sentido físico, chamemos vícios, 
no indivíduo, as qualidades que podem prejudicar sua própria conservação, 
e virtudes as que podem favorecê-la; e, nesse caso, deveríamos chamar de 
mais virtuoso aquele que menos resistisse aos impulsos da natureza. 
(ROUSSEAU, 2009, p.68) 

      Desta forma, Rousseau descreve um caráter fundamental do estado de natureza: 

a ausência de moralidade. Diz ele com isso que estão ausentes em tal situação os 

deveres, as virtudes, os vícios, a bondade e a maldade. Caracteriza, assim, um 

estado pré-moral, como se mostrará mais adiante. 

      E Rousseau vai além ao aconselhar que não se conclua, como fez Hobbes, que 

por não ter nenhuma ideia da bondade, o homem é naturalmente mau, ou que é 

vicioso por não conhecer a virtude. Assevera ter Hobbes percebido muito bem o 

“defeito de todas as definições modernas do direito natural, mas as consequências 

que tira da sua definição mostram que ele a toma num sentido que não é menos 

falso” (ROUSSEAU, 2008, p.69).  Para Rousseau, esse autor deveria ter dito que 

como o estado de natureza era aquele em que o cuidado com a conservação do 

homem era o menos prejudicial ao de outrem, esse estado era consequentemente  o 

mais apropriado à paz e assim, o mais conveniente ao gênero humano.  

      Assim, deve ficar claro que, embora Rousseau se refira ao “bom” selvagem, esse 

adjetivo a caracterizar os primeiros homens, é baseado em hipóteses e desprovido 

de cunho moral.  

“Bom selvagem” ou “selvagem”, como Rousseau denomina habitualmente o 
homem no Estado de Natureza, conforme caracterizado em seu Discurso 
sobre a origem da desigualdade. Esse ser pacífico, inocente e sereno ocupa 
um lugar central em sua imaginação e em suas teses (...). ”Embora eu 
queira formar o homem de natureza, o objetivo não é, apesar de tudo, fazer 
dele um selvagem e relegá-lo às profundezas das florestas (...). O mesmo 
homem que deve permanecer estúpido nas florestas deve tornar-se 
razoável e judicioso nas cidades”. (DENT, 1996 p.47) 

      O excerto de texto acima, comentado por Dent, é extraído do Emílio. Mas com 

que, então, o homem estúpido irá tornar-se judicioso? A título de esclarecimento, 

deve-se tomar o vocábulo “estúpido” como inculto, iletrado e simples, como eram os 



 14 

primeiros homens a habitar as florestas. Estes que, através da perfectibilidade, iriam 

evoluir criando uma cultura que daria desenvolvimento à espécie.  

      A obra de Rousseau é extensa, e seu pensamento, que perpassa seu trabalho 

durante toda a vida, demonstra o quanto ele se foi modificando. Uma análise, 

mesmo superficial, da obra de Rousseau, irá desvelar diferentes perspectivas no 

homem de “O Emílio”, no homem do “Discurso sobre a origem da desigualdade” e 

no homem do “Contrato Social”. São etapas no desenvolvimento da obra do 

pensador, que mostram o homem, primeiro diante da natureza, a do ambiente e a 

sua própria. Depois, quando de sua necessidade de adaptação à sociedade.  

      Como já foi referido, o fato de atribuir-se a Rousseau o uso da expressão “bom 

selvagem”, como muito de sua obra, causa polêmica, pois um homem bom por 

natureza não engendraria uma sociedade má que poderia corrompê-lo. Afinal, como 

um homem bom cria algo mau? Pois que, se a sociedade é formada também por 

outros homens, bons como ele, isso não deveria ser possível. Para Dent, no entanto, 

a obra de Rousseau deve ser melhor interpretada, devendo-se considerar sua 

explicação concernente às paixões: 

Uma passagem crucial para se compreender o pensamento de Rousseau 
sobre esse tópico ocorre no Emílio, onde ele distingue as paixões naturais 
do homem, de suas paixões exóticas. Reconhece, aí que “natural” tem o 
sentido de “inato”, que o que nasce conosco é, real ou potencialmente, 
parte de nossa herança. Mas não é esse o sentido que lhe interessa, o 
sentido em que emprega o termo. O sentido significante em que as paixões 
são “naturais” é, antes, que elas são “instrumentos de nossa liberdade; elas 
tendem a preservar-nos”. Aquelas paixões que, pelo contrário, “nos 
subjugam e nos destroem” são “exóticas” – ou seja, são contrárias à nossa 
natureza e “vêm de alhures... apossamo-nos delas em detrimento da 
natureza”. (DENT, 1996, p.49) 

      Diante desta explicação, pode-se inferir que não se trata de uma bondade posta 

como hoje se tem, mas sim de um mecanismo natural que serve ao homem no 

intuito de preservá-lo enquanto espécie, um tipo de predisposição à virtude, ainda 

que dela ainda não se conheça ou ainda não se tenha consciência. Haverá, assim, 

na realização desse bem, um propósito natural. A bondade, nesse caso, está mais 

relacionada à preservação da vida do que a uma distinção ética fundamental relativa 

ao certo e ao errado. 



 15 

      A obra de Rousseau irá falar de um homem que é meio natureza e meio 

sociedade, meio individual e meio coletivo e que, justamente por isso, é tão 

complexo e por vezes tão ambíguo. Bertram reforça essa opinião afirmando que 

Rousseau tem muito a dizer em O Emílio – seu tratado sobre a educação – sobre o 

jeito no qual o meio ambiente e as instituições podem formar ou deformar a psique, 

o que se pode extrair para o Contrato Social. Entende como um tema rousseauniano 

importante o de que “viemos ao mundo com o equipamento emocional e cognitivo 

necessário para nos levar a vidas felizes e realizadas, mas esse mesmo 

equipamento, se conduzido ou desenvolvido erradamente, pode levar-nos a trilhas 

de miséria, frustração e mútua destrutividade.” (BERTRAM, 2004, p. 30) É como se 

Rousseau dissesse que o homem é realizado em potência, mas que em virtude de 

um desenvolvimento errado, frustra sua própria natureza. 

No Discurso sobre a origem da desigualdade , Rousseau esboça uma 
história reconstruída da raça humana em ordem de mostrar, entre outras 
coisas, que certos aspectos da personalidade humana, que têm sido tidos 
como naturais, não são desse tipo, e explicam como várias formas de 
consciência e auto-consciência vêm a  juntar-se com estruturas de 
desigualdade, opressão e dominação.  No Emilio,  Rousseau se move da 
consideração do caso coletivo para examinar o indivíduo, e descreve a 
educação de um jovem e os meios nos quais ele pode ser educado  e 
desenvolver-se em um meio social hostil. (BERTRAM, 2004, p.30) 

      Por esta análise, o meio ambiente e as instituições deformam e corrompem, 

mesmo que o interior do indivíduo já possua, de forma inata, o equipamento 

emocional e cognitivo capaz de satisfazê-lo levando-o a uma vida plena e realizada.  

       Na referida análise que Bertram faz das já citadas obras do pensador genebrino, 

fica claro o sentido de autopreservação típico da natureza humana, temática que 

cumpre ressaltar pela importância que tem neste estudo. 

Rousseau acredita que seres humanos são fundamentalmente auto-
interessados. São constituídos de modo a preocupar-se com eles próprios, 
sua autopreservação acima de tudo. Como ele coloca isso em O Emílio: “a 
força das nossas paixões, a origem e o princípio de todas as outras, a única 
nascida com o homem e a qual nunca o deixa enquanto ele vive é o amor 
próprio – uma primitiva e inata paixão, a qual é anterior a quaisquer outras, 
e da qual todas as outras são, em um sentido, apenas modificações”. 
(BERTRAM, 2004, p. 30) 

      Tal alegação de Rousseau, de cunho tão individualista, chega a surpreender 

aqueles que se iniciam na obra do pensador conhecido por atribuir ao homem uma 

bondade natural. Como poderia, então, a sociedade tornar-se ruim para a 



 16 

humanidade? Dent entende que, na concepção de Rousseau, o fator determinante  

era justamente as demandas de amor-próprio dos homens, e que havia um debate 

considerável sobre o que, de fato, esse termo significava para Rousseau. Para Dent, 

o amor-próprio é, em essência, um desejo ou necessidade de assegurar o 

reconhecimento dos outros, tomando um caráter competitivo em que os indivíduos 

só se sentem reconhecidos se são preferidos aos outros, se são considerados 

melhores, uma melhor classe de pessoas. Assim, a desigualdade é elaborada e 

mantida. Essa era a visão de Rousseau em seus escritos mais precoces: a forma 

danosa do amor-próprio. No entanto, em seus escritos mais tardios, o amor próprio 

pode ter um caráter mais positivo ou construtivo, no sentido do indivíduo desejar ser 

reconhecido como um ser humano que possui valor intrínseco, não implicando 

propriamente na sujeição dos demais indivíduos, mas sim numa exigência de 

tratamento igualitário (DENT, 2005, p. 40).  A esse respeito, Bertram esclarece: 

A partir disso, pode parecer que não há real diferença entre Rousseau e um 
egoísta como Hobbes. Entretanto, Rousseau argui que em um correto 
entendimento do que o amor próprio é e onde ele jaz, os seres humanos 
não são levados a um conflito endêmico com seus companheiros desde que 
em tal entendimento, cuidar do próprio bem estar, requer de alguém  
conceder consideração própria ao interesse fundamental dos outros. 
(BERTRAM, 2004, p. 30) 

      Segundo Bertram, por esse diagnóstico de Rousseau sobre a condição humana, 

é imprescindível a aplicação da razão e do esclarecimento aos problemas causados 

por equívoco da humanidade quanto aos seus verdadeiros interesses.  

      Rousseau procurou diferenciar o amor próprio do amor de si. O amor de si seria 

um sentimento natural que levaria todo animal a cuidar de sua própria preservação e 

que, como a piedade, seria um princípio anterior à razão. Já o amor próprio seria 

inerentemente competitivo e combativo, levando as pessoas a fazerem mais de si 

mesmas do que dos outros, e levando a demandas sobre precedência e dominação 

sobre os outros. Assim, enquanto um leva a uma preservação natural e portanto 

aceitável, o outro pode levar à desigualdade e à opressão.  

      Segundo Wolff, como Hobbes e Locke, Rousseau parte do princípio de que os 

seres humanos são sobretudo motivados pelo desejo de autopreservação (WOLFF, 

2004, p.42) No entanto, percebe que é muito mais do que isso. Para ele, estes 

autores sobrestimaram as possibilidades de conflito no estado de natureza porque 



 17 

não levaram em conta o aspecto da piedade ou compaixão, sentimento que limitaria 

os impulsos agressivos do homem. 

É esta compaixão que nos leva, sem reflexão, a socorrer aqueles que 
vemos sofrer, é ela que no estado de natureza ocupa o lugar das leis, dos 
costumes e da virtude, com a vantagem de que ninguém é tentado a 
desobedecer a sua doce voz. É ela que fará um selvagem robusto não tirar 
de uma criança fraca, ou de um velho inválido, sua subsistência adquirida 
com dificuldade, se ele mesmo espera poder encontrar a sua noutra parte. 
(ROUSSEAU, 2009. p. 72) 

       Desta forma, Rousseau vê um homem natural que, como um animal, possui o 

instinto de preservar-se, mas que mesmo assim consegue compadecer-se do outro, 

o que, de certa forma, seria sinal de que o estado de natureza não seria um estado 

de total competição entre os homens. A natureza ambígua do homem transparecerá 

na obra de Rousseau, conforme assegura Bertram: 

Como Aristóteles, antes dele, e Kant, após ele, Rousseau acredita que os 
seres humanos têm, como se fosse, duas naturezas. Somos mamíferos 
guiados pelo instinto de satisfazer nossas necessidades , e somos criaturas 
racionais (certamente feitas à imagem de Deus). Muitos de nossos 
problemas ocorrem porque somos presos a meio caminho entre essas duas 
naturezas. Considerados como meros animais temos sido dotados com o 
necessário aparato instintual para nossa preservação individual e coletiva; 
como criaturas puramente racionais nós podemos também ser guiados pela 
consciência e pela moralidade para vivermos juntos em paz. Como criaturas 
tomadas entre esses dois polos, nós encontramos nossos instintos animais 
distorcidos por uma razão aviltada de tal forma, como para frustrar a paz e a 
felicidade individuais e coletivas. (BERTRAM, 2004, p.30) 

      Com que então, um amor próprio existente como uma paixão tão natural, tão 

primitiva e tão anterior a tudo é capaz de suplantar qualquer outra paixão 

considerando-se que estas outras não passam de versões daquela? Ora, se é assim 

mesmo, como explica Bertram, há mesmo no homem um forte individualismo, um tal 

sentimento que exigirá uma longa caminhada até que surja uma espécie de sentir 

coletivo que possa levar à fundação da sociedade. Por outro lado, o amor de si  

deveria contrabalançar esse outro sentimento, por  não promover a competição. De 

tal sorte, quando se perceberá, na evolução do pensamento, que preocupar-se com 

o “eu” é preocupar-se com o “outro”, ou vice versa? 

      Se, para Rousseau, o homem tem essas duas naturezas, a do instinto 

puramente animal, que só pensa em preservar-se, e a de criatura racional, capaz, 

portanto, de agir movida pela razão e pelo esclarecimento, pode-se indagar se não é 

aí mesmo que reside o motor para a criação de seus institutos: por amar a si, mais 



 18 

que tudo, ele deve amar o da sua espécie, pois que protegendo o outro ele também 

se protege. Assim, com sua natureza, às vezes de lobo, às vezes à imagem de 

Deus, o homem poderá pensar numa sociedade que o abrigue e em um direito que o 

faça viver em paz ou, ao menos, que evite que ele viva em guerra. 

      Além da visão de Rousseau, sobre o estado de natureza, importam e muito para 

este trabalho a visão de outros teóricos fundamentais para a compreensão do 

homem, da sociedade e do direito. É o caso de Hobbes, Pufendorf e Locke, filósofos 

que Rousseau muito refutou, mas de cujas ideias jamais se pôde furtar para 

construir a sua própria teoria. 

       Comumente se tem, segundo a doutrina do contratualismo, que o estado de 

natureza é a condição do homem antes da constituição da sociedade civil. No 

Leviatã, de Hobbes, no estado de natureza há a guerra de todos contra todos: ele 

diz que os homens, enquanto vivem sem um poder comum ao qual se devam 

sujeitar, encontram-se em uma condição que se pode chamar de guerra de um 

contra o outro. E isso aconteceria justamente devido à condição de serem os 

homens iguais por natureza, tendo assim os mesmos desejos e buscando 

preponderar uns sobre os outros. Os homens haviam sido feitos muito iguais, tanto 

física quanto espiritualmente para que algum reclamasse algum benefício que outro 

não pudesse também aspirar (HOBBES, 2008, p.106), o que certamente resultaria 

numa igualdade belicosa. 

      Assim, para Hobbes, da igualdade vinha a desconfiança, e da desconfiança 

vinha a guerra, pois que  “da igualdade quanto à capacidade deriva a igualdade 

quanto à esperança de atingirmos os nossos fins. Portanto, se dois homens desejam 

a mesma coisa, ao mesmo tempo que é impossível ela ser gozada por ambos, eles 

se tornam inimigos” (HOBBES, 2008, p.107). Entendia o filosofo inglês que tornara-

se manifesto que, “durante o tempo em que os homens vivem sem um poder comum 

capaz de mantê-los todos em um temor respeitoso, eles se encontram naquela 

condição a que se chama guerra; e uma guerra que é de todos os homens contra 

todos os homens” (HOBBES, 2008,p.108). Hobbes achava que, somente através da 

fundação do estado, de um poder soberano, poderiam os homens deixar essa 

condição de guerra, tão própria do estado de natureza.      



 19 

      No dizer de Hobbes, essa primeira condição humana era ruim, cruel e caótica 

vez que preponderava a cobiça desenfreada e o medo constante. Locke, no entanto, 

opunha-se a Hobbes por considerar o estado de natureza um estado relativamente 

pacífico: dizia que este era um estado de perfeita liberdade vez que cada um podia 

regulamentar suas próprias ações e dispor de suas posses e de si mesmo como 

bem lhe aprouvesse, desde que dentro dos limites da lei da natureza, sem pedir 

permissão a ninguém, nem depender da vontade de ninguém. (LOCKE, 2005, 

p.382). 

      No entanto, da guerra declarada de Hobbes, passando pela perfeita liberdade, 

em Locke, é em Rousseau que mais se exalta a dita perfeição do estado de 

natureza, pois que nessa condição, o homem obedece apenas ao instinto. No 

Emílio, Rousseau diz que tudo que sai das mãos do criador é perfeito, mas, em 

compensação, tudo degenera na mão do homem. Ele obviamente considerará como 

degenerado aquele homem fruto da sociedade civil, vez que em sua obra, sempre 

haverá oposição entre o estado de natureza e o estado civilizado. 

      A julgar pelas passagens acima, o homem de Hobbes é um predador, o de 

Locke vive na perfeição que lhe concede a liberdade, e o de Rousseau obedece aos 

instintos, sendo perfeito apenas enquanto imagem do criador. Diante de tais 

descrições, cabe indagar a respeito da moralidade no estado de natureza. Haveria 

moralidade em tal condição? Esse homem natural, instintivo, rude e que só faz o que 

tem vontade, sendo livre, portanto, é capaz de discernimento moral? Tal tópico, de 

muita importância para que se entenda a obra de Rousseau, mormente no que 

respeita ao estado de natureza, será abordado mais adiante, no decorrer deste 

estudo. Como já referido anteriormente, o estado de natureza é aquele anterior ao 

estado civil e cuja conceituação é tão farta quanto problemática na obra de 

Rousseau e de seus predecessores. 

      Sabe-se, pela leitura de seus comentadores, que Rousseau foi um estudioso e 

crítico contumaz, leitor dos grandes filósofos de sua época e de épocas passadas. 

Para Robert Derathé, Rousseau é devedor de seus adversários, em particular dos 

jurisconsultos, como Pufendorf, Grotius e Barbeyrac, cujas obras o inspiraram. Diz 

Derathé que Rousseau sempre defende a verdade contra alguém, não expondo 

suas ideias por elas mesmas, mas sim reagindo a seus adversários, refutando-os 



 20 

com veemência.  No entanto, Rousseau teve como fonte estes autores, sabendo-se 

que Pufendorf era o jurista mais reputado de sua época, fora o pai do direito natural 

na Alemanha e era muito apreciado em toda a Europa. 

      Derathé diz que, “oposto à vida civilizada, o estado de natureza é aquele no qual 

viveria um homem isolado e separado de seus semelhantes”. E, utilizando-se dos 

conceitos clássicos de Pufendorf, menciona duas maneiras de se conceber o estado 

de natureza: 

 “O estado de natureza, escreve Pufendorf, é a triste condição à qual 
concebemos que o homem, feito tal como é, estaria reduzido se fosse 
abandonado a si mesmo ao nascer e se estivesse totalmente privado do 
auxílio de seus semelhantes. Nesse sentido, o estado de natureza é assim 
denominado em oposição a uma vida civilizada e que se tornara cômoda 
com a indústria e o comércio entre os homens.“ (DERATHÉ, 2009, p. 193) 

      Nesse sentido, o estado de natureza pressupõe isolamento e falta de 

comodidade. É o homem entregue à sua própria sorte. Mas há ainda uma segunda 

maneira, em que Pufendorf vai além, dizendo que, do ponto de vista político, o que 

importa é opor o estado de natureza à sociedade civil. 

“O estado de natureza, diz ainda Pufendorf, é aquele em que concebemos 
os homens sem nenhuma outra relação moral além daquela que está 
fundada sobre essa ligação simples e universal que resulta da semelhança 
de sua natureza, independentemente de qualquer convenção e de qualquer 
ato humano que os tenha sujeitado uns aos outros. Desse ponto de vista, 
aqueles que consideramos viver respectivamente no estado de natureza 
são os que nem estão submetidos ao império um do outro nem são 
dependentes de um senhor comum, e que não receberam, uns dos outros, 
nem bem nem mal. Assim, o estado de natureza opõe-se, nesse sentido, ao 
estado civil”. (DERATHÉ, 2009, p. 194) 

      Entende Derathé que, no dizer de Pufendorf, oposto ao estado civil, o estado de 

natureza não é um estado de isolamento ou solidão, mas sim um estado de 

independência, no qual, por não dependerem de ninguém, todos são iguais.  

      Por tal definição, nesse estado, o homem não se sujeita à valoração de um outro 

homem, ou a qualquer regramento, vez que, por ser livre, a ninguém se deve 

submeter e, tampouco, suas ações devam ser medidas sob algum critério. De tal 

sorte que não se cogitando, nem de bem, nem de mal, não se pode falar em uma 

moralidade, pois que esta supõe valoração. Quando Pufendorf diz que, nesse status, 

os homens não recebem dos outros nem bem, nem mal, pode-se inferir que eram 

homens que não conheciam a diferença. Seus atos eram livres de aspectos morais, 



 21 

vez que, por não conhecerem o bem e o mal, não faziam o bem e o mal. Apenas 

faziam. 

      Ainda a respeito da condição de igualdade em que viviam os homens no estado 

de natureza, Derathé diz que Pufendorf não entendia por que deveria um ser se 

achar no direito de se sobrepor a outros seres unicamente por ter uma natureza 

mais excelente, já que esses outros tinham tanto quanto ele um princípio interior 

para se autogovernarem. Entendia, assim, que todo ser que fosse suscetível de 

obrigação, era inteligente e deveria ser capaz de conduzir-se por si mesmo, de 

seguir sua própria vontade. Assim, para Pufendorf: 

“seria muito absurdo imaginar que a natureza dê aos mais esclarecidos e 
aos mais sábios a direção dos outros ou, ao menos, o direito de obrigá-los a 
se submeterem a contragosto. Pois o estabelecimento de toda Autoridade 
entre os Homens supõe algum ato humano e, alem disso, a capacidade 
natural de comandar não basta para dar o direito de exercê-la sobre 
aqueles que, por sua natureza, são próprios a obedecer. Pois como todos 
os homens têm naturalmente igual Liberdade, é injusto pretender sujeitá-los 
ao que quer que seja, sem um consentimento de sua parte, seja expresso, 
seja tácito”. (DERATHE, 2009, p.198) 

      Essa igualdade natural de que fala Pufendorf, que é também uma liberdade 

natural, pressupõe, por certo, certas diferenças, vez que ele cita o termo “natureza 

mais excelente”. Isso faz pensar que ele se refere a um “sentir-se igual”, ou seja, a 

um sentimento de igualdade que acometia a todos que eram humanos, mesmo que 

não fossem iguais em força ou inteligência. Eram iguais por serem da raça humana 

e, por isso, deveriam sentir-se independentes. Por esse trecho de sua obra, 

Pufendorf leva a entender também que a primeira autoridade baseou-se no primeiro 

consentimento, o que leva ao surgimento das convenções de que irá falar Rousseau 

em seu Contrato Social. Rousseau, no entanto, sempre demonstrou profundas 

divergências quanto à doutrina dos autores aqui citados, mesmo em relação àqueles 

em que seus comentadores dizem que ele se inspirou, como Hobbes, Locke e os 

jurisconsultos. 

Para Hobbes, a independência natural dos homens degenera 
inevitavelmente numa guerra geral de todos contra todos. Locke, Pufendorf 
e a maioria dos jurisconsultos sustentam, ao contrário, que o estado de 
natureza é um estado de “paz e assistência mútua”, pois eles não hesitam, 
segundo a fórmula de Rousseau, “supor no homem, nesse estado, a noção 
do justo e do injusto” e as “afeições sociais”. (DERATHÉ, 2009, p. 202) 



 22 

      Para Rousseau, estes autores pecam pelo tipo de método que utilizaram para 

estudar o homem. Segundo Derathé, na opinião de Rousseau, nenhum deles foi 

capaz de considerar a noção de perfectibilidade ou as modificações profundas que a 

vida em sociedade provoca na natureza do homem. Em vez de estudarem o homem 

por um método genético, para elucidar a gradação natural de seus sentimentos, o 

fizeram de forma analítica, observando os homens que tinham a sua frente já 

moldados por séculos de civilização (DERATHÉ, 2009, p.203). 

      Rousseau deixou clara essa crítica, na primeira parte do Discurso sobre a origem 

da desigualdade – já citada anteriormente -  ao deixar claro que os filósofos erraram 

ao transportar para o estado de natureza ideias tiradas da sociedade, esta já eivada 

de todos os vícios, ocasião em que, querendo descrever o selvagem, acabavam por 

descrever o homem civilizado. 

      Desta forma, Rousseau não aceita os conceitos dos demais filósofos por 

entender que estes tomaram por estudo o homem já deslocado da natureza, já 

ambientado, já modelado pela forma da civilização. Segundo ele, esses filósofos não 

admitiram que o estado de natureza é um estado de “dispersão” ou “isolamento” , 

muito anterior à vida social. 

Eles não viram tudo o que separa o “homem selvagem” do “homem 
policiado”. Eles não puderam distinguir entre as impulsões primitivas e as 
“paixões fictícias”, entre o que é inato no homem e o que nele é aquisição 
social ou produto da civilização, entre o que ele deve à natureza e o que lhe 
vem da sociedade. (DERATHÉ, 200, p. 204) 

      Por essa mesma razão, Rousseau refuta o homem belicoso, presente em uma 

guerra de todos contra todos. Para ele, o homem pode tornar-se sociável e mau, 

mas isso não é inato. Derathé explica que o que Rousseau nega é que o estado de 

guerra seja natural à espécie, vez que o erro de Hobbes não teria sido o de 

estabelecer o estado de guerra entre homens inteligentes que se tornaram 

sociáveis, mas ter acreditado que esse estado era natural à espécie, apresentando-o 

como causa de vícios dos quais ele é o efeito. Assim,  para Rousseau, a guerra teria 

nascido da paz ou da precaução que os homens tomaram para assegurar uma paz 

durável (DERATHÉ, 2009, p. 206). 

      São muito interessantes e bastante lógicos os motivos que Rousseau dá para 

refutar o estado de guerra. Pelo ponto de vista jurídico, Rousseau diz que não pode 



 23 

haver guerra entre os homens, mas somente entre os estados, já que nas guerras 

importam não as relações pessoais, mas as reais, como o direito de propriedade e a 

reparação de dano. 

É a relação das coisas, e não dos homens, que produz a guerra, e, como o 
estado de guerra não pode nascer das simples relações pessoais, mas 
somente das relações reais, a guerra particular, ou de homem para homem, 
não pode existir nem no estado natural, em que não há propriedade 
constante, nem no estado social, em que tudo se acha sob a autoridade das 
leis. (ROUSSEAU, 2006, p.16) 

      Também pelo ponto de vista psicológico, o argumento de Rousseau é bastante 

defensável, até mesmo por ater-se à questão do amor próprio e do amor de si. “Não 

há guerra geral de homem a homem; e a espécie humana não foi formada apenas 

para destruir-se.” Demonstra que não há lógica em se querer destruir a própria 

espécie, vez que o natural no indivíduo é querer a autopreservação.  

       Como já referido aqui, noções sobre o estado de natureza, sobre as condições 

do homem natural, sobre os interesses que motivavam os indivíduos em seu estado 

mais primitivo, importam, e muito, para a teoria contratualista que fundamentará a 

obra de Rousseau. 

      Argumenta Derathé ser incontestável que não se pode separar a teoria 

contratual da hipótese do estado de natureza, de forma que esta conduziria àquela. 

Ainda que todos os filósofos concordem quanto ao princípio de uma igualdade 

natural, eles têm concepções diferentes quanto à condição natural do homem e, 

sendo assim, acabam por formular diferentemente os termos do contrato. Então, a 

ideia de cada um deles a respeito do contrato dependerá de como conceberam o 

estado de natureza (DERATHÉ, 2009, p.200). 

      Pretende Derathé, com isso, que as diferenças relativas ao homem em sua 

condição natural, conforme descrito pelos filósofos, serão determinantes para que 

estes formulem sua teoria do contrato. Assim, o homem selvagem de Rousseau, ou 

o homem predador de Hobbes, terão muito a contribuir para a doutrina de cada um 

destes autores. Se não, vejamos: o homem natural de Hobbes é miserável, 

transeunte de um mundo onde vigora a guerra de todos contra todos; o homem de 

Locke vive no que poderia ser o melhor dos mundos, onde reinam a paz e a 



 24 

assistência mútua; e o homem natural de Rousseau, o “bom selvagem”, nasce livre, 

predisposto a uma vida simples e harmônica, e também à  virtude. 

      Não surpreende que, a respeito desse encantamento que Rousseau 

demonstrava pela natureza e por seu conceito de homem natural, principalmente no 

Discurso sobre a origem da desigualdade, Voltaire possa ter sido tão drástico em 

contrariá-lo sendo até mesmo capaz de dizer que “Jamais empregou-se tanto 

espírito em querer tornar-nos animais; sente-se vontade de andar de quatro patas, 

quando se lê vossa obra.”  Com isso se percebe o quanto esse conceito de homem 

despertou, e ainda desperta, controvérsias e o quanto Rousseau levou ao desespero 

os filósofos, principalmente aqueles filósofos do seu tempo. 

      Enfim, esses primeiros homens descritos pela doutrina de pensadores como 

Rousseau, Hobbes, Locke e tantos outros demonstram, como bem diz Derathé,  por 

que suas teorias a respeito do contrato social são tão diversas. A visão que estes 

autores tinham da natureza humana fatalmente os levaria a formular suas teses 

sobre o desenvolvimento desta mesma natureza humana, algo que viria depois a 

redundar em uma visão de sociedade civil regrada por pactos e convenções.  

Essa passagem do estado de natureza ao estado civil produziu no homem 
uma mudança considerável, substituindo em sua conduta a justiça ao 
instinto e imprimindo a suas ações a moralidade que lhe faltava 
anteriormente. Foi somente então que a voz do dever, sucedendo ao 
impulso físico, e o direito ao apetite, fizeram com que o homem, que até 
esse momento só tinha olhado para si mesmo, visse-se forçado a agir por 
meio de outros princípios e a consultar a razão antes de seguir seus 
pendores. (ROUSSEAU, 2006, p. 25) 

      No parágrafo acima referido, Rousseau trata da transformação do homem 

natural em homem civil, um homem que já não é puro instinto, mas que, por imprimir 

moralidade às suas ações, já consegue demonstrar um sentido de justiça. Ele ouve 

a “voz do dever”, que lhe faz encolherem os impulsos; e o direito, ao acalmar-lhe o 

apetite, chama-o à razão. 

      Desta forma, o hipotético, paradisíaco, estado de natureza é processo findo. 

Como aduz Starobinski, “o progresso é ambíguo, mas o retorno ao estado de 

natureza é impossível para as sociedades que dele se afastaram” (STAROBINSKI, 

2009, p. 394).  Segundo ele, a transformação é irreversível e o caminho do retorno 

só está aberto aos sonhadores. No entanto, mantida viva através da memória, a 



 25 

imagem do estado de natureza pode servir de “conceito regulador” pois constitui 

referência fixa para se situar o desvio que representa cada estado da civilização. 

Essa definição de “humanidade mínima”, como Starobinski caracteriza a 

humanidade no estágio primitivo, é capaz de permitir, em sua opinião, “a medida 

exata de nossos excessos e de nossos aperfeiçoamentos” (STAROBINSKI, 2009, p. 

394). Desta forma, tal estado é um marco hipotético, um divisor que permite definir 

alguns avanços na evolução do homem. 

      Esse divisor permite contrabalançar natureza e cultura, pois que, conforme      

Starobinski  afirma, em seu comentário sobre o Segundo Discurso, “tudo o que 

difere da pobreza ideal do estado primitivo deve ser considerado como invenção 

humana, fato de cultura, modificação do homem por ele próprio. Desse modo 

podemos saber onde cessa o homem da natureza e onde começa o homem do 

homem” (STAROBINSKI, 2009, p. 395). 

      Importante ressaltar, ainda na visão de Starobinski, a questão de transferência 

de responsabilidade em relação às criações culturais citadas acima. Starobinski 

afirma que, contrariando a tradição, Rousseau apresenta como obra humana 

criações antes atribuídas à natureza ou a Deus: a linguagem articulada, a união 

duradoura entre macho e fêmea, a sociedade, a propriedade, as regras formais do 

direito, a moral “tão logo se fundamente em razão e ultrapasse, em suas 

prescrições, o simples instinto de conservação e o impulso obscuro da simpatia”  

(STAROBINSKI, 2009, p. 395). 

       Com isso, evidencia-se em Rousseau uma espécie de reconhecimento da 

evolução histórica por que passou o homem ao ir criando seus institutos. Ir da 

perfectibilidade ao aperfeiçoamento, no entanto, conforme esclarece Starobinski, 

não é algo que se dê como necessário. Ao contrário, Rousseau entende que tal 

acontece por escolha humana. Se o homem não quisesse, em virtude de sua 

liberdade, seria livre para recusar ou atrasar esse desenvolvimento (STAROBINSKI, 

2009, p. 395). 

 

 



 26 

1.2 A MORALIDADE 

 

      Rousseau deixa claro, como já se viu, que no estado de natureza não há 

moralidade e que, a alegada bondade natural do indivíduo, por não apresentar 

qualquer noção de certo e errado, é desprovida de conteúdo moral. No entanto, a 

trajetória evolutiva do homem, passando do estado de natureza, uma espécie de 

“grau zero”, como lembra Starobinski, para um estado civil, leva a humanidade ao 

encontro da moralidade. Para Derathé, a descrição que Rousseau faz do estado de 

natureza, a importância que dá ao homem natural, acabará por comandar também 

toda a sua concepção do estado.  

Como veremos, se Rousseau coloca no ativo do Estado o desenvolvimento 
da razão e o da moralidade, que é sua consequência, é precisamente  
porque tinha sustentado  no Discurso sobre a origem da desigualdade  que 
o homem natural só possui a razão em potência e vive sem nenhuma 
relação moral com seus semelhantes. Nesse sentido, o Discurso sobre a 
origem da desigualdade serve de introdução ao Contrato Social e não deve 
separar-se dele. ( DERATHÉ, 2009 ) 

      Vemos, diante de tal alegação, que, para Rousseau, foi a convenção que deu 

origem à moralidade. O selvagem, em sua solidão, embora tendo a capacidade da 

moral, esta como potência, só veio a desenvolvê-la quando de sua prática como 

homem civil. Prática esta que, segundo Rousseau, acabaria por tornar menos 

tranquilas as paixões. O selvagem de Rousseau tinha em seu íntimo faculdades em 

potencial a serem desenvolvidas, no entanto estas só apareceriam no tempo certo. 

Era tudo questão das necessidades que viriam com a vida em sociedade. 

Nada seria tão miserável quanto o homem selvagem ofuscado por luzes, 
atormentado por paixões e raciocinando sobre um estado diferente do seu. 
Foi por uma providência muito sábia que as faculdades, que ele possuía em 
potência, só devessem se desenvolver com as ocasiões de exercê-las a fim 
de não serem nem supérfluas e onerosas antes do tempo, nem tardias e 
inúteis quando necessárias. (ROUSSEAU, 2009, p. 68) 

      Assim, o homem era uma criatura racional cuja razão era uma faculdade inata, 

pronta a se desenvolver, mas apenas em situação propícia, quando chegasse a hora 

ou quando se apresentassem as necessidades que a fariam aflorar. Era do instinto 

que esse homem se valia, assim, apenas a vida social poderia exigir dele que 

fizesse despertar a razão, podendo, desta forma,  realizar suas escolhas morais. 



 27 

      Antes da sociedade, era determinante para Rousseau a questão de que houve 

um isolamento próprio do estado de natureza. Tanto que, da mesma forma 

veemente com que refutou a “guerra de todos contra todos” sugerida por Hobbes, 

ele também refutou a chamada “teoria da sociabilidade natural”. Esta, defendida por 

grandes clássicos do direito natural, como Pufendorf, previa uma inclinação natural 

do homem para viver em sociedade com seus semelhantes. Ora, tal alegação não 

caberia na teoria rousseauniana vez que o homem natural de Rousseau é um 

solitário. 

      Se é possível se dizer, conforme Rousseau, que a moralidade e a razão, embora 

inatas, estão adormecidas no homem até o momento em que ele delas precise para 

sua estada em sociedade, cabe indagar como surge a sociabilidade a unir os 

homens. Para Pufendorf, ela se manifesta pela consciência de uma identidade de 

natureza capaz de unir os homens por estes se considerarem semelhantes, como se 

fosse um sentimento desinteressado de amizade geral e benevolência universal 

ligando um ser à humanidade inteira, e de cuja união resultasse um enorme bem. Ao 

mesmo tempo, haveria também uma finalidade autointeressada, no sentido de que, 

ao ajudar o outro, o homem também estaria provendo seus próprios interesses 

(DERATHE, 2009, p. 217). 

      Assim, de acordo com Pufendorf, o homem é naturalmente sociável em virtude 

de desenvolver uma consciência da “identidade de natureza”, a qual pode ser 

explicada em virtude de que o homem identifica o outro como sendo da sua mesma 

natureza e, por tal semelhança, devem ajudar-se mutuamente. Essa amizade geral e 

desinteressada, observada como uma lei natural, não deve, entretanto, ser boa só 

porque é útil, mais do que isso, sua vantagem vem justamente de sua conformidade 

com o que é natural. Por outro lado, essa mesma natureza que ordena aos homens 

que sejam sociáveis faria também com que cada um pudesse atender melhor seus 

próprios interesses. 

 

1.3 A TEORIA DA SOCIABILIDADE NATURAL 

      Definida como uma tendência do homem para viver em sociedade, tal como 

descrito acima por Pufendorf, a sociabilidade nunca foi aceita por Rousseau, para 



 28 

quem não era natural que os homens fizessem essa opção. Ele refuta, assim como 

Hobbes, a teoria da sociabilidade natural. Este último, com sua guerra de todos 

contra todos, não admite essa teoria. O homem predador de Hobbes, que não seria 

amistoso ou desinteressado, passaria muito longe disso. 

No Discurso sobre a desigualdade, Rousseau se contenta em excluir a 
noção de sociabilidade do direito natural, declarando que este tem seu 
fundamento nos “dois princípios anteriores à razão”, o amor de si e a 
piedade. E diz ele, do concurso e da combinação que nosso espírito está  
em estado de fazer desses dois princípios, sem que seja necessário incluir 
o da sociabilidade, que me parecem decorrer todas as regras do direito 
natural. Rousseau foi levado a tratar mais a fundo a questão no segundo 
capítulo do Manuscrito de Genebra, intitulado Da sociedade geral do gênero 
humano. Como Rousseau conclui dizendo que não há “sociedade natural e 
geral entre os homens”, é claro que nos encontramos diante de uma 
refutação da teoria da sociabilidade natural. (DERATHÉ, 2009, p.220) 

      Em seu Segundo Discurso, Rousseau diz, sobre a piedade, que é um sentimento 

natural que, ao moderar em cada indivíduo a atividade do amor de si, concorre para 

a conservação mútua de toda a espécie. É, então, a piedade que leva o homem, 

sem reflexão, a socorrer aos que sofrem, e que, no estado de natureza, faz leis, 

costumes e virtudes, com a vantagem de que ninguém procura “desobedecer à sua 

doce voz”. Para ele, a piedade e o amor de si, os quais são anteriores à razão, são 

os dois princípios a fundamentar o direito natural. Desta forma, ele exclui a 

sociabilidade, rejeitando assim a visão de Pufendorf.  

      Rousseau parece crer ser a piedade a única e mais importante virtude podendo 

gerar tudo o mais que possa haver de bom em relação aos sentimentos humanos: 

Mandeville percebeu bem que, com toda a sua moral, os homens nunca 
seriam mais que monstros se a natureza não lhes tivesse dado a piedade 
em apoio da razão, mas não viu que dessa simples qualidade decorrem 
todas as virtudes sociais que ele quer contestar aos homens. De fato, o que 
é a generosidade, a clemência, a humanidade, senão a piedade aplicada 
aos fracos, aos culpados, ou à espécie humana em geral? (ROUSSEAU, 
2009, p.71) 

     No prefácio do Discurso sobre a origem da desigualdade, Rousseau chama 

atenção sobre as primeiras e mais simples operações da alma humana, percebendo 

nela dois princípios anteriores à razão, um referente ao bem estar e à conservação 

do indivíduo, e outro, que “inspira uma repugnância natural em ver perecer ou sofrer 

todo ser sensível, principalmente nossos semelhantes”. De tais princípios, a saber o 

amor de si e a compaixão ou piedade, é que decorreriam todas as regras do direito 



 29 

natural, sem depender minimamente do princípio da sociabilidade de que fala 

Pufendorf. (ROUSSEAU, 2009,p.37)”.  

       O primitivo homem de Rousseau é solitário e independente vivendo em um 

isolamento que não lhe permite relações morais e cujas necessidades, ao contrário 

do que diria a teoria da sociabilidade natural, mais o afastam do que o unem aos 

seus iguais. 

“O efeito natural das primeiras necessidades foi afastar os homens e não 
aproximá-los (...). Esses tempos de barbárie eram o século de ouro, não 
porque os homens estavam unidos, mas porque estavam separados. Cada 
um, dizem, estimava-se o senhor de tudo: pode ser, mas ninguém conhecia 
nem desejava senão o que estava ao alcance da sua mão: suas 
necessidades, longe de aproximá-los de seus semelhantes, os 
distanciavam. Os homens, se quisermos, atacavam-se, reinava o estado de 
guerra, e toda a terra estava em paz.” (ROUSSEAU, in DERATHÉ, 2009, p. 
222) 

 

      Diz Derathé que, com o texto acima, Rousseau refuta tanto a teoria da guerra 

natural de todos contra todos, quanto sua teoria oposta, da sociabilidade natural. 

Assim, por seu argumento, rejeita tanto a descrição de Hobbes quanto a de 

Pufendorf. O estado de natureza, como descrito em Rousseau, propõe um homem 

vivendo em um isolamento que não poderia deixar de ser pacífico: ele só deseja o 

que não é de ninguém, o que tem à mão porque a natureza lhe oferece. No entanto, 

o que não se pode deixar de perceber no texto citado é um dos tantos paradoxos de 

Rousseau. Não se pode negar que é paradoxal dizer-se que em todo canto reinava 

o estado de guerra, mas toda a terra estava em paz. 

      O que a obra de Rousseau pede, e isso ocorre sempre, é uma forçosa 

interpretação: como pode reinar a guerra ao mesmo tempo em que toda a terra vive 

em paz? Se vamos entender em seu sentido figurado, podemos ter que reina uma 

guerra de necessidades e dificuldades para o homem solitário, mas que ele 

contenta-se com seu destino e segue em uma paz que a ausência do outro não 

abala, ou que se dá justamente pela ausência do outro. 

      Derathé cita a obra Ensaio sobre a origem das línguas, de Rousseau, ao dizer 

que as necessidades vitais, físicas, nem aproximam os homens, como crê Pufendorf, 



 30 

nem os tornam inimigos, como crê Hobbes. Bem ao contrário, a necessidade de 

viver leva os homens, em palavras de Rousseau, “a fugirem” uns dos outros. 

      Tal como concebe Rousseau, não se trata nem de guerra, nem de “vida social”, 

mas sim da dispersão e do isolamento em que vivem os primeiros homens, “dirigindo 

o olhar a toda a natureza e medindo com os olhos a vasta extensão do céu” 

(ROUSSEAU, 2009, p. 47).  Esse homem, vivendo disperso, “sozinho, desocupado e 

sempre próximo do perigo” (ROUSSEAU, 2009, p. 54), alimentando-se do que lhe 

oferece a natureza, só se limita por suas necessidades físicas. Não parece desejar a 

sociedade nem ter qualquer inclinação natural por ela. 

      Rousseau insistirá sempre na solidão do homem natural, no entanto, segundo 

Derathé, a sociabilidade estará também neste. Ainda que pareça contraditório dizer-

se isso depois de ter ele refutado a teoria da sociabilidade natural, é para que se 

entenda que, para Rousseau, a sociabilidade, assim como a razão, é uma faculdade 

inata. Ocorre que ambas as faculdades só existem “em potência” no homem natural, 

vez que seu desenvolvimento está ligado a condições que só se encontram reunidas 

no meio social.  

      Assim, o homem só, errante pelas florestas, sem palavra e sem desejos que sua 

mão não possa alcançar, não pode tornar-se sociável porque não tem 

conhecimentos, por não ter uma troca constante com seus semelhantes.  No Ensaio 

sobre a origem das línguas, Rousseau diz que “as afeições sociais só se 

desenvolvem em nós com nossas luzes.”  Pelo que se depreende, o homem, na 

visão de Rousseau, não é sociável, mas traz em si uma capacidade, uma potência 

para se tornar tal. Rousseau, no entanto, dirá que essa possibilidade só se dará 

tardiamente no curso da evolução humana. Entende ele que o homem primitivo se 

basta, não deseja a vida em sociedade. A alegada sociabilidade se reduziria, para 

Rousseau, ao sentimento de piedade. 

      Conforme Derathé, Rousseau insiste sobre o caráter humano da piedade: seria 

por ela que tomaríamos consciência da identidade de natureza a nos unir aos outros 

homens. No entanto, diferentemente da identidade de natureza de que fala 

Pufendorf, Rousseau a entende como uma qualidade de ser sensível. Assim, a única 



 31 

forma de sociabilidade que parece natural a Rousseau é aquela que tem seu 

fundamento na identidade de nossa natureza sensível. 

      Aquela sociabilidade, como dita por Pufendorf, que aperta os laços da sociedade 

pelo interesse pessoal, Rousseau chama de “dependência mútua” pois engendra 

vícios e suprime a liberdade. No Emílio, Rousseau aponta dois tipos de 

dependência: a das coisas, que é da natureza, e a das pessoas, que é da 

sociedade. 

A dependência das coisas, não tendo nenhuma moralidade, não prejudica a 
liberdade e não engendra vícios: sendo a dependência dos homens 
desordenada, ela os engendra todos, e é por ela que o senhor e o escravo 
depravam-se mutuamente.  Se “a sociedade deprava e perverte os 
homens”, é portanto porque ela substitui à independência natural uma 
dependência mútua, e coloca todo mundo “sob ferros”.(DERATHÉ, 2009, p. 
228) 

 

1.4 PARADOXOS DA NATUREZA HUMANA 

       A obra de Rousseau apresenta muitas dicotomias (natureza e sociedade, justiça 

e instinto, dever e impulso, direito e apetite) as quais podem ser de difícil 

entendimento, mas que, até mesmo em virtude disso, podem se prestar a uma 

interpretação mais didática. Além disso, alguns temas paradoxais de seu trabalho e 

que interessam sobremaneira para compor sua visão de mundo, encontram-se em 

origens bastante antigas. 

      Christopher Brooke, ao comentar a filosofia política de Rousseau, diz que ela 

tem origens estóicas e agostinianas e que vem daí sua originalidade pois que 

consegue unir duas doutrinas bastante opostas. Essa característica da obra de 

Rousseau é de bastante interesse para a compreensão da dita bondade natural do 

ser humano no estado de natureza e também para que se compreenda a questão da 

chamada corrupção do homem quando de sua vivência na sociedade. 

      Brooke, que consegue perceber essa dicotomia na obra de Rousseau, cita um 

artigo de William Bouwsma o qual descreve um antagonismo fundamental entre 

estoicismo e agostinianismo, dois polos ideológicos que serviriam para designar 

autênticas visões da existência humana. Entre as muitas dimensões a diferenciar 

ambas as doutrinas se pode citar, por exemplo, que, para um estoico, um cuidadoso 



 32 

estudo do mundo natural o tornaria inteligível para nós e nos ajudaria a descobrir 

como deveríamos viver, e seríamos otimistas sobre as possibilidades de uma 

teologia natural. Entretanto, para um agostiniano, as verdades da religião estariam 

reveladas nas escrituras, não descobertas na natureza. E Brooke continua, dizendo 

que um estoico manteria o ensinamento socrático de que é impossível conhecer o 

bem e não fazê-lo, que a virtude é um tipo de conhecimento e que chegamos à 

virtude através da razão; mas um agostiniano marcaria a fragilidade da razão 

humana e sua capacidade de ser desencaminhada na ausência da iluminação divina 

(BROOKE, 2001. p.108). Como se vê, parecem posições irreconciliáveis. No 

entanto, a doutrina de Rousseau transita em meio a essas origens: 

Dada sua reputação como o crítico do Iluminismo mais efetivo da doutrina 
agostiniana clássica do pecado original, nós podemos portanto esperar 
encontrar Rousseau plenamente abraçado às dicotomias propostas pelos 
agostinianos do século XVII e tomar lados contra eles junto com os estoicos 
e pelagianos e com os teóricos modernos do direito natural. Isso seria muito 
simples. Embora Rousseau rejeite muito os quadros centrais da teologia de 
Agostinho, da graça e do pecado original, seus próprios argumentos retêm 
elementos profundamente agostinianos com respeito a conteúdo e 
estrutura, e é na maneira na qual ele sintetiza as tradições estoicas e 
agostinianas que sua filosofia está em seu mais criativo e original. 
(BROOKE, 2001, p. 108) 

      Assim, de acordo com Brooke, Rousseau sintetiza as duas doutrinas. E vai além: 

para ele, onde Rousseau, o estoicismo e o “jovem” Agostinho mais 

impressionantemente convergem é em sua crença compartilhada de que a vontade 

corretamente dirigida é o único bem humano genuinamente não habilitado. A bona 

voluntas agostiniana, dirigida ao próprio amor de Deus, o Epíteto hegemonikon, o 

qual ensina a distinguir entre o que está e o que não está sob nosso controle; e a 

vontade geral de Rousseau, em que o cidadão tem liberdade por viver de acordo 

com a vontade cívica compartilhada da comunidade política: “em cada um desses 

casos, o tipo certo de vontade é aquele que transcende os estreitos horizontes do 

agente auto-centrado para encontrar satisfação alinhando-se com algo de valor 

geral, infinito ou universal”  (BROOKE, 2001, p.108). 

Como temos visto, Rousseau combina uma forte descrição da liberdade da 
vontade com uma negação da graça agostiniana, mas associa a essa 
combinação pelagiana uma narrativa secular da Queda que fornece um 
equivalente funcional para a descrição agostiniana do pecado original que 
está faltando no esquema pelagiano. Como sua alternativa agostiniana, a 
história conjuntural  da emergência e do entrincheiramento  da desigualdade 
na sociedade humana em Rousseau, presente no Discurso sobre a origem 
da desigualdade, procura explicar como a humanidade passou de um 



 33 

estado original de contentamento, para um de degradação, corrupção e 
miséria. (BROOKE, 2001, p. 110) 

      Assim, o homem, na concepção de Rousseau, também sofre uma queda, mas é 

uma queda em consonância com o secularismo. É uma queda da qual Deus não 

participa e que não é baseada no pecado, mas sim baseada em uma vontade livre 

que se corrompe em virtude da malversação da sociedade. De acordo com Cassirer, 

“Rousseau buscou transpor o problema tradicional da teodiceia  dentro do terreno da 

política, localizando as origens do mal não em algum pecado original cometido pelo 

Primeiro Casal, mas em consequência da organização das sociedades humanas” 

(BROOKE, 2001, p.111).  Conclui-se, com isso, que o homem peca, sim, mas não 

no sentido bíblico, não na forma dada a conhecer pela religião. A sociedade irá 

modificar este homem e o fará degradar-se. Sua queda, como se poderia dizer do 

seu pecado, será de ordem política, marcada pelas relações de poder de que irá 

participar. 

      Rousseau, no entanto, nunca desiste da bondade natural do ser humano 

enquanto este é o errante solitário. Na verdade, o que ele faz é justificar sua nova 

condição, de homem decaído, quando se lhe sobrevêm as deturpações do meio 

social. Nesse contexto, diz Kelly: 

A esse respeito, Rousseau criou uma das mais frutíferas, mas menos 
tentadoras visões da humanidade jamais apresentadas. Porque ele disse 
que o homem antropológico era bom, mas que o homem histórico tinha se 
tornado perverso, que o desenvolvimento que tinha tornado a virtude 
possível tinha também dado impulso ao supremo vício, e que a história 
atribuível de alguma forma à violação humana tinha se tornado um bloqueio 
à satisfação humana. (KELLY, 2001, p. 20) 

      Esse homem histórico de que fala Rousseau nada mais é do que o homem civil, 

aquele que passou pelo desenvolvimento da sociedade e que, a partir dela, pôde dar 

vazão ao vício. No Segundo Discurso, onde ele mais profundamente relata os 

problemas trazidos pela sociedade, fica evidente sua rejeição a essa nova condição 

humana. 

      Referindo-se ao Segundo Discurso, Kelly diz que neste o problema da geração 

do mal é mais ambíguo, e que as ideias de moralidade surgem somente quando um 

contato regular e habitual entre os seres humanos é estabelecido. (KELLY, 2001, 

p.20) 



 34 

Bastante tempo antes disso, entretanto, uma sequência de eventos e 
modificações é estabelecida pressupondo sociedade, moralidade e 
corrupção. Para começar, o homem é criado com capacidades potenciais 
de vontade e perfectibilidade. De acordo com Rousseau, a despeito de suas 
propensões inatas, ele pode nunca ter usado sua vontade para mais do que 
uma satisfação animal, pode nunca ter “aperfeiçoado” a si mesmo, pode 
nunca ter tateado seu caminho em direção à razão e à reflexão. (KELLY, 
2001, p.20) 

      Assim, o homem possuía a vontade e capacidades inatas, as quais, segundo 

Rousseau, poderia nunca ter usado, poderia nunca ter desenvolvido a não ser para 

sua satisfação animal. Mas o que, então, levaria o homem a desenvolver-se, o que 

levaria a espécie humana a gerar o mal? De acordo com Kelly, aquela natureza, 

conforme pensada por Rousseau em seu estado de natureza, mantinha sempre a 

mesma ordem e não engendraria nenhum progresso. Para tanto, necessitaria de 

uma oportunidade e a isso Rousseau chamou de “modificações não naturais na 

natureza”. Isso, em sua opinião, teria forçado o homem a obter o que precisava, a 

competir com outros animais e a entrar em conflito e também em cooperação com 

seu semelhante (KELLY, 2001, p. 21). Tais modificações seriam um desafio à 

condição humana, seriam determinantes para que uma nova realidade se 

apresentasse ao homem levando-o a trilhar um caminho diferente. Rousseau buscou 

explicar essa cruzada do homem rumo à sociedade. 

 

1.5 AS PRIMEIRAS SOCIEDADES 

O primeiro que, ao cercar um terreno, teve a audácia de dizer isto é meu e 
encontrou gente bastante simples para acreditar nele foi o verdadeiro 
fundador da sociedade civil. Quantos crimes, guerras e assassinatos, 
quantas misérias e horrores teria poupado ao gênero humano aquele que, 
arrancando as estacas e cobrindo o fosso, tivesse gritado a seus 
semelhantes: “Não escutem esse impostor! Estarão perdidos se 
esquecerem que os frutos são de todos e a terra é de ninguém!” 
(ROUSSEAU, 2009,  p.80) 

      Com esse parágrafo, Rousseau introduz a segunda parte de seu Discurso sobre 

a origem da desigualdade, esta que é talvez sua obra mais revolucionária, aquela 

em que ele mais desnuda sua aversão às agruras impostas pela sociedade. Nesse 

ponto ele acusa a propriedade como sendo o mais odioso engenho humano, capaz 

de aniquilar para sempre a harmonia que reinava no estado de natureza. Não 

surpreende que Wokler tenha afirmado que Rousseau “jamais voltaria a ser tão 



 35 

marxista em sua interpretação da sociedade quanto nas páginas finais do Segundo 

Discurso” (WOKLER, 2012, p. 81). 

      Esse segundo discurso de Rousseau, a tratar da desigualdade, segundo Wokler, 

“teria sido concebido menos como uma história geral da espécie humana do que 

como uma teoria da natureza humana apresentada sob a forma de história” 

(WOKLER, 2012, p. 81), de forma que não se pensasse em encontrar entre os 

povos primitivos do passado os selvagens de Rousseau, pois que, para este, tais 

selvagens não existiram na realidade, mas precisavam ser tomados como hipótese 

para se explicar a teoria da transformação moral humana. (WOKLER, 2012, p. 82) 

Com base, então, num início paradisíaco, Rousseau pôde, através de sua descrição,  

lançar a humanidade no caos advindo da sociedade. 

      Com o surgimento das primeiras sociedades, longe de se preocuparem apenas 

com sua conservação, os homens passam a enfrentar problemas, muitos advindos 

da natureza, como as intempéries e a concorrência com os animais. Além disso, 

famílias incipientes se formavam, gerando assim, necessidades nunca antes 

sentidas. E, mesmo que a coabitação entre homem e mulher, pais e filhos, tenha 

feito nascer “os mais doces sentimentos que os homens conhecem, o amor conjugal 

e o amor paterno” (ROUSSEAU, 2009, p. 84), esses novos hábitos amoleceram os 

homens e impuseram o primeiro jugo. 

      Entende Rousseau que é nesse período que a moralidade começa a se 

introduzir nas ações humanas, pois que os homens começam a desenvolver 

qualidades diferentes daquelas que traziam de sua constituição primitiva. Teria 

havido nesse ínterim uma época boa, a qual Rousseau chamou de juventude do 

mundo, vez que os homens ainda se contentavam com pouco, suas famílias, suas 

cabanas, seus arcos e flechas, período em que eram livres, enfim. 

      No Segundo Discurso, Rousseau disse que mesmo em sua condição natural ou 

primitiva, os seres humanos possuíam duas faculdades a diferenciá-los dos animais: 

o livre-arbítrio e a perfectibilidade. E ele atribuiu justamente a esta última o 

surgimento da sociedade como tal, vez que é o aperfeiçoamento pessoal que leva o 

homem a desenvolver a agricultura, a ciência, as manufaturas e todas as demais 

coisas que, responsáveis por tirá-lo de sua condição original, fizeram com que se 



 36 

tornasse o tirano de si mesmo e da natureza (DENT, 1996, p.180). Assim, o homem, 

querendo tornar-se perfeito, viu-se escravo e tirano. 

      Na concepção de Wokler, o homem deve ter “utilizado mal sua perfectibilidade, 

de uma maneira que restringia sua liberdade, quando adotou a instituição da 

propriedade privada e passou da selvageria para a civilização. Se ele era perfectível 

por natureza poderia, pelo menos em princípio, corrigir e superar os erros que deve 

ter cometido” (WOKLER, 2012, p. 83). Sabe-se que tais erros viriam depois a ser 

alvos de tentativas de composição, como se verá mais adiante, pela ideia do 

contrato social. No entanto, nada mudaria o fato da sociedade ter sido maculada por 

sua própria noção de perfectibilidade. 

      Apesar disso, Rousseau entendeu que a “sociedade nascente”, primitiva e 

bucólica, nascida num passado remoto, na “mais feliz e estável de todas as épocas” 

(WOKLER, 2012, p. 82) não fora ruim, pois no início todos viviam em harmonia e 

simplicidade. O grande problema foi o surgimento da comparação entre os homens, 

o que os levou a medirem-se, a ter orgulho e inveja, cada um almejando para si mais 

consideração que o outro. Para esse estágio não haveria volta, pois conforme disse 

Rousseau nos Diálogos , “ a natureza humana nunca retrocede um passo.  

      No entanto, é com a propriedade privada que começa a derrocada da sociedade. 

É quando instala-se, de fato, a desigualdade. “Segundo o axioma do sábio Locke, 

não poderia haver injúria onde não há propriedade” (ROUSSEAU, 2009, p. 87). 

Aliado à questão da propriedade, o surgimento do trabalho, nessa época, acaba 

trazendo também grandes transformações na vida humana, muitas delas de caráter 

negativo, como a escravidão e a exploração do homem pelo homem: 

Desde o instante em que um homem teve a necessidade do auxílio de 
outro, desde que se percebeu que era útil a um só ter provisões para dois, a 
igualdade desapareceu, a propriedade se introduziu, o trabalho se tornou 
necessário e as vastas florestas se transformaram em campos viçosos que 
era preciso regar com o suor dos homens, nos quais logo se viu germinar e 
crescer a escravidão e a miséria com as colheitas. (ROUSSEAU, 2009, 
p.88) 

      Rousseau demonstra aqui, nessa segunda parte de seu Segundo Discurso, um 

grande pessimismo em relação à sociedade. Considera-a um flagelo em cujas raízes 

se encontram tanto a propriedade quanto a escravidão, ambas geradoras da mais 



 37 

profunda desigualdade. A sociedade será para ele um engano, e a propriedade, uma 

fraude. Tais pensamentos farão de Rousseau um gênio para uns, e um tolo para 

outros. 

 

1.6 A DESCRENÇA NA SOCIEDADE 

      De acordo com Starobinski, para Rousseau, “o mal se produz pela história e pela 

sociedade sem alterar a essência do indivíduo. A culpa da sociedade não é a culpa 

do homem essencial, mas a do homem em relação” (STAROBINSKI, 2009, p. 34), 

do homem enquanto sociedade. Assim, a natureza original não é maculada, pois o 

mal é algo exterior, que surge com o movimento da história promovendo conflito e 

injustiça entre os homens. Ele não pode aceitar que a sociedade negue o dado 

natural  degradando, assim, a inocência original. 

      Sua descrença na sociedade não se restringiu somente às suas obras, mas 

também à sua vida. Tanto que, entre seus pares, Rousseau era conhecido como um 

misantropo e sempre fora contestado, tanto quanto o fora Pascal. “Se Pascal era um 

adversário difícil, tanto mais era Rousseau, um líder porta-voz da causa da 

humanidade”. Para Hulliung, que se refere a Pascal e a Rousseau como o velho e o 

novo misantropo, ambos tinham muito em comum. E suas semelhanças eram mais 

do que sua alegada misantropia. Era como se o pensamento de Rousseau sobre a 

condição humana ecoasse Pascal (HULLIUNG, 2001, p.58). 

Ferido pelas acusações de seus outrora companheiros, Rousseau debateu-
se em cada um de seus escritos autobiográficos por uma explicação de seu 
auto-exílio: em primeiro lugar, sua desculpa é a doença, então seu amor 
pela independência, depois sua necessidade de fugir aos homens em 
ordem de amar a humanidade, finalmente sua necessidade de fugir dos 
humanos para evitar odiá-los. (HULLIUNG, 2001. p.59) 

 

      Percebe-se que a vida de Rousseau não foge ao que ele colocou em suas 

obras. Buscou uma solidão que o fizesse escapar a uma sociedade que sempre 

considerou corrupta. Esse misantropo assemelhado a Pascal, como diziam Voltaire 

e seu grupo de filósofos, ao se desnudar em seus escritos autobiográficos, nada 

mais era do que o homem decepcionado com a sociedade. E ele se justificava ao 



 38 

citar como: “uma pessoa admirável aquela que, precisamente por amar seus 

semelhantes, odeia neles o mal que fazem uns aos outros” (HULLIUNG, 2001, p. 

59). 

      A dita misantropia de Rousseau deve tê-lo obrigado a fugir de seus pares, vez 

que estes, repudiando suas ideias de isolamento e de aversão à sociedade, também 

o repudiavam como “o monstro, o misantropo, o inimigo da raça humana” 

(HULLIUNG, 2001, p.59). Uma boa dose de pessimismo em Rousseau o fazia ver a 

sociedade de uma forma negativa, com uma grande descrença, como um mal. 

      No entanto, embora admitindo ser a sociedade um mal, como diz Hulliung, 

Rousseau sempre repudiou a noção de pecado original e sempre resistiu em admitir 

qualquer ideia de pecado na sua filosofia. Porém, do ponto de vista dos filósofos, 

Rousseau pode justamente ter sido a reencarnação de Pascal, o que eles 

consideravam  melhor para ele do que descobrir, mesmo sem invocar Deus, a 

Queda, ou o pecado, que esse mundo é um vale de lágrimas” (HULLIUNG, 2001, 

p.59)  Desta forma,  Pascal pode, de fato, ser percebido na obra de Rousseau, ainda 

que guardadas as devidas proporções. 

Em sua busca e descoberta de um tempo quando nós podíamos ficar 
parados, Rousseau soa como Pascal, com a diferença que o último 
pensava no Jardim do Éden, enquanto que Rousseau pensava no bruto, 
mas inocente estado de natureza. Onde Pascal culpa o pecado, Rousseau 
– para a consternação dos filósofos - culpa a sociedade. No pensamento de 
Pascal uma sociedade que gira em torno do engano e do auto-engano é 
efeito de uma natureza humana corrupta, em Rousseau, uma sociedade 
corrupta é a causa, e a natureza humana aviltada, o efeito. (HULLIUNG, 
2001. p. 67) 

      Percebe-se que há uma certa semelhança quanto à estrutura, embora com 

bastante diferença na fundamentação dos conceitos: onde Pascal é religioso, 

Rousseau é político. Para Rovighi, no entanto, há uma grande simetria,  pois diz que 

o retrato da humanidade que sai das páginas de Rousseau, longe do otimismo geral 

do Século do Iluminismo, é muito semelhante ao de Pascal em seu pessimismo, ao 

descrever a decadência da humanidade. Porém, segundo Rovighi, Rousseau não 

aceita o mesmo “critério de explicação que a mítica e a metafísica religiosa de 

Pascal haviam adotado” (ROVIGHI, 2002, 385), não aceita a explicação teológica 

pascalina da corrupção originária do pecado de Adão, nem a redenção pela morte 

de Cristo.  



 39 

      Em Rousseau, parece haver um equivalente: o homem, na sua condição de 

bondade originária, viu-se corrompido pela civilização, embora não necessite de 

nenhuma intervenção divina, pois que sua essência não foi alterada. Ao mesmo 

tempo, esse indivíduo traz em si mesmo uma capacidade de redenção ética e 

política capaz de fazê-lo recuperar-se sem que seja necessária uma volta à era das 

cavernas.  

      Como já referido anteriormente, Rousseau nunca pretendeu uma volta às 

cavernas. Aquela frase de Voltaire sobre o homem voltar a andar em quatro patas foi 

uma das tantas ironias que este sempre dirigiu a Rousseau. Misantropo e alvo de 

constantes críticas, Rousseau jamais se iludiu com teses de retorno a um hipotético 

paraíso perdido. Pelo contrário, pleiteou do homem que, uma vez saído do estado 

de natureza, pudesse se tornar “judicioso nas cidades”. A redenção, se é que se 

pode falar em uma, é de ordem ética e política, embora esteja dentro das 

capacidades do homem, vez que este possui uma boa essência. 

      Para Dent, não há dúvida de que Rousseau teve necessidade valorizar o 

selvagem e seu modo de vida, principalmente em oposição à opressão, à miséria e 

à desigualdade experimentadas pelo homem civilizado. No entanto, segundo ele, 

parece um erro pensar que Rousseau achava que essa era a solução para os 

descontentes com a civilização. A questão, na opinião de Dent, seria encontrar uma 

base para as relações humanas na sociedade que não deformasse ou reprimisse os 

desejos do homem de completude de vida e reconhecimento dos outros, mas que 

conduzisse a cada um e a todos igualmente. Não teria dito que onde a sociedade 

estivesse, a natureza não estaria mais, mas sim que o que era “natural” não era 

simplesmente o intocado pelo artifício humano, mas sim o que conduzisse ao nosso 

bem-estar e à satisfação de nossas vidas (DENT, 2005, 41). 

      Na concepção de Dent, há que se cuidar a respeito da descrição de Rousseau 

sobre a “bondade natural” do homem e sobre sua alegada corrupção pela 

sociedade. Diz que, na visão de alguns críticos, Rousseau ingenuamente pensava 

que se as pessoas não fossem oprimidas pelos outros, seriam boas, generosas e 

bem dispostas. Outros mais teimosos diziam que pensar assim impediria os 

indivíduos de tomar responsabilidades sobre suas más ações, vez que a culpa seria 

sempre colocada nos outros (DENT, 2005, p.42). 



 40 

      Ainda assim, Rousseau considera que o mal está fora do indivíduo, dizendo que 

há um contraste entre sentimentos espontâneos de afeição e generosidade, e 

sentimentos conscientes, deliberados, de compromisso a estes, como valores a 

aderir e objetivos a serem buscados no outro. Entende Dent, que Rousseau vê com 

bastante discernimento a questão dos limites da moralidade focada dominantemente 

na obrigação, no dever e na exigência, e percebe que o caráter coercitivo de tais 

regulações produz os mesmos males que ele se propõe a corrigir. No entanto, para 

Rousseau, resta a compaixão como  principal fonte para dar uma base mais humana 

à união moral entre as pessoas. 

      Já no entendimento de Shklar, em Rousseau, os homens são por natureza 

livres, mas deixados por conta própria, irão inevitavelmente escravizar uns aos 

outros. Segundo ela, de todas as ‘bipolaridades” no pensamento de Rousseau, 

nenhuma é mais impressionante do que essa tensão entre a liberdade natural e a 

marcha espontânea para a desigualdade e para a opressão na qual todos os 

homens participam (SHKLAR, 2001, p. 154). De fato, se lê em sua obra que “ o 

homem nasce livre, mas em todo lugar se encontra a ferros”. Aqui mais um dos 

tantos paradoxos que nos deixou o filósofo relativamente às idiossincrasias da 

natureza humana: 

Se os homens são os únicos autores de seus males, e não meras vítimas 
de alguma força externa, seja o pecado original, uma natureza malévola ou 
um ambiente hostil, então há sempre esperança para o auto-
aperfeiçoamento. Por outro lado, se os homens são os únicos responsáveis 
por inventar e manter sua própria miséria social, mal se poderia esperar 
deles que superassem condições que eles mesmos tinham escolhido criar. 
Dificilmente alguém poderia esperar que aqueles que tinham elaborado e 
imposto suas próprias correntes ainda desejassem ou soubessem como 
libertar-se. (SHKLAR, 2001, p. 154) 

      O que a autora questiona  é se o problema está em simplesmente fazer-se 

escolhas, ou se tudo já está dado: se os homens são livres para escolher, então são 

também livres para melhorar a si próprios e as suas circunstâncias. Ou, por outro 

lado, se livres criam amarras é porque talvez não desejem libertar-se. 

      Entende Shklar que Rousseau sabia que, cada homem deixado livre para seguir 

suas inclinações e cada sociedade a que fosse permitido seguir suas próprias 

tendências iria repetir os mesmos erros do passado. De forma que esse conflito 

entre probabilidade e possibilidade teria inspirado todas as obras de Rousseau, as 



 41 

quais sempre tentam mostrar alguma saída para os horrores da história. Para 

Shklar, no entanto, se essas obras são marcadas por profunda desesperança, 

também são um ato de rebelião contra a realidade. 

              

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

     



 42 

CAPÍTULO II 

 

 

DO CONTRATO SOCIAL 

Porquanto nenhum homem possui uma autoridade natural sobre seu 
semelhante e uma vez que a força não produz nenhum direito, restam, pois, 
as convenções como base de toda a autoridade legítima entre os homens. 
(ROUSSEAU, 2006, p. 16) 

 

      Após a abordagem, nos dois primeiros capítulos desta dissertação, dos temas da 

natureza humana e da sociedade, passa-se a apresentar, como em uma espécie de 

ordem natural na obra de Rousseau, a análise do Contrato Social, em que se 

buscará encontrar as origens do direito explicadas à luz de uma necessidade de 

legitimidade. Para tanto, importarão as teorias políticas que Rousseau recusou a fim 

de que pudesse formar a sua própria teoria. 

 

2.1 MAQUIAVEL E HOBBES: OS AUTORES QUE ROUSSEAU TEVE DE 

REFUTAR PARA FUNDAMENTAR A LEGITIMIDADE DO DIREITO  

      A revolucionária obra de Rousseau nos aspectos da liberdade e da igualdade 

que ele ousou pensar para os indivíduos, e nas questões referentes à autoridade e 

no consentimento que haveria de tornar legítima essa mesma autoridade, como já 

se disse, deveu-se ao que ele viu no seu tempo e ao que leu de seus 

predecessores. Embora possa parecer fácil construir-se uma obra baseando-se 

simplesmente na crítica a outras obras, há que se considerar outros paradigmas 

além da pura e simples crítica. No entanto, é de se passar, primeiramente, neste 

caso, aos principais modelos que o autor refutou para depois levantar-se o que nele 

foi próprio e inovador.  Maquiavel e Hobbes1 são autores cujas concepções são  

                                                 
           

1
 É justificável fazer-se uma relação entre os pensamentos de Maquiavel,  

Hobbes e Rousseau, primeiro porque todos são filósofos políticos, e segundo, 

por suas considerações sobre o uso da força no poder do Estado. Assim, é 

aceitável dizer-se que Rousseau refutou os modelos de Hobbes e Maquiavel 

porque, anteriores a ele, ambos previram um outro tipo de Estado. No 

Leviatã, em p. 158, Hobbes discorre sobre as diversas espécies de república 

por instituição e sobre a sucessão do poder soberano. Ao tratar, em p. 170, do 

domínio paterno e despótico, Hobbes cita a república por aquisição, aquela 

em que o poder soberano foi adquirido pela força. O Estado por aquisição de 

Hobbes se assemelha à ideia maquiaveliana de que a força faz o direito.  Há, 



 43 

suficientemente refutáveis pra Rousseau, pelo que se verá mais adiante. Assim, 

antes de se ingressar propriamente na ideia e nas consequências do contrato, tal 

como ele os concebeu, é importante passar por esses dois autores cujas teses de 

legitimidade ele renegou. Note-se assim que, para Hobbes: 

considera-se que uma república tenha sido instituída quando uma multidão 
de homens concorda e pactua, cada um com cada um dos outros, que a 
qualquer homem ou assembleia de homens a quem seja atribuído pela 
maioria o direito de representar a pessoa de todos eles ( ou seja, de ser o 
seu representante), todos sem exceção, tanto os que votaram a favor dele 
como os que votaram contra ele, deverão autorizar todos os atos e decisões 
desse homem ou assembleia de homens, tal como se fossem os seus 
próprios atos e decisões, a fim de viverem em paz uns com os outros  e 
serem protegidos dos demais homens É desta instituição da república que 
derivam todos os direitos e faculdades daquele ou daqueles a quem o poder 
soberano é conferido, mediante o consentimento do povo reunido. 
(HOBBES, 2008, p.148) 

      Hobbes concorda com o pacto e com o consenso da multidão de homens para 

investir de poderes a autoridade instituída, para autorizar-lhe os atos. E vai mais 

longe, pois considera que essa república nascida por consenso permite que os 

homens vivam em paz e protegidos. Assente, no entanto, na representação. Já 

Maquiavel parece importar-se pouco com os governados ou com uma moralidade 

capaz de regrar a coisa pública. Mesmo valores éticos ou religiosos deveriam ser 

postos de lado se atrapalhassem o príncipe. O que de fato importava era o sucesso 

do Estado. Afirma, no capítulo I do Príncipe, que “Todos os Estados e todos os 

governos que tiveram e têm autoridade sobre os homens foram e são repúblicas ou 

principados” (MAQUIAVEL, p.1), e diz, mais adiante, como se adquirem estados 

anexados: pelas armas de outrem, pelas próprias, por sorte ou por virtude 

(MAQUIAVEL, p.1). Ora, mas tal autoridade assim adquirida não é, de forma 

alguma, legítima.  Em O Príncipe, Maquiavel aconselha aos governantes como 

chegar ao poder e lá se manter a qualquer custo. Seu aconselhamento aos 

poderosos chega a parecer engraçado e por vezes cínico demais, como se na 

verdade quisesse dizer outra coisa ou mostrar aos seus leitores do povo o quanto 

                                                                                                                                                         
desta forma, dois acessos à fundação do Estado ( por instituição e por 

aquisição). Em Maquiavel, no Príncipe, p. 15, se tem, como meios de 

aquisição da soberania, a conquista e o uso da força. Hobbes e Maquiavel são 

diferentes e separados por mais de um século de história. No entanto, se são 

aqui alinhados, é apenas no que tange ao Estado por aquisição, ainda que se 

considere que, em Hobbes, mesmo o Estado por aquisição assenta-se num 

contrato (o de submissão ou morte). Em virtude disso, esses dois modelos são 

aqui considerados oponíveis a Rousseau, vez que este considera que a força 

não faz o direito. 



 44 

essa maneira de governar era errada. Percebe-se, por trechos como o citado abaixo, 

por que a palavra “maquiavélico” tornou-se o adjetivo que hoje encontramos nos 

dicionários: 

A coisa é inteiramente diversa nos estados governados como a França, 
porque é fácil penetrar neles ganhando a aliança de alguns grandes do 
reino, pois entre eles sempre se encontram descontentes e revolucionários. 
Estes, pelas razões alegadas, bem podem abrir-nos caminho e facilitar-nos 
a conquista; encontraremos, porém, mil dificuldades em conservá-la, seja 
de parte dos que nos ajudaram, seja daqueles a quem oprimimos. E não 
basta exterminar a raça do príncipe, porque os grandes que ficam tornam-
se chefes de partido, não se podendo contentá-los  nem matá-los a todos , 
perde-se o Estado na primeira ocasião. (MAQUIAVEL, 1933, p. 36) 

        Maquiavel fala em alianças, em descontentes, em revolucionários, em 

conquistas e em opressão, e não se furta a insinuar a possibilidade de extermínio de 

algumas pessoas para que o Estado seja conservado. Nada mais “político” do que 

isto, mesmo na contemporaneidade. 

       Diante de tais excertos das obras acima citadas, pode-se constatar o farto 

material que Rousseau teve em mãos para contestar no Contrato e nos Discursos. 

As relações de poder, tais como eram, suscitavam mudanças urgentes e a obra de 

Rousseau pôde contribuir com isso no sentido de atribuir a estas relações um pouco 

mais de justiça nos moldes do que ainda hoje é discutido e exigido. No entanto, 

mesmo crítico de Maquiavel, Rousseau não se deixa de reconhecer-lhe o valor, dele 

diz ser homem honrado e bom cidadão, prejudicado, contudo, por pertencer à casa 

dos Médicis, que o oprimia e o obrigava a dissimular seu amor pela liberdade   

(ROUSSEAU, 2006, p.89). 

Os melhores reis querem ser maus quando isso lhes apetece, sem deixar 
de ser os senhores. Por mais que um pregador político  se esforce em dizer-
lhes que, sendo a força do povo a sua,  o maior interesse deles é que o 
povo seja florescente, numeroso, temível, sabem perfeitamente que isso 
não é verdade. Seu interesse pessoal é, antes de tudo, que o povo seja 
fraco, miserável, e jamais lhe possa resistir. Reconheço que, supondo os 
súditos sempre inteiramente submissos, o interesse do príncipe seria então 
que o povo fosse poderoso, a fim de que, sendo esse poder o seu, o 
tornasse temido por seus vizinhos; mas, como esse interesse é apenas 
secundário e subordinado, e as duas suposições incompatíveis, é natural 
que os príncipes deem sempre preferência à máxima que lhes é mais 
imediatamente útil. É o que Maquiavel fez ver com evidência. Fingindo dar 
lições aos reis, deu-as, e grandes, aos povos. O Príncipe, de Maquiavel, é o 
livro dos republicanos. (ROUSSEAU, 2006, 89) 

      O que Rousseau faz crer é que Maquiavel pode ter passado para a história como 

um injustiçado, como um homem que teria tido leitores superficiais que não teriam 



 45 

percebido suas intenções secretas, quais sejam as de dar grandes lições aos povos. 

Ocorre que Rousseau foi leitor de Maquiavel cerca de dois séculos depois do 

passamento deste, o que já permitia a interpretação de sua obra dentro de um 

contexto de modernidade, além do que esse distanciamento autorizava que fosse 

feita uma crítica mais apurada e isenta de seus ensinamentos.  

      Como já foi dito, tanto Maquiavel quanto Hobbes são teóricos importantes para 

se poder entender, por um critério de oposição, a obra de Rousseau, vez que este 

pensa os temas do direito político de uma forma totalmente diversa daqueles. 

Hobbes, na Parte II do Leviatã, no capítulo dedicado à república, busca discutir as 

causas, a geração e a definição desse sistema político. Entende ele que a finalidade 

da república é a segurança individual, de forma que os homens, que, segundo ele, 

“amam naturalmente a liberdade e o domínio sobre outros”  (HOBBES, 2008, p.143), 

impõem restrições sobre si mesmos – ao viver em repúblicas – como precaução com 

sua própria conservação e com uma vida mais satisfeita. E isso tudo no intuito de 

sair da “mísera condição de guerra” (HOBBES, 2008, p. 143) que lhes impunha o 

estado de natureza. 

      Para Hobbes, as leis da natureza (como a justiça, a equidade, a modéstia e a 

piedade) por serem contrárias às paixões humanas, não eram suficientes para que 

os homens as respeitassem. Logo, havia a necessidade de algo que os forçasse a 

respeitar. Deveriam ser forçados, por medo de castigos, a honrar seus pactos. E, 

segundo ele, “os pactos, sem a espada, não passam de palavras, sem força para 

dar segurança a ninguém” (HOBBES, 2008, p. 143).  Logo, sugeria ele que uma 

força fosse capaz de trazer segurança aos homens, vez que, naturalmente, em vista 

de suas paixões, eles não chegariam a isso, pendendo, cada um, para o lado de seu 

próprio interesse. 

      A única forma de instituir um poder comum capaz de defender o indivíduo 

conferindo-lhe segurança e satisfação, na opinião de Hobbes, é atribuir todo o poder 

desse indivíduo a um homem ou assembleia de homens, reduzindo-se sua vontade, 

por pluralidade de votos, a uma só vontade. (HOBBES, 2008, 147) Hobbes sugere, 

assim,  um poder garantidor de segurança e, de certa forma, de uma liberdade 

assistida, em que, por votação, se transfere poder a um ou a vários homens a fim de 

se trabalhar e viver com satisfação. 



 46 

Isto é mais do que consentimento ou concórdia, é uma verdadeira unidade 
de todos eles, numa só e mesma pessoa, realizada por um pacto de cada 
homem com todos os homens, de um modo que é como se cada homem 
dissesse a cada homem: Autorizo e transfiro o meu direito de me governar a 
mim mesmo a este homem, ou a esta assembleia de homens, com a 
condição de transferires para ele o teu direito, autorizando de uma maneira 
semelhante  todas as suas ações. Feito isso, a multidão assim unida numa 
só pessoa chama-se REPÚBLICA, em latim CIVITAS. (HOBBES, 2008, p. 
147) 

       Assim, conforme o autor, os homens outorgam seu consentimento ao 

governante fazendo da República uma unidade autorizada. E vai além dizendo que é 

isso que cria o grande LEVIATÃ, aquele Deus mortal que, abaixo do Deus imortal, 

zela pela  paz e defesa dos indivíduos graças à autoridade que estes lhe conferem. 

      Hobbes explica assim o quão poderoso é o seu Leviatã, a entidade que sendo 

meio deus e meio monstro, é gerada para defender e fazer a paz ao mesmo tempo 

em que assusta, sobrepuja e aniquila (através do tanto de terror que é capaz de 

inspirar) aqueles que tem sob seu domínio. E note-se que Hobbes coloca o seu 

monstro como um ser logo abaixo do Deus imortal, podendo conferir aos dois, 

paradoxalmente, tanto a proteção quanto o medo. Diferentemente desse Deus 

imortal, sobre o qual o homem não tem nenhuma ingerência, o outro brota pela 

”autoridade que lhe é dada por cada indivíduo na república”, ou seja, o monstro 

centralizador e autoritário de Hobbes pretende basear-se em uma autoridade dos 

homens.  Essa autoridade autorizada, no entanto, pode tornar-se falha em virtude de  

não poder ser facilmente removida vez que, uma vez colocado no poder, o escolhido  

torna-se inatingível.  Ocorre que, instituída a república através de um pacto, os 

súditos não podem mudar a forma de governo; os súditos não se podem libertar da 

sujeição; ninguém pode, sem injustiça, protestar contra a instituição do soberano 

apontado pela maioria; não há justiça nas acusações que o súdito faça aos atos dos 

soberanos; nada que o soberano faz pode ser punido pelo súdito; o soberano é juiz 

do que é necessário para a paz e a defesa dos seus súditos; além de ser juiz de 

quais doutrinas são próprias para lhes serem ensinadas, o soberano prescreve as 

regras sobre a propriedade dos bens; também pertencem a ele a autoridade judicial 

e a decisão das controvérsias; além do poder de fazer a guerra e a paz; bem como, 

em tempos de guerra ou de paz, escolher todos os conselheiros e ministros; e de 

compensar e punir a seu próprio arbítrio; compete-lhe, ainda conceder títulos de 

honra e designar a ordem de lugar e dignidade que cabe a cada súdito.  Diante de 



 47 

tais incontáveis poderes que cabem ao soberano, e só a ele, nem é necessário 

questionar-se por que Hobbes concede-lhe o status de Deus mortal. Seja como 

terrível monstro (Leviatã) ou como Deus, o poder do soberano da república é 

supremo. No entanto, esse Deus, em oposição ao Deus da religião, constitui-se em 

um ser mortal, logo, mesmo podendo ter vida longa, traz em si o germe da finitude, 

como Hobbes ensina: 

Muito embora nada do que os mortais fazem possa ser imortal, contudo, se 
os homens se servissem da razão da maneira como aspiram a fazê-lo, 
podiam pelo menos evitar que as suas repúblicas perecessem por causa de 
doenças internas. Pois, pela natureza da sua instituição, estão destinados a 
viver tanto tempo como a humanidade, ou como as leis de natureza, ou 
como a própria justiça que lhes dá vida. Portanto, quando acontece serem 
dissolvidos, não por violência externa, mas por desordem interna, a causa 
não reside nos homens enquanto matéria, mas enquanto seus obreiros e 
organizadores. (HOBBES, 2008, p.271) 

      Hobbes trata aqui do perecimento do Estado imperfeito em virtude de suas 

falhas internas causadas pela má organização dos homens. Ainda assim, entende 

ele que a Republica é feita para durar, mas que os homens, “por falta quer da arte 

de fazer leis adequadas para ajustar as suas ações, quer também de humildade e 

paciência para aceitarem ver aplainados os pontos ásperos e escabrosos de sua 

presente grandeza” (HOBBES, 2008, p. 272)  não conseguem erguer um prédio 

sólido, mas sim “um edifício desarticulado que, mal se aguentando durante a sua 

própria época, necessariamente cairá sobre a cabeça da posteridade” (HOBBES, 

2008, p. 272). 

       Há uma convicção da parte de Hobbes no sentido de demonstrar a possibilidade 

de se ter essa república forte, capaz de manter-se no tempo. Sugere que a “ajuda de 

um arquiteto hábil” (HOBBES, 2008, p.272), referindo-se aqui a uma grande 

habilidade política, é imprescindível para que isso ocorra. Vai além, no entanto, 

enumerando as debilidades que podem atingir a instituição e que, para ele, são 

“semelhantes às doenças de um corpo natural que provêm de uma procriação 

defeituosa” (HOBBES, 2008, p. 272). São elas: a falta de poder absoluto, quando um 

homem para obter um reino contenta-se com menos poder do que o necessário; os 

juízos de valor e debates sobre esses juízos que os indivíduos fazem a respeito das 

ordens da república; o agir segundo a própria consciência, quando o que deve ser 

seguido é a consciência pública, aquela baseada na lei da república que todos já 

aceitaram; a pretensão de inspiração sobrenatural, ao invés da lei e da razão; a 



 48 

sujeição do soberano às leis da república quando ele deveria ter liberdade em 

relação às leis; a atribuição de propriedade absoluta aos súditos; a divisão do poder 

soberano; a imitação das nações vizinhas; a imitação de gregos e romanos na 

postura em relação a seus governantes; a adoção  de um governo misto em que 

uma assembleia geral arrecada impostos, um só homem comanda e, em consenso 

com estes dois entes, um terceiro tem o poder de fazer as leis;  a falta de dinheiro 

para a república; os monopólios e abusos dos publicanos que fazem que os 

tesouros da república saiam de seu curso normal  e se concentrem em poder de 

particulares; a popularidade de homens poderosos que pode desviar o povo da 

obediência que deve às leis vindo a causar rebelião; a grandeza imoderada de uma 

cidade, quando esta é capaz de fornecer recursos a um grande exército; a liberdade 

de se discutir o poder soberano animando-se por falsas doutrinas, e ainda o apetite 

insaciável por novas conquistas, muitas vezes caóticas. 

Finalmente, quando numa guerra (...) os inimigos obtêm uma vitória final, a 
ponto de não haver mais proteção dos súditos leais, então está a república 
DISSOLVIDA, e todo o homem tem a liberdade de proteger a si próprio por 
aqueles meios que a sua prudência lhe sugerir. Pois o soberano é a alma 
pública, que dá vida e movimento à república, e quando esta expira os 
homens deixam de ser governados por ela tal como a carcaça do homem 
quando se separa da sua alma (ainda que imortal). Pois, muito embora o 
direito de um monarca soberano não possa ser extinguido pelo ato de outro, 
a obrigação dos membros pode. ( HOBBES, 2008, p. 282) 

      Trata-se, a república de Hobbes, de uma construção feita para ser indestrutível, 

mas que, no entanto, é feita por homens e dependente deles, o que lhe confere o 

germe da destruição, como se fora um corpo natural, criado para morrer. A questão 

na república, desta forma, passa pelos fatores necessários à sua fixação e 

manutenção: ela só pode ser fixada e mantida à custa da falta de liberdade e da 

supressão de qualquer igualdade que possa haver entre os indivíduos. Note-se que 

a concepção hobbesiana, assim como a maquiaveliana, carece tanto de liberdade 

quanto de igualdade no sentido em que, uma república nesses moldes, para manter-

se saudável, o faz à custa de muita opressão política. Tanto que tudo o que não 

implique em opressão política é capaz de causar a falência da república. Assim, 

pode-se entender que tudo o que poderia ser saúde política para o povo, aqui 

compreendido como o corpo dos súditos, na república torna-se logo a doença 

política capaz de levar-lhe à falência mortal. Hobbes é pródigo em prognosticar, para  

esse corpo institucional que é a república, os males que lhe acarretarão a morte, 



 49 

considerando-se que tal prognóstico nasce maculado pela visão política do autor, 

esta eivada do culto de obediência à autoridade.    

      Assim, da mesma forma que Maquiavel deu ao Príncipe atributos para que se 

mantivesse no poder, enumerou coisas que jamais fizesse sob pena de perdê-lo, 

também Hobbes cercou a sua instituição de fórmulas e conselhos para conservar-

se, advertindo sobre os perigos que lhe levariam a ruína.  

      Diante de tais teorias, não pode ter sido difícil para Rousseau refletir sobre a sua 

própria teoria do Estado eis que conhecera o absolutismo de Maquiavel e o 

iluminismo do contrato pregado por Hobbes, autores cujas obras refletiam um 

pensamento político centrado na autoridade. 

      Tanto Maquiavel quanto Hobbes creem legítima a obtenção do Estado por 

conquista. Quando Maquiavel se refere aos novos Estados que alguém adquire 

pelas armas e pelo seu próprio valor, não se abstém ele de mencionar o Estado 

como uma aquisição, como algo conseguido através de uma luta armada ou por 

força de um destino, como se poderia dizer a respeito da sorte. No entanto, ele 

lembra: “os que menos contaram com a fortuna sempre se têm mantido por mais 

tempo” (MAQUIAVEL, 1933, p. 44), podendo-se concluir com isso que, o aspecto 

aleatório da fortuna pode tornar tudo o mais aleatório, ou seja se o motor foi a sorte, 

tal fato não será obrigatoriamente uma constante. Já se a conquista se deu em 

virtude do valor do líder, se ele adquiriu o poder do Estado por nobres trâmites, 

poderá mais facilmente conservá-lo, vez que enfrentará outros tipos de dificuldades, 

estas de ordem organizacional, e não aquelas atinentes à força das batalhas ou de 

lutas intestinas. 

      Maquiavel entende que, após as conquistas, para fundar o Estado e prover a sua 

segurança, apresentam-se dificuldades.  

É preciso meditar que não há empresa mais difícil de levar a cabo, nem 
mais duvidosa de fazer triunfar, nem mais perigosa de conduzir, que a de 
introduzir novas leis. O reformador tem contra si todos os que se davam 
bem com as leis antigas e por débeis defensores aqueles mesmos que 
poderiam dar-se bem com as modernas. (MAQUIAVEL, 1933, p. 46) 

      O autor explica assim a complicação que se dá ao tentar-se introduzir as novas 

regras a vigorar no Estado, o novo direito ao qual todos deverão obedecer. Percebe 



 50 

o quanto de resistência terá de enfrentar o reformador para fazer-se obedecer em 

uma nova ordem por ele estabelecida. No caso do surgimento do Estado por 

conquista, entende-se com que artificialidade foi feito, entende-se que a naturalidade 

que lhe falta, ainda que sua instituição tenha se dado por “nobres trâmites”, como diz 

o autor, deve ser de alguma forma suprida. É então que Maquiavel sugere que, para 

que esse ponto seja compreendido, há que se ver “se os inovadores se sustentam 

por si mesmos ou se dependem de outrem: isto é, se para levarem a cabo a 

empresa, empregam rogos – nesse caso fracassam sempre – ou se podem fazer-se 

obedecer pela força, nesse caso fracassam raramente” (MAQUIAVEL, 1933, p. 46). 

      O primado da força é, para Maquiavel, a garantia da manutenção do Estado, 

pois que, como dito acima, príncipes mantidos à custa da força não costumam 

fracassar, ao contrário daqueles que buscam governar utilizando-se de certo diálogo  

(a rogos), os quais estariam fadados ao fracasso.  

      O filósofo florentino privilegiava na sua doutrina política a manobra, o ardil e a 

prudência: “Assim, o príncipe que só conhece os males quando instalados não é 

verdadeiramente inteligente: esta inteligência, porém, só em poucos se encontra” 

(MAQUIAVEL, 1933, p. 96), pois que entendia que governantes, para serem 

vitoriosos, deveriam pensar, planejar, calcular riscos e basear sua força em alicerces 

próprios, como no caso de defender-se com armas e soldados de sua propriedade, 

jamais baseando sua defesa nas armas e homens de outrem. Para ele, a conquista 

do poder e sua manutenção eram coisas sérias, vez que “não havia nada tão débil 

nem tão instável como o poder que não se apoia em alicerces próprios” 

(MAQUIAVEL, 1933, p.96). 

      No entanto, esse mesmo homem que pregou o governo pelo terror, que fez da 

espada a principal ferramenta política de um governante, ensinou também que “o 

melhor escudo é a afeição do povo, porque, se ele nos detesta, por mais fortalezas 

que tenhamos, não estamos em segurança; visto como ao povo, logo que pegar em 

armas, não lhe faltarão socorros de fora” (MAQUIAVEL, 1933, p.145). Via, assim, a 

importância de se manter uma certa estima por parte dos governados no intuito de 

melhor controlá-los e de auferir seu apoio. A astúcia desse príncipe deveria levá-lo a 

“deixar aos outros a disposição das penas e a reservar para si a distribuição das 

graças”, devendo “agradar aos grandes sem se fazer detestar pelo povo” 



 51 

(MAQUIAVEL, 1933, p.128). Delineava-se aqui, de certa forma, a importância que o 

povo viria a assumir poucos séculos depois nas grandes transformações que teriam 

lugar na Europa, com os levantes da população contra a tirania. 

      Maquiavel entendia que havia duas formas de lutar: “uma com as leis, outra com 

a força” (MAQUIAVEL, 1933, p.117). E atribuía a primeira forma aos homens, e a 

segunda, às feras, afirmando que a primeira não costumava bastar, por isso era 

necessário recorrer à segunda. Desta forma, evidencia-se, em sua obra, uma 

importância ao instituto da lei, própria de homens, mas também uma necessidade 

constante do emprego da força, esta própria  de feras.  

      Acostumado às metáforas, de cujas figuras sua obra é cheia, Maquiavel quis 

revestir o seu príncipe de características tanto de homens quanto de feras, e tal 

ambiguidade estaria fundamentada na relação de dependência que estas duas 

naturezas teriam uma da outra. A natureza de homem seria natural no príncipe, vez 

que ele era humano. Já a natureza de fera o tornaria mais forte em virtude de 

algumas qualidades próprias às feras, como no caso da raposa e do leão, de que 

fala Maquiavel:  

“Tendo, pois, o príncipe necessidade de imitar bem as feras, deve saber 
revestir-se das qualidades da raposa e do leão, porque o leão não se 
defende das redes, nem a raposa dos lobos. É, pois, preciso ser raposa 
para conhecer as redes, e leão para assustar os lobos”. (MAQUIAVEL, 
1933, p. 118) 

      Em seu aconselhamento de atitudes que fariam bem ao príncipe, o autor 

salientava a importância de características como a esperteza e a coragem atribuídas 

costumeiramente a raposas e lobos, principalmente quando o governante estivesse 

em situação de ter de sustentar sua palavra ou cumprir um pacto. Só deveria 

cumprir as promessas que não lhe trouxessem nenhum prejuízo. A justificativa para 

isso estaria na própria natureza humana: “Se os homens fossem bons, este preceito 

(o de cumprir a palavra) seria mau, mas como eles são perversos, andam longe de 

cumprir sua palavra, também não devemos honrá-la” (MAQUIAVEL, 1933, p.118). 

      Também nesse ponto, Maquiavel e Hobbes, parecem se ajustar: pensam as leis 

e os governos para homens maus, homens de natureza má que, quando em 

sociedade, necessitarão da mão forte, ou do príncipe, ou do Estado, para que 

possam viver em paz. Um Estado que, mais evoluído em Hobbes, por conta de uma 



 52 

autoridade consentida e baseada em um contrato, resulta da arte dos homens para 

sua proteção e defesa.  

      Diante desta principal característica nas obras de Maquiavel e Hobbes, a força 

fazendo o direito, torna-se bastante simples encontrar fartas diferenças na 

concepção de Rousseau. E então pode-se comprovar que ele não só refutou as 

ideias destes dois autores como também inovou nos temas referentes ao direito 

político, mormente no que tange à legitimidade do poder. 

 

2.2 ROUSSEAU E O CONTRATO SOCIAL: A FORÇA NÃO FAZ O DIREITO  

 

      Quando Rousseau escreveu o Contrato Social, pugnava ele pela continuidade 

da matéria desenvolvida no Segundo Discurso. Tratava-se de encontrar as origens 

do direito e explicá-las a luz de uma necessidade de legitimidade, algo que pudesse 

legitimar a autoridade da lei. 

      Rousseau parece acreditar em uma ordem natural, em um encadeamento das 

coisas. Conforme Starobinski, essa ordem aparece na história em que o homem se 

afasta de seu “estado natural”, no Segundo Discurso, e busca, com violência e força, 

derrubar o poder que o oprimia também com violência e força (STAROBINSKI, 2009, 

p.46). Desta forma, a desigualdade se transforma em igualdade, mas não aquela 

igualdade natural antiga, do homem primitivo. Citando Engels, Starobinski afirma ser 

essa igualdade, em que os opressores são oprimidos, uma igualdade mais alta, a do 

Contrato Social.  

      Parece natural, a quem lê Rousseau, que o Contrato venha imediatamente após 

o Segundo Discurso pois ambos demonstram ser uma sequência lógica: Starobinski 

concorda com isso e cita outros autores que também concordam, o que reforça essa 

face sedutora da obra de Rousseau. “Os termos anteriores são ao mesmo tempo 

conservados e superados. Os homens realizam então a negação da negação. Essa 

interpretação hegeliana e marxista supõe que se possa ler o Contrato Social como a 

sequência, ou mesmo como o desfecho do Discurso sobre a origem da 

desigualdade” (STAROBINSKI, 2009, p. 47). 



 53 

      Considerado um conjunto de princípios do direito político, em palavras do próprio 

autor, vez que colocou a expressão como subtítulo da obra, O Contrato Social é uma 

das mais importantes e definitivas obras a tratar das questões políticas. Nem no 

Leviatã, de Hobbes, nem no Príncipe, de Maquiavel, é em Rousseau que melhor se 

entende o Estado como uma entidade criada pelo povo – e nisso Rousseau é 

totalmente inovador, vez que a sua soberania é a soberania do povo - para servir ao 

povo, como hodiernamente se devem conduzir os sistemas democráticos. Tanto 

Maquiavel quanto Hobbes colocaram o poder na mão de um soberano despótico. Só 

Rousseau buscou concentrar esse poder nas mãos do povo. 

      Ao tratar da lei, Rousseau não se furtará a questionar as premissas de 

legitimidade que lhe deverão dar garantia. Na concepção de Rousseau, a ideia de 

estado terá de ser delineada pelo traço forte do direito, mas de um direito legítimo, 

embasado nas deliberações do povo. Para o filósofo, que testemunhara uma época 

em que a prática era assegurar o direito do mais forte, coube pensar uma teoria que 

fizesse frente ao status quo então operante, que fizesse frente às obras de seus 

pares, ou daqueles cujas ideias refutara, as quais, mesmo podendo trazer conceitos 

políticos até inovadores para a época, como.a laicização do poder, em Maquiavel, 

ou como a atribuição do poder e da soberania ao Estado, em Hobbes, não inovavam 

de uma forma tão radical quanto a dele. Entenda-se o quanto de revolucionário, em 

tempos de reis, era atribuir-se ao povo o mando, como fez Rousseau.  

       Através do Contrato Social Rousseau se contrapõe à ideia, ainda extremamente 

dominante em sua época, de que a força faz o direito. Para o filósofo, toda força terá 

de vir, obrigatoriamente, do consentimento. Tratava-se, assim, de estabelecer os 

princípios do direito político em uma época em que já se cogitava de direitos, mas 

em que conceber-se o direito como garantidor de liberdade e igualdade era nada 

menos do que impensável, algo como uma verdadeira heresia. 

      Nas obras O Contrato Social e nos Discursos restará evidenciada a crítica que  o 

filósofo genebrino faz à lei do mais forte, seja esta força advinda da natureza do 

homem ou do status que irá depois ocupar quando na vida em sociedade. E também 

nisso Rousseau é reconhecidamente inovador. 



 54 

      Filósofos clássicos do estado e do direito político, como Maquiavel e Hobbes,  

autores que Rousseau respeitava e que lera no intuito de melhor refutar suas ideias, 

tanto que os cita em suas obras, haviam antes advogado a causa da instituição do 

Estado por conquista, como fica evidenciado  em O Príncipe e no Leviatã. O Estado 

autoritário, conforme se estuda nesses clássicos, baseado na força e na opressão, 

será continuamente criticado e derrubado na obra de Rousseau, com vistas a se 

criarem autoridades embasadas e mantidas por consentimento. 

      No Livro I do Contrato Social, Rousseau diz “querer indagar se pode existir, na 

ordem civil, alguma regra de administração legítima e segura, considerando os 

homens tais como são e as leis tais como podem ser” (ROUSSEAU, 2006, p. 7). 

Evidencia-se aqui, nesse início de livro, a preocupação do autor com a legitimidade 

da lei, com leis que possam ser endereçadas aos homens, que os considerem como 

tais. Na mesma página, afirma que escreve sobre política porque não é príncipe nem 

legislador, vez que, se o fosse, faria o que tinha de ser feito, ou se calaria. De onde 

se depreende que ele entendia saber o que deveria ser feito por um administrador 

ou por um legislador, que percebia as falhas dos governos, que podia apontá-las e 

sugerir soluções. E é o que faz nas próximas páginas na célebre citação “o homem 

nasceu livre e por toda a parte ele está agrilhoado”, (ROUSSEAU, 2006, p. 9) 

      Com a referida citação, no capítulo I, resta definido um problema que perpassa 

muito de sua obra, a questão da liberdade. Ora, um homem agrilhoado, e portanto 

não livre, está destinado a obedecer ao mais forte, a curvar-se não à lei verdadeira, 

mas à força dos que têm o poder. Eis aí, portanto, a questão a mover O Contrato: 

força não faz Direito, logo leis só podem brotar de homens livres. 

      Como a liberdade e a igualdade são pressupostos essenciais à condição 

humana na obra de Rousseau, natural é que ele procure demonstrar as mazelas da 

condição humana enfrentadas pelo homem social. Como afirma, o homem natural é 

livre, mas o homem civil encontra-se a ferros. Mas não é isso, então, uma sociedade 

civil, com regras a aprisionar os homens, que prevê a instituição do Estado? É o que 

parece a quem estuda o Discurso sobre a origem da desigualdade e depois se vê 

diante do Contrato Social, a imaginar o que de bom pode advir de regras instituídas 

por homens. 



 55 

      Pelo contrato, no entanto, como se lê na obra O Contrato Social, não se espere 

a confrontação com um simples conjunto de regras. O que se vê na verdade são 

princípios que deverão nortear a construção de uma sociedade diferente, embasada 

na vontade geral, quase uma sociedade redimida. Jean Starobinski  chega a lembrar 

essa redenção ao dizer que, quando Rousseau exalta as festas coletivas, “essa 

exaltação tem a mesma estrutura da vontade geral do Contrato Social” 

(STAROBINSKI, 2011, p.135) 

A festa exprime no plano “existencial” da afetividade tudo aquilo que o 
Contrato formula no plano da teoria do direito. Na embriaguez da alegria 
pública, cada um é, ao mesmo tempo ator e espectador ; reconhece-se 
facilmente a dupla condição do cidadão depois  da conclusão do contrato: 
ele é, a uma só vez, “membro do soberano” e “membro do Estado”, é 
aquele que quer a lei e aquele que obedece a lei. (STAROBINSKI, 2011, p. 
135) 

      A citação de Starobinski acima, por tudo o que tem de impactante, é válida para 

definir o que pretendia Rousseau com O Contrato Social. A postulação de uma 

extensa teoria ao longo de quatro livros, cada um dividido em vários capítulos, exige 

do leitor um olhar atento e uma dose extra de interpretação, afinal, como conceber 

cidadãos atribuindo leis a si próprios e unidos por uma vontade geral, maior que 

tudo, transformada em um grande e unívoco consenso? Se hoje parece complicado, 

na época conturbada em que viveu Rousseau tal feito pode ser considerado heroico, 

até mesmo levando-se em conta as constantes perseguições sofridas pelo autor. 

      O direito que Rousseau preconiza no Contrato não é outro que não o direito 

político, não é outro que não envolva relações de poder. Para tanto, importa a 

condição do homem enquanto cidadão de direitos e deveres: “o mais forte nunca é 

bastante forte para ser sempre o senhor, se não transformar sua força em direito e a 

obediência em dever” (ROUSSEAU, 2006, p. 12). Trata-se aqui de uma autoridade 

que não consiste na posse de uma força, mas no direito de exercê-la, resultando, tal 

direito, do consenso daqueles sobre quem essa autoridade é exercida. Ou seja, é o 

consenso que produz a legitimação de qualquer autoridade. 

      Faz todo o sentido essa preocupação de Rousseau com a questão da 

inconstância de um poder baseado na força. De fato, não é lógico haver uma força 

tamanha a ponto de resguardar um senhor de qualquer mudança, mantendo-o 

sempre assim. De forma que essa preocupação a afligir os príncipes de Maquiavel e 



 56 

os soberanos de Hobbes é uma preocupação justa, pois não há como manter-se, 

seguramente, e por muito tempo, somente através da força. Para Rousseau, essa 

força tem de ser transformada em um direito ao qual se possa contrapor um dever e 

não a pura e simples obediência. Tratava-se da instituição de leis capazes de ser 

cumpridas, capazes de dar aos homens segurança. 

      A ideia do contrato, na instituição das primeiras sociedades, é justamente a ideia 

da segurança. Se no estado de natureza o homem vive tranquilo e, ao mesmo 

tempo em que é dono de tudo, também não é dono de nada, vez que as coisas do 

mundo natural estão lá à disposição de todos, no momento da fundação da cidade, 

através do contrato social, todos alienam tudo em favor de todos. Mas, como afirma 

Burgelin 2: 

 é uma alienação recíproca, todos abandonam tudo. Tudo significa sua 
pretensa liberdade de subsistir, matar, pilhar, coagir, mas também de ser 
morto, despojado, coagido pelos mais fortes. O que surge desse contrato é 
o direito. Doravante a vida já não é um dom precário da natureza, mas um 
reconhecimento da sociedade, os bens já não são uma posse, mas uma 
propriedade. A sociedade inteira torna-se fiadora. O homem parte de uma 
liberdade, por certo ilimitada, mas afinal ilusória, e ganha uma liberdade 
regulada, mas segura. Tudo se organiza, portanto, em torno da noção de 
lei. (BURGELIN, 2006, p. XV) 

      Rousseau, nos Discursos, fora um crítico ferrenho da sociedade civil, definindo-a 

como corruptora da bondade natural dos homens. Desta forma, com o Contrato 

Social, ele parece estar se contradizendo, no entanto, o Rousseau do Contrato 

demonstra um amadurecimento das ideias políticas, como se aquele homem natural 

a que ele se refere nos Discursos, tivesse naturalmente caminhado, como numa 

espécie de evolução, em direção à sociedade e ao direito. Dizia que a ideia de 

justiça era inata ao homem. Se era assim, era também natural que buscasse sua 

implementação nas instituições de direito. 

      Comentando a obra de Rousseau, mais precisamente o Contrato Social, 

Simpson afirma que “as diferenças óbvias entre esse trabalho e os outros de sua 

autoria levaram alguns acadêmicos a questionar se ele realmente, alguma vez, teve 

uma filosofia coerente da natureza humana e da política” ( SIMPSON, 2009, p. 113). 

Essas diferenças, no entanto, na opinião de Simpson, são apenas superficiais pois, 

“sua crença na bondade natural do homem não sugeria que a maioria das pessoas 

                                                 
2
 BURGELIN, no prefácio do Contrato Social, p. XV 



 57 

na época atual é virtuosa” (SIMPSON, 2009, p.113),  assim, a concepção do 

Contrato era bastante justificada, podendo-se questionar que tipo de ordem política 

poderia ser moralmente justificada. 

      O Contrato Social assim pressupõe homens já moldados pela sociedade, e 

portanto já maculados com vícios sociais, necessitando de uma força reguladora, 

porém justa. Com base nisso, caberia questionar-se onde terá ido parar a liberdade 

tão pregada por Rousseau. A ele, que tanto se preocupara com os grilhões a 

prenderem o homem ( “O homem nasce livre e por todo o lugar se encontra a ferros. 

Aquele que mais acredita ser o senhor dos outros não deixa de ser mais escravo do 

que eles.”), como explicar a necessidade do regramento, a necessidade da 

autoridade do governo? Segundo Simpson, “podemos até inferir que, no resto do 

livro, Rousseau explica como remover os grilhões, mas este não é o caso porque a 

filosofia política, em sua opinião, não é uma questão de descobrir que tipo de 

grilhão, se este é o caso, pode ser moralmente justificado” ( SIMPSON, 2009, 

p.114). Ora, mas sendo assim, Rousseau parece justificar um status de não 

liberdade. A questão mais premente a avaliar, então, é que tipo de justificação serve 

para a acomodação do homem dentro de um círculo de direitos e deveres, algo que 

diga o quê e por que obedecer. 

      Diante de tais questionamentos fica sempre evidente o problema da autoridade, 

cabendo indagar-se o que é ela e por que deve ser respeitada. Entendida como o 

direito ou poder de fazer respeitar as leis, de se fazer obedecer, de dar ordens, de 

tomar decisões e de agir, a autoridade traz em sua essência o poder, no entanto, na 

concepção de Rousseau, ela carece de fundamentação.  

      Para o autor, qualquer poder que não seja exercido de forma legítima não passa 

de força. E ele distingue autoridade de poder, entendendo que aquela não se pode 

basear simplesmente no poder de submissão dos homens a um governante, 

entendendo, assim, que dar-se a um governante, como quando alguém se torna 

súdito de um rei apenas em troca de uma suposta tranquilidade, que é a “mesma 

tranquilidade das masmorras”, é um ato absurdo, ilegítimo e nulo, cujo praticante 

não está em seu juízo perfeito. E “dizer o mesmo de todo um povo é supor um povo 

de loucos: a loucura não estabelece direito” (ROUSSEAU, 2006, p. 14). De forma 



 58 

que Rousseau explicita, já nas primeiras páginas da obra O Contrato Social,  que 

nem a força e nem a loucura fazem o direito.  

      Ao citar, no Livro I do Contrato Social, a escravidão, Rousseau afirma que 

“nenhum homem tem autoridade natural sobre seu semelhante, e uma vez que a 

força não produz direito algum, restam então as convenções como base de toda 

autoridade legítima entre os homens” (ROUSSEAU, 2006, p.13). Dito isso, 

Rousseau considera que não há autoridade natural. Ela não é uma faculdade inata, 

logo, é preciso criá-la e, sendo ela uma criação humana, ela nasce artificialmente. 

Se não vem da natureza, nasce das convenções entre os homens. Mas a questão 

aqui é avaliar em que bases se dão essas convenções e como podem ser 

justificadas pela razão e pela moralidade. 

 

2.3 DA AUTORIDADE  

      Rousseau afirma não haver fundamento para nenhuma autoridade natural entre 

os homens, no entanto, muitos basearam essa autoridade no poder paterno. 

Segundo Derathé, é o caso de Filmer, Bossuet e Ramsay: 

Esses três autores visam ao mesmo objetivo que Hobbes e, como este, 
também se propõem estabelecer que os reis dispõem de uma autoridade 
legítima sobre seus súditos, sem estarem ligados a eles por algum 
engajamento, sem que algum pacto mútuo venha limitar seu poder ou 
impor-lhes obrigações. Além disso, se o governo absoluto provém do poder 
paterno, ele tem sobre todos os outros a vantagem de ter seu fundamento 
na natureza, “ele não é arbitrário quanto à sua instituição”. Prova-se, assim, 
a superioridade da monarquia absoluta sobre qualquer outra forma de 
governo. (DERATHÉ, 2009, p. 274) 

      Essa era uma alegação com a qual Rousseau não iria concordar, pois que para 

ele os homens eram, por natureza, iguais. Aqui, na concepção dos citados autores, 

há uma submissão dos homens à autoridade daqueles que os engendraram, como 

aquela subordinação natural dos filhos aos pais que os criaram. Tal princípio 

obedece à lógica, no mínimo interessante, de que seria inconcebível todos 

nascerem com igual direito de julgar e comandar vez que, ao nascer, a criança 

demandará ainda muito tempo até chegar a uma idade em que seja beneficiada pelo 

uso da razão. Diz Ramsay, no Ensaio Filosófico Sobre o Governo Civil, que “cada 

pai de família , anteriormente a todo o contrato, tem portanto um direito de governar 



 59 

seus filhos; e estes devem por gratidão respeitá-lo, como autor de seu nascimento e 

causa de sua educação, mesmo após a idade da razão” (DERATHÉ, 2009, p.275). 

     Com base nisso, Derathé sustenta que a autoridade paternal se teria 

transformado, insensivelmente, em autoridade soberana, pois que, na opinião de 

Ramsay, “como é absolutamente necessário que haja uma potência suprema entre 

os homens, é natural acreditar que os pais de família, acostumados a governar seus 

filhos desde a mais tenra idade, eram os depositários da autoridade suprema, mais 

do que os jovens sem experiência e sem qualquer autoridade natural” (DERATHÉ, 

2009, p. 276). Nessa mesma direção vai o entendimento de Bossuet, para quem “é a 

partir do modelo de autoridade paternal que a autoridade política foi instituída” e que 

o mundo todo começa com as monarquias e tem seu fundamento e seu modelo no 

império paternal, isto é, na própria natureza (DERATHÉ, 2009, p.276).  

      Rousseau, porém, discordaria veementemente desta alegação, pois que, no 

Discurso Sobre a Origem da Desigualdade, afirma: 

Quanto à autoridade paterna, da qual vários fizeram derivar o governo 
absoluto e toda a sociedade, basta observar, sem recorrer às provas 
contrárias de Locke e de Sidney, que nada no mundo está mais distante do 
espírito feroz do despotismo do que a doçura dessa autoridade que 
considera mais a vantagem de quem obedece do que a utilidade de quem 
manda. Basta observar que o pai, pela lei da natureza, só é senhor do filho 
enquanto seu auxílio lhe é necessário; depois disso, eles se tornam iguais, 
e o filho, perfeitamente independente do pai, deve-lhe apenas respeito e 
não obediência, pois a gratidão é um dever que se deve manifestar, mas 
não um direito que se possa exigir. Em vez de dizer que a sociedade civil 
deriva do poder paterno, devia-se dizer, ao contrário, que é dela que esse 
poder retira sua principal força. (ROUSSEAU, 2009, p. 101) 

      Na visão de Rousseau, as duas autoridades, a paterna e a política, não têm, e 

não podem ter, uma origem comum em virtude de que uma brota de um sentimento 

de doçura, da consideração ao tutelado, ao passo que a outra, no caso específico do 

despotismo, vem carregada de um espírito feroz e de exigências. A autoridade 

paterna, conforme Rousseau, pode até ser considerada, mas por respeito, não por 

obediência, em virtude de se perceber a gratidão como um dever, não como um 

direito exigível. Tal argumento, que faz todo o sentido, quando embasado no 

conceito que se possa ter de laços familiares, obviamente não poderia sustentar a 

autoridade política, esta que, ao tempo de Rousseau, era despótica, pois visava 

apenas à utilidade dos governantes.  



 60 

      Desta forma, Rousseau contrariava teóricos como Ramsay e Bossuet  em seus 

estudos sobre a autoridade dita natural. Como já se disse de sua obra, toda 

autoridade deve basear-se em convenções. Comparar-se o déspota com o pai 

consistiria, assim, numa incoerência, vez que a relação do déspota com o povo e do 

pai com o filho se mostra totalmente diferente. Quanto aos bens, por exemplo, 

prossegue Rousseau: “os bens do pai, dos quais ele é verdadeiramente o senhor, 

são os laços que retêm os filhos sob sua dependência, e ele pode fazê-los participar  

de sua sucessão se tiverem merecido isso”  (ROUSSEAU, 2009, p. 101), já com o 

déspota, isso se daria de forma bem diferente, pois : 

longe de terem algum favor semelhante a esperar do déspota, os súditos   
que realmente lhe pertencem – tanto eles quanto o que possuem, pelo 
menos é o que ele pretende – são obrigados a receber como um benefício o 
que esse lhes deixa de seus próprios bens, o déspota faz justiça quando os 
despoja, faz um favor quando os deixa viver.   (ROUSSEAU, 2009, p.101).  

Ora, conforme se avaliam tais situações, não pode parecer viável uma mesma 

origem para os dois tipos de autoridade: a do pai e a do rei. E por mais que as 

relações familiares tenham sido mais autoritárias, em outras épocas, não se pode 

dizer que a autoridade do pai tivesse o mote de despojar a prole, como sempre 

fizeram os reis, estando pois, a monarquia, como uma forma de governo plena de 

direitos e com poucas atribuições concernentes ao bem comum dos súditos. 

      Diferentemente de Rousseau, Hobbes suscita esta mesma questão sugerindo a 

oposição entre domínio paterno e domínio despótico. Considera que o domínio pode 

ser adquirido de duas maneiras: por geração e por conquista. “O direito de domínio 

por geração é aquele que o pai tem sobre os seus filhos, e chama-se Paterno”  

(HOBBES, 2008, p.171). Entende o autor que esse domínio depende do 

consentimento do filho frente àquele que o preservou e a quem deve obediência, 

que é preferencialmente a mãe, pela característica alimentante de sua natureza, ou 

então que os pais, por contrato, decidem entre si quem terá o domínio sobre o filho. 

Já “o domínio adquirido por conquista, ou vitória militar, é aquele que alguns autores 

chamam Despótico, que é o domínio do senhor sobre o seu servo”  (HOBBES, 2008, 

p.173).  Aqui importa, segundo Hobbes, a hierarquia entre vencedor e vencido, 

razão pela qual o vencido, expressa ou tacitamente, concorda em servir o vencedor 

em troca da conservação de sua vida. Como isso, nos dois tipos de domínio vistos 

aqui, nota-se que Hobbes prevê uma espécie de pacto, uma espécie de 



 61 

consentimento, termo pelo qual se diferenciará dos demais autores citados em 

relação à questão da autoridade. Não há, então, que se considerar, na visão de 

Hobbes, uma autoridade natural baseada no fato de que o pai gerou o filho. O que 

há é uma espécie de direito do pai sobre aquele ser cuja vida ele preservou. Se 

deixa de preservar a vida do filho, já não tem sobre ele nenhum direito.  

      Tais discussões sobre a autoridade são muito relevantes quando se trata de 

estabelecer a legitimidade do direito, mormente no que respeita às questões 

políticas, como se pretende na obra de Rousseau. Para ele, não há um fundamento 

natural, paterno, na autoridade, mas sim convenções. Assim, entende ele, que “seria 

difícil mostrar a validade de um contrato que obrigasse apenas uma das partes, na 

qual se pusesse tudo de um lado e nada do outro, e que só resultasse em prejuízo 

para quem se compromete” (ROUSSEAU, 2009, p.101). Para Rousseau, tal sistema 

seria odioso por ser ilegítimo e contrário às leis. E acreditava na legitimidade 

pregada por Platão, a quem considerava um sábio: “a perfeita felicidade de um reino 

é que o príncipe seja obedecido pelos súditos, que o príncipe obedeça à Lei e que a 

Lei seja correta e sempre voltada ao bem público” (ROUSSEAU, 2009, p.102) De tal 

alegação se poderia entender que a lei deveria ser a base de tudo, que um governo, 

para ser legítimo, deveria ser fundado em leis e obedecê-las, sendo, essa 

obediência, devida tanto pelos súditos, quanto pelo príncipe. Além disso, salienta 

sobre a correção da lei e sua finalidade de satisfazer sempre ao bem público. Aqui 

parece bem definida a diferença existente entre legalidade e legitimidade: uma lei é 

legal porque é lei, porque está assim instituída, e é também legítima porque visa ao 

bem público.   

      Com isso, a tirania não se estabelece de forma legítima, mas pela força, pois 

que priva o indivíduo de sua liberdade e aniquila qualquer possibilidade de 

igualdade. Rousseau entendia que “nenhum bem temporal poderia compensar a 

vida e a liberdade”, logo, “renunciar a elas, não importava a que preço fosse, seria 

ofender, ao mesmo tempo, a natureza e a razão” (ROUSSEAU, 2009, p. 103). 

Considerando, assim, a liberdade como um bem irrenunciável e inerente à natureza 

humana, algo de que não se poderia alienar ou dispor, não poderia o indivíduo ser 

submetido a um poder sem limites como no caso de um governo tirano. Um sistema 



 62 

de desigualdade e dependência, para Rousseau, se mostraria antinatural e 

irracional.  

      Para Rousseau, a natureza tornou-se ponto irretocável, tanto que entendeu-a 

como aquele princípio de tudo, no qual fundamentou, através do “estado de 

natureza”, aquele começo hipotético que explicou o homem antes do surgimento do 

governo civil, logo parecia-lhe inaceitável algo que pudesse contrariá-la, como se 

percebe no Segundo discurso: 

Contudo, ainda que se pudesse alienar a liberdade assim como os bens, 
haveria uma grande diferença para os filhos, que só gozam dos bens do pai 
por transmissão de seu direito, enquanto a liberdade é um dom que eles 
devem à natureza por sua qualidade de homens, não tendo os pais direito 
algum de despojá-los dela. De modo que foi preciso, para estabelecer a 
escravidão, violentar a natureza, foi preciso modificá-la para perpetuar esse 
direito. (ROUSSEAU, 2009, p. 103) 

      Rousseau entendia que dons essenciais da natureza, como a vida e a liberdade, 

não poderiam jamais ser alienados, sob pena de se aniquilar o indivíduo em sua 

essência. Seria diferente de se abrir mão de uma propriedade, a qual poderia ser 

transmitida por direito de sucessão, no caso dos pais para os filhos. Da liberdade, no 

entanto, ninguém poderia abrir mão, pois que ser livre era uma qualidade natural, 

inerente à condição humana. De modo que, Rousseau pôde concluir que, se a 

sociedade chegara a um estágio em que era permitida a escravidão era porque a 

natureza fora violentada e modificada para que tal violência fosse mantida como um 

direito do mais forte sobre o mais fraco. 

      Mais adiante em seu Discurso, ele afirma que os governos não nasceram pelo 

poder arbitrário, que seria sua corrupção e seu termo extremo a reconduzi-los à lei 

do mais forte, para a qual teriam sido o remédio, mas que mesmo se tivessem 

começado assim, esse poder sendo ilegítimo por natureza, não pôde servir de 

fundamento aos direitos da sociedade, nem a desigualdade de instituição  

(ROUSSEAU, 2009, p. 103). O autor reforça, assim, mais uma vez sua 

desaprovação a um poder que brotasse da força ou do arbítrio, entendendo que não 

deve ter sido esta a origem dos governos vez que o nascimento destes foi no 

propósito justamente de curar as mazelas oriundas da força e do arbítrio. Defende, 

ainda, que se assim fosse, esse poder seria contrário à natureza e, portanto, 



 63 

ilegítimo, não sendo capaz de gerar direitos ou de fundamentar uma desigualdade 

forjada na instituição.  

       Sua preocupação – com relação à legitimidade desses governos, que por 

natureza, não deveriam nem poderiam ser arbitrários -  se evidenciaria mais adiante, 

nesse mesmo Discurso, no que concernia a indagações sobre a “natureza de um 

pacto fundamental” (ROUSSEAU, 2009, p. 104) a respeito do estabelecimento do 

corpo político como um contrato entre o povo e os chefes que ele escolhesse , um 

contrato pelo qual as duas partes se obrigassem à observância das leis nele 

estipuladas e que formasse os laços de sua união.  

      Como já referido, apesar deste capítulo versar sobre a obra O Contrato Social, 

importa muito a apreciação do Segundo Discurso porque este é retomado naquele, 

como se revelasse um amadurecimento das ideias ali apresentadas. Conforme 

afirma Cassirer, 

apesar de todos os antagonismos aparentes, o Discurso sobre a origem da 
desigualdade e o Contrato Social coadunam-se e completam-se. Ambos 
contradizem-se tão pouco, que só se pode explicar um a partir do outro e 
um através do outro. Quem considera o Contrato Social um corpo estranho 
na obra de Rousseau, não compreendeu a organicidade espiritual dessa 
obra. (CASSIRER, 1997, p.64)  

 Cassirer aponta, portanto, um encadeamento entre os dois trabalhos, o que faz com 

que seja imprescindível ao estudioso da obra de Rousseau relacionar os dois 

escritos. “Todo o interesse de Rousseau e toda a sua paixão fazem parte de um 

modo ou de outro da doutrina do homem, mas ele compreende agora que a questão 

“o que o homem é”, não pode ser separada da questão “o que ele deve ser” 

(CASSIRER, 1997, p. 64). E assim, o que o homem é, em natureza, redundará no 

que ele deve ser, quando em sociedade, pelo menos hipoteticamente, ou como um 

projeto, ou um sonho. 

      Importam, no Contrato Social, para o trabalho aqui apresentado, principalmente 

as questões referentes à legitimidade, à autoridade e, como o autor reitera sempre, 

o direito baseado em convenções, já que a força, para Rousseau, seria “apenas um 

poder físico de cujos efeitos nenhuma moralidade poderia resultar” (ROUSSEAU, 

2006, p. 12). Considerando-se que se pode entender por moralidade aquele caráter 



 64 

do que se conforma às normas morais, tendo, em última análise, uma noção de 

dever, só poderiam ser assim tratados os efeitos das convenções. 

 

  2.4 DO POVO 

      Se a autoridade não era natural entre os homens, e muito menos resultante do 

poder paterno, fundando-se, portanto, em convenções, Rousseau teve  necessidade 

de remontar às primeiras convenções, a fim de melhor justificar seu projeto. 

Intrigava-lhe, assim, a capacidade de homens entregarem-se ao poder de outros 

homens, ao que não conseguia ver como outra coisa, senão como senhores e 

escravos. E isso era diferente de falar-se em povo. Mas o que era um povo? 

Rousseau surpreende ao questionar a essência da palavra povo: “Portanto, antes de 

examinar o ato pelo qual um povo elege um rei, seria bom examinar o ato pelo qual 

um povo é um povo. Porque esse ato, sendo necessariamente anterior ao outro, 

constitui o verdadeiro fundamento da sociedade.” (ROUSSEAU, 2006, p. 19).  

      Com isso, além de unir, de forma inarredável, as palavras povo, eleição e 

sociedade, o autor busca chamar atenção para a questão de uma alegada 

unanimidade de vontades nas primeiras convenções, pelo menos no que se poderia 

referir à pluralidade dos sufrágios, ocasião em que todos teriam instituído como se 

dariam as votações e que a maioria do povo decidiria pela minoria. Se isso pudesse 

ser simplificado, o povo seria, assim, uma associação de cidadãos. Mas que ato 

faria um povo de uma associação de homens? Para Rousseau, isso dependia de um 

ato civil, de uma deliberação pública (ROUSSEAU, 2006, p. 19). 

      Como sustenta Ryan, para Rousseau o que importa é como uma multidão se 

constitui como um povo, pois que “ser um povo não é um presente da natureza. Ser 

um povo, só pode vir de um acordo” (RYAN, 2012, 559). Desta forma, a primeira 

associação entre os homens, o primeiro pacto, só se dá em virtude de que, sós, não 

podiam vencer os obstáculos prejudiciais à sua conservação, então o estado 

primitivo, de liberdade natural, é substituído por um estado de liberdade 

convencional em que, agregados de comum acordo, todos se protegem. A ideia que 

surge do contrato é a de promover racionalmente a conservação do homem, ao 

mesmo tempo em que garante sua liberdade, e, ainda que isto não seja realizado 



 65 

formalmente, o será de forma tácita e em toda parte, conforme Rousseau. Assim, as 

cláusulas desse contrato se reduzem a uma só: a alienação de cada associado, com 

todos os seus direitos, a toda a comunidade. E então, aqueles indivíduos que jamais 

poderiam alienar suas vidas a um rei, alienam-se à comunidade e mantêm, uns em 

relação aos outros, uma condição de igualdade.  

      A partir dessa consideração, Rousseau lança o problema fundamental a ser 

solucionado pelo contrato social: “Encontrar uma forma de associação que defenda 

e proteja com toda a força comum a pessoa e os bens de cada associado, e pela 

qual cada um, unindo-se a todos, só obedeça, contudo, a si mesmo, e permaneça 

tão livre quanto antes” (ROUSSEAU, 2006, p.21).  Note-se que a preocupação do 

autor, com a ideia do contrato, é solucionar a questão da defesa e da proteção do 

cidadão associado, no entanto, o principal problema parece ser sempre o da 

liberdade, o quanto de liberdade pode cada um manter quando vinculado pelo 

contrato social. Isto é, então, uma questão que, por sua amplitude, não se pode 

deixar de considerar ao abordar a obra de Rousseau. 

      Conforme Simpson, a questão da liberdade no contrato social de Rousseau é um 

ponto problemático até entre seus defensores: 

A ideia de que existe somente um contrato social real é talvez a parte mais 
característica e importante do pensamento político de Rousseau. Porém, 
até mesmo seus defensores poderiam concordar que a perda completa do 
poder de uma pessoa, da sua liberdade ou suas posses em favor do bem 
da comunidade parece ser um arranjo terrível. Mais ainda, ele demonstrava 
algum prazer em fazê-lo o mais oneroso possível: “Agora, o cidadão não é 
mais o juiz do perigo que a lei ordena ele que corra e, quando o governo lhe 
disser que é conveniente ao estado que ele morra, ele deve morrer; 
considerando que é somente nesta condição que tem vivido em segurança 
até então, e sua vida não é mais somente uma dádiva da natureza, mas sim 
presente condicional do Estado.” (SIMPSON, 2009, p.117) 

     Em relação a falar-se na existência de um único contrato social real na obra de 

Rousseau, isto se dá em virtude de sua alegação de que  

Há somente uma lei que, por sua natureza, exige um consentimento 
unânime: é o pacto social, pois a associação civil é o mais voluntário de 
todos os atos do mundo; cada homem tendo nascido livre e senhor de si 
mesmo, ninguém pode, sob pretexto algum, sujeitá-lo sem seu 
consentimento. (ROUSSEAU, 2006, p.129)   

       Rousseau, assim, não admite a teoria do duplo contrato, como se vê em 

Pufendorf, que prega a existência, primeiramente de um pacto de associação, para 



 66 

formar a sociedade civil, depois um pacto de submissão a concernir todos os 

cidadãos. Rousseau entende que, se houver oposição no momento do pacto social, 

isso não invalida o contrato, apenas exclui como estrangeiro aquele que se opôs. 

Assim, habitar o território é submeter-se à soberania (ROUSSEAU, 2006, p.129). 

     Quanto ao conteúdo bastante forte do excerto acima, retirado da obra de 

Simpson, onde figura um Estado grande demais em relação a um diminuto cidadão, 

ele considera essa teoria do pacto social mais razoável e menos dramática do que 

parece e assume que o fundamental é entender-se o porquê de tal perda - de poder, 

liberdade e posses - ser necessária. Para ele, a razão da argumentação contra essa 

teoria de Rousseau é o fato de as pessoas estarem mais familiarizadas com uma 

teoria rival do contrato social, esta associada a Locke. 

      Para Locke, a solução para o problema do poder está no consentimento dos 

associados e no respeito às determinações da maioria. Tais palavras – 

consentimento e maioria – são uma constante na obra do filósofo inglês. Afirma ele, 

no Livro II, parágrafo 96, de Dois Tratados sobre o Governo, que “quando um 

número qualquer de homens formou, pelo consentimento de cada indivíduo, uma 

comunidade, fizeram eles de tal comunidade, dessa forma, um corpo único, o que se 

dá apenas pela vontade e determinação da maioria (LOCKE, 2005, p.469). No 

parágrafo 99, do mesmo texto, ele explica que todos aqueles que abandonam o 

estado de natureza para se unirem a uma comunidade abdicam, em favor da maioria 

da comunidade, a todo o poder necessário aos fins pelos quais eles se uniram à 

sociedade, a menos que tenham expressamente  concordado em qualquer número 

superior à maioria. Entende ele que isso se dá pela concordância  em unir-se em 

uma sociedade política, em que consiste todo pacto existente, ou que deve existir, 

entre os indivíduos que ingressam num corpo político ou o formam. Assim, para 

Locke, a sociedade política nasce do consentimento de homens livres que se 

determinam por maioria. 

      O que Simpson diz requerer atenção, em um paralelo entre Rousseau e Locke, é 

que no contrato social de Locke “os cidadãos de uma sociedade política deveriam 

manter todos os seus direitos e prerrogativas e somente entregar às suas 

comunidades as poucas coisas necessárias ao bem geral (SIMPSON, 2009, p.118). 

A questão aqui é uma preocupação com o bem geral, como uma finalidade almejada 



 67 

pela sociedade. Ainda no parágrafo 3, do Livro II, de Dois Tratados sobre o governo, 

Locke considera que o “poder político é o direito de editar leis com pena de morte e, 

consequentemente, todas as penas menores, com vistas a regular e a preservar a 

propriedade, e de empregar a força do Estado na execução de tais leis e na defesa 

da sociedade política contra os danos externos, observando tão-somente o bem 

público” (LOCKE, 2005, p. 381). Assim, a associação é no intuito de punir, preservar 

a propriedade e promover a defesa dos cidadãos, sempre no intuito de observar o 

bem público. Considere-se aqui, que na nota do livro referente a esse parágrafo, o 

tradutor comenta a expressão poder político utilizada por Locke. Ele cita que 

Elrington (1798) assegura -  sobre o referido parágrafo – que há uma distinção entre 

poder e direito, sugerindo que Locke confunde os dois conceitos. Tal interpretação 

se dá porque Locke diz que o poder político “é o direito de editar leis (...)”  (LOCKE, 

2005, p. 381). Ora, Locke de fato afirma, no referido parágrafo, vários direitos 

compreendidos no que seria o poder político. Assim, o povo, através do pacto, 

abdica da totalidade dos poderes necessários à realização dos fins civis em favor da 

maioria. Esses mesmos “fins civis em favor da maioria” devem fazer com que esse 

poder político possa ser considerado um direito. Em Locke, a alienação de poderes 

feita pelo povo, nesse caso, conduz a uma perda parcial, ao contrário da teoria de 

alienação total de Rousseau. 

 

2.5 DA ALIENAÇÃO NO CONTRATO SOCIAL DE ROUSSEAU  

      Em Rousseau, parece haver maior complexidade ao se tratar desse ponto vez 

que, diferentemente do que prevê Locke, a alienação, no contrato social, é total, ou 

seja, trata-se da “alienação de cada associado, com todos os seus direitos, a toda a 

comunidade. Pois, em primeiro lugar, cada qual dando-se por inteiro, a condição é 

igual para todos, e, sendo a condição igual para todos, ninguém tem interesse em 

torná-la onerosa para os demais” (ROUSSEAU, 2006, p.21). Na concepção de 

Rousseau, esse tipo de associação produz um corpo moral e coletivo, “uma pessoa 

pública formada pela união de todas as demais” (ROUSSEAU, 2006, p. 22). Assim, 

o que faz de interessante esta concepção é o “dar-se por inteiro” de cada associado, 

situação em que nada deve sobrar ou faltar, vez que, como ele explica, se 

restassem alguns direitos aos particulares, em não havendo um superior comum 

para decidir entre estes e o público, cada qual se arvoraria em ser seu próprio juiz e, 



 68 

caso pretendesse ser juiz de todos, voltaria o estado de natureza e a associação 

arriscaria tornar-se ou tirânica ou vã. 

      Como já foi antes referido, entre as teorias de Locke e Rousseau sobre a 

alienação do associado, pesa a questão da perda ser parcial ou total. Se, para 

Locke, na associação pelo contrato social, se entrega somente as poucas coisas 

necessárias a que seja atingido o bem geral, na associação conforme Rousseau, 

pelo fato da alienação ser total, a perda deve ser maior. No entanto, conforme 

explica Simpson, (SIMPSON, 2009, p. 118), a teoria de Rousseau apresenta 

vantagens sobre a de Locke e propõe uma solução mais adequada para o problema. 

      Simpson sugere, para o entendimento do referido problema, que se pergunte “o 

que acontece quando os cidadãos discordam das autoridades políticas sobre quais 

os poderes e as posses que o bem público requer que eles abram mão”,  

(SIMPSON, 2009, p. 118) e cita como exemplo a situação em que uma pessoa rica 

não queira pagar impostos para ajudar os menos favorecidos, por achar que os 

pobres são preguiçosos e que, por isso, ela nada lhes deve. A situação, que parece 

bem emblemática da realidade atual, pode expressar, de forma bastante simples, 

preocupações referentes à cidadania e aos pactos que se fazem em virtude dela. 

Simpson prossegue, então, sugerindo que se imagine que o governo da comunidade 

citada decide que a pessoa está errada e que o contrato social requer que se 

paguem mais impostos do que pensa para o benefício do pobre. Na opinião do 

comentador, a questão é: se tal pessoa quer permanecer cidadã, ela é obrigada a 

pagar os impostos no nível de exigência que a lei determina, mesmo que não queira 

fazer isso por acreditar que é injusto? Simpson entende que “a resposta, 

presumivelmente, é sim, porque uma sociedade política na qual as pessoas não 

seriam obrigadas a obedecer as leis não seria, de maneira alguma, uma sociedade 

política” (SIMPSON, 2009, p. 118). 

      O caso prático apontado por Simpson esclarece, de uma maneira simples, como 

são conduzidas demandas comuns da sociedade civil, esta que se forma, segundo 

Rousseau, quando os homens decidem associar-se no intuito da auto-conservação 

e que necessita das leis para seu próprio controle e manutenção. E a obediência ao 

regramento, às leis, ao direito, demonstra estar sempre no centro da discussão 

política, como se percebe nesse caso. 



 69 

      Quando se estuda Rousseau, mesmo de uma forma mais superficial, é difícil não 

se questionar sobre essa subserviência, essa entrega do cidadão à sociedade e, 

mais precisamente, à lei, quase como se esta fosse um ente pelo qual o cidadão se 

deixa possuir. Essa preocupação é demonstrada pelo caso prático de Simpson, vez 

que ele levanta a questão de “como o Estado pode demandar legalmente que o 

cidadão abra mão de algo, contra sua vontade, quando a autoridade do Estado vem 

somente do consentimento do governado” (SIMPSOM, 2009, p. 118). Nessa 

situação, Simpson entende que a única resposta possível é que, de alguma forma, o 

cidadão já havia feito a concessão. Assim, a teoria de Rousseau resolveria esse 

problema, tornando completa a perda dos direitos de cada associado. Por essa 

razão, prossegue Simpson,  

a teoria de Rousseau, que parece estranha numa primeira análise, é o 
relato mais plausível do contrato social, pois pode explicar por que os 
cidadãos são obrigados a fazer a concessão de certos poderes e posses à 
comunidade, mesmo quando preferem não o fazer, algo que toda a filosofia 
política, exceto o anarquismo, requer, mas que a teoria da perda parcial dos 
direitos não consegue explicar.  (SIMPSON, 2009, p.119). 

      O comentário de Simpson, ilustrado por seu caso prático, busca convencer, e de 

fato consegue, de que a teoria da perda total de Rousseau, embora pareça algo 

impossível, resolve melhor o problema da alienação do que a versão de Locke, com 

a perda parcial. Ainda que essa entrega de direitos e posses na mão do Estado 

pareça uma coisa apenas teórica, ela parece ter de fato algum sentido quando 

expressa na prática, como procede Simpson. 

      Rousseau afirma, ao tratar do domínio real, no livro I do Contrato Social, “que 

cada membro da comunidade entrega-se a ela no momento de sua formação, tal 

como se encontra naquele instante – ele e todas as suas forças, das quais fazem 

parte os bens que possui”  (ROUSSEAU, 2006, p. 27).  Entende que a posse não 

muda de natureza ao mudar de mãos, passando a ser propriedade nas mãos do 

soberano. A explicação é outra: as forças da Cidade seriam incomparavelmente 

maiores do que as de um particular, assim a posse pública seria também mais forte 

e mais irrevogável. Essa alienação é, então, algo singular porque “aceitando os bens 

dos particulares, a comunidade, longe de despojá-los, só faz assegurar-lhes a posse 

legítima, transformando a usurpação num verdadeiro direito e a fruição em 

propriedade” (ROUSSEAU, 2006, p. 29). Assim, para Rousseau, eram muitas as 



 70 

vantagens do contrato social, tanto que apresenta um balanço comparativo do que o 

homem perde e do que ganha com a referida instituição: perde a liberdade natural e 

um direito ilimitado ao que deseja e pode conquistar, mas em compensação, ganha 

a liberdade civil e a propriedade de tudo o que possui. 

Para que não haja engano a respeito dessas compensações, importa 
distinguir entre a liberdade natural, que tem por limites apenas as forças do 
indivíduo, e a liberdade civil, que é limitada pela vontade geral, e ainda entre 
a posse, que não passa do efeito da força ou do primeiro ocupante, e a 
propriedade, que só pode fundar-se num título positivo. (ROUSSEAU, 2006, 
p. 26) 

      Para que se possa compreender a fundamentação das referidas vantagens 

alegadas por Rousseau há que se adentrar, mais adiante, talvez o ponto mais 

crucial de sua teoria: a vontade geral, esta que, segundo ele, é o que pode limitar a 

liberdade civil tornando-se, assim, um entrave à aceitação de seus fundamentos. No 

entanto, pelas passagens acima, o autor justifica a alienação total sugerida pelo 

contrato social. Independentemente do que possam argumentar em oposição a ela, 

em termos de uma alegada onerosidade acarretada por essa entrega incondicional, 

há que se considerar que ela pode propor ganhos bastante consideráveis a ponto de 

fundamentar o pacto que acaba por levar o homem natural a se transformar no 

homem civil. 

 

2.6 DA SOBERANIA  

      Para Rousseau, a soberania é apenas o exercício da vontade geral, nunca 

podendo alienar-se, e o soberano, que não passa de um ser coletivo, “só pode ser 

representado por si mesmo (ROUSSEAU, 2006, p.33), podendo transmitir-se o 

poder, nunca a vontade. Diferentemente do cidadão, que se aliena em benefício da 

comunidade, a soberania, além de inalienável, é indivisível, pois que “a vontade, ou 

é geral, ou não o é; ou é a do corpo do povo, ou unicamente de uma parte” 

(ROUSSEAU, 2006, p.35). Afirma, ainda, que, se essa vontade for do corpo do 

povo, será um ato de soberania e fará lei. Do contrário, será apenas um ato 

particular. Desta forma, “Rousseau prevê um contrato no qual nos entregamos 

inteiramente e sem reservas à soberania, criando um “corpo moral” com absoluta 

autoridade sobre todos os seus membros” (RYAN, 2012.p. 560). 



 71 

      A soberania, tal como a concebeu Rousseau, se opunha a conceitos 

anteriormente formulados por outros filósofos. Segundo Wokler, contra as modernas 

noções de soberania absoluta apresentadas por sábios como Bodin, Grotius, 

Hobbes e Pufendorf, Rousseau elaborou uma ideia alternativa de soberania que 

também abraçava um compromisso republicano antigo com a liberdade civil. 

(WOKLER, 2001, p.423). Wokler afirma que, antes do uso que Rousseau deu ao 

termo na sua filosofia, o conceito de soberania fora conectado por seus intérpretes à 

ideia de força ou império, e ele caracteristicamente pertencia ao domínio de reis 

sobre seus súditos, ao invés da liberdade dos cidadãos. Para Wokler, que cita Bodin 

e Hobbes como os mais conhecidos advogados da causa da soberania absoluta, 

estes pensavam o termo soberania como derivado do latim summa potestas ou 

summum imperium, o qual definia o poder dominante do governante. Já para 

Rousseau, a ideia de soberania seria essencialmente um princípio de igualdade, o 

qual identificava o elemento governado, ou os súditos mesmos, como a suprema 

autoridade, e estaria conectado com os conceitos de vontade ou direito, ao invés de 

força ou poder. Isso expressaria, para Wokler, o moral na política, e não o material. 

      Como se percebe, para Rousseau, a vontade, quando é geral, é capaz de criar a 

lei a qual todos se devem submeter, pois, quando é  apenas de uma parte, é só um 

ato particular, incapaz, portanto, de gerar qualquer direito. Assim, a lei está atrelada 

à ideia de soberania.  

      Em Wokler, tal como afirma no comentário acima, fica evidenciado em Rousseau 

justamente o princípio da igualdade, o qual coloca os governados, unidos numa 

vontade, como autoridade suprema, de forma que, o que conta não é a força ou o 

império de um homem sobre outro, o que geraria e perpetuaria a desigualdade. Ao 

contrário, a soberania de Rousseau prevê um cidadão que, mesmo quando é súdito, 

através da vontade geral criadora de direito, é investido da autoridade suprema. 

      Wokler, no entanto, não deixa de notar o quanto de problemático há nessa 

questão, vez que cita aquela famosa passagem do Contrato Social em que 

Rousseau diz que os cidadão são forçados a ser livres (WOKLER, 2001, p.424). 

Esta, que talvez seja – entre todas as controvérsias da obra do filósofo - a mais 

controversa passagem, pois que junta em uma mesma expressão os sentidos de 

força e liberdade, palavras bem opostas, formadoras de um inarredável paradoxo. 



 72 

Ao comentador, esta parece a mais vil decepção imaginável para alguém que fez da 

ideia da liberdade o mais central princípio de sua filosofia política, embora ele afirme 

que Rousseau conseguiu responder a esta questão. Nesse sentido, Wokler explica: 

A autoridade absoluta da soberania, ele (Rousseau) escreveu, deve vir de 
todos e aplicar-se a todos. A voz da volonté générale que ela decreta não 
pode pronunciar-se sobre os indivíduos sem perder a sua própria 
legitimidade, uma vez que articula na lei o interesse comum de cada 
cidadão, ao passo que o exercício da força sobre os indivíduos é reservado 
exclusivamente para o governo de uma nação. A soberania de Rousseau 
nunca executa suas próprias leis e nunca pune os transgressores contra 
ela, nem, de fato, força alguém a ser livre. (WOKLER, 2001, p. 424) 

      Como já se disse, a obra de Rousseau é carecedora de interpretação. As coisas 

nunca são como parecem ser, de forma que o leitor, ou estudioso, das páginas de 

seus diversos escritos nunca deve esperar encontrar uma leitura fácil ou uma 

solução rápida. Há, sim, que se ocupar com um estudo meticuloso de suas obras, 

sob pena de se atribuir a ele versões baseadas em julgamentos apressados ou 

errôneos. E o caso da soberania e da vontade geral, como percebe Wokler, se 

presta bem a isso. Mas como se pode interpretar tão forte argumento como o de ser 

forçado a ser livre? 

      Ocorre, como afirma Wokler, que Rousseau distingue direito de poder. Diferencia 

a vontade moral, que determina a lei, da força física que a implementa. E isso 

acontece porque essa vontade e essa força são colocadas em diferentes mãos: no 

caso, uma no poder legislativo, outra no poder executivo. Wokler esclarece que, em 

Rousseau, “o ponto sobre força e liberdade significa pouco mais do que os cidadãos 

deverem sempre ser limitados por seus próprios acordos, mesmo quando se sentem 

inclinados a ignorá-los” (WOKLER, 2001, p.424). Refletindo sobre isso, Wokler, retira 

o peso do argumento citado acima, de que se é forçado a ser livre, vez que o que 

deve importar não é a força, mas sim a liberdade de se fazer o que se quis fazer, de 

se fazer o que se acordou anteriormente. Ou seja, o que importa, o que atribui 

legitimidade ao poder é o consentimento. Trata-se dos cidadãos obedecerem à lei 

que prescrevem a si mesmos, como se lê no capítulo VIII, do Livro I, uma obediência 

que Rousseau define como liberdade. 

 



 73 

2.7 DA RETIDÃO DA VONTADE GERAL  

      A vontade geral, na obra de Rousseau, é sempre um tópico a gerar grandes 

discussões. Até por ser uma das partes mais importantes de sua filosofia, e a que 

mais o diferencia e isola de seus pares por ser tão revolucionária e inovadora, a 

vontade geral normalmente é incompreendida. Rousseau, no entanto, procurou 

defini-la bem, diferenciando-a do que se poderia entender pela vontade de todos. Na 

sua concepção, a vontade geral se refere somente ao interesse comum, enquanto a 

vontade de todos se refere ao interesse privado. Esta “não é mais do que a soma 

das vontades particulares” (ROUSSEAU, 2006, p.37). E com isso, compreendida 

essa diferenciação, resta entender-se como se avalia a correção dessa vontade. 

      Rousseau argumentou ser a vontade geral “invariavelmente reta e tendente à 

utilidade pública” (ROUSSEAU, 2006, p.37), o que, de certa forma, torna-a ainda 

mais difícil de entender em virtude de seu atrelamento a um juízo de valor, afinal, 

como avaliar-se essa retidão? Se o parâmetro for o bem comum, então essa retidão 

mede-se por sua finalidade – que é o bem -  e, uma vez atingido esse fim, a vontade 

geral é a vontade correta. Rousseau, contudo, viu necessidade de explicar que a 

vontade geral pode errar sim, mas, neste caso é porque o povo foi enganado e agiu 

imbuído de informações parciais, sob a influência de facções. 

      Assim, para que a vontade geral seja respeitada, considerando-se desta forma 

uma vontade reta, não pode haver sociedade parcial no Estado e cada indivíduo só 

pode opinar de acordo com o seu próprio ponto de vista, do contrário, mesmo se 

desejando esse bem que é comum, não se poderá encontrá-lo. Para que o povo 

pareça desejar o mal, ele é frequentemente enganado, segundo Rousseau, mesmo 

que nunca se corrompa (ROUSSEAU, 2006, p.37).  

      As diferenças de opinião, existentes entre os cidadãos, uma vez aparadas como 

se fossem arestas, deixariam aparecer apenas o que fosse comum a todos, e este 

resultado comum, com vistas ao bem público, deixaria transparecer a vontade geral, 

uma vontade reta, mas que poderia errar na condição de que o povo estivesse 

desinformado. Como princípio, aquela vontade geral que faz a lei baseia-se em um 

povo em sua verdadeira acepção, livre e consciente em suas escolhas. Um povo 

ciente de seus direitos e deveres políticos. Se, pelo pacto social, o corpo político de 



 74 

todo o povo obtém o poder absoluto da soberania, é pela vontade geral que esse 

poder é guiado. 

      Como exercício da vontade geral, a soberania dá ao soberano a possibilidade de 

exigir que o cidadão preste serviços ao Estado, e isso passa a ser um dever, no 

entanto, tal exigência deve ser útil à comunidade como um todo, pois há que se 

observar tanto as leis da razão quanto da natureza, devendo para tudo haver uma 

causa. Assim, esse poder e suas exigências devem ser justificados. 

      Rousseau entende que os compromissos gerados pelo pacto só são obrigatórios 

por serem mútuos, em virtude de a vontade geral ser sempre reta e visar à felicidade 

de cada um. Ele explica isso afirmando : 

Eis a prova de que a igualdade de direito e a noção de justiça que ela 
produz derivam da preferência que cada um tem por si mesmo e, por 
conseguinte, da natureza do homem, de que a vontade geral, para ser 
verdadeiramente geral, deve sê-lo tanto em seu objeto quanto em sua 
essência, de que deve partir de todos para aplicar-se a todos; e de que 
perde sua retidão natural quando tende a algum objeto individual e 
determinado, porque então, julgando aquilo que nos é estranho, não temos 
a guiar-nos nenhum verdadeiro princípio de equidade. (ROUSSEAU, 2006, 
p. 40)  

      Com isso, Rousseau reitera que interesses particulares jamais podem ser 

objetos de interesse da vontade geral, pois que todo ato da soberania, ou da 

vontade geral, deve obrigar ou favorecer igualmente todos os cidadãos, nunca 

distinguir cidadãos em particular. Desta forma, o princípio da igualdade acaba 

sempre se sobressaindo quando Rousseau aborda o direito político e a questão do 

contrato social: a conclusão a que se deve chegar, segundo ele, é a de que o pacto 

estabelece a igualdade entre os cidadãos fazendo com que todos se comprometam 

sob as mesmas condições e que venham a gozar dos mesmos direitos  

(ROUSSEAU, 2006, p.41).  Esse aspecto é, portanto, básico e fundamental: se o 

contrato estabelece uma igualdade convencional através de um compromisso a que 

ninguém é forçado, isso pode ser tomado como uma livre escolha, o que leva a um 

outro princípio, o da liberdade. Não pode haver, então, nenhuma espécie de 

favorecimento particular e o soberano conhece apenas o corpo da nação, não as 

individualidades. 



 75 

      O falar-se constantemente em soberano, ao invés de gerar mal estar – o que 

algumas vezes gera – em virtude do peso que a palavra possa ter proveniente de 

seus usos anteriores a Rousseau, quando imperavam abusos políticos, e que muitos 

teóricos referendavam, deve tornar mais pungente a força atribuída à soberania. O 

soberano agora é tão somente o povo atribuindo direitos e deveres a si mesmo, o 

povo como principal dínamo da vontade geral. 

      No entanto, uma questão importante a ser considerada quanto ao soberano, e 

que por vezes pode causar também algum estranhamento, é a de ter-se o povo 

como aquele que manda e também como aquele que obedece. Assim, no plano das 

individualidades, há dois sujeitos políticos individuais: o cidadão ativo e soberano (do 

lado da vontade geral), e o súdito, como receptor e sujeito que se submete. Para se 

entender esse binômio, há que se entender a concepção rousseauniana de lei. 

 

2.8 DA LEI COMO EXPRESSÃO DA VONTADE GERAL  

      Rousseau afirma que o objeto das leis é sempre geral, considerando os súditos 

coletivamente e as leis como abstratas (ROUSSEAU, 2006, p. 47), de forma que 

toda função que se refere a um objeto individual não está no âmbito do poder 

legislativo. Na sua concepção, as leis são atos da vontade geral, logo não há de se 

questionar se são injustas, pois que ninguém é injusto para consigo mesmo 

(ROUSSEAU, 2006, p.47).  Além disso, considera que também não é necessário 

perguntar como se pode ser, ao mesmo tempo, livre e submisso às leis, já que elas 

são expressões da vontade. Ora, desta forma o autor torna desnecessária qualquer 

indagação sobre a possibilidade de entendimento do alegado binômio: há que se 

entender que ele simplifica, na vontade geral, essa questão. É simples: o povo 

submetido às leis deve ser o autor delas (ROUSSEAU, 2006, p.47), e desta forma 

ele é tanto soberano, quanto súdito. Trata-se da junção, em um mesmo ente, tanto 

do componente ativo quanto do passivo: o indivíduo é cidadão (ativo) enquanto 

participante da atividade soberana, e é súdito (passivo) enquanto submetido às leis 

do Estado. 

      Diz Derathé que, para se determinar quais são os verdadeiros caracteres ou a 

verdadeira natureza da lei, é necessário levar em conta não somente a autoridade 



 76 

de onde ela provém, mas também o objeto concernido (DERATHÉ, 2009, p.430),  

assim, essa autoridade é geral, como a vontade que a gera, e o objeto também é 

geral, porque relaciona-se ao bem comum. Como Rousseau prega que a lei deve 

partir de todos para aplicar-se a todos, os homens são, ao mesmo tempo, 

legisladores e sujeitos às leis. 

     Esse sistema da lei, tal como sugere Rousseau no Contrato Social, em uma 

tentativa de demonstrar que ele traz em si uma certa simplicidade ao ser reduzido ao 

âmbito da vontade geral, mereceu, por parte do autor, um parágrafo de cunho 

bastante poético ao tratar da figura do legislador. Tal tratamento demonstra o quão 

árdua pode ser a tarefa de dar aos cidadãos a lei que lhes deverá guiar: 

Para descobrir as melhores regras da sociedade que convém às nações, 
seria necessária uma inteligência superior, que visse todas as paixões dos 
homens e não experimentasse nenhuma, que não tivesse relação alguma 
com nossa natureza e a conhecesse a fundo, cuja felicidade fosse 
independente de nós e, no entanto, admitisse ocupar-se da nossa; e que 
enfim, no transcurso do tempo, contentando-se com uma glória longínqua, 
pudesse trabalhar num século e usufruir em outro. Haveria a necessidade 
de deuses para dar leis aos homens. (ROUSSEAU, 2006, p. 49) 

      Tal pensamento referenda uma vontade geral e voltada ao bem público na 

gênese das leis, pois que um legislador desapaixonado e distante seria avesso a 

interesses particulares e, portanto, capaz de fazer uma legislação endereçada ao 

bem comum e com bases mais justas. 

      Rousseau entende haver uma justiça, que ele considera universal, a emanar 

unicamente da razão, mas reconhece que essa justiça, para ser admitida entre os 

homens, precisa ser recíproca. Diferentemente do estado de natureza, em que tudo 

é comum, e um homem só reconhece como de outro o que lhe é inútil, no estado 

civil é a lei que estabelece os direitos, devendo, com isso, acarretar mudanças 

significativas, como se vê mais adiante: 

Quem ousa empreender a instituição de um povo deve sentir-se capaz de 
mudar, por assim dizer, a natureza humana; de transformar cada indivíduo 
que, por si mesmo, é um todo perfeito e solidário em parte de um todo 
maior, do qual esse indivíduo recebe, de certa forma, sua vida e seu ser; de 
alterar a constituição do homem para fortalecê-la; de substituir por uma 
existência parcial e moral a existência física e independente que todos 
recebemos da natureza. (ROUSSEAU, 2006, p. 50) 



 77 

      O que Rousseau demonstra com essa alegação é o quanto de artifício há na 

implantação da sociedade civil vez que, no momento em que os homens se 

associam e passam a ser um povo, fica instanciada uma outra realidade, uma outra 

natureza surge tornando o homem mais forte por fazer parte desse  todo organizado 

de que passa a participar. Trata-se de moldar a natureza humana acomodando-a ao 

artifício da lei. E é isso que esse contrato hipotético de Rousseau, “que se dá no 

plano do dever-ser e não da história” (REIS, 2012, p.81), baseando-se no 

consentimento dos indivíduos, pretende obter.  

       Se o sistema de Rousseau é ideal, baseado num dever ser, parece correto 

afirmar-se que ele prevê um homem imbuído de razão. De preferência uma razão 

reta. No entanto, quanto se lida não com o que deve ser, mas com o que é, mostra-

se problemático pensar-se em uma prática que dê conta do homem humano e real 

considerando-se sua liberdade. 

 

2.9 DO GOVERNO  

      No capítulo I, do livro III do Contrato Social, ao falar do governo em geral, 

Rousseau parece um tanto irônico ao prevenir o leitor de que “este capítulo deve ser 

lido pausadamente, e de que não conheço a arte de ser claro para quem não deseja 

ser atento” (ROUSSEAU, 2006, p.71). Obviamente não imaginava ele o quanto sua 

obra seria estudada nos séculos seguintes e o quanto daria margem a 

interpretações conturbadas ou excessivamente divergentes, podendo estar 

baseadas até mesmo em leituras desatentas diante um texto não claro ou  já fora de 

contexto. 

      Para Rousseau, o corpo político tem dois móveis a saber: a força e a vontade, 

sendo a primeira, o poder executivo, e a segunda, o poder legislativo (ROUSSEAU, 

2006, p. 71). Em sua concepção, o legislativo pertence unicamente ao povo, e pode-

se dizer que expressa-se de uma forma mais genérica. Já o executivo tem um 

caráter mais específico por envolver um agente próprio dotado de força pública a 

agir de acordo com a vontade geral. A este ente, segundo Rousseau, se pode 

chamar de governo, “um corpo intermediário estabelecido entre os súditos e o 

soberano para permitir sua mútua correspondência, encarregado da execução das 



 78 

leis e da manutenção da liberdade, tanto civil como política” (ROUSSEAU, 2006, 

p.72). 

      Rousseau chamou o exercício legítimo do poder executivo de governo ou 

suprema administração, e o homem ou corpo encarregado dessa administração, de 

príncipe ou magistrado. Percebeu, dessa forma, que tal nomenclatura poderia ser de 

difícil entendimento, do contrário, não exigiria dos leitores que fossem atentos.   

      O governo, nessa concepção, é um corpo do Estado distinto tanto do povo 

quanto do soberano, mas intermediário entre um e outro. Assim, o soberano legisla, 

prescrevendo a lei, o povo, enquanto súdito passivo, obedece à lei, e o governo, 

enquanto intermediário dessa relação, através de um mandato, faz com que se 

cumpra a lei. Esses mandatários, os governantes, a quem cabe a execução da lei, 

podem ser distribuídos entre as diferentes formas de governo que Rousseau 

apresenta, sempre em relação à maior ou à menor participação do povo em sua 

formação. 

      Ao tratar da divisão dos governos, Rousseau denomina como Monarquia aquele 

governo concentrado nas mãos de um magistrado único, de quem os demais 

recebem o seu poder, como Aristocracia aquele governo confinado nas mãos de um 

pequeno número de pessoas, “de sorte que haja mais simples cidadãos que 

magistrados” (ROUSSEAU, 2006, p.81) e, finalmente, como Democracia aquele 

governo em que o soberano confia o governo a todo o povo ou a maior parte do 

povo, “de modo que haja mais cidadãos magistrados do que simples cidadãos 

particulares”. No entanto, é justamente em relação à Democracia, que residem 

problemas bem contundentes na teoria de Rousseau, como se verá mais adiante. 

      Rousseau argumenta que, se “tomarmos o termo no rigor da acepção, nunca 

existiu verdadeira democracia, nem jamais existirá. É contra a ordem natural que o 

grande número governe e o pequeno seja governado” (ROUSSEAU, 2006, p. 83). 

Um  grande problema a ser solucionado na questão da democracia é o de entender-

se como funciona, na prática, a força do povo nas decisões. Como se imaginar uma 

vontade geral sendo constantemente expressa sem o povo reunido? Segundo 

Rousseau, não se pode mesmo imaginar que o povo permaneça constantemente 



 79 

reunido para ocupar-se dos negócios públicos e não seria possível estabelecer 

comissões para isso sem mudar a forma de administração. 

       A democracia, tal como é colocada no Contrato Social, traz em si inúmeros 

entraves e Rousseau os enumera no Livro III. Segundo ele, “não há governo tão 

sujeito às guerras civis e às agitações intestinas quanto o democrático ou popular, 

porque não existe nenhum outro que tenda tão forte e continuamente a mudar de 

forma, nem que demande mais vigilância e coragem para ser mantido em sua forma 

original” (ROUSSEAU, 2006, p.84). Tal colocação não parece difícil de aceitar vez 

que, por envolver um grande número de pessoas - por assim dizer, o povo ele 

mesmo - no círculo do poder, essa forma de governo deve mesmo sofrer agitações 

internas ou carecer de maior controle. Contudo, ainda assim, tem grande mérito na 

visão de Rousseau, pois “se houvesse um povo de deuses, haveria de governar-se 

democraticamente” (ROUSSEAU, 2006, p.84). E dizia isso por achar que um 

governo tão perfeito não conviria aos homens. Quando Rousseau fala em deuses, 

tanto no excerto acima quanto naquele em que diz serem necessários deuses para 

dar leis aos homens, ele parece demonstrar, ainda que de uma forma figurada, um 

tanto de descrédito no homem. Esse homem, em sociedade, a querer regrar-se e 

governar-se, demandaria uma perfeição que, de certa forma, ainda lhe era 

inatingível. 

 

2.10 DEMOCRACIA E LIBERDADE: ALGUNS PROBLEMAS NA OBRA DE 
ROUSSEAU   

       Comumente conceituada como o governo do povo, pelo povo e para o povo, a 

democracia poderia ser uma concepção de governo nos moldes do que pregou 

Rousseau. Poderia, mas nem sempre é assim, pois há quem questione não ter sido 

Rousseau um democrata, nem poderem ser atribuídos ao seu pensamento os 

regimes de governo revolucionários – e motivados pelo povo - surgidos na esteira de 

sua filosofia. 

      Quando se fala na vontade geral, que é a vontade respaldada pelo consenso do 

povo e não a vontade da maioria, vê-se a importância que tem a palavra povo e as 

decisões que emanam desse ente como criador da lei. No entanto, quanto de 



 80 

democrático há nisso? Autores importantes manifestam-se em relação ao modelo de 

democracia de Rousseau aduzindo, inclusive, que ele não era um democrata.       

      Achando que a democracia era para deuses, ou para pequenos, e mais 

igualitários Estados (ROUSSEAU, 2006, p.82), Rousseau chegou a discorrer sobre 

as virtudes de uma aristocracia eletiva em que os mais talentosos governariam. Para 

ele, seria natural que os mais sábios governassem a multidão, quando houvesse 

certeza de que a governariam em benefício dela e não em proveito próprio  

(ROUSSEAU, 2006, p.86). 

      Um ponto de suma importância para essa discussão é o da Democracia, como 

conceito clássico, ser “um método para alcançar o bem comum por meio da 

discussão pública e do voto popular” (RYAN, 2012, p.960).  Desta forma, o 

pensamento é de que a vontade pública vá por um caminho onde esteja o bem 

comum, e que delegue aos representantes a função de transformar tal visão em 

políticas. Para Schumpeter , o problema é que o “bem comum não é 

transparentemente visível como precisa ser para o método rousseauniano de 

trabalho” (RYAN, 2012 p.960). Assim, o bem comum, qualquer que seja ele, não 

seria acordado por todos os observadores, e o próprio Rousseau “pensava que 

havia sociedades, das quais qualquer sociedade industrial moderna poderia 

seguramente fazer parte, em que podia haver poucos interesses comuns, em virtude 

de que o antagonismo de indivíduos e classes era tão grande que seria como 

encontrar um interesse comum entre um leopardo e uma cabra”   (RYAN, 2012, 

960). 

      A questão da justificativa da vontade geral é também um ponto muitas vezes 

difícil de defender, este capaz de reunir críticas entre os democratas, e até de 

motivar um recuo na opinião do próprio Rousseau. Segundo Waltzer, o argumento 

de Rousseau de que o povo faz e se sujeita às leis, como uma associação de 

homens livres, torna a lei uma função da vontade popular e não da razão 

(WALTZER, 2003, p. 365). E ele vê nessa vontade geral alguns problemas capazes 

de fazer alguns democratas contemporâneos recuarem em relação a ela: primeiro, 

as pessoas devem “querer de forma geral” e não individual; segundo, as pessoas 

renunciam agora a uma vontade futura; e terceiro, as pessoas devem querer o que é 

certo, o bem comum. A dificuldade maior está em saber o que é, de fato, o certo a 



 81 

fazer. “O povo pode não saber a coisa certa a fazer, mas ele reivindica o direito de 

fazer o que acha que é certo” (WALTZER, 2003, p. 365).  Em tais questões parece 

haver uma boa dose de subjetividade, o que vem a tornar essa teoria bastante 

complicada e, por isso, sujeita às mais variadas críticas. Assim, alcançar-se o que 

seria a vontade geral demonstra ser tarefa de grande exigência política, afinal, como 

favorecer, pelo alegado bem comum, a todos os cidadãos de forma equitativa? 

       Ao tratar da Democracia, no início do capítulo IV do livro III do Contrato Social, 

Rousseau afirma que quem faz a lei sabe melhor que ninguém como interpretá-la. E, 

sendo assim, pareceria lógico ser a melhor constituição aquela que unisse poder 

legislativo e poder executivo. No entanto, segundo ele, é justamente isso que torna 

esse governo insuficiente, pois príncipe e soberano sendo a mesma pessoa, não 

formam senão um governo sem governo. Demonstra, com isso, uma clara 

preferência pela separação de poderes por entender que, do contrário, tal arranjo 

poderia levar ao abuso das leis pelo governo, privilegiando o interesse privado em 

detrimento do público, mesmo sendo este a razão das leis.  

      Problemática ou um tanto utópica, a democracia tal como Rousseau a vê, é 

capaz de requerer sacrifícios do cidadão, pois em outra passagem ele diz: “é 

sobretudo  nessa constituição que o cidadão deve armar-se de força e consciência, 

e dizer em cada dia de sua vida, no fundo do coração, o que dizia um virtuoso 

palatino na Dieta da Polônia : “Antes os perigos da liberdade, do que a tranquilidade 

da servidão” (ROUSSEAU, 2006, p.84). E dizendo isso, ao acenar ao povo com a 

liberdade, parece estar afirmando que a democracia pode valer a pena. 

      Diante de obra tão peculiar a tratar de assuntos de teor nada pacífico entre os 

filósofos, como a democracia e a liberdade, Rousseau teve críticos importantes a 

exemplo de Isaiah Berlin e Hannah Arendt, para quem Rousseau era inimigo da 

liberdade ou, no mínimo, estava totalmente equivocado. 

      A vontade como condutora das questões políticas e como ente gerador da lei, 

tendo o respaldo da soberania popular, constitui-se em item dos mais difíceis a se 

resolver na filosofia política.  Hannah Arendt manifesta-se contrariamente a esse 

tópico do pensamento de Rousseau afirmando que talvez em nenhum outro lugar o 

fato de as faculdades da vontade e da força de vontade constituírem, em si e por si 



 82 

mesmas, desligadas de quaisquer outras faculdades, uma capacidade não-política e 

mesmo antipolítica, seja tão claro como nos absurdos a que Rousseau foi conduzido 

e na curiosa euforia com que ele as aceitou.  Para a autora, a vontade não se 

comunica. Ao contrário, ela se impõe. No entanto, ao analisar o caso particular do 

uso da vontade geral como vontade do povo, na Revolução Francesa, Arendt 

entende que tal conceito tornou-se plausível naquele momento, pois havia uma 

“massa famélica obcecada pela satisfação de suas carências físicas” (ARENDT, 

1990, p.61). Desta forma, se poderia falar em uma “multidão, unida num só corpo e 

movida por uma só vontade” (BARZOTTO, 2003, p.122). Tal situação poderia 

justificar o conceito de vontade geral de Rousseau, contudo, em outras situações, 

onde não ocorre tal unidade, “um Estado onde os cidadãos unem-se pela vontade e 

não pelo discurso, onde cada um pensa apenas seus próprios pensamentos é, por 

definição, uma tirania” Desta forma, por essa ótica, fica prejudicada a democracia de 

Rousseau que, por ser baseada na vontade una e não no diálogo, tenderia mais à 

tirania. 

      Já Isaiah Berlin, na obra Quatro ensaios sobre a liberdade, afirma: 

Rousseau me diz que, se entrego livremente todas as partes da minha vida 
à sociedade, crio uma entidade que, por ser construída mediante sacrifícios 
iguais de todos os membros, não pode desejar magoar nenhum deles. Em 
tal sociedade, ao que nos informam, não pode ser do interesse de ninguém 
prejudicar a outro. “Dando-me a todos, dou-me a ninguém” e recebo de 
volta tudo quanto perdi com força nova e suficiente para preservar meus 
novos ganhos. Kant nos diz que “quando o indivíduo abandonou totalmente 
a sua liberdade selvagem e sem lei, reencontrá-la inteira, em um estado de 
dependência à lei”, isto já é verdadeira liberdade porque essa dependência 
é obra de minha própria vontade agindo como legisladora. (BERLIN, 1981, 
p. 154) 

      Tendo dois conceitos de liberdade, a negativa e a positiva, Berlin agrupa tanto 

Rousseau quanto Kant entre os que pregam a liberdade positiva, a qual é uma 

liberdade de cumprir as próprias capacidades, ao contrário da negativa que é uma 

liberdade com ausência de contenção externa.  Ele, no entanto, não pode concordar 

com esses autores sobre esse aspecto.  Considera que, no entendimento dos 

autores supracitados, “a liberdade, longe de ser incompatível com a autoridade, 

torna-se praticamente idêntica a ela” (BERLIN, 1981, p. 154), algo que, segundo ele, 

não faz sentido. Berlin entende que essa ideia perpassa todas as declarações dos 

direitos do homem no século XVIII, e todo o pensamento daqueles que consideram a 

“sociedade como um projeto elaborado conforme as leis racionais do legislador 



 83 

sábio, ou da natureza, ou da história, ou do ser supremo. E, para corroborar e 

reforçar sua opinião,cita Bentham, que diz que: “toda lei é uma infração da 

liberdade”, mesmo que tal “infração” leve a um aumento da liberdade (BERLIN, 

1981, p.154).  Com essa assertiva, Berlin condena essa alienação, essa entrega do 

indivíduo ao sistema da lei que ele mesmo criou e que ele entende que irá aprisionar 

esse indivíduo privando-o de sua liberdade individual. 

      Berlin sugere, por sua oposição ao que fora pregado por Rousseau, que o 

aspecto coercitivo da lei não se coaduna com a liberdade tal como é conhecida. No 

caso ideal a que ele se opõe, a liberdade coincide com a lei, e a autonomia com a 

autoridade. Assim o indivíduo é livre para agir segundo a lei e tem a autoridade para 

ser autônomo ao criar e cumprir essa mesma lei. Se a lei é racional e o legislador é 

sábio parece que não se apresentam grandes problemas. Mas e se não é assim? 

      Pela citação abaixo, Berlin parece tentar responder a essa questão 

fundamentando sua posição em autores como Benjamin Constant. Afirma Berlin que 

um problema a ser resolvido, na prática, é o da racionalidade dos indivíduos. 

Questiona-se sobre como os homens poderiam ser tornados racionais da forma 

como, por exemplo, pede um sistema como o de Rousseau. “Pois os não-educados 

são irracionais, heterônomos e precisam ser coagidos, no mínimo para fazer a vida 

mais tolerável para os racionais, se é que devem viver na mesma sociedade e não 

ser induzidos a se retirarem para um deserto ou para algum Olimpo”  (BERLIN, 

1981, p.164). Pertinente, assim, a preocupação de Berlin: o não-educado haveria de 

ser coagido, restando prejudicadas sua liberdade e sua autonomia.  

      Cita ele ainda, que Benjamin Constant percebeu que “a liberdade perigava pela 

mera existência da autoridade absoluta como tal” (...) “ Não é o braço que é injusto, 

mas a arma é que é muito pesada – e alguns pesos são excessivos para a mão 

humana”. Assim como “o direito igual de oprimir – ou de interferir – não é 

equivalente à liberdade”. “Nem o consentimento universal à perda de liberdade a 

preserva milagrosamente apenas por ser universal ou por ser consentimento” 

(BERLIN, 1981, p.164). Desta forma, Constant se opõe a Rousseau, cuja teoria do 

contrato baseia-se justamente na liberdade e na igualdade, igualdade esta que, 

mesmo consentida, não implica, segundo ele, em uma verdadeira liberdade. 



 84 

      E Berlin vai além ao citar novamente Constant, para quem Rousseau foi o mais 

perigoso inimigo da liberdade individual por ter declarado que “dar-se a todos era 

dar-se a ninguém”, em uma alusão à condição de entrega do cidadão em sua 

alienação ao Estado. Tanto para Berlin quanto para os “pensadores liberais do 

século XIX”  (BERLIN, 1981, p.164), a doutrina da soberania absoluta não passa de 

uma doutrina tirânica, pois que se a “ liberdade implicava em limites sobre os 

poderes de qualquer homem para forçar-me a fazer o que eu não queria  ou não 

poderia fazer, então não importa o ideal em cujo nome fosse, eu não era livre” 

(BERLIN, 1981,p.164). 

      Firme em sua oposição ao filósofo genebrino, Berlin diz dever-se estabelecer 

uma sociedade onde haja alguns limites à liberdade e que a ninguém seja permitido 

ultrapassá-los, considerando-se, ainda assim, que não se trata de uma alienação 

total, nem de ser forçado a ser livre. Entende ele que “considerar a validade relativa 

das convicções de alguém” - como disse um admirável autor do nosso tempo – “e no 

entanto,  por elas lutar, sem hesitação, é isso que distingue um homem civilizado de 

um bárbaro”  (BERLIN, 1981, p.170). 

      Para muitos de seus intérpretes, Rousseau tem sido acusado, através dos 

séculos que separam o surgimento de suas teorias e a contemporaneidade, de 

muitos horrores inspirados em seus escritos.  De acordo com Wokler, em virtude da 

junção “da liberdade absoluta com o poder absoluto, no curso da Revolução 

Francesa, ao dar origem tanto à ditadura Jacobina quanto à Bonapartista, sua 

volonté générale pode muitas vezes ser traduzida como volonté du general” 

(WOKLER, 2001, p.422). No entanto, “o abuso tirânico do poder que os críticos 

liberais imputam à teoria de Rousseau foi percebido por ele como sendo uma 

malversação dos poderes do governo, contra a qual a soberania absoluta do povo 

era a única salvaguarda real” (WOKLER, 2001, p. 424). Assim, parece que o que há, 

nesse caso, é um abuso próprio dos governantes, não da teoria. 

 

 2.11 DEMOCRACIA E REPRESENTAÇÃO  

      Como já se disse, o Livro III do Contrato Social preocupa-se com as questões 

referentes ao governo, preocupação natural em uma obra a tratar dos princípios do 



 85 

direito político, questões que interessam sobremaneira a este estudo, na ordem de 

se buscar o papel do direito no resgate da natureza humana, vez que o indivíduo 

natural, tornado social quando associado pelo contrato, passa a constituir o povo. 

Assim, enquanto povo, o cidadão associado pelo contrato social, cumprirá, através 

da lei, papéis fundamentais na política. 

      Quando se conceitua a democracia como o governo do povo, isso implica em 

real participação popular, e mesmo as controvérsias quanto à democracia de 

Rousseau, quanto a ele ser ou não um democrata, não tiram dele o mérito de só 

entender como povo aquela associação de homens efetivamente ativa na 

perspectiva política. 

      Rousseau incita os cidadãos a participarem ativamente dos negócios do Estado: 

“Quando alguém diz, referindo-se aos negócios do Estado: Que me importa?, pode-

se  ter certeza de que o Estado está perdido” (ROUSSEAU, 2006, p. 113). Esse 

interesse de se importar com as questões do Estado, essa participação ativa é 

requerida por exigir-se dos cidadãos um real envolvimento, já que o cidadão ativo 

cria a lei para que o súdito a obedeça.  Essa participação popular é explicada 

bastante em razão da soberania, “que não pode ser representada pela mesma razão 

que não pode ser alienada; consiste na vontade geral, e a vontade geral não se 

representa” (ROUSSEAU, 2006, p. 114). Ou seja, essa sociedade perfeita, em um 

nível de dever ser, só se realiza de fato se o povo cumprir seu papel. Tanto é 

exigente essa máxima de o povo não se deixar representar que, mais adiante, 

Rousseau assevera: “Toda lei que o povo não tenha ratificado diretamente é nula, 

não é uma lei”  (ROUSSEAU, 2006, p. 114). 

      A questão da representação, no entanto, aplica-se apenas ao poder legislativo: 

“Sendo a lei apenas a declaração da vontade geral, torna-se claro que, no poder 

legislativo, o povo não pode ser representado; mas pode e deve sê-lo no poder 

executivo, que nada mais é do que a força aplicada à lei” (ROUSSEAU, 2006, p. 

115). 

      Para Rousseau, um povo livre deve se auto-determinar sempre, deve falar por si 

mesmo: “Um povo que nomeia representantes, já não é um povo livre: deixa de ser 

povo”  (ROUSSEAU, 2006, p. 116). De tal sorte que, por esse pensamento, não 



 86 

cabe no sistema de Rousseau, a democracia representativa. Ele é forte nesse 

argumento ao referir-se ao povo inglês do seu tempo: “O povo inglês pensa ser livre, 

mas está redondamente enganado, pois só o é durante a eleição dos membros do 

Parlamento; assim que estes são eleitos, ele é escravo, não é nada. Nos breves 

momentos de sua liberdade, pelo uso que dela faz bem merece perdê-la” 

(ROUSSEAU, 2006, p. 114). 

      As declarações acima, que parecem atuais se forem ditas agora, mas que datam 

de mais de duzentos anos, fazem de Rousseau um opositor da democracia 

representativa. E isso é o que a grande maioria dos comentadores dizem dele, até 

porque é o que a leitura do Contrato Social permite que se faça. No entanto, Bertram 

contraria esse argumento: 

 A concepção da soberania de Rousseau é radicalmente democrática. O 
povo todo tem de estar envolvido em fazer as leis e, ao menos no Contrato 
Social, as leis não podem ser feitas por delegados representativos. Isso leva 
muitas pessoas a supor que Rousseau é um oponente do governo 
representativo, mas ele não é, ao menos de acordo com seu uso daquele 
termo, e a dimensão a qual uma república rousseauniana assemelha-se a 
um estado moderno com uma assembleia representativa pode bem 
depender exatamente de como concebemos a distinção entre soberania e 
governo funcionando na prática. (BERTRAM, 2013, p. 86) 

     Assim, de acordo com Bertram, é a diferença, na prática, entre governo e 

soberania, que irá definir o quanto de representativo há nessa república que 

Rousseau prega. Assim, há democracia em relação à participação do povo, a dúvida 

resta em relação às três formas de governo que ele cita como viáveis de acordo com 

o tamanho do Estado, sendo que a democracia conviria aos Estados menores. No 

entanto, parece entender que todas as formas de governo são aceitáveis desde que 

o povo, e só ele, seja o soberano. 

      Ao tratar sobre o governo em geral, no livro III do Contrato, Rousseau afirma que 

“o poder executivo não pode pertencer ao conjunto dos cidadãos como legislador ou 

soberano, pois que esse poder consiste apenas em atos particulares que não são, 

em absoluto, da alçada da lei, nem, por conseguinte, da do soberano, cujos atos só 

podem ser leis” (ROUSSEAU, 2006, p.72). É em virtude de tal pensamento, o 

argumento de Bertram no sentido de que Rousseau “rejeita a democracia nas bases 

de que um envolvimento íntimo com detalhes de casos particulares corromperão o 

julgamento dos cidadãos e levarão a que sua vontade seja menos geral quando se 



 87 

tratar da legislação” (BERTRAM, 2013, p.89). Assim, a democracia pode ser 

rejeitada por Rousseau quando se trata do executivo,  já que ele também considera 

aceitáveis outras formas de governo. No entanto, quando se refere ao legislativo, 

como a soberania deve pertencer ao povo, ele só aceita a democracia.       

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 88 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

     A ideia principal desse trabalho era a de encontrar um lugar para o direito na obra 

de Rousseau relativamente a seu possível papel na concretização da natureza 

humana, no sentido de auxiliar o homem em sua estada no mundo. Inicialmente, a 

palavra sugerida era resgate, no entanto, dizer-se que o direito resgata a natureza 

humana soa muito forte e acaba por atribuir ao direito uma força que ele talvez não 

possua. 

      Quando se alinha o direito e a natureza humana, se está alinhando, como se 

percebe, algo artificial a algo natural. Ainda que não se possa divisar, pelo tanto de 

tempo passado que torna mais e mais longínqua, a estada no mundo dos primeiros 

homens, se entende que uma grande evolução se operou desde as primeiras eras 

até a atualidade. Isso explica a necessidade de se ter dividido esse trabalho em três 

partes: uma dedicada à natureza humana, outra às sociedades e, uma terceira e 

mais importante, ao contrato, este que deverá representar o direito. 

      Obedecendo a uma ordem lógica em que figuraram os três tópicos acima 

citados, pode-se perceber entre eles uma relação de encadeamento, o que, 

propositadamente, leva a uma noção de evolução. Isso porque a evolução humana 

foi grande e inconteste, deixando para trás a natureza mais primária e trazendo, aos 

dias atuais, um homem que se fez industrioso e judicioso, em palavras de 

Rousseau.  

      A esse homem que Rousseau imaginou livre nas florestas, em cuja imensidão 

poderia escapar de seus pares, vivendo sem razão e sem moral, mas cuja natureza 

sensível já conhecia a piedade, a ideia da sociedade, que já existia nele em 

potência, demoraria a chegar. No entanto, após o advento das primeiras sociedades, 

o homem mudaria para sempre, pois passados os primeiros tempos de harmonia, a 

humanidade cairia na mais profunda degradação. Rousseau atribui à invenção da 

propriedade a ruína da civilização, pois através dela, se instalariam a exploração e a 

escravidão. E, a partir disso, só o contrato de associação, pelo consentimento de 

todos os associados, poderia devolver aos homens a liberdade e a igualdade 

perdidas. 



 89 

      Assim, o selvagem, que parece saído de uma tela romântica do século XVIII, 

deve dar passagem ao homem civilizado fazendo com que ele possa encontrar seu 

lugar no mundo, um lugar onde ele faça escolhas e, tornado povo, possa criar e 

seguir sua própria lei. Para tanto, importarão as ideias de autoridade, soberania e 

vontade geral, considerando-se que se essa vontade for do corpo do povo, é ato de 

soberania e faz a lei. Com isso, chega-se à concepção do direito no Contrato Social 

e se pode perceber, pelo tanto de participação popular em sua criação, o quanto ele 

se constitui como um direito político. 

      Assim, ao filósofo, não afeito a modernidades, como se vê no Segundo Discurso, 

em uma análise bastante pessimista da sociedade, feita principalmente na segunda 

parte da obra, resta, através do Contrato Social, a alternativa de propor novas bases 

para uma sociedade que já esta dada e que, portanto, não tendo mais como 

retroceder a um estado puro, necessita de uma configuração que melhor atenda a 

humanidade levando em consideração princípios de igualdade e liberdade. 

      Ao homem agrilhoado, mas que nascera livre, ao homem explorado, mas que 

sempre fora igual a seus pares, Rousseau propõe uma sociedade justa baseando 

essa justiça em liberdade e igualdade, agora não mais como no princípio, mas 

fundada no consentimento e na lei. Essa sociedade que Rousseau propõe é a 

sociedade do direito. 

      De acordo com Starobinski, essa figura mítica do selvagem e a de uma 

sociedade fundada no verdadeiro Contrato servem de caução à negatividade crítica, 

que tem necessidade de opor a um mundo mau, a figura verossímil de um mundo ou 

de um homem melhores. E no entanto, o positivo puro da existência natural não está 

mais ao nosso alcance, restando a negatividade, a recusa do mundo 

contemporâneo: “a recusa que a consciência revoltada opõe a uma sociedade que 

traiu conjuntamente a lei natural e o ideal civil” (STAROBINSKI, 2009, p.408)  Já 

para Wokler, Rousseau conseguiu investigar e descobrir algumas das falhas mais 

profundas da modernidade e, em sua opinião, o mundo imperfeito que ele retratou 

através de seus escritos, não era apenas seu, mas também nosso. (WOKLER, 2001, 

p. 438)  



 90 

      A visão desses comentadores que, ao interpretarem Rousseau, descrevem a 

realidade da civilização, parece sugerir um mundo real imperfeito que traiu tanto a 

natureza quanto o ideal civil, o que, colocado como uma situação dada, deve deixar  

unicamente à humanidade a responsabilidade por sua mudança. Diante disso, 

qualquer alteração no rumo da sociedade deve obrigatoriamente passar por suas 

instituições, principalmente pelas instituições do direito, já que a lei é um instrumento 

de transformação. 

      Talvez seja demasiadamente forte falar-se em um resgate, em uma redenção da 

humanidade, através do direito. No entanto, em uma sociedade civil legítima, o 

direito deve ser capaz de garantir a todos os cidadãos que gozem de uma situação 

de igualdade moral, de equidade e de justiça. Fora desse artifício criado pelo homem 

pode instalar-se o caos. O direito esteve fora do homem, a lei não. Os institutos do 

direito estiveram fora do homem, a lei, contudo, morou sempre dentro do seu 

coração. 

       

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 91 

Referências 

 

 
ARENDT, Hannah. Da revolução. São Paulo: Editora Ática, 1990. 

 

BARZOTTO, Luis Fernando. A democracia na constituição. São Leopoldo: Editora 

Unisinos, 2003. 

 

BERLIN, Isaiah. Quatro Ensaios sobre a Liberdade. Brasília: Editora de UNB, 1981. 

 

BERTRAM, Christopher. The Routledge Companion to Social and Political 

Philosophy, New York: Routledge, 2013. 

 

BERTRAM, Christopher. Guide Book to Rousseau and The Social Contract. New 

York: Routledge, 2004. 

 

BROOKE, Christopher. Rousseau’s Political Philosophy: Stoic and Augustinian 

Origins. The Cambridge Companion to Rousseau. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2001. 

 

CASSIRER, Ernst, A questão Jean Jacques Rousseau, São Paulo: Unesp, 1999. 

 

DENT, N.J.H. Dicionário Rousseau. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1996. 

 

DENT, Nicholas. Rousseau. Abingdon: Routledge, 2005. 

 

DERATHÉ, Robert. Rousseau e Ciência Política de seu Tempo. São Paulo: 

Barcarolla, 2009. 

 

HOBBES, Thomas. Do Cidadão. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 

 

HOBBES, Thomas. Leviatã. São Paulo: Martins Fontes, 2008. 

 

HULLIUNG, Mark. Rousseau, Voltaire e a vingança de Pascal. The Cambridge 

Companion to Rousseau. Cambridge: Cambridge University Press, 2001. 



 92 

 

KELLY, George Armstrong. A general Overview. The Cambridge Companion to 

Rousseau.  Cambridge: Cambridge University Press, 2001. 

 

LOCKE, John. Dois tratados sobre o governo. São Paulo:  Martins Fontes, 2005. 

 

MAQUIAVEL, Nicolau. O Príncipe.  Rio de Janeiro: Calvino Filho Editora, 1933. 

 

REIS, Helena Esser. Sobre o processo de formação do cidadão. Uberlândia: 

Educação e filosofia Uberlândia, v.26, n. 51, 2012. 

 

RILEY, Patrick. Rousseau’s General Will. The Cambridge Companion to Rousseau.  

Cambridge: Cambridge University Press, 2001. 

 

ROUSSEAU, Jean Jacques. Discurso sobre a origem da desigualdade. Porto Alegre: 

L&PM, 2008. 

 

ROUSSEAU, Jean Jacques. Emílio ou da educação. São Paulo: Martins Fontes, 

1999. 

 

ROUSSEAU, Jean Jacques. O Contrato Social. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

 

ROVIGHI, Sofia Vanni. História da Filosofia Moderna da revolução científica a Hegel. 

São Paulo: Loyola, 2002. 

 

RYAN, Alan, On Politics: Book Two: From Hobbes to the present. New York: 

Liveright, 2012. 

 

SHKLAR, Judith. Rousseau’s Images of Authority. The Cambridge Companion to 

Rousseau. Cambridge: Cambridge University Press, 2001. 

 

SIMPSON, Matthew. Compreender Rousseau, Rio de Janeiro, Editora Vozes, 2009. 

 



 93 

STAROBINSKI, Jean. Jean-Jacques Rousseau: a transparência e o obstáculo, São 

Paulo: Companhia das Letras, 2011. 

 

WALTZER, Michael, Debates in contemporary political philosophy: an anthology. 

New York: Routledge, 2003. 

 

WOKLER, Robert. Ancient Posmodernism in the Philosophy of Rousseau. The 

Cambridge Companion to Rousseau. Cambridge: Cambridge University Press, 2001. 

 

WOKLER, Robert. Rousseau.  Porto Alegre:  L&PM, 2012. 

 

WOLFF, Jonathan. Introdução à Filosofia Política. Lisboa: Editora Gradiva, 2004. 

          

 

       

       

 


