
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

CENTRO DE LETRAS E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS – MESTRADO 

ÁREA DE CONCENTRAÇÃO – LITERATURA COMPARADA 

 

 

 

 

 

DISSERTAÇÃO DE MESTRADO 

 

 

 

A política e a economia na Sociedade Distópica dos Jogos Vorazes, de 

Suzanne Collins 

 

 

 

Maria Amália Cassol Lied 

 

 

 

Pelotas, RS 

2019 



 
 

Maria Amália Cassol Lied 

 

 

 

 

 

A política e a economia na Sociedade Distópica dos Jogos Vorazes, 

de Suzanne Collins 

 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentada ao 

Programa de Pós-Graduação em Letras – 

Literatura Comparada, do Centro de Letras e 

Comunicação da Universidade Federal de 

Pelotas, como requisito parcial à obtenção do 

título de Mestre em Letras. 

Orientador: Eduardo Marks de Marques 

 

 

 

 

 

Pelotas, RS 

2019 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

  



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para minha mãe, meu pai e meu irmão, pois sem eles eu nada seria. 



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 Foram dois anos muito intensos, de muitas mudanças, de muito 

crescimento. Às vezes, parecia que nunca seria possível chegar ao tão 

esperado “agradecimento”. Agradecer é um ato nobre. Gratidão por aqueles 

que fizeram com que isso tudo fosse possível. E, para começar, não seria 

diferente, pois, eu nada seria sem eles. Sou grata, então, primeiramente a 

minha família. Minha mãe, Maria de Lurdes, pelo carinho, pela compreensão e 

pelos mimos alimentícios que de muito incentivaram esse caminho. Meu pai, 

Leandro, pelo apoio mútuo, pois, enquanto eu escrevo aqui essas linhas que 

compõem minha dissertação de mestrado, ele está lá escrevendo as linhas que 

compõem a tese de doutorado dele, e, com isso, mostrando-me que nunca é 

tarde para estudar e, também, que tudo tem o seu tempo, pois o caminho é um 

eterno aprendizado. Meu irmão, Luiz Felipe, que, mesmo estando a alguns 

quilômetros de mim, Montevideando, como ele mesmo diz, foi de grande 

importância nos momentos em que o que eu mais precisava era ouvir um áudio 

com ele dizendo “vai na manha que tudo se ajeita”, pois os períodos de 

angústias e desesperos foram tantos, mas que foram compensados a cada ida 

a Montevidéu fazendo com que eu me acalmasse e me reenergizasse para 

continuar esse caminho. 

 Sou muito grata aos amigos que de foram um apoio quando os meus, 

minha família, não puderam estar presentes. Desse modo, agradeço a amizade 

da Fabi, pelos tantos ouvidos dispostos aos meus lamentos, pelos convites ao 

pedal, pelas comidinhas compartilhadas, pelas conversas infinitas, pelo carinho, 

pela compreensão, pela acolhida. Falando em pedal, sou muito grata a uma 

pessoa, em especial, que surgiu no meio desse turbilhão de emoções, 

informações, estudos, que é o meu namorado Árthur, que, com todo o seu 

carinho, amor, atenção e cuidado, tem feito de mim uma pessoa melhor, pois 

juntos estamos crescendo em busca de um mundo mais humano. Outra 

pessoa importante a qual sou grata e que apareceu no meio do mestrado e que 

tem feito com que eu me torne uma pessoa melhor, ou, ao menos, que eu tente 

entender um pouco mais sobre mim, é meu psicólogo Francisco, pois, sem 

aqueles minutos por semana que passo a despejar emoções, compartilhar 



 
 

felicidades, pequenos passos, buscar entender meu eu interior, eu não teria 

chegado até aqui. 

 Sou grata a Pelotas pelas pessoas que ela me reaproximou e que me 

trouxe. Agradeço com muito carinho ao meu primo Tiago por ter sido sempre 

tão acolhedor e atencioso comigo, nas minhas idas e vindas a Pelotas, e, claro, 

estendo esse agradecimento à Débora, sua esposa, e à pequena Dora Maria, 

que veio ao mundo em meio a esses dois anos de minha estadia em Pelotas. 

Agradeço, também, a minha amiga de infância, Mariana, que me acolheu em 

sua casa ao longo do primeiro e conturbado ano do mestrado, com ela, 

repasso o agradecimento ao Rogério, que foi muito receptivo em seu 

apartamento aceitando essa loucura das minhas idas e vindas a Pelotas. Além 

dessas pessoas externas ao mestrado, sou muito grata e feliz pelas amigas 

que fiz ao longo dessa jornada, Mariane, Joilma, Cristina, que foram amizade, 

apoio, cervejinhas, doces de Pelotas e muitos almoços e jantas compartilhadas 

no RU. Acrescento aqui o meu agradecimento às diversas pessoas que 

passaram por mim nesses 260 quilômetros que se faz de distância entre Porto 

Alegre e Pelotas, as quais compartilhamos muitas caronas, conversas, vidas. 

Uma vida em busca do conhecimento. 

 Estendendo meu agradecimento a essa cidade, chego à UFPel, e, assim, 

ao Programa de Pós-Graduação em Letras. Agradeço aos professores que 

passaram por mim ao longo desse caminho, pois os aprendizados que recebi e 

que compartilhamos de muito me fizeram uma pessoa melhor, fizeram-me ver 

a literatura de uma maneira distinta e cada vez mais intrigante. Com isso, 

agradeço ao meu orientador Eduardo, por me mostrar o mundo distópico da 

literatura, à CAPES, por financiar um período do meu percurso, e, 

principalmente, ao governo e às universidades públicas e gratuitas em geral, no 

meu caso em especial à UFRGS, pela minha graduação em Letras, e à UFPel, 

por esse mestrado em Letras, que fizeram de mim um pouco da pessoa que 

sou hoje. 

 Finalizo repetindo a palavra GRATIDÃO, pois sou muito grata a tudo e a 

todos que fizeram com que esse mestrado fosse possível! 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

When I was a child 

I caught a fleeting glimpse 

Out of the corner of my eye 

I turned to look but it was gone 

I cannot put my finger on it now 

The child is grown 

The dream is gone 

And I have become 

Comfortably numb 

Pink Floyd – “Comfortably Numb” 



 
 

RESUMO 

LIED, Maria Amália Cassol. A política e a economia na Sociedade Distópica 
dos Jogos Vorazes, de Suzanne Collins. 92f. Dissertação (Mestrado em 
Letras) – Programa de Pós-Graduação em Letras, Centro de Letras e 
Comunicação, Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, 2019. 

 

A presente pesquisa, buscando observar como a literatura reflete a história, 
discute aspectos da Sociedade Capitalista atual dentro da trilogia Jogos 
Vorazes, de Suzanne Collins, através de uma perspectiva comparada. Para tal, 
essa pesquisa é dividida em três capítulos: o primeiro capítulo visa discutir a 
questão da Sociedade Capitalista, levando em consideração desde a 
Sociedade Feudal, o período de transição entre os dois modelos de sociedade 
e a Capitalista, desde sua formação até os dias atuais. Para essa discussão, é 
utilizada a referência teórica de Marx, além de outros teóricos marxistas, que 
discutam a Sociedade Capitalista. Além disso, tópicos sobre mídia, televisão, 
sociedade do espetáculo e reality shows também são discutidos nesse primeiro 
capítulo, os quais serão utilizados posteriormente para comparação com os 
Jogos Vorazes. No segundo capítulo dessa pesquisa, tem-se uma discussão 
sobre os conceitos de Utopia e Distopia, além de se trazer os clássicos da 
literatura distópica, 1984, de George Orwell, Admirável mundo novo, de Aldous 
Huxley e Fahrenheit 451, de Ray Bradbury, para ilustrarmos os conceitos 
previamente discutidos. Já o terceiro capítulo é dedicado à análise da trilogia 
Jogos Vorazes, de Suzanne Collins, levando em consideração os capítulos 
anteriores para que essa seja feita de maneira comparativa entre aspectos da 
história para com a literatura.  

 

Palavras-chave: Sociedade Capitalista; Sociedade Distópica; mídia; Jogos 
Vorazes. 



 
 

ABSTRACT 

LIED, Maria Amália Cassol. Politics and economics on Dystopian Society of 
The Hunger Games, by Suzanne Collins. 92p. Dissertation (Master degree in 
Languages) – Programa de Pós-Graduação em Letras, Centro de Letras e 
Comunicação, Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, 2019. 

 

The present research, seeking to observe how literature reflects history, 
discusses aspects of the current Capitalist Society within the Suzanne Collins’ 
Trilogy The Hunger Games, through a comparative perspective. To do this, this 
research is divided in three chapters: the first chapter aims to discuss the issue 
of Capitalist Society, considering since the Feudal Society, the transition period 
between the two models of society and the Capitalist, from its formation until the 
present day. For this discussion, is used the theoretical reference of Marx, in 
addition to other Marxist theorists that discuss the Capitalist Society. Besides 
that, topics about media, television, entertainment society and reality shows are 
also discussed in this first chapter, which will be used later for comparison with 
The Hunger Games. In the second chapter of this research there is a discussion 
of the concepts of Utopia and Dystopia, in addition to bringing the classics of 
the dystopian literature, 1984, by George Orwell, Brave New World, by Aldous 
Huxley and Fahrenheit 451, by Ray Bradbury, to illustrate the concepts 
previously discussed. The third chapter is dedicated to the analysis of the 
Suzanne Collins’ Trilogy of The Hunger Games, considering the previous 
chapters so that it is done in a comparative way between aspects of history and 
literature.  

 

Keywords: Capitalist Society; Dystopian Society; media; The Hunger Games. 



 
 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ................................................................................................. 12 

1. Contextualizando: do Feudalismo ao Capitalismo ............................... 17 

1.1. Marx, mercadoria e Capitalismo ............................................................. 17 

1.2. Feudalismo, a era do escambo .............................................................. 20 

1.3. A transição do Feudalismo para o Capitalismo ...................................... 22 

1.4. Capitalismo, a era do lucro ..................................................................... 25 

1.4.1. Capitalismo mercantil e mercantilismo ................................................... 28 

1.4.2. Capitalismo clássico, desenvolvimento e ascensão, Revolução Industrial 

e Fordismo ....................................................................................................... 30 

1.4.3. Capitalismo financeiro, dos profissionais, tecnoburocrático ................... 33 

1.5. Mídia, televisão, sociedade do espetáculo ............................................. 34 

2. Utopias e Distopias.................................................................................. 39 

2.1. Utopias ................................................................................................... 39 

2.2. Distopias ................................................................................................. 41 

2.3. Clássicos da literatura distópica ............................................................. 44 

3. Jogos Vorazes, Suzanne Collins ............................................................ 55 

3.1. Panem: a Sociedade Distópica dos Jogos Vorazes ............................... 56 

3.2. O governo: Capital versus distritos ......................................................... 63 

3.3. Jogos Vorazes: entretenimento como controle social ............................ 73 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................. 85 

REFERÊNCIAS ................................................................................................ 90 

 



12 
 

INTRODUÇÃO 

 No início da obra O 18 de Brumário de Luís Bonaparte, Marx cita Hegel 

quando esse diz que “todos os grandes fatos e todos os grandes personagens 

da história mundial são encenados, por assim dizer, duas vezes” (HEGEL apud 

MARX, 2011, p. 25) e complementa dizendo que Hegel esqueceu de 

acrescentar que a primeira vez se trata de uma tragédia, a segunda como uma 

farsa.  

Os homens fazem a sua própria história; contudo, não a fazem de 
livre e espontânea vontade, pois não são eles quem escolhem as 
circunstâncias sob as quais ela é feita, mas estas lhes foram 
transmitidas assim como se encontram. A tradição de todas as 
gerações passadas é como um pesadelo que comprime o cérebro 
dos vivos. E justamente quando parecem estar empenhados em 
transformar a si mesmos e as coisas, em criar algo nunca antes visto, 
exatamente nessas épocas de crise revolucionária, eles conjuram 
temerosamente a ajuda dos espíritos do passado, tomam 
emprestados os seus nomes, as suas palavras de ordem, o seu 
figurino, afim de representar, com essa venerável roupagem 
tradicional e essa linguagem tomada de empréstimo, as novas cenas 
da história mundial (MARX, 2011, p. 25-26). 

 Com isso, podemos pensar na questão que a história se repete, e ela 

não se repete apenas na vida real, mas na literatura também. Pensar a 

literatura é pensar como esta é uma representação da história. O mundo da 

imaginação é vasto e nos leva a caminhos que não conceberíamos que fosse 

possível acontecer no nosso dia a dia. Porém, a literatura de nada é sem a 

história e, por isso, concordamos quando Marx diz que ela se repete. 

 Terry Eagleton, em sua obra Marxismo e Crítica Literária, comenta que: 

A crítica marxista faz parte de um campo mais amplo de análise 
teórica que tem por objetivo a compreensão das ideologias – as 
ideias, valores e sentimentos através dos quais os homens tomam 
consciência, em diversas épocas, da sociedade em que vivem. E 
algumas dessas ideias, valores e sentimentos só nos são acessíveis 
na literatura. Compreender as ideologias é compreender tanto o 
passado como o presente com mais profundidade; e essa 
compreensão contribui para a nossa libertação (1976, p. 11). 

 Assim, ao longo de sua obra, com foco no livro O Capital, Marx analisa, 

de forma extensa, a Sociedade Capitalista em que estava inserido, mostrando 

como esta funcionava e a toda a questão da luta de classes, em que uma 

classe social – os capitalistas, detentores do capital – controla os meios de 

produção, e a classe trabalhadora fornece a mão de obra para a produção. 

Acreditava que a sociedade evoluiria no sentido de que passaríamos a viver 



13 
 

em uma sociedade socialista para, então, chegarmos ao comunismo. Essas 

ideologias não se concretizaram especificamente, ao menos não até os dias de 

hoje, porém, em alguns aspectos, a literatura está aí para nos trazer novas 

formas se ver essa sociedade, de viver, de se organizar.  

 Terry Eaglaton (1976) ao escrever sobre Literatura e História, 

considerando o marxismo, comenta que a arte faz parte da superestrutura da 

sociedade. Assim, “compreender a literatura significa, pois, compreender a 

totalidade do processo social que ela faz parte” (p. 18). A literatura, como parte 

da sociedade, “são formas de percepção, maneiras determinadas de ver o 

mundo, e como tal têm relações com a forma dominante de ver o mundo que é 

a mentalidade social ou ideologia de uma época” (p. 18). Por ideologia, aqui, 

Eaglaton entende como produto das relações sociais, estabelecidas entre si em 

um tempo e lugar determinados, ou seja, “é o modo como essas relações de 

classe são sentidas, legitimadas e perpetuas” (p. 18). 

 A partir disso, podemos observar como a história e a literatura se 

entrelaçam, como se relacionam, e como são indispensáveis uma à outra. 

Assim, como foco desse trabalho, observaremos, a partir da visão de Marx e 

outros teóricos marxista, como se formou a Sociedade Capitalista e como essa 

aparece na Sociedade Distópica dos Jogos Vorazes, de Suzanne Collins. Para 

tal, ficam os questionamentos norteadores: seria a Sociedade Distópica uma 

variação de Sociedade Capitalista? Em que pontos essas duas configurações 

de sociedades se encontram? Ou se distanciam? Para além desses 

questionamentos voltados a aspectos políticos e econômicos, tem-se ainda a 

questão da mídia frente a essas sociedades: estamos vivendo uma sociedade 

do espetáculo, como diz Guy Debord? E os Jogos Vorazes, também seriam 

uma forma de espetáculo, de entretenimento? Essas são algumas perguntas 

que esta pesquisa procura responder. 

 Dessa forma, estabelecemos como objetivos dessa pesquisa analisar a 

formação e consolidação da Sociedade Capitalista, principalmente a partir do 

viés teórico de Marx e teóricos marxistas, para poder, então, observar aspectos 

na Sociedade Distópica de Collins que se aproximam ou não da atual 

sociedade, observando como essas duas sociedades funcionam principalmente 

política e economicamente. Para isso, é necessário trazer aspectos da 



14 
 

Sociedade Feudal, como essa funcionava, o período de transição entre os dois 

tipos de sociedade, e, então, chegar à Sociedade Capitalista teorizada por 

Marx. Para além desse foco político-econômico das sociedades, pensar como 

a sociedade do espetáculo, como a mídia, como a televisão, como os reality 

shows se fazem presentes na nossa sociedade atual e como aparecem na 

Sociedade Distópica dos Jogos Vorazes, principalmente pensando em como 

precisamos parecer ao invés de ser. 

 Para que fosse possível fazer essa aproximação, utilizamos a 

metodologia bibliográfica de pesquisa na perspectiva dos estudos comparados. 

Segundo Tânia Franco Carvalhal (2003), pensar sob essa perspectiva é pensar 

“um procedimento, uma maneira específica de interrogar os textos literários, 

concebendo-os não como sistemas fechados em si mesmo, mas na sua 

interação com outros textos, literários ou não” (p. 48). Ou seja, a partir dessa 

perspectiva será possível aproximar os conceitos, as teorias históricas, 

sociológicas com a literatura. Usaremos do método comparativo como uma 

forma de ver como essas duas maneiras de analisar, de observar a vida se 

aproximam ou se distanciam.  

 Assim, essa pesquisa está dividida em três capítulos, sendo eles: o 

primeiro capítulo é intitulado como “Contextualizando: do Feudalismo ao 

Capitalismo”, no qual é contextualizado histórico-sociologicamente os dois tipos 

de sociedade, no caso a Sociedade Feudal e a Sociedade Capitalista, com o 

foco maior no Capitalismo, pois esse tipo de sociedade é o que vigora até os 

dias de hoje e será o principal viés comparativo à Sociedade Distópica de 

Collins. Para tal, observamos aspectos a partir da perspectiva teórica de Karl 

Marx, focando principalmente n’O Capital (2013) e teóricos marxistas, tais 

como Hilton (1977), Hobsbawn (1977), Dobb (1977), entre outros, levando em 

consideração conceitos importantes para que esses tópicos sejam teorizados. 

O capítulo 1 é subdividido em cinco partes: “Marx, mercadoria e Capitalismo”, o 

qual introduz a ideia de Marx e o que ele entende por mercadoria e Capitalismo, 

termos importantes para essa pesquisa; “Feudalismo, a era do escambo” no 

qual é desenvolvido sobre esse período histórico que precedeu o Capitalismo; 

“A transição do Feudalismo para o Capitalismo” mostra como esta se deu, 

como as sociedades mudaram de um estilo de vida baseado economicamente 



15 
 

no escambo para um baseado no dinheiro, no capital; “Capitalismo, a era do 

lucro” é um subcapítulo importante, pois teoriza conceitos como “mais-valia”, 

“trabalho”, “dinheiro”, “relações de trabalho”, conceitos estes essenciais à teoria 

de Marx; além disso, esse subcapítulo se divide em outros três, os quais 

contextualizam as três fases do capitalismo: “Capitalismo mercantil e 

mercantilismo”, “Capitalismo clássico, desenvolvimento e ascensão, Revolução 

Industrial e Fordismo”, “Capitalismo financeiro, dos profissionais, 

tecnoburocrático”, trazendo conceitos importantes para que seja possível a 

comparação com a Sociedade Distópica. E, para fechar esse primeiro capítulo, 

trabalhamos com os conceitos de “Mídia, televisão, sociedade do espetáculo”, 

os quais são bastante atuais e de suma importância a essa pesquisa, baseada 

em autores como Debord (1997), Jameson (1997), Sodré (1984) e Tiburi (2011). 

 O segundo capítulo dessa pesquisa é voltado à literatura, diferente do 

primeiro capítulo que tem mais um foco histórico-social, para pensar como se 

deu, como se configura, como se contextualizam as Utopias e as Distopias, e, 

então, chegar aos clássicos distópicos, 1984, de George Orwell, Admirável 

mundo novo, de Aldous Huxley e Fahrenheit 451, de Ray Bradbury, que 

ilustram como funcionam nesse tipo de sociedade, a Sociedade Distópica pela 

qual a literatura perpassa. Esse caminho é importante para que posteriormente 

se faça a ligação com os Jogos Vorazes. Não há como falar do conceito de 

Distopia, conceito esse tão em foco aos olhos da mídia atualmente, sem fazer 

o percurso pelo conceito de Utopia. Para isso, o capítulo é dividido em três 

subcapítulos, a saber: “Utopias”, o qual trabalha com o conceito, com as 

características e com a contextualização desse “não lugar”; após isso, chega-

se às “Distopias”, que apresenta como se dá, também, esse conceito, 

evidenciando que esses dois conceitos andam juntos, pois se trata também de 

um outro “não lugar”, mas indicando o que há de pior nessa sociedade, assim, 

mostrando como esses conceitos sendo dois lados de uma mesma moeda. 

Para explicar esses conceitos, são usados os autores Pereira (2017), Espinelly 

(2016), Marks de Marques (2014), Kopp (2011) e Hilário (2013). Após essa 

parte mais teórica sobre os conceitos, no terceiro subcapítulo, intitulado 

“Clássicos da literatura distópica”, buscamos trazer estes com o intuito de 

mostrar como os conceitos aparecem nas obras, como essa sociedade 



16 
 

distópica se organiza, quais são seus principais aspectos e o que ela tem a nos 

dizer. 

 Já o terceiro capítulo é focado na análise dos Jogos Vorazes, de 

Suzanne Collins, levando em conta o que se desenvolveu, tanto teórica quanto 

analiticamente, nos dois capítulos anteriores. Para tal, faremos uso de trechos 

dos três livros da trilogia, a saber, Jogos Vorazes (2010), Em Chamas (2011a) 

e A Esperança (2011b), que conversam com o que foi anteriormente estudado. 

De forma a organizar esse capítulo, ele é dividido em três subcapítulos: 

“Panem: a Sociedade Distópica dos Jogos Vorazes”, o qual busca aspectos 

comparativos com a Sociedade Capitalista teorizada por Marx no primeiro 

capítulo dessa pesquisa, vendo o que vai de ou ao encontro entre os modelos 

de sociedade estudados; “O governo: Capital versus distritos” procura 

conversar com a questão das utopias e distopias trabalhadas no capítulo 2, 

levando em conta, também, os clássicos distópicos e como estes dialogam 

com os Jogos Vorazes; e, para fechar, “Jogos Vorazes: entretenimento como 

controle social”, para se pensar um pouco como esses jogos controlam a 

população, considerando que se trata de um evento midiático, e o poder que 

esse “espetáculo” tem frente à população de Panem, mostrando-se como um 

reality show, uma série da vida real. 

 Pesquisar a trilogia dos Jogos Vorazes é jogar com o tempo, pois de 

muito se parece com sociedades passadas, mas de muito também é 

tecnologicamente avançada, futurística. A ideia desse trabalho é ver como essa 

distopia tem muito a nos ensinar e nos mostrar como fomos, como somos e 

como podemos ser – pois, como estudaremos a seguir nessa pesquisa, as 

distopias estão aqui para nos alertar de como pode ser o futuro levando em 

conta o que temos no nosso presente. Temos diferentes tipos de sociedades, 

porém as quais muito se parecem, muito tem a nos dizer. Esperamos que esse 

trabalho venha a contribuir com a reflexão sobre alguns aspectos que 

perpassam as mentes dos pesquisadores, sejam eles das áreas de história, 

sociologia, filosofia, literatura, pois uma nada não seria sem a outra. 

  

  



17 
 

1. Contextualizando: do Feudalismo ao Capitalismo 

Para pensar política e economicamente a Sociedade Distópica de 

Suzanne Collins, na trilogia Jogos Vorazes, é necessário fazer um caminho que 

nos conduza a compreender as relações de classe e de poder que estão em 

disputa entre os competidores e os moradores de Panem. Para chegar à 

literatura e à formação dessa distopia, temos que nos voltar à história, trazendo 

conceitos de como a Sociedade Capitalista se forma, e o que faz dessa tão 

forte e dominante sobre os mais fracos. 

Este primeiro capítulo é focado em refletir teoricamente como se formou 

a sociedade atual, levando em consideração o período temporal desde o 

Feudalismo até os dias de hoje, passando pelas fases do Capitalismo e como 

estas modificaram a sociedade atual em que nos encontramos. Para tal, 

consideraremos principalmente as ideias de Karl Marx, em sua obra O Capital, 

e, além dele, outros teóricos que têm por base o seu pensamento, a teoria 

marxista. Essa obra de Marx foi muito importante para a economia, pois 

estabeleceu a essência do que se entende atualmente sobre o trabalho e a sua 

relação com o capital. Essa reflexão teórica faz-se importante para que, depois, 

ao longo desse trabalho, seja analisada a trilogia Jogos Vorazes, de Suzanne 

Collins. 

 

1.1. Marx, mercadoria e Capitalismo 

Para começarmos este percurso, consideraremos os pensamentos de 

Karl Marx, em sua obra O Capital, na qual seu objetivo é investigar “o modo de 

produção capitalista e suas correspondentes relações de produção e de 

circulação” (MARX, 2013, p. 113). Marx trabalha com o conceito de mercadoria 

e de como essa evolui para o dinheiro. Mercadorias são os produtos, os quais 

são formados por matérias-primas e, para a obtenção deles, ocorrem as trocas, 

forma primitiva do Capitalismo. 

Marx define mercadoria como, “antes de tudo, um objeto externo, uma 

coisa que, por meio de suas propriedades, satisfaz necessidades humanas de 

um tipo qualquer” (MARX, 2013, p. 157). Essa, por sua vez, possui um duplo 



18 
 

fator: valor de uso e valor de troca. Ao pensar no valor de uso da mercadoria, 

Marx expõe que, dependendo da sua utilidade, ela adquire esse valor.  

Os valores de uso das mercadorias fornecem o material para uma 
disciplina específica, merceologia. O valor de uso se efetiva apenas 
no uso ou no consumo. Os valores de uso formam o conteúdo 
material da riqueza, qualquer que seja a forma social desta (MARX, 
2013, p. 158). 

Além disso, há uma distinção entre quantidade e qualidade frente a 

esses valores. Assim, “como valores de uso, as mercadorias são, antes de tudo, 

de diferente qualidade” (MARX, 2013, p. 160). Ou seja, o valor de uso de uma 

mercadoria tem relação direta com a qualidade desta. Já sobre os valores de 

troca que essas mercadorias têm, “elas podem ser apenas de quantidade 

diferente, sem conter, portanto, nenhum átomo de valor de uso” (MARX, 2013, 

p. 160). Assim sendo, nota-se que resta apenas uma propriedade para o valor 

de uso da mercadoria, a de ela ser produto do trabalho.  

Ao pensar sobre mercadoria e seu valor de uso como produto do 

trabalho, o pensador considera o tempo de trabalho que tal mercadoria 

necessitou para que esta existisse. Assim, 

tempo de trabalho socialmente necessário é aquele requerido para 
produzir um valor de uso qualquer sob as condições normais para 
uma dada sociedade e com o grau social médio de destreza e 
intensidade do trabalho (MARX, 2013, p. 162).  

Ou seja, ao pensar nessa mercadoria, valor de uso, trabalho, vê-se que 

todos estes fatores são resultados do social. Dessa forma, o que determina a 

grandeza do valor do trabalho “é apenas a quantidade de trabalho socialmente 

necessário ou o tempo de trabalho socialmente necessário para a produção de 

um valor de uso” (MARX, 2013, p. 162-163). 

Ao teorizar sobre o trabalho em relação à mercadoria, Marx traz que 

este é a condição de existência do homem, em suas palavras: 

Como criador de valores de uso, como trabalho útil, o trabalho é, 
assim, uma condição de existência do homem, independente de 
todas as formas sociais, eterna necessidade natural de mediação do 
metabolismo entre homem e natureza e, portanto, da vida humana 
(MARX, 2013, p. 167). 

Sendo o trabalho o valor de uso da mercadoria, este tem seu duplo 

caráter: por um lado trata-se do trabalho em seu sentido fisiológico, sendo um 

dispêndio de força humana, fazendo com que se tenha o valor das mercadorias; 



19 
 

por outro lado, trata-se do trabalho em uma forma específica, no qual ele é 

realizado para determinado fim, produzindo o valor de uso da mercadoria. 

Levando em consideração a mercadoria e o trabalho, Marx comenta que 

“como valores, as mercadorias não são mais do que geleias de trabalho 

humano” (MARX, 2013, p. 177), assim sendo, estas se reduzem a abstração do 

valor. Já na relação da mercadoria com outra, o seu caráter de valor somente 

se manifesta nesta própria relação. Portanto, “a força humana de trabalho em 

estado fluido, ou trabalho humano, cria valor, mas não é, ela própria, valor. Ela 

se torna valor em estado cristalizado, em forma objetiva” (MARX, 2013, p. 177). 

Marx ainda traz que “a forma de valor simples de uma mercadoria está 

contida em sua relação de valor com uma mercadoria de outro tipo ou na 

relação de troca com esta última” (MARX, 2013, p. 190), ou seja, esta é a 

oposição nela contida entre valor de uso e valor. 

O produto do trabalho é, em todas as condições sociais, objeto de 
uso, mas o produto do trabalho só é transformado em mercadoria 
numa época historicamente determinada de desenvolvimento: uma 
época em que o trabalho despendido na produção de uma coisa útil 
se apresenta como sua qualidade “objetiva”, isto é, como seu valor. 
Segue-se daí que a forma de valor simples da mercadoria é 
simultaneamente a forma-mercadoria simples do produto do trabalho, 
e que, portanto, também o desenvolvimento da forma-mercadoria 
coincide com o desenvolvimento da forma de valor (MARX, 2013, p. 
192). 

Com isso, o autor comenta que a mercadoria tem um caráter misterioso, 

pois ela reflete “aos homens os caracteres sociais de seu próprio trabalho 

como caracteres objetivos dos próprios produtos do trabalho, como 

propriedades sociais que são naturais a essas coisas” (MARX, 2013, p. 206), e, 

assim, reflete as relações sociais dos produtores com o trabalho. Isto é, a partir 

do trabalho que o homem transforma os meios de produção e, com esse 

processo, os produtos do trabalho tornam-se mercadorias. 

A partir dessa relação entre o homem e a mercadoria, Marx traz que a 

relação social das pessoas nesse meio de produção são as próprias relações 

pessoais. O trabalho não é meramente produção de mercadoria, mas também 

um local de relações sociais interpessoais.  

A figura do processo social de vida, isto é, do processo material de 
produção, só se livra de seu místico véu de névoa quando, como 
produto de homens livremente socializados, encontra-se sob seu 
controle consciente e planejado. Para isso, requer-se uma base 



20 
 

material da sociedade ou uma série de condições materiais de 
existência que, por sua vez, são elas próprias o produto natural-
espontâneo de uma longa e excruciante história de desenvolvimento.  
(MARX, 2013, p. 216). 

Assim sendo, relações sociais, mercadoria, homem, trabalho, são todas 

questões interligadas para a produção do capital. Ou seja, na formação social 

capitalista, o processo de produção domina o homem. 

 

1.2. Feudalismo, a era do escambo 

Ao pensar nessa sociedade que Marx descreveu no seu capítulo inicial 

de O Capital, que é constituída pelo Capitalismo, mercadoria, trabalho, dinheiro, 

antes, para fins dessa pesquisa, é preciso retomar o período que o antecedeu, 

o Feudalismo. Para isso, será necessário refletir como este se constituiu e 

como a transição entre uma e outra ocorreu, moldando a sociedade que segue 

até os dias atuais e, inclusive, na Sociedade Distópica de Suzanne Collins. 

A Sociedade Feudal era basicamente formada por três grupos sociais: 

os nobres, o clero e os servos. As características gerais desse período 

mostram uma sociedade com poder descentralizado, com uma economia 

baseada na agricultura de subsistência, trabalho servil e economia sem um 

sistema monetário, baseada principalmente na troca, no escambo, portanto, 

uma sociedade em que não existia o Capitalismo, no sentido de capital, de 

dinheiro.  

Rodney Hilton, na introdução ao livro A Transição do Feudalismo para o 

Capitalismo, faz um apanhado sobre aspectos fundamentais do Feudalismo e 

como estes se fizeram importantes para a formação e consolidação do 

Capitalismo. Ao falar sobre a forma proeminente de trabalho no Feudalismo, 

este se fazia a partir da servidão.  

Sua essência estava na transferência, para o uso do terratenente do 
trabalho da família camponesa, além do que era necessário para a 
subsistência e reprodução econômica da mesma. O trabalho 
excedente poderia ser utilizado diretamente nos domínios do senhor, 
isto é, na mansão rural e terras circunvizinhas, ou seu produto 
poderia ser transferido sob a forma de renda em espécie ou em 
dinheiro, por parte da família serva, para o senhor (HILTON, 1977, p. 
15). 



21 
 

A organização da propriedade de domínio senhorial, através da 

descrição destas, era possível graças aos camponeses livres e aos servos. 

“Todas as descrições de propriedades enfatizam a importância das obrigações 

de prestação de serviços nos arrendamentos (holdings) de camponeses livres 

ou servis” (HILTON, 1977, p. 17). Assim, observa-se a predominância da 

renda-trabalho como meio de renda no Feudalismo.  

Porém, com o crescimento do volume excedente, este passa a se 

transferir para a cidade, transformando-se em renda-dinheiro, assim fazendo 

com que ocorresse a origem e crescimento das cidades. Dessa forma, 

O aumento no volume do excedente extraído da produção do 
camponês, sob a forma de lucros jurisdicionais e monopolísticos mais 
do que de renda de terras, significou que, na verdade, os rendimentos 
dos senhores assumiam cada vez mais a forma monetária (HILTON, 
1977, p. 20). 

A crescente população que se transferiu para a cidade era composta 

basicamente por artesãos, pequenos mercadores1 e fornecedores de serviços, 

ou seja, da classe social mais baixa – ainda que este conceito de classe não se 

fizesse vigente na época.  

De fato, nas pequenas cidades-mercado, cujas populações 
agregadas constituíam provavelmente a maior parte da população 
urbana total da Europa, a exploração feudal dos artesãos era paralela 
à exploração do camponês, pois os senhores dessas cidades 
também recolhiam o produto do trabalho excedente dos artesãos 
através de aluguéis de casas ou bancas, dos monopólios de moinhos 
ou fornos, pedágios e impostos. Essa exploração era direta, no caso 
de cidades não emancipadas, e não estava inteiramente ausente nos 
burgos e comunas independentes, que às vezes tinham de pagar 
aluguéis ou pedágios, bem como altos impostos, cujo ônus recaía 
mais sobre os artesãos do que sobre as elites mercantis dirigentes 
(HILTON, 1977, p. 25). 

Ou seja, não apenas os camponeses que estavam no campo, nos 

feudos, eram explorados pelos senhores. Os artesãos, que buscavam uma vida 

melhor nessas novas cidades, também estavam sob o comando dos senhores 

feudais. 

                                                           
1 É a partir deste momento que surge a burguesia, uma vez que estes ganharam esse nome 
por serem os habitantes dos burgos, que são as pequenas cidades protegidas por muros. 
Estes pequenos mercadores, que no Capitalismo serão chamados burgueses, dedicavam-se 
ao comércio de mercadorias e prestação de pequenos serviços, mas não eram bem vistos 
pelos nobres, os detentores do poder econômico no Feudalismo. São os burgueses que 
começam a utilizar-se do dinheiro, como valor de troca, mudando o sistema atual de troca de 
mercadoria por mercadoria, e inserindo o dinheiro no meio deste processo. 
 



22 
 

Ao pensar nesse caminho do campo para a cidade, e como esse capital 

mercantil fornecido a partir dos excedentes da produção, Hilton comenta que 

muitos historiadores se interessaram pelo assunto, conquistando admiração, 

mas nenhum foi capaz de modificar a avaliação feita por Marx sobre o papel 

histórico desses mercadores, ou seja,  

que seu capital permaneceu sempre na esfera de circulação, e nunca 
se aplicou à produção agrícola ou industrial de maneira inovadora. A 
chamada revolução comercial em nada alterou o modo feudal de 
produção (HILTON, 1997, p. 27).  

Com isso, o autor se questiona como a economia monetária atuou na 

solvência das relações feudais, uma vez que a renda feudal podia ser paga 

tanto em dinheiro quanto em trabalho, chegando à conclusão de que 

foi a diminuição das rendas monetárias da aristocracia feudal o 
primeiro sintoma do fim do modo feudal de produção, pois elas 
representavam nada mais, nada menos que o excedente arrancado à 
força do camponês, e sua diminuição era o sinal monetário do 
declínio da dominação aristocrática antiga (HILTON, 1977, p. 28). 

Uma vez que o sistema feudal era um modo de produção no qual todos 

os produtos se destinavam ao uso, o fato de existirem excedentes, sistemas de 

troca, geração de lucro, estes acabaram sendo os agentes motores que 

geraram uma dinâmica tanto para o seu desenvolvimento quanto para a sua 

dissolução. “Foi essa a base para o crescimento da produção de mercadorias, 

das rendas monetárias senhoriais, do comércio internacional de bens de luxo e 

da urbanização” (HILTON, 1997, p. 32). 

 

1.3. A transição do Feudalismo para o Capitalismo 

Falar em transição não é apenas pensar que simplesmente de um 

momento para o outro um sistema deixou de existir em função de outro. São 

sistemas diferentes que foram se transformando até que um deixasse de existir 

para outro reger. Não há uma marcação de data precisa para isso, mas esse 

novo sistema é, inclusive, o que está em voga até os dias atuais, o sistema 

Capitalista. Rodney Hilton, em seu artigo “Capitalismo – o que representa esta 

palavra?”, traz a definição que Marx usa para Capitalismo, colocando-a em 

xeque com o sistema feudal: 

a definição de Capitalismo dada por Marx, no sentido de que sua 
característica essencial é a divisão de classes entre assalariados sem 



23 
 

propriedade e empresários que possuem capital, em contraste com a 
organização característica medieval da indústria e da agricultura com 
base no pequeno produtor que possuía seus próprios meios de 
produção (HILTON, 1977, p. 183). 

Essa transição ocorreu de modo gradual, pois “A estrutura política e os 

movimentos políticos afinal surgem das relações sociais baseadas na produção, 

mas as alterações econômicas e políticas não ocorrem paralelamente” 

(HILTON, 1977, p. 194). Por mais que ocorram de maneira desigual, são 

fortemente interconectadas. O autor continua dizendo que não se pode falar de 

uma Sociedade Capitalista se essa se encontra ainda nas mãos da aristocracia 

feudal. “O poder político, mesmo nas mãos de uma classe dominante cuja base 

econômica está ruindo, é ainda capaz de retardar o desenvolvimento de novas 

formas econômicas e sociais” (HILTON, 1977, p. 194). 

Eric Hobsbawm, em seu artigo “Do Feudalismo para o Capitalismo”, 

inicia comentando também que a transição do Feudalismo para o Capitalismo 

ocorreu de maneira desigual, levando em consideração a escala mundial. “O 

triunfo do Capitalismo ocorreu integralmente apenas em um único lugar do 

mundo, e essa região, por sua vez, transformou o resto” (HOBSBAWN, 1977, p. 

203). Assim sendo, foi, portanto, um processo longo e nada uniforme. 

Naturalmente, é difícil descrever em termos estáticos um período tão 
longo, no qual as forças do Capitalismo estão ascendendo, não 
conseguindo, porém, repetidamente, romper o tegumento feudal, ou 
estão mesmo envolvidas pela crise feudal. Esta dificuldade reflete-se 
em grande parte da frustrante discussão marxista sobre o período 
entre a primeira crise geral do Feudalismo e a vitória definitiva do 
Capitalismo, que sobreveio muito mais tarde (HOBSBAWN, 1977, p. 
207). 

Dessa forma, segundo o autor, o efeito final da ascensão do Capitalismo 

europeu foi dividir o mundo em dois setores, aumentando ainda mais a 

desenvolvimento desigual, sendo estes: o desenvolvido e o subdesenvolvido, 

ou seja, o explorador e o explorado. 

Maurice Dobb, em seu artigo, com título homônimo ao de Hobsbawn, 

“Do Feudalismo para o Capitalismo”, concorda com o que Hobsbawn fala sobre 

o fato desta transição ser um processo longo e nada uniforme, mas aprofunda 

mais sobre um aspecto que ele não comentou tão fortemente, a saber: “a 

natureza da contradição essencial da Sociedade Feudal e do papel por ela 

desempenhado na geração das relações burguesas de produção” (DOBB, 

1977, p. 209).  



24 
 

A partir disso, gera-se um conflito básico pelo modo feudal de produção, 

sendo esse um pequeno modo de produção. “A relação social básica 

assentava-se sobre a extração do produto excedente desse pequeno modo de 

produção pela classe dominante feudal” (DOBB, 1977, p. 210). Porém, a forma 

como esse produto excedente era tomado variava entre as três formas de 

renda feudal, que Marx define no volume três da sua obra O Capital, sendo 

eles: renda-trabalho, renda-produto e renda-dinheiro. Dobb, citando Marx, 

comenta que esta é uma falta de liberdade, uma vez “que pode evoluir da 

servidão com trabalho compulsório até o ponto de uma simples relação 

tributária” (MARX apud DOBB, 1977, p. 210). Isto é, essa forma econômica de 

trabalho excedente, que não é paga, determina essa relação de dominadores e 

dominados. Como consequência, isso gerou a revolta entre os pequenos 

produtores: 

A revolta camponesa contra o Feudalismo, mesmo se bem-sucedida, 
não implica o aparecimento simultâneo de relações burguesas de 
produção. Em outras palavras, o elo entre elas não é direto, mas 
indireto, o que explica, creio eu, a razão por que a dissolução do 
Feudalismo e a transição tendem a ser demoradas (DOBB, 1977, p. 
211). 

Conforme os pequenos produtores foram conseguindo esta 

emancipação parcial da exploração feudal, eles conseguiam guardar para si 

uma parte do produto excedente, fazendo com que tivessem mais meios e 

motivações para ampliar o cultivo de seus produtos. Assim, 

se lançaram também as bases para alguma acumulação de capital no 
interior do próprio pequeno modo de produção, e portanto para o 
começo de um processo de diferenciação de classes no interior da 
economia de pequenos produtores [...]. Essa polarização social na 
aldeia (e, de maneira similar, nos artesanatos urbanos) preparou o 
caminho para a produção assalariada e, em decorrência, para as 
relações burguesas de produção (DOBB, 1977, p. 212). 

E foi dessa forma que se iniciaram as relações burguesas de produção 

em meio a esta antiga sociedade, fazendo com que a Sociedade Feudal fosse 

perdendo espaço para uma Sociedade Capitalista, a qual buscava a obtenção 

do lucro. Além disso, com essa emancipação da exploração feudal e a 

transição do campo para a cidade, esses artesãos passaram a organizarem-se 

em guildas, ou corporações de ofício, com o objetivo de exercer a atividade de 

maneira disciplinada e organizada. Dias (2014), em sua tese de doutorado “A 

efetivação jurisdicional da liberdade sindical”, traz que  



25 
 

as corporações eram organizações dotadas das prerrogativas 
exclusivas para o exercício de determinada atividade ou produção, 
tinham poderes para editar normas próprias e gozavam dos 
privilégios a elas conferidos pela nobreza. Os mestres e demais 
órgãos de direção das corporações tinham o poder imperativo sobre a 
força de trabalho, coordenando as atividades realizadas e aplicando a 
disciplina aos aprendizes e aos trabalhadores, inclusive em questões 
de ordem pessoal. Dessa forma, o mercado de trabalho era restritivo 
já que só poderiam exercer a profissão os trabalhadores que 
estivessem inscritos nas corporações e que, portanto, se sujeitassem 
às suas regras e à sua hierarquia (p. 20). 

As guildas também serviam, além de organizar a produção, no sentido 

do trabalho propriamente dito, para determinar os preços dos produtos, valores 

a serem cobrados, distribuição de matéria-prima, enfim, servia como uma 

forma de organização trabalhista nessa Sociedade Capitalista, baseada no 

lucro, que estava surgindo. A partir dessas mudanças, a forma de organização 

Feudal deixou de existir para que a Capitalista predominasse. 

 

1.4. Capitalismo, a era do lucro 

 Ao pensarmos nesse novo formato de sociedade que surgiu após o 

Feudalismo, temos uma sociedade que tem como base o dinheiro, o capital, ou 

seja, um sistema econômico com o fim no lucro. Além disso, há a propriedade 

privada dos meios de produção, a qual se baseia principalmente nas 

dicotomias: opressores e oprimidos; burguesia e proletariado; aqueles que têm 

dinheiro, aqueles que têm a força de trabalho. Trata-se, de forma sucinta, de 

um sistema baseado na acumulação de capital, trabalho assalariado, troca 

voluntária, sistema de preços, dinheiro, mercados competitivos. 

 O desenvolvimento da Sociedade Capitalista fundamentou-se em 

relações sociais nas quais tinham como elo que as uniam o dinheiro. Além 

disso, com o surgimento e expansão da ideia de dinheiro – diferente da 

sociedade econômica anterior fortemente marcada pela troca de mercadorias –, 

formou-se uma classe trabalhadora assalariada consistentemente grande e 

abrangente. Por outro lado, se tem quem trabalha, tem quem paga por este, no 

caso, a classe capitalista, que detém o controle da riqueza e do poder político. 

 Ao pensar o Capitalismo como esta era do lucro, é importante levar em 

consideração o que Marx definiu por “mais-valia”, retomando conceitos já 

desenvolvidos aqui sobre valor de uso e valor de troca. Em suas palavras:  



26 
 

o que o capitalista faz o trabalhador produzir é um valor de uso 
particular, um artigo determinado. A produção de valores de uso ou 
de bens não sofre nenhuma alteração em sua natureza pelo fato de 
ocorrer para o capitalista e sob seu controle (MARX, 2013, p. 326).  

Assim sendo, o capitalista, aquele que detém o dinheiro, controla o 

trabalhador a produzir para além do que é pago e assim lucrar. O trabalhador é 

aquele que transforma a matéria-prima em produto. Contudo, “toda matéria-

prima é objeto do trabalho, mas nem todo objeto do trabalho é matéria-prima. O 

objeto de trabalho só é matéria-prima quando já sofreu uma modificação 

mediada pelo trabalho” (MARX, 2013, p. 328). O capitalista depende do 

trabalhador para transformar essa matéria-prima em objeto. Esse processo, por 

sua vez, extingue-se ao concluir-se em produto2. Portanto, o “produto é um 

valor de uso, um material natural adaptado às necessidades humanas por meio 

da modificação de sua forma. O trabalho se incorporou a seu objeto” (MARX, 

2013, p. 330). 

O processo de trabalho, como expusemos em seus momentos 
simples e abstratos, é atividade orientada a um fim – a produção de 
valores de uso –, apropriação do elemento natural para a satisfação 
de necessidades humanas, condição universal do metabolismo entre 
homem e natureza, perpétua condição natural da vida humana e, por 
conseguinte, independente de qualquer forma particular dessa vida, 
ou melhor, comum a todas as suas formas sociais (MARX, 2013, p. 
335). 

Ao escrever que “o trabalhador labora sob o controle do capitalista, a 

quem pertence seu trabalho” (MARX, 2013, p. 336), descreve-se em uma frase 

o sistema capitalista. Isso ocorre porque, ao controlar o trabalhador, o 

capitalista está sempre olhando para que o trabalhador transforme a matéria-

prima em produto, para que essa não seja desperdiçada, para que, assim, gere 

lucro.  

Como é um sistema baseado no dinheiro, o trabalhador, ao 

desempenhar a sua função, recebe um salário por isto, sendo este o valor 

diário por sua força de trabalho.  

Mediante a compra da força de trabalho, o capitalista incorpora o 
próprio trabalho, como fermento vivo, aos elementos mortos que 
constituem o produto e lhe pertencem igualmente. De seu ponto de 

                                                           
2 Vale ressaltar aqui o conceito desenvolvido por Marx de “alienação”. Este define o trabalhado 
como apenas uma parte entre o capitalista, aquele que detém o dinheiro/matéria-prima, e o 
produto final. O trabalhador não tem escolha, tem apenas a sua força de trabalho. “O 
trabalhador adianta ao capitalista o valor de uso da força de trabalho; ele a entrega ao 
consumo do comprador antes de receber o pagamento de seu preço e, com isso, dá um crédito 
ao capitalista” (MARX, 2013, p. 321). 



27 
 

vista, o processo de trabalho não é mais do que o consumo da 
mercadoria por ele comprada, a força de trabalho, que, no entanto, 
ele só pode consumir desde que lhe acrescente os meios de 
produção. O processo de trabalho se realiza entre coisas que o 
capitalista comprou, entre coisas que lhe pertencem. Assim, o 
produto desse processo lhe pertence tanto quanto o produto do 
processo de fermentação em sua adega (MARX, 2013, p. 337). 

Com isso, Marx passa a definir propriamente o que entende por mais-

valia, levando em consideração o valor de uso e o valor de troca. “Os valores 

de uso só são produzidos porque e na medida em que são o substrato material, 

os suportes do valor de troca” (MARX, 2013, p. 337). Ou seja, ao produzir um 

valor de uso, tem por objetivo um valor de troca, um artigo destinado à venda, 

uma mercadoria. Essa mercadoria, por sua vez, tem que ter um valor mais 

elevado do que as mercadorias usadas na sua confecção, sendo estas a soma 

dos valores dos meios de produção e força de trabalho. É esse valor excedente 

ao qual essa mercadoria é vendida, tem o seu valor de troca, que Marx 

considera como “mais-valia”.  

Para que este excedente exista, “não se trata mais, aqui, da qualidade, 

do caráter e do conteúdo específicos do trabalho, mas apenas de sua 

quantidade” (MARX, 2013 p. 342). Portanto, também não se trata de serviço, 

pois “um serviço nada mais é do que o efeito útil de um valor de uso, seja da 

mercadoria, seja do trabalho. Mas aqui se trata do valor de troca” (MARX, 2013 

p. 346). Para que a mais-valia ocorra, trata-se de focar no valor de troca, no 

excedente. Ou seja, o processo capitalista de produção é o processo de 

produzir mais-valia, forma capitalista de produção de mercadoria. “A mais-valia 

resulta apenas de um excedente quantitativo de trabalho, da duração 

prolongada do mesmo processo de trabalho” (MARX, 2013, p. 352). 

A partir dessa definição do conceito de “mais-valia” e como este se 

insere no sistema capitalista, é interessante pensar como esse sistema se 

desenvolveu e se desenvolve ao longo do tempo. Com isso, observa-se que o 

Capitalismo dividiu-se em fases. Luiz Carlos Bresser-Pereira, em seu artigo “As 

duas fases da história e as fases do Capitalismo” (2011), traz como ocorreu 

essa revolução em diferentes âmbitos: 

No plano econômico, a revolução capitalista deu origem ao capital e 
às demais instituições econômicas fundamentais do sistema – o 
mercado, o trabalho assalariado, os lucros, e o desenvolvimento 
econômico. No plano científico e tecnológico, é o tempo da 
transformação de uma sociedade agrícola letrada em uma sociedade 



28 
 

industrial. No plano social, é o momento de duas novas classes 
sociais: a burguesia e a classe trabalhadora. No plano político, a 
revolução capitalista deu origem às nações e ao Estado moderno, e, 
somando a esses dois fenômenos um território, ao Estado-nação (p. 
174). 

O autor também comenta que as fases pelas quais o Capitalismo passou 

– ou melhor, passou e está passando – são três: “o Capitalismo mercantil entre 

o século XIV e o XVIII, o Capitalismo clássico no século XIX e, desde o início 

do século XX, o Capitalismo dos profissionais ou tecnoburocrático” (BRESSER-

PEREIRA, 2011, p. 178). Pensando sob o viés da sociedade, essa 

periodização leva em consideração as relações de produção ou a natureza das 

classes dominantes. 

A primeira fase – o Capitalismo mercantil – foi fruto das grandes 
navegações e da revolução comercial. Nessa fase a aristocracia 
proprietária de terras é ainda dominante, mas uma grande classe 
média burguesa está emergindo. Com a formação dos primeiros 
Estados-nação e a revolução industrial nos séculos XVII e XVIII, a 
revolução capitalista pode ser considerada “completa” em cada 
sociedade nacional desenvolvida e entramos na fase do Capitalismo 
clássico.  

A terceira fase do Capitalismo desencadeia-se com a segunda 
revolução industrial: a revolução da eletricidade, do motor a explosão, 
da produção em linha de montagem e do consumo de massa. 
(BRESSER-PEREIRA, 2011, p. 178). 

 A partir disso, far-se-á uma breve contextualização sobre o que foram e 

o que são estas três fases do Capitalismo. 

 

1.4.1. Capitalismo mercantil e mercantilismo 

 O Capitalismo mercantil, também conhecido como Capitalismo comercial, 

é considerado a primeira fase do Capitalismo. Esta, por sua vez, muitas vezes 

é vista como o pré-Capitalismo, pois suas características vão ao encontro do 

que ocorreu no período de transição do Feudalismo para o Capitalismo, porém, 

mesmo assim, representa a primeira fase do Capitalismo.  

 Essa fase surge no final do século XV, marcando o fim da Idade Média e 

início da Idade Moderna, estendendo-se até o século XVIII, momento em que 

ocorre a Primeira Revolução Industrial. A base econômica desse período é o 

mercantilismo, o qual inicialmente estava baseado nas trocas comerciais, que 

tinham como finalidade o enriquecimento. É nesse momento que surge o 

dinheiro como valor de troca. Além disso, há um forte controle do Estado na 



29 
 

economia, visando à unificação do mercado interno e formação de fortes 

Estados-nação.  

 Ademais, esse período também foi marcado por ter uma balança 

comercial favorável, ou seja, produção de superávit, que é, literalmente, o que 

sobrou. Esse excedente é importante para que haja capital possível de ser 

reinvestido no sistema financeiro do país. No Capitalismo comercial, essa 

balança comercial favorável consistia na ideia de que a riqueza de uma nação 

estava associada à sua capacidade de exportar mais do que importar. Para tal, 

era importante o controle do Estado na economia, pois este se preocupava 

com o aumento da produção e com a busca de mercados externos para a 

venda de seus produtos. 

 Porém, para isso, no século XV, iniciaram-se as grandes navegações, 

nas quais os principais países da Europa, entre os quais estão Portugal, 

Espanha, Inglaterra e França, colonizaram a América e a África. Com isso, 

esses passaram a pegar matéria-prima da colônia para a produção das suas 

mercadorias na metrópole e, então, vendê-las no exterior a um preço muito 

maior. Ou seja, essa matéria-prima que vinha da colônia era manufaturada na 

metrópole. E é dessas colônias também que se provinham os metais preciosos, 

com os quais os mercantilistas defendiam a ideia de que a riqueza de um país 

era medida pela quantidade de outro e prata que possuíssem.  

 A metrópole pegava a matéria-prima da colônia, transformava-a em 

produto e revendia para fora, como forma de gerar lucro. Porém, esse mesmo 

Estado que se preocupava com a economia buscando o mercado externo, 

também mantinha o protecionismo de seu país. O protecionismo era realizado 

a partir de barreiras alfandegárias, com o aumento das tarifas, elevando o 

preço dos produtos importados, além de controlar as matérias-primas que são 

exportadas para não favorecer o crescimento industrial do país concorrente. Ou 

seja, há o favorecimento da exportação de produtos, desfavorecendo a 

importação.  

 



30 
 

1.4.2. Capitalismo clássico, desenvolvimento e ascensão, Revolução 

Industrial e Fordismo  

 A segunda fase do Capitalismo estende-se desde a Primeira Revolução 

Industrial, no século XVIII, até a Segunda Revolução Industrial, meados do 

século XIX, início do século XX. O local de surgimento dessa fase do 

Capitalismo é a Inglaterra, pois é lá que ocorrem as grandes mudanças 

características dessa fase. Sobre a Revolução Industrial, Afrânio Mendes 

Catani (1985), em seu livro O que é Capitalismo, nos diz que esta 

estabelece [...] as principais fases do desenvolvimento capitalista pelo 
simples motivo de que pressupõe a existência de certos níveis de 
acumulação capitalistas sem os quais não parece viável a 
substituição da força de trabalho por máquinas cada vez mais 
aperfeiçoadas (p. 52). 

 A grande marca desse período é o surgimento das grandes indústrias e, 

por conseguinte, a produção em larga escala, configurando-se assim o 

processo de industrialização. Por esse processo, vale ressaltar que as 

máquinas passam a substituir o trabalho manual. Assim sendo, o artesão, que 

detinha o poder sobre todo o processo na produção de seu produto, passa a 

perder espaço no comércio. A produção é em série e, desse modo, os 

trabalhadores não têm a ideia do todo, cada um faz um pedaço do produto final. 

Um exemplo fortemente conhecido sobre esse período da história é o filme 

Tempos Modernos (1939) no qual a personagem principal, Charlie Chaplin, 

tenta sobreviver em meio a um mundo moderno e industrializado, mostrando-

se como trabalhador da fábrica que faz sempre o mesmo serviço. Ou seja, os 

produtos, aquele que antes eram manufaturados, tornam-se produtos 

industrializados por meio da mecanização das grandes indústrias. Assim, há o 

aumento da produtividade ao mesmo tempo em que o mercado consumidor 

também se ampliava. 

 Com o aumento da produtividade para grandes escalas, há também a 

divisão ainda maior entre duas classes sociais: os detentores do dinheiro, os 

burgueses, e os trabalhadores, os proletariados, estes em grandíssimo número. 

Essa divisão gerou uma desigualdade social muito grande, pois os burgueses 

mantinham o acúmulo de capital na mão deles, que são poucos, e os 

proletariados (também chamados de operários) tinham que trabalhar em 

fábricas, em precárias condições, por muitas horas e com um salário que tinha 



31 
 

um valor muito baixo, não sendo suficiente para ter uma vida digna. É nesse 

momento que esses operários passam a se organizar em sindicatos, para 

reivindicar melhores condições de trabalho e vida, buscando ideias para 

melhorar a situação em que estavam diante desse quadro social da nova 

ordem industrial. Além disso, há também o uso de trabalho infantil e de muitas 

mulheres nas fábricas a condições de vida muito baixas. O trabalho que antes 

era feito todo pelo artesão, é substituído por máquinas que o fazem a partir de 

partes.  

Essas manufaturas, no entanto, deixam que a seu lado subsista, 
como sua ampla base, a dispersa produção artesanal e domiciliar. A 
grande produção de mais-valor nesses ramos de trabalho, juntamente 
com o barateamento progressivo de seus artigos, foi e é devida 
principalmente ao fato de que o salário é o mínimo necessário para 
vegetar de modo miserável, ao mesmo tempo que o tempo de 
trabalho é o máximo humanamente possível (MARX, 2013, p. 663). 

 Com o surgimento dessas fábricas, há um aumento da população nas 

grandes cidades, locais estes onde se encontravam as indústrias. Com isso, 

aumenta também o êxodo rural e, consequentemente, a superpopulação das 

cidades-metrópole. Ou seja, a partir dessa época, há um crescimento urbano 

ligado ao desenvolvimento tecnológico. Esse êxodo rural foi um fator 

determinante para o desenvolvimento do Capitalismo industrial, pois as 

pessoas saíram do campo em busca de melhores condições de vida nas 

cidades. Porém, acabou que isto resultou em uma explosão demográfica, a 

qual gerou ainda mais desigualdade entre as classes sociais. 

 Esse aumento demográfico das cidades, devido às grandes indústrias, 

foi possível principalmente pelo uso de carvão como fonte de energia. Ademais, 

a principal matéria-prima utilizada para a construção desse maquinário é o ferro. 

Além do uso nas grandes indústrias, a combinação do ferro e do carvão foi 

importantíssimo para o desenvolvimento de meios de transporte, como 

locomotivas e navios a vapor, mais velozes e que viajavam longas distâncias, o 

que fez com que atendesse a uma logística melhor. Com isso, surge o 

processo hoje chamado de globalização3, pois é possível transportar objetos, 

pessoas, matérias-primas a longas distâncias. 

                                                           
3  Ao se referir ao conceito de globalização, entende-se essa como um processo de 
aprofundamento internacional, em que há uma integração econômica, social, cultural e política. 
Este conceito de globalização, de um mundo globalizado, foi possível através da redução dos 



32 
 

 Vale ressaltar aqui também que o modo de produção este que é 

organizado a partir da divisão de tarefas, em uma produção em série baseada 

na linha de produção chama-se Fordismo, pois foi idealizado por Henry Ford. 

Sua principal função é a fabricação em baixo custo e a acumulação de capital. 

Essa produção em massa é constituída a partir de linhas de montagem 

semiautomáticas, o que fez com que o custo do material produzido reduzisse e 

assim barateasse os artigos produzidos. Com a produção em massa, há 

também o consumo em massa. Porém, a queda dos preços veio acompanhada 

da diminuição na qualidade dos produtos fabricados. Devido à especialização 

funcional, não era necessária a qualificação dos trabalhadores, uma vez que 

somente tinham conhecimento de uma etapa da produção, já que esses não 

precisavam locomover-se dentro da fábrica, pois, no caso da fábrica de carros 

de Ford, os veículos eram montados em esteiras rolantes, as quais se 

movimentavam enquanto o operário ficava praticamente parado. Isso acabou 

gerando consequências negativas a esses funcionários, pois tratava-se de um 

trabalho repetitivo, desgastante e que tinha pouco retorno financeiro, visto que 

não era necessária a qualificação desses. 

Assim, com a semiautomatização da produção, com o aperfeiçoamento 

das linhas de montagem, isso fez com que se produzisse um número maior 

produtos, o que também fez com que gerasse maior consumo. Um produto que 

fosse feito com um custo menor, devido à otimização das linhas de produção, 

também é vendido a um valor mais acessível. Porém, com o aumento na 

produção e no consumo, além do barateamento dos produtos, isso somente se 

fez possível com a queda da qualidade desses. Além disso, a própria rigidez do 

modelo de gestão industrial foi, também, a causa de seu declínio, 

desencadeando na Segunda Revolução Industrial e, por consequência, na 

terceira fase do Capitalismo, o Capitalismo financeiro. 

 

                                                                                                                                                                          
custos dos meios de transportes e comunicação no final do século XX, início do século XXI. 
Assim sendo, o mundo passou a ter mais facilidade de contato em diversos aspectos de cada 
sociedade. 



33 
 

1.4.3. Capitalismo financeiro, dos profissionais, tecnoburocrático  

 O Capitalismo financeiro, a terceira fase do Capitalismo, surgiu entre o 

início e meados do século XX, com a Terceira Revolução Industrial, também 

conhecida por Revolução Informacional, e está presente até os dias de hoje. 

Essa fase do Capitalismo recebe esse nome devido ao fato de que os bancos e 

outras instituições, ligadas ao sistema financeiro, são os principais agentes 

desse período, pois, conforme Catani (1985), “ao autofinanciamento baseado 

em acumulações privadas preferencialmente agrárias ou comerciais sucederia 

o império das grandes entidades bancárias” (p. 57-58). Há estudiosos que 

dizem que o Capitalismo Financeiro durou apenas até a quebra da bolsa de 

valores de Nova Iorque, em 1929, e que a partir de então surge uma nova fase 

do Capitalismo, o Capitalismo Informacional. Porém, para fins desse estudo, 

trataremos estas como apenas uma fase. 

 Como já dito, essa fase é fortemente marcada pela inserção do sistema 

financeiro, sendo exemplos desse ações, produtos financeiros, títulos, 

derivativos, mercado de câmbio, com a finalidade de gerar lucro. Além disso, 

há um incentivo no sistema de empréstimos e financiamentos com o objetivo 

de adquirir bens, como imóveis e carros. Com isso, há o fortalecimento da 

bolsa de valores, além da especulação financeira nos mercados. 

 A partir disso, com a globalização já avançada, surgem as primeiras 

empresas multinacionais. Essas empresas, por sua vez, detêm grande parte do 

capital e, como forma de concentrar o dinheiro entre elas, fundem o capital. 

Esse processo é chamado de monopolização.  

O fim do século XIX traz a consolidação dos principais rasgos do 
chamado “Capitalismo tardio”, a saber: o surgimento de oligopólios e 
monopólios como formas concentradas que unificam o esforço 
empresarial e abrandam o caráter competitivo do estágio em que o 
capital ainda se encontrava atomizado e disperso. [...] O objetivo do 
monopólio é aumentar o próprio lucro, limitando a produção e subindo 
os preços (CATANI, 1986, p. 58-59).  

Assim sendo, “a forma mais completa do monopólio é a que se realiza 

por fusão, consistindo na união de várias firmas rivais numa só, ou quando a 

maior delas absorve as restantes” (CATANI, 1986, p. 60). Para tal, há três 

formas que são utilizadas, sendo elas: holding, truste e cartel. Holding se 

configura quando grandes empresários passam a comprar ações de empresas 



34 
 

do mesmo ramo, levando ao controle da oferta de determinado produto ou 

serviço por somente uma instituição; truste é quando grandes empresas se 

fundem, as quais muitas vezes já possuem o controle da maior parte do 

mercado, e assim acabam dominando todas as etapas da produção e do 

mercado consumidor; cartel, por sua vez, são grupos de empresas que se 

unem para tabelar os preços dos produtos, assim fazendo com que não tenha 

concorrência, prejudicando o consumidor que não tem a possibilidade de 

pesquisar o melhor preço do mercado. 

Outro aspecto importante dessa fase do Capitalismo são os avanços 

tecnológicos – era das tecnologias da informação – e científicos.  Além disso, 

para tal, é necessário ressaltar o papel das Universidades. “O processo de 

invenção implica uma prévia educação especializada que lança ao primeiro 

plano o papel das Universidades” (CATANI, 1985, p. 61). Assim sendo, no 

período da Segunda Guerra Mundial, há uma estreita aliança entre ciência, 

tecnologia e indústria. Enfim, “pode-se afirmar que a principal inovação da 

tecnologia nesta forma atual de Capitalismo localiza-se no campo da eletrônica 

e da informática, através da criação dos computadores” (CATANI, 1985, p. 61). 

Se a máquina já foi importante no período do Capitalismo industrial, 

substituindo a força do homem, o computador vem para substituir as operações 

mais complexas do cérebro humano. Portanto, “o Capitalismo atual é um 

Capitalismo de empresas industriais gigantescas que lançam seus tentáculos 

por toda a face da terra, aparecendo como um espectro ‘multinacional’ 

onipresente e disperso” (CATANI, 1985, p. 63). 

Com isso, neste momento, para fins de análise neste trabalho, faz-se 

importante trazer alguns conceitos sobre a questão da “televisão”, desta 

“máquina de narciso” em meio à “sociedade do espetáculo”, que se configura 

atualmente e o poder da mídia, da propaganda para o Capitalismo. 

 

1.5. Mídia, televisão, sociedade do espetáculo 

Após refletir sobre o percurso de como a Sociedade Capitalista surgiu, 

desenvolveu-se e transformou-se no que se apresenta atualmente, outro fato 

importante a ser pensado é o surgimento da mídia, da televisão e como essa 



35 
 

se faz presente na vida do indivíduo. Definir “televisão” é algo muito amplo, 

pois, dependendo do aspecto que se levar em conta, esta terá uma visão 

diferente. Visão, tele-visão, aquela “caixa preta” pela qual se transmite a 

informação, mas não somente a informação, como pode ser também por onde 

se veicula o entretenimento, a história, a sociedade. “Sociedade do espetáculo”, 

como Guy Debord definiu, em seu livro de teses A sociedade do espetáculo, 

para todo este conjunto que diz respeito à questão da imagem e como esta é 

representada na sociedade. “O espetáculo não é um conjunto de imagens, mas 

uma relação social entre pessoas, mediada por imagens” (DEBORD, 1997, p. 

14). 

Outro teórico interessante que trabalha com essa ideia do vídeo e de 

como ele transformou a cultura, tornando-se material, materialista, é Fredric 

Jameson, no seu livro A lógica cultural do Capitalismo tardio (1997). O autor 

aborda questões sobre essa cultura material e como a media (mídia) mexeu 

com isso. Por mídia ele entende que esta evoca três signos relativamente 

distintos: “o da modalidade artística ou forma específica de produção estética, o 

da tecnologia, geralmente organizada em torno de um aparato central ou de 

uma máquina, e, finalmente, o de uma instituição social” (p. 91). E 

complementa dizendo que esses três campos semânticos não definem o que é 

mídia, mas dão as dimensões distintas para tal. Além disso, Jameson comenta 

que pensar que a cultura hoje é uma questão de mídia está equivocado, pois a 

cultura sempre foi uma questão de mídia, ela  

sempre foi assim e [...] as formas e gêneros mais antigos, e até 
mesmo os exercícios espirituais e mediações mais antigos, os 
pensamentos e as expressões, também eram, a seu modo, produtos 
da mídia (p. 92). 

Ao longo do capítulo, Jameson fala sobre a questão do vídeo, frente às 

outras formas de mídia, inclusive a televisão comercial, esta vista por ele como 

uma máquina que “consegue produzir um simulacro do tempo ficcional” 

(JAMESON, 1997, p. 98), e o vídeo como aquele que reproduz o tempo real. 

Porém, a introdução da máquina nesse aspecto é como se, levando em 

consideração os ideais de Marx presentes n’O Capital, “desvelasse, de forma 

inesperada, a materialidade da vida e do tempo humanos” (JAMESON, 1997, p. 

99), fazendo assim uma distinção entre tempo real e tempo mensurável, 



36 
 

mensurado pela máquina. Então, passa a desenvolver questões relacionadas 

ao vídeo e de sua relação com o Capitalismo: 

Tentei dar a entender que o vídeo é especial – e nesse sentido 
historicamente privilegiado ou sintomático – porque é a única forma 
de arte ou medium, na qual a junção do tempo e do espaço é o locus 
exato da forma, e também porque sua aparelhagem domina e 
despersonaliza de forma única tanto o sujeito quanto o objeto, 
transformando o primeiro em um aparato quase material de registro 
do tempo mecânico do segundo, e da imagem, ou “fluxo” total, do 
vídeo. Se adotarmos a hipótese de que o Capitalismo pode ser 
periodizado por saltos quânticos, ou mutações tecnológicas, através 
dos quais ele responde a suas crises sistêmicas mais profundas, 
então fica um pouco mais claro como e por que o vídeo – relacionado 
tão de perto com a tecnologia dominante do computador e da 
informação no Capitalismo tardio, ou terceiro estágio do capital – 
pode reivindicar ser a forma de arte por excelência do Capitalismo 
tardio (JAMESON, 1997, p. 99). 

 A partir disso, o teórico disserta sobre essa questão do tempo para com 

o vídeo e como este se faz presente na televisão comercial, no qual ele diz que 

esse tempo material, tempo da máquina pontua o fluxo da televisão comercial, 

ou seja, devido à sua programação e às quebras com comerciais, fazendo com 

que se crie um “simulacro ficcional [que] se agarra à pontuação material, do 

mesmo modo como o sonho se agarra a estímulos materiais externos para 

realizá-los e convertê-los na aparência de um começo e de um fim” (JAMESON, 

1997, p. 100). 

Além disso, outra definição interessante que a televisão ganha é ser 

chamada, conforme nomeou Muniz Sodré, “máquina de Narciso”. Para tal, em 

seu livro chamado A Máquina de Narciso: televisão, indivíduo e poder no Brasil 

(1984), ele traz uma definição para esse sujeito que se constitui a partir de 

desejos ilimitados: 

O sujeito individual pode emergir dos laços de dependência pessoal 
do Feudalismo porque há agora uma norma moral que o controla. Ao 
mesmo tempo, entretanto, a ordem social instituída pelo mercado já 
procurava “produzir” o homem como sujeito de desejos ilimitados. [...] 
Levanta-se para a consciência individual a hipótese de um poder 
físico, equivalente a qualquer outro processo da natureza. E daí 
decorre uma ética individualista de prazer muito adequada ao 
industrialismo moderno, à moral de produção, sempre propícia a 
atender aos desejos de consumo com a pretensão de uma oferta 
ilimitada de bens materiais. No espelho, o sujeito da produção 
enxerga o sujeito do consumo (p. 24). 

 Ao pensar sobre esse sujeito com desejos ilimitados, considerando a 

forma como Sodré denomina a televisão, tem-se que se trata de uma máquina, 



37 
 

um objeto proveniente da tecnologia, que busca o “eu”, o Narciso4. Como 

exemplificação disso, o autor conta um fato em que uma pesquisadora 

pergunta a um jovem engraxate, no Rio de Janeiro, sobre o que ele gostaria de 

ver na televisão e este responde “eu”. Pois, no pensamento deste, ao ver a sua 

própria imagem nesse moderno espelho eletrônico e, assim, multiplicada, 

alguma modificação poderia ocorrer no seu estatuto social (SODRÉ, 1984, p. 9). 

É essa ideia de “espelho” televisivo que provoca uma fascinação ao homem 

contemporâneo. 

No livro Olho de vidro: a televisão e o estado de exceção da imagem 

(2011), Marcia Tiburi faz uma reflexão sobre a televisão a partir de um viés 

filosófico. Ao longo da introdução, a autora define televisão de diversas 

maneiras. “Um dispositivo formador de comunidade” (p. 15), pois, para que a 

televisão cumpra seu papel, ela precisa de uma produção, uma transmissão e 

uma recepção. Aquele que produz o conteúdo, a tecnologia que transmite e o 

telespectador que assiste, formando assim essa comunidade.  

 Outro ponto importante desenvolvido pela autora é que a televisão pode 

seguir dois caminhos distintos que se entrecruzam, sendo eles: arte e 

mercado/publicidade.  

A criação do que chamamos “arte” não nasce simplesmente como 
coisa distante de um sistema e de um mercado. Ou está neles, ou 
fora deles. Do mesmo modo, a televisão, refém da publicidade, faz 
parte de um sistema e de um mercado. Me parece que muito do que 
precisamos entender sobre televisão reside na tensão entre a 
possibilidade expressiva e a realidade do sistema ao qual damos 
também o nome de televisão. Que o caráter publicitário da televisão 
vença o caráter expressivo é a questão que precisa ser pensada 
(TIBURI, 2011, p. 25). 

 Assim sendo, a produção daquilo que a televisão transmite tem sempre 

um fim no Capitalismo, no mercado. Além disso, ao pensar a televisão e o 

telespectador, deve-se pensar que, sendo esta uma formadora de comunidade, 

observa-se que essa comunidade é formada por uma massa. Ou seja, a 

televisão é um órgão de olhar coletivo que foi desenvolvido para as massas.  

                                                           
4 Narciso, na mitologia grega, era um herói, filho do deus do rio Cefiso e da ninfa Liríope, 
famoso por sua beleza e orgulho. Dias antes do seu nascimento, o oráculo Tirésias disse que 
ele teria uma vida longa, desde que nunca visse seu rosto. Narciso, chegando à idade adulta, 
tornou-se um jovem belíssimo e, assim, despertou o amor de muitas moças e ninfas, porém 
sempre insensível ao amor. Como forma de vingança destas mulheres, a deusa Nêmesis o 
condenou a apaixonar-se pelo próprio reflexo na lagoa. Encantado pela sua própria beleza, 
indiferente ao mundo, debruça-se sobre a sua própria imagem e se deixa morrer. 



38 
 

 Pensar na transmissão é pensar na televisão como a imagem à distância. 

E, com isso, televisão torna-se transmissão. “A transmissão em um sentido 

hermenêutico é da memória, da sensibilidade, de afetos, das formas de 

racionalidade, em resumo, da linguagem” (TIBURI, 2011, p. 29-30). Ou seja, 

trata-se da transmissão de ideias, de valores, de crenças, de preconceitos, de 

ignorância. “A televisão transmite porque é o meio” (TIBURI, 2011, p. 30). 

O caráter de sua transmissão a coloca como formadora da história, 
assim como os livros e as obras de arte, mesmo que a história que 
ela forma seja, de certo modo, aniquilação da história tal como 
conhecemos, na medida em que sua atuação se dá na experiência do 
tempo que é a do presente instantâneo (TIBURI, 2011, p. 30). 

 Sendo a televisão um órgão de olhar coletivo, tem-se nessas massas a 

geração do capital. Pois “os olhos estão para a TV como o dinheiro está para o 

mercado” (TIBURI, 2011, p. 33). Assim sendo, para que se gere o capital, é 

necessária a publicidade, a propaganda. 

A publicidade, esse poderoso instrumento estimulador da produção e 
do consumo de massa, é, na verdade, a face mais óbvia de 
desperdício funcional que caracteriza a sociedade pós-moderna. 
Amplia-se por meio dela o potencial de transmissão de informação 
destinada a transformar e a constituir a consciência do indivíduo 
enquanto sujeito-consumidor (SODRÉ, 1984, p. 84). 

 Isto é, essa massa, esses sujeitos-consumidores são os seres passivos 

frente a essa “caixa preta” difusora de informações. O telespectador é o sujeito 

passivo dessa “máquina de Narciso”. “O sujeito que assiste televisão é um 

atento-distraído. A distração/atenção ou a atenção/distração é a postura típica 

do sujeito feito olhar que se dedica à televisão” (TIBURI, 2011, p. 44). Ou ainda, 

“nem torturador, nem torturado, o telespectador é uma figura da 

dessubjetivação” (TIBURI, 2011, p. 45). 

 Mesmo que a televisão seja feita para as massas e que esse 

telespectador é um sujeito passivo frente a esta, a televisão nada mais é que 

um retrato da sociedade. Um retrato de um sujeito formado nessa Sociedade 

Capitalista cheio de desejos ilimitados, que para na frente da televisão para ver 

como essa sociedade está, funciona e deseja ser/estar ali.  

 



39 
 

2. Utopias e Distopias  

Após esse breve contexto histórico, que considerou as ideias de Marx 

sobre a construção da sociedade, além de outros autores marxistas, fazendo 

um percurso que vai desde o Feudalismo, surgimento dos feudos, sociedades, 

burguesia, proletariado, Capitalismo, até o momento em que a mídia, a 

publicidade e a televisão têm um papel importante na formação do ser humano, 

agora se faz necessário voltar-se para a literatura e pensar um pouco sobre o 

contexto de utopia e distopia na formação das sociedades presentes na 

literatura, para, então, chegarmos aos Jogos Vorazes, de Suzanne Collins. 

Para isso, este capítulo é dividido em três momentos: primeiro é definido o que 

se entende por utopia, como surgiu, e as principais características, após, voltar-

nos-emos para a distopia, da mesma maneira e, por último, uma análise breve 

dos três clássicos da literatura distópica: 1984, de George Orwell, Admirável 

mundo novo, de Aldous Huxley e Fahrenheit 451, de Ray Bradbury. Passar por 

esses conceitos de utopia e distopia, além dos clássicos da literatura distópica, 

faz-se necessário para que, no terceiro capítulo dessa dissertação, possamos 

ver aspectos importantes que se constituem nos Jogos Vorazes. 

 

2.1. Utopias 

Primeiramente, é preciso definir etimologicamente o que se entende por 

utopia. A palavra utopia vem do grego, formada por “u”, que significa “não”, ou 

seja, um prefixo de negação, e “topos”, “lugar”, assim sendo, trata-se de um 

“não lugar”, um lugar que não existe. A ideia desse não lugar se faz presente 

na literatura desde A República, de Platão, porém, é Thomas More, no seu livro 

Utopia, de 1516, quem acaba por nomear este conceito. 

Segundo Ânderson Martins Pereira (2017), em sua dissertação de 

mestrado Divergência, insurgência e convergência: uma análise da trilogia 

Divergente sob a luz das distopias modernas e contemporâneas, acerca da 

obra de More, diz que  

é um dos textos fundadores do gênero, brinca com os prefixos 
criando também uma eutopia ou eu-topos – “bom lugar”. A obra narra 
a viagem de Raphael a ilha de Utopia, uma insula que se constitui em 
um “não-lugar” e ao mesmo tempo tem incutida a si um ideal de 
sociedade para a época. Esta mesma dicotomia se encontra no título 



40 
 

da obra, visto que o jogo de palavras, inscrito nas duas definições 
presentes na nominação da ilha de More, está na pronúncia de utopia 
e eutopia que são iguais em Inglês (p. 20). 

 Ao pensar nessas narrativas utópicas, nesses “não lugares”, ou, 

eutópicas, os “bons lugares”, em sua maioria, como no caso da obra de More, 

tratam-se basicamente de relatos de viagem, nas quais estes encontram um 

lugar que se configura como uma sociedade melhor, ideal, perfeita. Ou seja, de 

acordo com Espinelly (2016), “More cunha o termo, que se refere, em um 

sentido geral, a relatos de um mundo melhor, com narrativas sobre um futuro 

ideal, em que o homem constrói o Paraíso na Terra” (p. 60), sendo essa ilha 

um sistema em que tudo funciona perfeitamente, onde o coletivo torna-se mais 

importante que o individual, para, assim, buscar a felicidade. 

Eduardo Marks de Marques (2014), no artigo “Da centralidade política à 

centralidade do corpo transumano: movimentos da terceira virada distópica na 

literatura”, diz que: 

Toda eutopia existe no presente do narrador. O modelo (e)utópico 
clássico, não surpreendentemente, é o da narrativa de viagem: um 
viajante retorna para sua terra natal após ter experimentado a vida 
em um lugar distante (e, essencialmente, inexistente) e passa a 
descrever a organização social, econômica e política desse lugar. O 
importante é que tal narrativa só faz sentido por ser criada para um 
leitorado contemporâneo ao do narrador e, por isso, o não-lugar é 
presente (p. 13). 

  Além disso, Leomir Cardoso Hilário (2013), em seu artigo “Teoria crítica 

e literatura: a distopia como ferramenta de análise radical da modernidade”, 

define que “a utopia é, ao mesmo tempo, um gênero literário que consiste na 

narrativa sobre a sociedade perfeita e feliz e um discurso político que procura 

expor a cidade justa” (p. 204). 

O “não-lugar” eutópico se localiza, em geral, em uma ilha 
desconhecida, no futuro ou até mesmo em outros planetas e é a partir 
deste distanciamento que ele se inscreve em um imaginário de nação 
perfeita, onde os problemas vividos pelo viajante serão resolvidos 
(PEREIRA, 2017, p. 23). 

 Esse lugar utópico, essa ilha desconhecida, essa sociedade ideal, 

considerando o cristianismo que muito figurou na Idade Média, parece ser uma 

referência ao Jardim de Éden, o local perfeito onde Adão e Eva foram 

concebidos. Assim sendo, pensar o local dessa sociedade utópica é pensar 

este como inexistente, proveniente do imaginário, caracterizando-se como um 

modelo ao qual se busca alcançar. Assim, “o utopista é aquele cuja função é 



41 
 

deslocar a fronteira daquilo que os contemporâneos julgam possível, no sentido 

positivo e emancipatório” (HILÁRIO, 2013, p. 204). É uma sociedade na qual 

não existe propriedade privada, as casas são coletivas, onde tudo é de todos.  

Trazem, em geral, um princípio de igualdade, que será observado 
principalmente na organização da sociedade, e essa característica 
está corporificada também no espaço. [...] As cidades são 
identificadas e se dispõem em uma distância similar, o número de 
habitantes em cada cidade obedece também a mesma simetria e é 
possível pontuar que a ilha colabora para que a similitude seja regra, 
mantendo o estrangeiro e o diferente fora dos ditames do regime 
(PEREIRA, 2017, p. 46). 

 Levando em consideração que a pronúncia de “utopia” e “eutopia” na 

Língua Inglesa é a mesma, cabe pensar que, tanto o conceito de um “não lugar” 

e de um “bom lugar”, encaixam-se. Assim, segundo Marks de Marques (2014), 

“o espírito utópico sempre prevê e/ou propõe mudanças e, via de regra, tais 

mudanças sempre são para melhor” (p. 12). Porém, reiterando, somente 

existem no plano de um modelo, pois, se passarem a existir, deixam de ser 

utópico.   

 

2.2. Distopias 

 É a partir desse viés de que a utopia/eutopia propõe uma sociedade na 

qual as mudanças são para melhor, um mundo ideal, que surge a distopia, pois 

“o gênero da distopia em particular, emerge como dispositivo de análise radical 

da sociedade, cujo objetivo é analisar os efeitos de barbárie que se manifestam 

em determinado tecido social” (HILÁRIO, 2013, p. 201). Desta forma, a distopia 

está para a utopia assim como o contrário. Ou seja, uma não é o oposto da 

outra. Metaforicamente falando, a utopia está para o sonho, assim como a 

distopia está para o pesadelo. São faces da mesma moeda. Assim, “se a utopia 

figura uma alternativa melhor, projetando um mundo diferente do atual, a 

distopia apresenta uma possibilidade pior, de um mundo degradado em 

decorrência dos problemas causados pela sociedade contemporânea” 

(ESPINELLY, 2016, p. 66-67). A distopia é um outro “não lugar”, porém 

ressaltando o que de pior pode haver nesta sociedade. 

O “não-lugar” é ainda uma importante característica da distopia. Esta, 
ao construir uma realidade execrável, utiliza-se de medos ou de 
características negativas da sociedade na qual ela se inscreve e as 
ressalta em uma projeção de futuro, colocando essa nova sociedade 



42 
 

em um terreno onde direitos que constituem o humano são 
inexistentes. Logo, tanto as distopias como as eutopias, possibilitam 
ao leitor uma reflexão sobre a sociedade na qual ele está inscrito 
(PEREIRA, 2017, p. 24). 

 Pensar uma narrativa distópica é chamar a atenção para “as relações 

heterônomas entre subjetividade, sociedade, cultura e poder” (HILÁRIO, 2013, 

p. 203). Desse modo, é possível entender o gênero distópico como sendo o de 

“romances ambientados em sociedades imaginadas, distintas da nossa, no 

futuro ou em um presente alternativo, em que os problemas da sociedade 

contemporânea são criticados através de seu exagero” (ESPINELLY, 2016, p. 

69). Trata-se de uma forma de criticar a sociedade, as condições sociais, ou, 

ainda, os sistemas políticos existentes, sendo estas feitas de maneira mais 

veemente. De acordo com Rudinei Kopp, “as distopias são, portanto, formas 

para criticar, através da exacerbação, os regimes e modos vigentes” (KOPP, 

2011, p. 58). 

Literatura distópica é especificamente a literatura que se posiciona 
em direção oposta ao pensamento utópico, alertando contra as 
potenciais consequências negativas do utopismo. Ao mesmo tempo, 
a literatura distópica genericamente se constitui também por uma 
crítica às condições sociais ou sistemas políticos existentes, seja 
através de um exame crítico das premissas utópicas sobre os quais 
essas condições e sistemas são baseados ou através das 
possibilidades imaginativas dessas condições e sistemas dentro de 
diferentes contextos que revelam claramente suas falhas e 
contradições (BOOKER, 1994a, p. 3 apud KOPP, 2011, p. 54). 

Com isso, podemos pensar aqui a questão política, pois se trata um 

governo que é totalitário, em um tempo futuro, no qual a obra se passa no 

presente desse tempo.  

O objetivo das distopias é analisar as sombras produzidas pelas luzes 
utópicas, as quais iluminam completamente o presente na mesma 
medida em que ofuscam o futuro. Elas não possuem um fundamento 
normativo, mas detêm um horizonte ético-político que lhes permite 
produzir efeitos de análise sobre a sociedade (HILÁRIO, 2013, p. 
205). 

 Assim como utopia, a palavra distopia é formada etimologicamente pelo 

prefixo “dis”, que significa doente, anormal, dificuldade, mau funcionamento, 

juntamente à “topos”, “lugar”. “Num sentido literal, significa forma distorcida de 

um lugar. Neste caso se referindo a um curso anormal e inesperado de 

acontecimentos que compõem determinada forma social” (HILÁRIO, 2013, p. 

205-206). 



43 
 

 Uma vez que a distopia se configura em um futuro, ela aparece como 

uma “previsão a qual é preciso combater no presente” (HILÁRIO, 2013, p. 206). 

Ou seja, o grande papel das narrativas distópicas é alertar para que em um 

futuro, o qual às vezes parece estar muito próximo do presente, não aconteça o 

que estas estão a nos narrar. “Ela busca fazer soar o alarme que consiste em 

avisar que se as forças opressoras que compõem o presente continuarem 

vencendo, nosso futuro se direcionará à catástrofe e barbárie” (HILÁRIO, 2013, 

p. 206-207).  

Ao pensarmos a distopia como esse alarme, observa-se que essa 

“simula um ‘mundo pior’ a partir do exagero, por exemplo, na aplicação de leis, 

modos de dominação, sistemas econômicos ou políticos, costumes, ideologias 

ou crenças contemporâneas (mas não necessariamente diferente deste)” 

(KOPP, 2011, p. 58). Com isso, nota-se que: 

as semelhanças evidentes entre o distópico e a sociedade existente 
incentivam um processo paralelo, no qual os leitores são encorajados 
a julgar sua própria sociedade na medida em que ela incorpora 
características distópicas5 (FERNS, 1999, p. 109 apud ESPINELLY, 
2016, p. 70, tradução do autor). 

Assim sendo, 

a distopia é um gênero essencialmente arraigado à sociedade e 
dentre suas características mais marcantes estão a discussão de 
valores éticos ou morais e a denúncia de suas possíveis deturpações. 
Para este efeito, as distopias criam uma sociedade atroz, na qual os 
indivíduos que ali coexistem carecem de direitos básicos e, neste 
universo, estas prerrogativas são consideradas essenciais para o que 
se entende por condição humana (PEREIRA, 2017, p. 12). 

 Pereira (2017) considerando as ideias de Claeys (2010) no qual ele 

propõe que a distopia é dividida em dois momentos iniciais. O primeiro é 

chamado por ele de primeira virada distópica, a qual “é concebido através de 

sátiras, textos antiutópicos e distópicos criados em resposta a eutopias, que 

eram inspiradas pelo sentimento de mudança na revolução francesa” (p. 59). 

Já o segundo momento, o qual acreditamos ter maior importância para fins 

desse trabalho, é marcado por narrativas distópicas no século XX, que acabam 

por consolidar o gênero. 

                                                           
5 Do original: “[…] the evident resemblances between dystopian and existing society encourge a 
parallel process, whereby readers are encouraged to judge their own society by the extent to 
which it embodies dystopian features”. 



44 
 

Neste momento do gênero são centrais questões políticas e 
mecanismos de controle de massas frente a ideias de liberdade. As 
distopias trazem consigo relatos atrozes de sociedades do futuro, nas 
quais os indivíduos são destituídos de algumas características 
humanas e de sua individualidade para o bem do sistema (PEREIRA, 
2017, p. 59). 

 

2.3. Clássicos da literatura distópica 

 Como forma de exemplificar essa segunda fase das narrativas distópicas, 

trazemos os exemplos dos livros 1984, de George Orwell, Admirável mundo 

novo, de Aldous Huxley e Fahrenheit 451, de Ray Bradbury. Para tal, faremos, 

inicialmente, uma contextualização histórica destes, observando a situação 

política e econômica em que se encontrava cada um no período em que foi 

escrito e publicado, para, após, analisá-los considerando os aspectos acima 

desenvolvidos sobre as narrativas distópicas. 

 O primeiro clássico a ser analisado aqui é o 1984, escrito pelo inglês 

George Orwell e publicado em 1949. Ao pensarmos no ano de sua publicação, 

considerando o contexto histórico mundial, trata-se do período pós-segunda 

guerra, em que a Europa, principalmente, encontrava-se devastada. Com isso, 

desenvolveu-se o Plano Marshall, que foi um programa de ajuda econômica 

dos Estados Unidos aos países europeus para sua reconstrução econômica, 

durante os anos de 1947 e 1951. Mesmo assim, o que se vê nesse romance é 

um tom repressivo em seu regime totalitário, uma vez que o “olho que tudo vê” 

do Grande Irmão controla essa população. Após, analisaremos o Admirável 

mundo novo, escrito em 1931 e publicado em 1932, pelo inglês Aldous Huxley. 

Por mais que esse romance seja escrito na Inglaterra, podemos pensar que em 

1931 o mundo ainda sofria as consequências da crise de 1929, no caso, a 

quebra da bolsa de valores de Nova Iorque, conhecida também pela Grande 

Depressão. Apesar desse contexto, e diferente de 1984, Admirável mundo 

novo tem um tom mais de harmonia, equilíbrio com as regras da sociedade, 

pois a população aceita – devido a fatores externos e impostos pelo governo – 

viver em suas castas e fazer o que é previamente delimitado; o controle aqui é 

exercido pelo prazer. E, por terceiro, o clássico Fahrenheit 451, escrito pelo 

norte-americano Ray Bradbury, em 1953, o qual também se encontra 

contextualizado em um mundo pós-guerra, a censura dos anos 1950, e, ainda, 



45 
 

devido à sua temática de queimar livros, parece remeter a Alemanha Nazista, 

que começou em 1933, quando obras literárias de intelectuais eram queimadas 

em praça pública. Com isso, partimos para a análise mais detalhada das obras. 

 O lema do Partido em 1984 traz em sua essência o controle totalitário 

dessa distopia, pois “quem controla o passado, controla o futuro; quem controla 

o presente, controla o passado” (ORWELL, 2009, p. 47). A obra é datada em 

um tempo futurístico de 1984 – considerando que foi publicada em 1949 –, no 

qual há uma sociedade chamada Oceânia que ora luta contra a Lestásia, ora 

contra a Eurásia, formas as quais o mundo encontra-se dividido na narrativa. 

Como se trata de um governo totalitário, este é dividido em Ministérios, os 

quais controlam o povo, sendo eles: 

O Ministério da Verdade, responsável por notícias, entretenimento, 
educação e belas-artes. O Ministério da Paz, responsável pela guerra. 
O Ministério do Amor, ao qual cabia manter a lei e a ordem. E o 
Ministério da Pujança, responsável pelas questões econômicas. Seus 
nomes em Novafala: Miniver, Minipaz, Minamor e Minipuja (ORWELL, 
2009, p. 14-15). 

 Antes de falar sobre a questão da Novafala, ainda sobre os ministérios, 

é interessante pensar nos nomes que estes têm e suas determinadas funções. 

Por exemplo, o Ministério da Verdade, que é responsável pelas notícias, 

manipulava-as conforme os ocorridos aconteciam, retificando as notícias, ou 

seja, mentindo. Como no caso de quando a Oceânia deixou de guerrear contra 

a Lestásia, passando-a como aliado, e agora lutava contra a Eurásia. Assim, 

Winston Smith, a personagem principal de 1984, funcionário do Ministério da 

Verdade, sabia que as próximas semanas seriam de muito trabalho para alterar 

os registros históricos que traziam o contrário: “A Oceânia estava em guerra 

com a Lestásia: a Oceânia sempre estivera em guerra com a Lestásia. Boa 

parte da literatura dos últimos cinco anos se tornara completamente obsoleta” 

(ORWELL, 2009, p. 217). Além disso, há o controle do passado antes do 

Partido, na qual o Capitalismo é criticado fortemente. 

1984 recria um passado caricatural anterior à ascensão do partido – 
as referências ao partido são alusões ao governo, pois só existe um 
partido – nele os capitalistas são pintados como escravagistas e 
figuras maléficas que possuíam um controle quase sobrenatural 
sobre as pessoas que oprimiam. A mitificação da figura do capitalista 
causa temor aos habitantes da nação, os quais são gratos ao partido 
por tê-los salvo da “tirania” previamente vivida (PEREIRA, 2017, p. 
66). 



46 
 

 Novafala é a língua que está sendo implantada em Oceânia. Trata-se de 

uma língua que reduz, acopla e economiza palavras, fazendo, assim, com que 

não seja necessário pensar, refletir, interpretar. “Uma linguagem que 

impossibilitaria o indivíduo de ter pensamento crítico e assim o tolheria de 

insurgir-se contra o partido” (PEREIRA, 2017, p. 131). Ela surge em oposição à 

Velhafala, que, no caso, é o Inglês. Eis esta mais uma forma de controle do 

Partido.  

No fim teremos tornado o pensamento-crime literalmente impossível, 
já que não haverá palavras para expressá-lo. Todo conceito que 
podermos necessitar será expresso por uma palavra com significado 
rigidamente definido, e todos os seus significados subsidiários serão 
eliminados e esquecidos (ORWELL, 2009, p. 69). 

 Além disso, vale ressaltar que o nome principal do Partido é o Grande 

Irmão, aquele que deve ser venerado e amado por todos. O sistema de 

governo é baseado no “Socing”, que em Velhafala significa “Socialismo Inglês”, 

porém de “socialismo” não há nada, e sim um sistema totalitário de controle. 

Trata-se de “um regime monopartidário e totalitário, que tem como principal 

objetivo a constante modificação da verdade (presente e histórica)” (MARKS 

DE MARQUES, 2014, p. 12). 

 A principal forma de controle do governo para com a população é a partir 

das “teletelas”, pois, a partir de uma “televisão”, que contém uma câmera, o 

Partido controla a todos dentro do seu ambiente pessoal, da sua casa. Hilário 

(2013) nos alerta para o fato de que as distopias muitas vezes estão tão 

próximas do nosso contexto atual, dizendo que  

os cidadãos, em 1984, vivem num mundo completamente vigiado. Uma 
vigilância ininterrupta que lembra as nossas câmeras de segurança. As 
teletelas acompanham cada indivíduo, assim como os atuais tablets e 
celulares (p. 210).  

 É a partir dessas teletelas, que Winston, assim como outros 

personagens do livro, são capturados pelo Partido e “vaporizados”, ou seja, 

torturados e desaparecem. 

 A distopia de George Orwell, 1984, somente não consegue controlar 

uma coisa de sua sociedade, que é a questão de reprodução de sua população. 

A sociedade de Oceânia continua tendo relações sexuais, porém, conforme a 

vontade do partido, somente para a reprodução. Já na distopia de Aldous 

Huxley, Admirável mundo novo, de 1932, inclusive essa questão é dominada 



47 
 

pelo governo. Trata-se de uma sociedade que vive no ano de 632 d. F. – o qual 

significa “depois de Ford” – na qual os nascimentos de bebês já são 

controlados pelo governo e estes são condicionados desde que concebidos a 

fazer parte de uma determinada parcela da população ou outra, as quais 

recebem nomes de “castas”.  

 A denominação temporal de “depois de Ford” não é à toa. Henry Ford, 

aquele que, na segunda fase do Capitalismo, criou a produção em série, linhas 

de montagem, aparece em Admirável mundo novo como uma espécie de figura 

messiânica 6 . Assim, ao falar sobre o Processo Bokanowsky, o Diretor de 

Incubação e Condicionamento comenta que este é “um dos principais 

instrumentos da estabilidade social!” (HUXLEY, 2014, p. 25). Este “consiste 

essencialmente numa série de paradas do desenvolvimento. Nós detemos o 

crescimento normal e, paradoxalmente, o ovo reage germinando em múltiplos 

brotos” (HUXLEY, 2014, p. 24). Além disso, levando em consideração os 

princípios de Ford, com o processo de produção em série das castas – Gamas, 

Deltas e Ípsilons, a classe trabalhadora –, é possível produzir até “noventa e 

seis gêmeos idênticos, podendo operar noventa e seis máquinas idênticas!” 

(HUXLEY, 2014, p. 26). Conforme Hilário (2013), “O produto deste processo 

são castas específicas que formam o todo social” (p. 208). Assim sendo, trata-

se de “o princípio da produção em série aplicado enfim à biologia” (HUXLEY, 

2014, p. 26). 

 A sociedade de Huxley, controlando o nascimento dos próprios sujeitos, 

consegue produzi-los a partir do programa vigente. O lema desta sociedade, 

deste Estado Mundial, é “Comunidade, Identidade, Estabilidade” (HUXLEY, 

2014, p. 21), fazendo referência ao lema da Revolução Francesa (Liberdade, 

Igualdade, Fraternidade), porém sendo específica para a atual conjuntura em 

que se encontra o mundo. Sobre este, Hilário (2014) nos diz que: 

O primeiro refere-se a uma situação onde cada indivíduo está 
subordinado ao funcionamento do todo e seu questionamento não é 
permitido; o segundo denota a extinção das diferenças individuais e o 
terceiro, por fim, a estabilidade diz respeito ao fim de toda e qualquer 
mobilidade social, excluindo a possibilidade de trânsito entre as 

                                                           
6 Vale pensar aqui na referência à qual as personagens, ao invocá-lo como “Oh Ford”, levando 
em consideração que foi escrita originalmente em Língua Inglesa, a qual faz menção à “Oh 
Lord”, que significa “Oh Deus”. 



48 
 

classes. O sentido do condicionamento é o da interiorização e 
apropriação das pressões e coerções sociais (p. 209). 

 Vale ressaltar também sobre esta questão do “condicionamento”, pois, 

desde sempre, o governo faz com que recebem formas de estímulos 

adequados para que façam o que lhes é designado desde a sua concepção.  

O condicionamento começa com o próprio feto, que crescerá para 
ocupar determinada posição de trabalho e social. Os fetos recebem 
substâncias que os inviabilizam de chegar a certa maturidade mental 
e são expostos a condições extremas, tendo injetados em si 
conteúdos que paradoxalmente os possibilitam um certo grau de 
prazer. Tal medida assegura que sintam bem-estar na vida adulta 
desempenhando atividades similares (PEREIRA, 2017, p. 68). 

 Assim, como forma de controle, nesse universo de Admirável mundo 

novo, “as crianças são submetidas a atividades behavioristas que as 

recompensam de forma positiva quando tem respostas de acordo com as 

esperadas pelo governo e negativas quando agem de forma oposta” (PEREIRA, 

2017, p. 63). Outra forma de controle utilizada pelo governo em Admirável 

mundo novo é com a “hipnopedia”, a qual se faz a partir de a população 

escutar determinada regra várias vezes enquanto está dormindo, de forma que 

isto se fixe em sua mente. Ao produzirem sujeitos e condicionar sua mente, o 

Diretor diz que este “é o segredo da felicidade e da virtude: amar o que se é 

obrigado a fazer. Tal é a finalidade de todo o condicionamento: fazer as 

pessoas amarem o destino social a que não podem escapar” (HUXLEY, 2014, 

p. 36).  

 Além das atividades behavioristas e da questão da “hipnopedia”, outra 

forma de controlar a população é a partir do “soma”. Este, por sua vez, é uma 

droga que controla os sentimentos, gerando principalmente a felicidade, assim 

mantendo-os equilibrados. Um exemplo disso se dá no momento em que os 

trabalhadores Deltas estão saindo de sua função diária e entram em linha para 

receber a sua dose diária, a qual deve ser distribuída de forma organizada, em 

boa ordem, como se fossem animais adestrados que estão recebendo a sua 

bonificação por algo correto que tenham feito. “Uh-uuh! – fizeram 

simultaneamente os cento e sessenta e dois, como se estivessem assistindo a 

fogos de artifício” (HUXLEY, 2014, p. 252). 

 Porém, John, o Selvagem, aquele que foi trazido por Bernard Marx de 

Malpaís (equivalente ao Novo México), uma espécie de reserva histórica 



49 
 

(fazendo referência às reservas indígenas), onde as pessoas vivem e se 

reproduzem da maneira que sempre foi antes do controle de natalidade e da 

produção em série, choca-se frente a isso. John é filho de Linda, uma mulher 

que morava nesta nova sociedade, mas que foi deixada em Malpaís pelo fato 

de ter engravidado, uma vez que engravidar é uma forma de obscenidade na 

nova configuração social.  

 John tem a oportunidade de ir para este “Admirável mundo novo”: “Oh, 

admirável mundo novo! – repetiu. – Oh, admirável mundo novo, que encerra 

criaturas tais!... Partamos em seguida” (HUXLEY, 2014, p. 171). Contudo, ao 

chegar nesse mundo novo, depara-se com atitudes, construções sociais muito 

diversas de Malpaís, além de se tornar uma espécie de “celebridade”, 

conhecido por todos por “Selvagem”.  

 John, por sua vez, mesmo vivendo em uma reserva histórica, teve 

acesso a alguns, embora poucos, livros, assim, aprendendo a ler. Popé, o 

companheiro de sua mãe Linda em Malpaís, conseguiu um exemplar de “Obras 

completas de Willian Shakespeare”. Este, de tanto ler, faz referência a citações 

de Shakespeare ao longo de toda a obra, tornando-se parte importante de sua 

formação e, com isso, fazendo com que se questione em relação a este novo 

mundo e não compreendendo como a literatura tenha sido proibida da 

população e esta seja controlada com “soma”.  

– Mas por que é que ele está proibido? – perguntou o Selvagem. Na 
excitação de conhecer um homem que havia lido Shakespeare, 
esquecera momentaneamente tudo o mais.  

O Administrador encolheu os ombros.  

– Porque é antigo; essa a razão principal. Aqui não queremos saber 
de coisas antigas.  

– Mesmo quando são belas?  

– Sobretudo quando são belas. A beleza atrai, e nós não queremos 
que ninguém seja atraído pelas coisas antigas. Queremos que amem 
as novas.  

– Mas as novas são tão estúpidas e horríveis! Esses espetáculos em 
que não há senão helicópteros voando de um lado para outro e em 
que se sente quando as pessoas se beijam! [...] Por que não lhes faz 
ver Otelo?  

– Já lhe disse: é antigo. Além do que, não o compreenderiam. [...] 
Porque o nosso mundo não é o mesmo mundo de Otelo. Não se pode 
fazer um calhambeque sem aço, e não se pode fazer uma tragédia 
sem instabilidade social. O mundo agora é estável. As pessoas são 
felizes, têm o que desejam e nunca desejam o que não podem ter. 
Sentem-se bem, estão em segurança; nunca adoecem; não têm 



50 
 

medo da morte; vivem na ditosa ignorância da paixão e da velhice; 
não se acham sobrecarregadas de pais e mães; não têm esposas, 
nem filhos, nem amantes, por quem possam sofrer emoções violentas; 
são condicionadas de tal modo que praticamente não podem deixar 
de se portar como devem. E se por acaso alguma coisa andar mal, há 
o soma. Que o senhor atira pela janela em nome da liberdade, Sr. 
Selvagem. Da liberdade... - Riu. - Espera que os Deltas saibam o que 
é a liberdade! E agora quer que eles compreendam Otelo meu caro 
jovem!  

O Selvagem calou-se um momento.  

– Apesar de tudo – insistiu obstinadamente – Otelo é bom, Otelo é 
melhor do que esses filmes sensíveis.  

– Sem dúvida – aquiesceu o Administrador. – Mas esse é o preço que 
temos de pagar pela estabilidade. É preciso escolher entre a 
felicidade e aquilo que antigamente se chamava a grande arte. Nós 
sacrificamos a grande arte. Temos, em seu lugar, os filmes sensíveis 
e o órgão de perfumes (HUXLEY, 2014, p. 263-265). 

 Nessa citação da obra de Huxley, tem-se a explicação, por parte do 

Administrador, do motivo de proibir a literatura para John, o “Selvagem”. A 

literatura faz pensar, gera sentimentos, desestabiliza a sociedade tão bem 

controlada pela divisão em “castas”, pela “hipnopedia”, pelo “soma”. A 

sociedade que tem a produção em série aplicada à biologia. A sociedade de 

Ford. 

 Assim como a obra de Huxley traz a temática da literatura como um guia 

para o pensamento, Ray Bradbury, em 1953, escreve outro clássico da 

literatura distópica, Fahrenheit 451. Trata-se de um romance que tem como 

personagem principal Guy Montag, um bombeiro que queima livros.  

Queimar era um prazer. 

Era um prazer especial ver as coisas serem devoradas, ver as coisas 
serem enegrecidas e alteradas. Empunhando o bocal de bronze, a 
grande víbora cuspindo seu querosene peçonhento sobre o mundo, o 
sangue latejava em sua cabeça e suas mãos eram as de um 
prodigioso maestro regendo todas as sinfonias de chamas e 
labaredas para derrubar os farrapos e as ruínas carbonizadas da 
história. Na cabeça impassível, o capacete simbólico com o número 
451 e, nos olhos, a chama laranja antecipando o que viria a seguir, 
ele acionou o acendedor e a casa saltou numa fogueira faminta que 
manchou de vermelho, amarelo e negro o céu do crepúsculo. A 
passos largos ele avançou em meio a um enxame de vaga-lumes. 
Como na velha brincadeira, o que ele mais desejava era levar à 
fornalha um marshmallow na ponta de uma vareta, enquanto os livros 
morriam num estertor de pombos na varanda e no gramado da casa. 
Enquanto os livros se consumiam em redemoinhos de fagulhas e se 
dissolviam no vento escurecido pela fuligem. 

Montag abriu o sorriso feroz de todos os homens chamuscados e 
repelidos pelas chamas (BRADBURY, 2012, p. 21). 



51 
 

 Até onde se lembrava, Montag era feliz sendo este bombeiro que 

queimava livros. Era feliz por ter um emprego, por ser casado com Mildred, por 

ter uma vida sossegada. Porém, ao voltar do trabalho após uma noite de 

queimada, ele encontra Clarisse McClellan, sua vizinha de dezessete anos, 

com a qual passa a conversar antes ou após o trabalho. Clarisse se autointitula 

“doida”, mas é ela que faz com que Montag repense a sua vida e se questione 

sobre coisas que não costumava pensar e/ou saber. Isso mexe com ele, 

inclusive ele diz para ela, incomodado “Você pensa demais” (BRADBURY, 

2012, p. 27). Além de indagá-lo sobre seu serviço de bombeiros, perguntando-

o se “é verdade que antigamente os bombeiros apagavam incêndios em vez de 

começá-los?” (BRADBURY, 2012, p. 26). Para Montag, o fato de bombeiros 

queimarem livros é algo intrínseco a si, pois nunca havia pensado que 

bombeiros tivessem outra função a não ser a de queimar. Clarisse, aquela 

garota que pensa demais, faz com que ele passe a refletir sobre o porquê 

queimar livros, o porquê ele nunca leu os livros e sempre os queimou. 

 Sobre este tópico, esta é uma característica forte das distopias, uma vez 

que conhecimento é poder. Pereira (2017) nos diz que  

a falta de conhecimento é uma característica corrente em muitas 
distopias. Pessoas que são ignorantes a realidades melhores, a 
experimentos e características ruins da sociedade em que vivem, são 
mais facilmente controladas (p. 61). 

 Sobre este aspecto do controle do conhecimento, Hilário (2013) também 

nos fala que sem os livros, sem a literatura, sem a cultura os sujeitos são 

facilmente controláveis. 

Além desta proibição ou cerceamento da livre fruição dos bens 
culturais para seus próprios indivíduos, a sociedade retratada nesta 
distopia de Bradbury mostra, com antecipação profética invejável, a 
aproximação do pensamento com a tristeza e do não pensamento 
com a alegria. Isto é, dos diversos programas televisivos nos quais as 
perguntas demasiadamente simples são seguidas de felicidade 
imensa (p. 212). 

E é essa garota de dezessete anos que desestabiliza Montag com seus 

questionamentos e sua imensa curiosidade. Clarisse pergunta se ele é feliz e 

isso o deixa muito incomodado. “‘Claro que sou feliz. O que ela pensa? Que 

não sou?’, perguntou ele para os cômodos silenciosos” (BRADBURY, 2012, p. 

28). Porém, ao refletir sobre a vida que leva, Montag acaba por entrar em uma 

crise existencial não vendo mais nenhum sentido no que está fazendo.  



52 
 

 Na obra de Bradbury, assim como em 1984, de Orwell, também há a 

presença da televisão como algo que controla e, ao mesmo tempo, traz 

diversão àqueles que interagem com ela. Ela é o contraponto do que os livros 

trazem.  

As telas não só oferecem entretenimento “seguro” para seus 
indivíduos como também captam seus sons e gravam suas imagens. 
O poder do governo sobre os indivíduos, em ambos os romances, é 
basicamente de onipresença, ambos protagonistas sabem que é 
questão de tempo até que sejam descobertos por suas infrações 
(PEREIRA, 2017, p. 70). 

Como o próprio Beatty, chefe de Montag, comenta quando o visita, o 

raciocínio completo produz frustração, fazendo com que o telespectador se 

sinta pior: 

Se o governo é ineficiente, despótico e ávido por impostos, melhor 
que ele seja tudo isso do que as pessoas se preocuparem com isso. 
Paz, Montag. Promova concursos em que vençam as pessoas que se 
lembrarem da letra das canções mais populares ou dos nomes das 
capitais dos estados ou de quanto foi a safra de milho do ano anterior. 
Encha as pessoas com dados incombustíveis, entupa-as tanto com 
“fatos” que elas se sintam empanzinadas, mas absolutamente 
“brilhantes” quanto a informações. Assim, elas imaginarão que estão 
pensando, terão uma sensação de movimento sem sair do lugar. E 
ficarão felizes, porque fatos dessa ordem não mudam. Não as 
coloque em terreno movediço, como filosofia ou sociologia, com que 
comparar suas experiências. Aí reside a melancolia. Todo homem 
capaz de desmontar um telão de tevê e montá-lo novamente, e a 
maioria consegue, hoje em dia está mais feliz do que qualquer 
homem que tenta usar a régua de cálculo, medir e comparar o 
universo, que simplesmente não será medido ou comparado sem que 
o homem se sinta bestial e solitário. Eu sei porque já tentei. Para o 
inferno com isso! (BRADBURY, 2012, p. 84-85). 

 Na literatura, na filosofia, na sociologia reside a melancolia, como diz 

Beatty. Pois estas são responsáveis por fazer o sujeito pensar e pensar faz 

com que se sinta bestial, solitário. Montar ou desmontar uma televisão, ou seja, 

um serviço mais prático, para o qual não seja necessário pensar, fará com que 

o sujeito seja mais feliz que ler um livro. Porém, Montag já não consegue ver o 

mundo desta maneira, e passa a ler os livros e memorizá-los. 

 A principal inquietação de Montag é a questão da felicidade, questionado 

por Clarisse logo no início do livro. Ao se encontrar com Faber, um professor 

destituído do seu cargo há quarenta anos, ele reflete sobre essa questão da 

felicidade e o quanto ela pode estar ligada aos livros.  

Temos tudo de que precisamos para ser felizes, mas não somos 
felizes. Alguma coisa está faltando. Olhei em volta. A única coisa que 
tive certeza que havia desaparecido eram os livros que queimei 



53 
 

durante dez ou doze anos. Por isso, achei que os livros poderiam 
ajudar (BRADBURY, 2012, p. 107). 

 Porém, Faber o responde que não é necessariamente de livros que ele 

necessita, mas do que está dentro deles. Assim, ele resume que são três 

coisas que estão faltando, que no caso encontram-se nos livros: primeiro, 

qualidade, textura da informação; segundo, lazer, lazer para digerir esta 

informação; e, terceiro, “o direito de realizar ações com base no que 

aprendemos da interação entre as duas primeiras” (BRADBURY, 2012, p. 110). 

 Ou seja, nas palavras de Faber, “Precisamos de conhecimento” 

(BRADBURY, 2012, p. 111). O conhecimento, a informação da qual o professor 

nos fala é o que é controlado na Sociedade Distópica de Bradbury. Assim como 

em 1984 e Admirável mundo novo, Fahrenheit 451 é composto por um governo 

totalitário que controla a sua população, seja através das enormes telas que 

são supostamente somente para fins de entretenimento, e que controla seu 

conhecimento, como no caso do fato de os bombeiros queimarem livros, de 

serem contra este saber que trazem. Trata-se de uma sociedade que o povo, 

que é bem doutrinado pelo governo, acaba por denunciar aqueles que têm 

livros em casa.  

 Enfim, para fins de exemplificação das distopias modernas, acreditamos 

que estes três clássicos distópicos funcionam perfeitamente. São obras que 

tratam sobre os temas de governos totalitários, controle de informação e 

população, sejam elas distantes ou discretas, como no caso da televisão, ou 

sejam elas diretas, como no caso de torturas. Além disso, refletem como esta 

sociedade caracterizada em um tempo futuro já apresenta características tão 

próximas da nossa realidade. O próprio 1984 trata de um tempo que, 

atualmente, já está no passado. Mesmo que as “previsões” de Orwell não 

tenham sido concretizadas no ano de 1984, muitos detalhes contidos nas três 

obras já são possíveis de pensar no tempo presente. Assim, segundo Hilário 

(2013),  

o romance distópico pode então ser compreendido enquanto aviso de 
incêndio, o qual, como todo recurso de emergência, busca chamar a 
atenção para que o acontecimento perigoso seja controlado, e seus 
efeitos, embora já em curso, sejam inibidos (p. 202). 

 Em suma, como é a função das distopias, as aqui trabalhadas até então 

têm essa função de servir como esse “aviso de incêndio”, como algo que, 



54 
 

mesmo estando na ficção, parece estar muito próximo do nosso presente, 

assim sendo, aquilo que se deve ser evitado. O tempo “futurístico” na qual se 

configuram as narrativas distópicas serve como uma forma de mostrar um 

caminho ao qual não se deve seguir, um “não lugar”, mostrando o que de pior 

há nessa sociedade. 



55 
 

3. Jogos Vorazes, Suzanne Collins 

Ao longo deste capítulo serão discutidos alguns tópicos da trilogia Jogos 

Vorazes, os quais farão ligação com o que foi desenvolvido até então nos dois 

primeiros capítulos dessa dissertação. A sociedade criada por Suzanne Collins 

em vários aspectos nos remete à nossa, uma sociedade baseada na troca, no 

dinheiro, na força do mais poderoso sobre o mais fraco. Além disso, para que 

tal sociedade seja organizada, essa é comandada por um governo totalitário 

que se encontra na Capital. É para a Capital que é enviada toda a produção 

dos distritos de Panem.  

A principal forma de controle do governo é com os Jogos Vorazes, em 

que, todos os anos, doze meninos e doze meninas, sendo estes dois de cada 

distrito, os “tributos”, entre doze e dezoito anos, escolhidos a partir de uma 

“colheita”, ou seja, um sorteio, são enviados para uma Arena para lutarem 

entre si, até a morte, de onde somente uma pessoa sai viva, o vencedor. Tudo 

isso como forma de relembrar, ou melhor, não fazer com que a população 

esqueça, os Dias Escuros, em que o Distrito 13 se rebelou contra a Capital e 

foi “destruído”. Trata-se de “o Tratado da Traição assinado entre as partes em 

guerra trouxe paz à Panem e estabeleceu os Jogos Vorazes” (SHAFFER, 2013, 

p. 76). 

Jogos Vorazes é uma trilogia narrada em primeira pessoa, pela 

personagem Katniss Everdeen, a qual, no início da trilogia, encontra-se com 

dezesseis anos, moradora do Distrito 12, que acaba indo, primeiramente, para 

a 74ª edição dos Jogos Vorazes, no lugar de sua irmã Primrose Everdeen, ou 

apenas Prim, de somente doze anos, e, a partir disso, todas os desenrolares 

que se fazem dessa participação nos Jogos Vorazes. Os livros tratam de vários 

aspectos interessantes a serem estudados, porém, para fins desse trabalho, 

serão focadas as seguintes questões: a Sociedade Distópica e como esta se 

configura em paralelo com a nossa sociedade; o governo totalitário de Panem e 

sua relação com os distritos, fazendo uma comparação com o que já foi 

desenvolvido sobre utopias e distopias; e, para finalizar, os Jogos Vorazes em 

si e a forma como estes são tratados como um reality show, ou seja, uma série 

da vida real. 

 



56 
 

3.1. Panem: a Sociedade Distópica dos Jogos Vorazes 

 A história da Sociedade Distópica dos Jogos Vorazes, Panem, 

transcorre em um tempo futurístico indeterminado, no território onde hoje se 

encontra a América do Norte, que, de acordo com os anais da história de 

Panem, surgiu a partir de “desastres, as secas, as tempestades, os incêndios, 

a elevação no nível dos mares que engoliu uma grande quantidade de terra, a 

guerra brutal pelo pouco que havia restado” (COLLINS, 2010, p. 24). Trata-se 

de uma sociedade dividida entre a Capital e a os distritos. No total, são treze 

distritos, porém, o Distrito 13 aparece, no início da trilogia, de maneira como se 

estivesse sido obliterado em uma guerra há 74 anos, período que é chamado 

de Dias Escuros, e que, a partir disso, surgiram os Jogos Vorazes, como forma 

de fazer com que a população não se esqueça disso. “O Tratado de Traição 

nos deu novas leis para garantir a paz, e como uma lembrança anual de que os 

Dias Escuros jamais deveriam se repetir, também nos deu os Jogos Vorazes” 

(COLLINS, 2010, p. 24).  

Vale ressaltar aqui que cada distrito tem um papel importante para o 

funcionamento da Sociedade Distópica de Panem, uma vez que são eles os 

responsáveis por prover os recursos necessários para a Capital7. É na Capital 

que se encontra a sede do governo, o qual é de caráter totalitário, ou seja, o 

governo tem forte influência sobre todos os distritos, controlando-os 

repressivamente. Porém, o único distrito que a Capital não tem controle é o 

Distrito 13, pois, após os Dias Escuros, a Capital fez um tratado com este de 

maneira que vivesse de forma autônoma, assim não influenciando na 

organização e controle do resto do país, mesmo sabendo que esse distrito era 

o responsável pela produção da energia nuclear, ou seja, um distrito muito 

poderoso. Ao longo do primeiro e segundo livro da trilogia, não se sabe muito 

sobre esse distrito, apenas há uma suposição, por parte de duas fugitivas do 

Distrito 8 que Katniss encontra na floresta, as quais dizem o seguinte sobre o 

Distrito 13: 

A gente acha que as pessoas foram morar no subterrâneo quando 
tudo na superfície foi destruído. A gente acha que eles conseguiram 
sobreviver. E a gente também acha que a Capital os deixa em paz 

                                                           
7 Sobre isso, será desenvolvido mais no subcapítulo 3.2. 



57 
 

porque, antes dos Dias Escuros, a principal atividade industrial do 
Distrito 13 era energia nuclear (COLLINS, 2011a, p. 159). 

 Com isso, observa-se que, apesar de a Capital saber da existência e da 

sobrevivência do Distrito 13 após os Dias Escuros, mesmo assim, ela manteve 

esse tratado, pois, como eles eram responsáveis pela energia nuclear, 

poderiam a qualquer momento produzir uma bomba que facilmente destruiria 

com a Capital e toda Panem. 

Porém, inicialmente, faz-se necessário pensar no nome dessa 

Sociedade Distópica criada por Collins, que nos remete à expressão latina 

panem et circenses. Esse nome, que traduzido do latim literalmente significa 

“pão e circo”, refere-se a uma política desenvolvida durante a República 

Romana e o Império Romano. Trata-se de uma estratégia de gestão pública no 

qual o governo Romano, frente a uma população muito pobre e que a qualquer 

momento poderia organizar uma rebelião, principalmente pela falta de comida, 

distribuía pão e trigo a estes, além de entretê-los com os grandes espetáculos, 

como lutas entre gladiadores – os quais, muitas vezes, presos de guerra – em 

grandes arenas, como o Coliseu, assim, alegrando-os, como se fosse um circo. 

Com isso, a população não teria do que reclamar, muito menos se rebelar, pois, 

frente à miséria em que viviam, qualquer migalha era bem-vinda. Assim sendo, 

ficavam alienados a real situação dos romanos, governados por uma 

administração corrupta. Em uma conversa entre Katniss e Plutarch, no livro A 

Esperança, ele faz referência à expressão panem et circenses: 

– [...] Mas a diferença significativa entre o 13 e a Capital são as 
expectativas do populacho. O 13 estava acostumado à dureza, ao 
passo que na Capital, a única coisa que eles conhecem é Panem et 
Circenses. 

– O que é isso? – Eu reconheço Panem, é claro, mas o resto não faz 
sentido para mim. 

– É um ditado de milhares de anos atrás, escrito numa língua 
chamada latim sobre um lugar chamado Roma – explica ele. – 
Panem et Circenses se traduz por “pão e circo”. O escritor queria 
dizer que em retribuição a barrigas cheias e diversão, seu povo 
desistira de suas responsabilidades políticas e, portanto, abdicara de 
seu poder. 

Penso na Capital. No excesso de comida. E na diversão mais 
importante de todas: os Jogos Vorazes. 

– Quer dizer então que é para isso que servem os distritos. Para 
fornecer o pão e o circo (COLLINS, 2011b, p. 240-241). 



58 
 

 O nome Panem, levando em conta a referência histórica que traz, faz 

muito sentido para a sociedade descrita na trilogia, uma vez que é controlada 

por um governo totalitário, em que conceitos de democracia e liberdade não 

existem mais. Há uma divisão de classes fortíssima, entre a Capital e os 

distritos, uma vez que a Capital é detentora de toda a tecnologia e de todos os 

produtos que são feitos nos distritos, sendo estes a massa dominada. A Capital 

vive em espírito de extravagâncias e consumismos, onde sua população sente-

se, e é, uma espécie superior na hierarquia da sociedade, porém sendo em um 

número bem menor do restante da população, que vive em estado de miséria e 

fome. Essa massa servil vive ao redor da Capital privada de todas as 

abundâncias que há na Capital, sejam elas de caráter social, econômico e/ou 

político, porém, especialmente de comida. Logo de início, podemos observar 

que esses aspectos da Sociedade Distópica de Collins de muito se parecem 

com aquela teorizada por Karl Marx, no caso da Sociedade Capitalista, pois as 

dicotomias trabalhadas por ele, como a divisão da sociedade entre burguesia e 

proletariado, opressores e oprimidos, estão presentes, principalmente, nessa 

divisão de Panem entre a Capital e os distritos.  

Ao pensarmos no controle dessa sociedade pela comida, vemos na fala 

de Katniss sobre o seu distrito: “Distrito 12, onde você pode morrer de fome em 

segurança” (COLLINS, 2010, p. 12). Isso leva a reflexão da questão dos “Jogos 

Vorazes”, nome do livro que foi traduzido do inglês “The Hunger Games”, que 

literalmente significa “os jogos de fome”, os quais, se pensarmos mais uma vez, 

ocorrem nessa sociedade chamada “Panem”, que, como dito há pouco, 

significa “pão”. Ironicamente, a falta de comida é a principal forma de controle 

desse governo, pois, a partir das migalhas que são dadas àqueles que se 

disponibilizam a colocar seu nome mais de uma vez na lista do sorteio para os 

jogos, o governo consegue manter essa população contida, retida em sua mão. 

Nas palavras de Katniss: 

Você se torna elegível para a colheita no dia em que completa doze 
anos. Nesse ano, seu nome é inscrito uma vez. Aos treze, duas 
vezes. E assim por diante até você atingir a idade de dezoito anos, o 
último ano elegível, quando seu nome aparece sete vezes no sorteio. 
É assim que acontece para todos os cidadãos nos doze distritos em 
todo o país de Panem. 

Mas aí vem a jogada. Digamos que você seja pobre e esteja 
passando fome como nós estávamos. Você pode optar por adicionar 



59 
 

seu nome mais vezes em troca de tésseras. Cada téssera vale um 
escasso suprimento anual de grãos e óleo por pessoa. Você também 
pode fazer isso para cada membro de sua família. Assim, aos doze 
anos de idade, meu nome foi inscrito quatro vezes no sorteio. Uma 
vez porque era obrigatório e outras três vezes por causa das tésseras 
que garantiram grãos e óleo para mim, para Prim e para minha mãe. 
Na verdade, precisei fazer isso a cada ano. E as inscrições são 
cumulativas. Então agora, com dezesseis anos, meu nome aparecerá 
vinte vezes na colheita. 

[...] as tésseras não passam de mais um instrumento para aumentar a 
miséria em nosso distrito. Uma maneira de plantar ódio entre os 
trabalhadores esfomeados da Costura e aqueles que podem 
normalmente contar com uma ceia, e assim garantir que jamais 
confiaremos uns nos outros (COLLINS, 2010, p. 19-20). 

 Além disso, vale ressaltar também, sobre a fala anterior de Katniss, a 

questão da “segurança” comentada por ela. Está se referindo aos Pacificadores, 

que são outra forma importante de controle do governo. Esses sendo 

chamados dessa forma parece ser uma sátira, pois eles são os responsáveis 

pelo controle da população que é feita de forma violentamente repressiva. 

Apesar da ameaça que os Pacificadores são frente às irregularidades que 

Katniss faz, como é o caso de caçar fora do perímetro do Distrito 12 e, ainda, 

vender essa carne ilegal no Prego, que é uma espécie de mercado negro, “que 

funciona em um armazém abandonado que no passado guardava o carvão” 

(COLLINS, 2010, p. 17), os Pacificadores, no início da trilogia, relevam muito 

dessas ilegalidades, pois são também os consumidores do Prego. “A maioria 

dos Pacificadores faz vista grossa para os poucos de nós que caçam porque 

eles são tão ávidos por carne fresca quanto qualquer outra pessoa” (COLLINS, 

2010, p. 12). Em outro momento em que Katniss está explicando sobre o Prego, 

comenta que “o chefe dos Pacificadores adorava peru selvagem” (COLLINS, 

2010, p. 59). Ao pensarmos no Prego, podemos ver como esse acaba sendo 

uma forma de sobrevivência da população do Distrito 12, uma vez que eles 

estão tão afastados e são tão esquecidos pela Capital. Ou seja, o proletariado 

dos distritos tão oprimido pela burguesia da Capital arranja formas de 

sobreviver à fome.  

 Ao falar sobre o Prego, é importante ressaltar como esse funciona, pois, 

ao observarmos a Sociedade Distópica dos Jogos Vorazes, nota-se que nesse 

mercado negro não há o uso de dinheiro, uma vez que os trabalhadores 

ganham o mínimo para sobreviver. Nesse quesito, vemos como esse mercado 

funciona a partir de uma forma de organização Feudal, a qual desenvolveu-se 



60 
 

sobre no capítulo 1. A principal forma de se conseguir outro produto é a partir 

da troca de mercadorias. E essa é a maneira como Katniss sustenta sua família, 

pois ela caça8 na floresta, mesmo que ilegalmente, para conseguir artigos de 

subsistência que sejam interessantes para troca no Prego, assim podendo 

alimentar sua mãe e sua irmã. 

Porém, isso tudo é antes da 74ª edição dos Jogos Vorazes, a qual 

Katniss voluntariou-se no lugar de sua irmã Prim, que tinha apenas doze anos, 

ou seja, sendo a sua primeira vez na colheita. Sobre esse fato, é importante 

frisar aqui que Katniss fez isso uma vez que, com a morte de seu pai, ela 

assumiu a posição “materna” da família, pois sua mãe entrou em depressão, 

sempre protegendo a sua irmã mais nova9. 

É somente quando Katniss entra em contato com Rue, a tributo de doze 

anos do Distrito 11, durante a 74ª edição dos Jogos Vorazes, que ela toma 

conhecimento que em outros distritos os Pacificadores não relevam tanto 

quanto no Distrito 12. Em uma das primeiras conversas entre Katniss e Rue, a 

garota em chamas10 questiona Rue se ela tem uma fartura de comida, uma vez 

que o Distrito 11 é o responsável pelo cultivo da comida. 

Os olhos de Rue ficam arregalados. 

– Oh, não, nós não temos permissão para comer o que cultivamos.  

– Vocês são mandados para a prisão, alguma coisa assim?  

– A pessoa é chicoteada na frente de todo mundo. O prefeito é bem 
rígido quanto a isso. 

Diria, pela sua expressão, que esse tipo de ocorrência não é tão 
incomum assim. Alguém ser chicoteado em público é uma coisa rara 
no Distrito 12, embora ocorra ocasionalmente. Tecnicamente, Gale e 
eu poderíamos ser chicoteados diariamente por caçar ilegalmente na 
floresta – bem, tecnicamente, poderíamos receber penas bem piores 
–, só que todos os funcionários compram nossa carne. Além disso, 
nosso prefeito, o pai de Madge, não parece gostar muito desse tipo 

                                                           
8 Pensar sobre a forma como Katniss encontra para sustentar a sua família, leva ainda a outra 
forma mais antiga de organização, uma vez que a ideia de caça e coleta provém desde o homo 
erectus, espécie extinta de hominídeo que viveu entre 1,8 milhões de anos e 300.000 anos 
atrás, sendo a primeira a domesticar o fogo e viver em sociedades de bandos pequenos e 
familiares, semelhantes às modernas sociedades de bandos de caçadores e coletores e é 
considerada a primeira espécie hominídea a caçar em grupos coordenados, a usar ferramentas 
complexas, além de cuidar de companheiros enfermos ou fracos. 
9 Sobre isso, será desenvolvido mais no subcapítulo 3.2. 
10  Vale ressaltar aqui que Katniss é chamada de “garota em chamas”, durante os Jogos 
Vorazes, devido, principalmente, por ser oriunda do Distrito 12, este responsável pela 
mineração de carvão. Além disso, se deve também ao fato de ela ter uma personalidade forte e 
explosiva. E, ainda, pelo seu estilista Cinna a fazer parecer sempre em chamas, com suas 
vestimentas. 



61 
 

de evento. Talvez pelo fato de sermos o distrito menos prestigioso, 
mais pobre e mais ridicularizado do país tenha lá suas vantagens. 
Tais como sermos solenemente ignorados pela Capital contanto que 
nossa cota de carvão seja produzida regularmente (COLLINS, 2010, 
p. 219). 

 Ao observarmos como se dá essa relação de Rue com a comida, 

mesmo moradora do Distrito 11, o responsável pela agricultura, podemos 

conectar esse tipo de relação com aquilo que Marx descreve como “mais-valia”, 

pois se trata de um distrito que vive à miséria, mas que produz os alimentos 

para a Capital. Ou seja, a produção desse valor de troca, no caso, a 

quantidade que enriquece a Capital, deixando o trabalhador do Distrito 11 

morrendo de fome, com o mínimo para sobreviver, uma vez que a Capital é a 

detentora dos meios de produção, além de reprimir violentamente aqueles que 

não cumprem com o seu trabalho. Assim, esse trabalhador, no caso da trilogia, 

morador dos distritos, labora sob o controle do capitalista, o governo totalitário, 

que é detentor de seu trabalho. 

Porém, a situação também muda no Distrito 12 após a 74ª edição dos 

Jogos Vorazes. Como forma de controlar uma possível rebelião11 que está por 

acontecer, devido ao fato das amoras venenosas que Katniss e Peeta quase 

ingeriram para matarem-se, e que, ao contrário do esperado, acabou 

declarando-os vencedores dos Jogos, há a troca nos Pacificadores do Distrito 

12. Sobre o episódio das amoras, por Katniss ter um conhecimento sobre o que 

encontrar na floresta, devido à sua experiência em caça, ela sabia que as 

amoras que propôs a Peeta de ingerir eram venenosas, chamadas Amoras 

Cadeado, porém, ela também sabia que não teria coragem de assassinar 

Peeta, que sempre a protegeu durante os Jogos. Assim, como forma de 

terminar com o sofrimento, decidem ingeri-las conjuntamente, contudo, isso 

faria com que não houvesse vencedores na 74ª edição dos Jogos Vorazes, 

fazendo com que o Idealizador dos Jogos fosse obrigado a mudar as regras e 

declarasse os dois como vencedores. Porém, isso acabou repercutindo de 

maneira revolucionária em todo o país. 

Após esse episódio, os novos Pacificadores que foram designados ao 

Distrito 12 passam a ser mais rígidos e violentos, como quando Gale é 

capturado com um peru selvagem. 

                                                           
11 Mais sobre a rebelião e os Jogos Vorazes serão desenvolvidos no subcapítulo 3.3. 



62 
 

Os pulsos de Gale estão amarrados a um poste de madeira. O peru 
selvagem que ele caçou mais cedo está pendurado acima dele, o 
prego enfiado no pescoço. Sua jaqueta está jogada no chão, a 
camisa rasgada. Ele está tombado de joelhos e inconsciente, 
sustentado apenas pelas cordas em seus pulsos. O que antes eram 
as suas costas é agora um pedaço de carne viva e ensanguentada 
(COLLINS, 2011a, p. 116). 

 Nota-se que se trata de uma sociedade fortemente marcada pela 

repressão, torturas, fome, porém, um aspecto importante a qual as sociedades 

distópicas se diferem das sociedades passadas, como no caso do Feudalismo 

aqui trabalhado, e a atual, o Capitalismo, é o fato de que, mesmo em situações 

de extremo desespero, a religião não existe mais. Assim, “a noção de sagrado 

desapareceu do mundo dos Jogos Vorazes – e, junto com ela, qualquer noção 

universal de obrigações compartilhadas capazes de unir uma ordem social por 

meios que vão além do simples poder coercitivo” (MCDONALD, 2013, p. 15). 

No livro Hunger Games: A filosofia por trás dos Jogos Vorazes (2012), de Lois 

H. Gresh, a autora diz que:  

Quando seus filhos são selecionados para os Jogos, os pais não 
caem de joelhos e lamentam a Deus. Quando Katniss está em seus 
momentos mais sombrios, deprimidos e com tendências suicidas, em 
que é forçada a matar outras crianças e imagina se Peeta vai 
sobreviver ao ferimento na perna e a consequente infecção, ela 
imagina se sua irmã vai sobreviver e sobre outras preocupações em 
vez de orar a Deus. É como se toda a religião tivesse desaparecido 
de Panem (p. 29-30). 

 A religião da forma como vemos tanto na Sociedade Feudal quanto na 

Capitalista não existe mais, não há um direcionamento de orações para um 

Deus. Porém, o governo é fortemente venerado, mostrando, assim, uma 

transmissão de papeis, os quais eram ocupados por “Deus”, para o “governo”. 

Isso não é tão claro na relação Capital e distritos, mas se faz mais presente na 

própria relação entre os moradores da Capital frente ao governo, pois estes 

vivem em estado de extravagâncias e não têm o que reclamar desse governo. 

Além da questão da religião, os povos que vivem nos distritos são tão 

oprimidos que não desfrutam de música, arte, poesia, dança, esportes, ciência, 

história, etc., trata-se de um povo completamente sufocado. “A cultura é 

totalmente apagada, mas a beleza dessas melodias simples perdura e oferece 

vislumbres de esperança de uma vida diferente” (GRESH, 2012, p. 30). Nesse 

trecho, a autora está falando sobre as poucas “melodias simples” que 

perpassam a trilogia, músicas que vêm de família, mas que têm muito a dizer, 



63 
 

como é o caso da música “A canção da Campina” que Rue ensina à Katniss e 

que os Tordos12 imitam. Essa é a mesma que ela canta ao fazer o “velório” 

improvisado de Rue, e a canção da “Árvore-forca”, que faz com que Katniss 

reflita sobre a questão do assassino que é enforcado nessa árvore: “Eu antes 

achava que o assassino era o tipo mais nojento que pode existir no mundo. 

Agora, com duas passagens pelos Jogos Vorazes na bagagem, decido não 

julgá-lo sem saber mais detalhes” (COLLINS, 2011b, p. 139).  

Enquanto “A canção da Campina” deu esperança a Katniss e inspirou 
um ato de rebeldia, “A árvore-forca” a faz reconsiderar se a vida em 
Panem vale a pena. É uma música cantada do ponto de vista de um 
suposto assassino que se desespera com a vida na sociedade e 
convoca sua amante para se juntar a ele na morte (TORKELSON, 
2013, p. 32). 

O povo dos distritos não tem acesso a tais entretenimentos, mas já os 

da Capital, “Eles vivem para o entretenimento. Mas as massas oprimidas não 

possuem nada” (GRESH, 2012, p. 31). Vale ressaltar aqui que, apesar de a 

música não fazer tanta parte da vida da população dos distritos, é ela que, de 

certa maneira, junta os distritos em luta na rebelião, a partir do uso destas nos 

“pontoprops”. Porém, antes de falarmos sobre os Jogos Vorazes e a rebelião13, 

faz-se necessário discutir sobre essas diferenças que perpassam 

principalmente entre a Capital e os distritos. 

 

3.2. O governo: Capital versus distritos  

Ao analisarmos a questão do governo totalitário em que vivem os 

moradores de Panem, há muitas semelhanças com as distopias clássicas aqui 

desenvolvidas no capítulo 2, e, ainda, também, com alguns aspectos da teoria 

de Marx, os quais foram trabalhados no capítulo 1. Na trilogia Jogos Vorazes 

propriamente dita, a questão do controle da população se deve, principalmente, 

pela questão da comida, no caso, a falta de comida, a fome. Com isso, 

desencadeiam-se outros fatores que fazem com que a população conduza 

suas vidas de forma adequada, uma vez que se andar fora da linha, corre o 

                                                           
12  Os Tordos aqui ditos são uma cruza dos gaios tagarelas – uma espécie de animal 
geneticamente modificada pela Capital para ser usada como uma arma durante a rebelião dos 
Dias Escuros – com as fêmeas de tordos, que podem reproduzir os cantos dos pássaros e as 
melodias humanas.  
13 Tópico esse que será desenvolvido no subcapítulo 3.3. 



64 
 

risco de ser chicoteado em praça pública, virar um(a) Avox14, ou, até mesmo, 

morrer. 

A questão da caça ilegal fora dos perímetros do Distrito 12 aparece logo 

no início da trilogia, pois, nas palavras de Katniss, “entre morrer de fome ou 

com um tiro na cabeça, a bala é bem mais rápida” (COLLINS, 2010, p. 23). Ao 

assumir a chefia de sua família, Katniss teve que amadurecer rapidamente, aos 

onze anos, uma vez que seu pai morreu em uma explosão nas minas, sua mãe 

entrou em depressão e sua irmã Prim era apenas uma criança de sete anos. 

“Meu pai sabia [encontrar comida], e me ensinou algumas coisas antes de 

explodir pelos ares numa mina de carvão” (COLLINS, 2010, p. 11). E muito do 

conhecimento sobre encontrar comida havia sido passado para Katniss. 

Inclusive seu nome é inspirado em uma planta “alta e com folhas que mais 

pareciam pontas de flechas” (COLLINS, 2010, p. 59), a qual fornecia raízes 

nutritivas, que seu pai ainda comenta que “enquanto você conseguir se achar, 

nunca vai passar fome” (COLLINS, 2010, p. 59). Assim, como dito na citação 

acima, o medo de morrer de fome perpassava o medo de ser pego pelos 

Pacificadores e sofrer as devidas consequências, pois  

Morrer de fome não é um destino incomum no Distrito 12. Quem não 
viu as vítimas? Pessoas mais velhas que não podem trabalhar. 
Crianças de alguma família com muitos para alimentar. Pessoas 
feridas nas minas. Vagueando pelas ruas. Então, um dia desses você 
vê um deles sentado, imóvel, encostado em algum muro ou deitado 
na Campina. Você ouve os lamentos de alguma casa e os 
Pacificadores são chamados para retirar o corpo. A fome nunca é a 
causa oficial da morte. É sempre a gripe, o abandono ou a 
pneumonia. Mas isso não engana ninguém (COLLINS, 2010, p. 35). 

 Morrer de fome, de inanição é algo considerado comum no Distrito 12, 

porém, não apenas nesse, pois, como é o caso da pequena Rue a qual relata 

que, mesmo morando no Distrito 11, o distrito agrícola, isso não significa que 

ela tenha acesso a muita comida. Assim, “Nesse mundo ficcional, a comida é 

racionada e, por isso, vira uma arma” (GRESH, 2012, p. 46). O ponto que se 

quer desenvolver aqui é o de que, independente de que alguns distritos sejam 

mais próximos, tenham melhores relações com a Capital, mesmo assim, esta 

os controlará, seja pela fome, seja pelos Jogos Vorazes, ou seja, a pobreza, a 

                                                           
14 Nas palavras do próprio Haymitch, ao responder à pergunta sobre o que é um Avox à 
Katniss: “Alguém que cometeu um crime. Eles cortaram a língua dela para ela não falar mais – 
explica Haymitch – Provavelmente é alguma traidora” (COLLINS, 2010, p. 87). 



65 
 

fome e a miséria tornam-se as principais ferramentas que o governo usa para 

controlar as pessoas. Como trabalhado no capítulo 2, nos clássicos distópicos, 

podemos ver que, com diferentes ferramentas de controle, o governo sempre é 

totalitário e domina, reprime sua população. A título de exemplificação, 

falaremos especificamente um pouco sobre cada distrito e o que cada um 

fornece à Capital.  

 Distrito 1 é o distrito responsável por fornecer artigos de luxo para a 

Capital, assim sendo, é um dos distritos mais próximos, devido ao grande 

interesse pela sua produção. Distrito 2 é o encarregado pela alvenaria e pelo 

armamento, ou seja, o distrito mais fiel à Capital, pois esta precisa manter seus 

especialistas em armas o mais próximo de seu controle, com isso recebem 

várias regalias da Capital, além de ser o distrito encarregado pelo treinamento 

dos Pacificadores. Distrito 3 é o que produz os materiais eletrônicos, científicos 

e tecnológicos, é um distrito pequeno, pois assim a Capital pode monitorar de 

perto suas mentes científicas. Distrito 4 é considerado um distrito rico, pois é ao 

mesmo tempo próximo do mar e da Capital, assim tem uma certa 

autossuficiência; além disso, é, juntamente aos Distritos 1 e 2, um dos distritos 

de Carreiristas15; por ser próximo ao mar, é o distrito responsável pela pesca, 

participando assim da produção de alimentos. Distrito 5 produz a eletricidade e 

a energia de toda a Panem, por isso também deve ser mantido sob 

monitoramento constante da Capital. Distrito 6 é o responsável pelo transporte, 

como as extensas linhas de trem, os aerodeslizadores e carros utilizados pelos 

Pacificadores; além disso, esse distrito atua na pesquisa e manufatura de 

drogas – morfináceos, remédios –, ou seja, na indústria farmacêutica. Distrito 7 

é especializado em madeira e celulose, assim sendo, é o distrito dos 

lenhadores. Distrito 8 produz e trata de tecidos, dessa forma, industrial, o qual 

Katniss descreve como “um horroroso espaço urbano fedendo a resíduos 

industriais, pessoas residindo em apartamentos caindo aos pedaços. Quase 

nenhuma planta à vista” (COLLINS, 2011a, p. 154). Distrito 9 processa comida 

                                                           
15 Nas palavras de Katniss sobre quem são os Carreiristas: “As exceções são os garotos dos 
distritos mais ricos, os voluntários, aqueles que foram alimentados e treinados durante toda a 
vida para esse momento. Os tributos dos Distritos 1, 2 e 4 são tradicionalmente assim. É 
tecnicamente contra as regras treinar tributos antes que eles cheguem à Capital, mas todo ano 
isso acontece. No Distrito 12, nós os chamamos Tributos Carreiristas ou, simplesmente, 
Carreiristas. E quase sempre o vencedor é um deles” (COLLINS, 2010, p. 105). 



66 
 

para Capital, é o responsável pela produção de grãos, ou seja, as tésseras. 

Distrito 10 tem como principal atividade a criação de animais, fornecendo carne 

para a Capital. Distrito 11 é o distrito de Rue, sua função principal é a 

agricultura, e é provavelmente o distrito mais pobre de todos, uma vez que 

mesmo que a comida seja produzida lá, pouca coisa fica para alimentar a 

população; trata-se de uma área grande, com bastante segurança em sua volta, 

com uma cerca de “pelo menos 10 metros de altura e dotada de nefastos rolos 

de arame farpado no topo” (COLLINS, 2011a, p. 65). Distrito 12 é o foco de 

toda a trilogia Jogos Vorazes, uma vez que essa é narrada por Katniss; é o 

encarregado pela mineração de carvão, e, juntamente ao 10 e 11, também 

muito pobre. E, finalmente, mesmo inicialmente sendo considerado como 

dizimado, o Distrito 13, um dos mais importantes de Panem, pois é 

especializado em armas e energia nuclear, é poderoso e cercado por uma 

floresta; tem um enorme abrigo subterrâneo e é autossuficiente. 

 Assim, podemos ver que, à exceção do Distrito 13, que tem um acordo 

com a Capital para teoricamente se mostrar como destruído e ser o 

responsável pelos Jogos Vorazes, todos os outros distritos são controlados, 

alguns de maneira mais e outros menos rígida, mas sempre, de alguma forma, 

pela Capital. Os distritos mais próximos da Capital são os mais importantes 

para ela, como o 1, 2 e 4;  já os distritos mais distantes, no caso, o 10, 11 e 12, 

são os mais pobres e mais esquecidos pela Capital. É na Capital que se tem a 

sede do governo de Panem, de caráter totalitário, no qual o presidente se 

chama Coriolanus Snow, mais conhecido apenas como presidente Snow. Esse 

governo totalitário exerce total dominação política e econômica em Panem, 

sendo suas regras sempre reforçadas através do seu exército de Pacificadores, 

com punições e leis severas, além das propagandas e dos próprios Jogos 

Vorazes. A Capital é uma cidade tecnologicamente avançada, onde os mais 

ricos e poderosos da nação vivem. É na Capital, também, que são organizados 

e celebrados os Jogos Vorazes16. Além disso, a Capital é fortemente conhecida 

pelas extravagâncias na comida e na moda. As luzes brilhantes da Capital 

chamam a atenção de Katniss e Peeta quando eles chegam para a sua 

                                                           
16 Sobre os Jogos Vorazes, será desenvolvido no subcapítulo 3.3. 



67 
 

primeira participação nos Jogos Vorazes, uma vez que somente conheciam 

pela televisão. 

A Capital, a cidade que governa Panem. As câmeras não mentiram a 
respeito da grandiosidade do local. Se tanto, elas não chegaram a 
captar a magnificência dos edifícios esplendorosos num arco-íris de 
matizes que se projeta em direção ao céu, os carros cintilantes que 
passam pelas avenidas de calçadas largas, as pessoas vestidas de 
modo esquisito, com penteados bizarros e rostos pintados que nunca 
deixaram de fazer uma refeição. Todas as cores parecem artificiais, 
os rosas intensos demais, os verdes muito brilhantes, os amarelos 
dolorosos demais aos olhos, como as balas redondas e duras que 
nunca temos condições de comprar nas lojinhas de doce do Distrito 
12 (COLLINS, 2010, p. 67). 

 Com isso, pode-se observar que as dicotomias que separam a 

população em dois nichos, as quais foram teorizadas por Marx sobre a 

Sociedade Capitalista, também se fazem presentes na Sociedade Distópica de 

Collins. A Capital, detentora dos meios de produção, explora os distritos, 

detentores da força de trabalho e das matérias-primas, as quais não lhe 

pertencem. 

Antes de falar sobre a questão da comida e o controle populacional a 

partir desta, além de toda a extravagância da Capital, acredita-se que se faz 

importante falar aqui de outra forma de manter a população alienada ao que 

ocorre em Panem e fazer com que ela não saiba o que se passa nos outros 

distritos. Não há comunicação entre os distritos, o que se sabe sobre eles é o 

que a televisão mostra durante os Jogos Vorazes. Na escola, tudo tende a se 

relacionar com o produto que é desenvolvido no próprio distrito, como Katniss 

comenta no seguinte trecho: 

Na escola, aprendemos que a Capital foi construída em um local que 
antes era conhecido como Montanhas Rochosas. O Distrito 12 ficava 
na região conhecida como Montes Apalaches. Há centenas de anos 
já se retirava carvão daqui. E é por isso que nossos mineiros 
precisam escavar tão fundo.  

De algum modo, quase tudo na escola acaba se relacionando com 
carvão. Além de leitura básica e matemática, grande parte de nosso 
ensino remete ao carvão – exceto a palestra semanal sobre a história 
de Panem. E não passa de conversa mole sobre o que devemos à 
Capital. Sei que deve haver muito mais coisas do que o que nos é 
ensinado. Deve haver algum relato real do que aconteceu durante a 
rebelião. Mas não passo muito tempo pensando nisso. Seja lá qual 
for a verdade, não vejo como ela me ajudará a colocar comida na 
mesa (COLLINS, 2010, p. 49). 

Como vimos nos clássicos distópicos, o controle populacional a partir da 

informação, ou melhor, da falta de informação, também aparece na trilogia 



68 
 

Jogos Vorazes. Apesar disso, Katniss se mostra como uma personagem 

questionadora, pois ela não aceita como total verdade, pois consegue ver que 

há mais coisas do que realmente é repassado aos distritos. Sendo esse o 

mesmo caso das personagens de Winston Smith, em 1984, de John em 

Admirável mundo novo, e de Guy Montag, em Fahrenheit 451, que mudaram 

seu jeito de pensar e de ver o país e o governo de maneira distinta de todo o 

resto da população. 

Ao repararmos no final da citação anterior, em que Katniss comenta que 

independente de ela saber ou não sobre o que se passa no resto do país, nada 

disso ajudará ela a colocar comida na mesa. Podemos reparar que a questão 

do controle populacional pela comida é um ponto importante na trilogia, uma 

vez que os distritos vivem à beira da miséria. Katniss, ao ter contato pela 

primeira vez com um banquete, no trem rumo à Capital para disputar a 74ª 

edição dos Jogos Vorazes, fica perplexa com a quantidade e variedade de 

comidas:  

No instante em que me sento, me servem um enorme prato de 
comida. Ovos, presunto e pilhas de batatas fritas. Uma terrina de 
frutas está sob um leito de gelo para manter a temperatura. A cesta 
de pãezinhos que é depositada à minha frente manteria minha família 
alimentada por uma semana. Vejo um elegante copo de suco de 
laranja. Pelo menos, parece ser suco de laranja. Só provei suco de 
laranja uma vez na vida, na festa de ano-novo, quando meu pai 
comprou um frasco especialmente para a ocasião. Uma xícara de 
café. Minha mãe adora café, item que quase nunca tínhamos 
condições de ter em casa, mas, para mim, o gosto é amargo e sem 
densidade. Uma xícara de uma robusta substância marrom que 
jamais vi na vida. 

– Chamam isso de chocolate quente – diz Peeta. – É gostoso. 

Eu dou um gole no líquido cremoso e quente, e um calafrio percorre 
todo o meu corpo. Apesar de o resto da refeição ser bastante 
convidativo, ignoro tudo até enxugar a xícara de chocolate. Então 
ponho para dentro tudo que consigo – o que é uma quantidade 
substancial –, tomando cuidado para não cometer nenhum excesso 
com tanta coisa boa. Uma vez minha mãe me disse que eu sempre 
comia como se estivesse vendo a comida pela última vez. E eu disse: 
“Só não é a última vez porque sempre trago comida pra casa.” Isso 
fez com que ela calasse a boca (COLLINS, 2010, 62-63). 

 Nesse trecho, nota-se como a questão da fome assola a casa de Katniss, 

a sua família, o seu distrito, com ênfase no momento em que ela diz que 

apenas uma cesta de pãezinhos poderia alimentar a família dela por uma 

semana. A ideia de comer como se fosse a última vez demonstra os traumas 

sofridos por ela devido à falta de comida. Além disso, tanto nesse quanto no 



69 
 

trecho acima, podemos reparar que há um tom de mágoa, de rancor na voz de 

Katniss, quando ela diz sobre não pensar muito sobre os outros distritos, pois 

isso não trará comida para a sua mesa, e a entonação que usa quando diz que 

somente não é a última vez que come, pois ela sempre provém comida para a 

sua família. 

Em contrapartida ao que se passa nos distritos, na Capital, a comida não 

é um problema que passa pela cabeça de seus habitantes, uma vez que estes 

inclusive vomitam para poder comer mais.  

Todas as mesas apresentam novas tentações, e mesmo seguindo o 
meu restrito regime de provar apenas um pouquinho de cada prato, 
começo a me empanturrar rapidamente. Pego uma pequena ave 
assada, dou uma mordida e minha língua fica inundada de molho de 
laranja. Delicioso. Mas convenço Peeta a comer o resto porque quero 
continuar experimentando tudo, e a ideia de desperdiçar comida, 
como vejo tantas pessoas fazendo de modo tão prosaico, me é 
abominável. Depois de mais ou menos dez mesas, estou 
completamente cheia, e nós só experimentamos um pequeno número 
de pratos disponíveis.  

Só então minha equipe de preparação se junta a nós. Eles estão 
beirando a incoerência, navegando entre o álcool que consumiram e 
o êxtase que estão sentindo por estar participando de um evento 
daquela magnitude. 

– Por que vocês não estão comendo? – Pergunta Octavia. 

– Eu comi, mas não consigo colocar mais nada na boca – digo. Todos 
eles riem como se isso fosse a coisa mais boba que já ouviram em 
toda a vida. 

– Isso não é empecilho para ninguém! – diz Flavius. Eles nos levaram 
até uma mesa que contém pequenas taças de vinho cheias de um 
líquido transparente. – Beba isto! 

Peeta pega uma taça, dá um gole, e eles ficam nervosos. 

– Aqui não! – berra Octavia. 

– Você precisa fazer isso lá dentro – diz Venia, apontando para as 
portas que vão dar no toalete. – Senão você vai sujar o chão todo! 

Peeta olha a taça novamente e raciocina. 

– Vocês estão querendo dizer que isso aqui vai me dar vontade de 
vomitar? 

Minha equipe de preparação ri histericamente. 

– É claro, pra você poder continuar comendo – diz Octavia. – Eu já 
estive lá duas vezes. Todo mundo faz isso, senão como é que você 
vai conseguir se divertir num banquete como esse? 

Fico muda, olhando para as tacinhas bonitinhas e tudo o que elas 
representam. Peeta coloca a dele na mesa com tamanha precisão 
que alguém poderia até pensar que o objeto ia explodir (COLLINS, 
2011a, p. 89-91). 



70 
 

 Em meio a essas duas realidades, está Katniss, impressionada com as 

extravagâncias da Capital, e realista frente à sua situação e de sua família no 

Distrito 12. 

Cinna me convida a sentar em um dos sofás e se senta à minha 
frente. Ele aperta um botão ao lado da mesa. O topo se divide e 
surge uma outra mesinha com nosso almoço. Frango com pedaços 
cozidos de laranja em um molho cremoso sobre um leito de grãos 
perolados, ervilhas pequeninas e cebolas, rolinhos na forma de flor e, 
de sobremesa, um pudim cor de mel. 

Tento imaginar como faria para servir uma refeição dessas em casa. 
Frango é caro demais, mas eu poderia substituir por peru selvagem. 
Teria de atirar em um segundo peru para trocar pelas laranjas. O leite 
de cabra teria de substituir o creme. Podemos cultivar ervilhas no 
jardim. Eu teria de colher cebolas selvagens na floresta. Não 
identifico esse grão. Nossa ração de téssera depois de cozida fica 
com uma cara amarronzada muito pouco atraente. Esses rolinhos 
bonitinhos só seriam possíveis mediante outra troca com o padeiro, 
de repente por dois ou três esquilos. Quanto ao pudim, não consigo 
nem imaginar o que contém. Dias e dias de caça e colheita para 
prover essa única refeição, e mesmo assim não passaria de um 
pobre substituto da versão original da Capital. 

Como deve ser, imagino, viver num mundo onde a comida surge com 
um apertar de botões? Como eu passaria as horas que agora dedico 
vasculhando a floresta em busca de sustento se a comida fosse 
assim tão fácil de se conseguir? O que eles fazem o dia inteiro, essa 
gente da Capital, além de decorar os próprios corpos e esperar cada 
novo suprimento de tributos que vão morrer para garantir a diversão 
deles? (COLLINS, 2010, p. 73). 

 Como ela mesmo diz, seriam dias e dias de caça e colheita para prover 

uma refeição adaptada que, para as pessoas da Capital, somente é necessário 

apertar um botão. Katniss não compreende como se pode viver sem a sua 

realidade da floresta, de alimentar sua família. Isso gera indignação, pois eles 

vivem a decorar seus corpos e divertirem-se com as mortes nos Jogos Vorazes. 

E é essa revolta que surge dentro de Katniss que a faz se movimentar a favor 

da rebelião, a qual, apesar das mortes de pessoas queridas a ela, termina com 

um final positivo, diferente dos clássicos distópicos que mostraram uma 

realidade negativa àqueles que foram contra seu sistema de governo totalitário. 

Ao pensarmos nas extravagâncias da Capital, vê-se que essas não se 

limitam apenas a parte do excesso de comida. As vestimentas, a maquiagem, 

as modificações corporais também são aspectos bem comuns para os 

moradores da Capital. Katniss, em seu primeiro encontro com a sua equipe de 

preparação, repara que são de uma natureza distinta: 

Venia, uma mulher de cabelos azul-claro e tatuagens acima das 
sobrancelhas [...]; Flavius. Ele sacode os cachos alaranjados e passa 



71 
 

um batom roxo na boca [...]; Octávia, uma mulher roliça cujo corpo 
todo foi tingido de uma tonalidade esverdeada [...] (COLLINS, 2010, p. 
69-70). 

 E se espanta ao ver seu estilista Cinna, pois ele tem uma aparência vista 

como normal por ela, uma vez que a maioria dos estilistas que apareciam na 

televisão são “tão artificiais e cirurgicamente alterados que ficam até grotescos” 

(COLLINS, 2010, p. 71). 

 Em contrapartida aos excessos da Capital, o povo do Distrito 12 tem 

“cabelos lisos e pretos, pele morena, ambos temos até os mesmos olhos 

cinzentos. Mas não somos parentes, pelo menos próximos. A maioria das 

famílias que trabalham nas minas se parecem umas com as outras” (COLLINS, 

2010, p. 14), no momento em que ela descreve Gale, seu amigo e 

companheiro de caça. Um pouco diversa ao considerado padrão do Distrito 12, 

estão sua mãe e sua irmã Prim, uma vez que elas têm “cabelos louros e olhos 

azuis, sempre parecem deslocadas” pois  

Os parentes de minha mãe faziam parte da pequena classe de 
mercadores que abastecia os funcionários, os Pacificadores e 
ocasionais clientes da Costura. Eles tinham uma loja de botica na 
parte mais simpática do Distrito 12 (COLLINS, 2010, p. 14). 

 Sendo o Distrito 12 o responsável pela mineração do carvão, tratam-se 

de “homens e mulheres com os ombros caídos e as juntas inchadas, muitos 

dos quais há tempo desistiram de limpar a fuligem negra de suas unhas 

quebradas e de apagar as profundas rugas de seus rostos” (COLLINS, 2010, p. 

10), ou seja, um povo que vive em situação extrema, com o mínimo para viver 

e as mais precárias condições de sobrevivência, assim, oprimidos pela Capital 

e trabalhando sob condições insalubres. Além disso, ao repararmos nos 

habitantes dos distritos em geral, “são excessivamente peludos comparados 

aos da Capital, o que sem dúvida faz com que eles se assemelhem mais a 

animais do que a seres humanos aos olhos de seus detratores sem pelos” 

(SHAFFER, 2013, p. 78). 

 Ao observarmos essas dicotomias entre as classes, essa segmentação 

fortíssima entre a população da Capital e dos distritos, podemos comparar com 

o que Marx comenta sobre a questão da divisão de classes e como essa leva a 

uma luta de classes, a qual aparece na trilogia como a rebelião. Um povo 

oprimido, renegado aos comandos e obrigações para com o governo, um povo 



72 
 

que não tem voz, um povo em situação extrema de pobreza, miséria, fome. A 

rebelião aparece aqui como uma esperança17, uma proposta de mudança, a 

qual Marx descreve como sendo a única possibilidade para que se modifique o 

tipo de sociedade e que não haja mais essa distinção entre as classes.  

Em uma certa etapa do seu desenvolvimento, as forças produtivas 
materiais da sociedade entram em contradições com as relações de 
produção existentes, ou, o que não é mais que sua expressão jurídica, 
com as relações de propriedade no seio das quais elas se haviam 
desenvolvido até então. De formas evolutivas das forças produtivas 
que eram, essas relações convertem-se em entraves. Abre-se, então, 
uma época de revolução social (MARX, 2008, p. 47). 

 Outro aspecto observado por Katniss se deve ao fato de ela estar 

convivendo com pessoas da Capital e vendo como a questão do corpo é 

importante para ela. Toda vez que é levada a equipe de preparação, ela se 

questiona sobre os excessos que a população da Capital faz com seu corpo, 

da mesma maneira que eles não entendem o porquê de Katniss e Cinna não 

concordarem com alterações corporais nela. 

Flavius levanta o queixo e suspira: 

– É uma pena o Cinna ter dito para não fazer nenhuma alteração em 
você. 

– Pois é, a gente podia fazer uma coisa bem especial em você – diz 
Octavia. 

– Quando ela estiver mais velha – diz Venia de uma maneira quase 
agourenta. – Aí ele vai ser obrigado a deixar a gente fazer. 

Fazer o quê? Encher os meus lábios como fizeram com o presidente 
Snow? Tatuar os meus seios? Tingir minha pele de magenta e 
implantar gemas sob a superfície? Esculpir padrões decorativos no 
meu rosto? Dotar-me de garras curvadas? Ou de bigodes iguais aos 
de um gato? Vi todas essas coisas e muito mais nas pessoas que 
vivem na Capital. Será que elas realmente não fazem a menor ideia 
de como a sua aparência fica monstruosa para as outras pessoas? 
(COLLINS, 2011a, p. 58). 

 Com isso, observa-se que Katniss não quer mudar a sua identidade, 

uma vez que, para ela, essas modificações corporais os deixam com uma 

aparência monstruosa. Essa tal coisa especial que Octavia comenta é, para 

Katniss, desfazer aquilo que ela é, aquela menina do Distrito 12 que somente 

está preocupada em manter a sua família viva, não com a sua aparência. Para 

a equipe de preparação, o importante é que ela pareça mais “humana”, ou seja, 

dentre as alterações possíveis de se fazer, que não envolvam cirurgias 

plásticas, eles fazem o melhor trabalho, como, no caso, a remoção de todos os 

                                                           
17 Mais sobre a rebelião será desenvolvido no subcapítulo 3.3. 



73 
 

pelos. Flavius comenta, ao admirar o trabalho feito em Katniss, que está 

“Excelente! Agora você está quase parecida com um ser humano!” (COLLINS, 

2010, p. 70). Destarte, “para Katniss, a aparência de alguém não deveria ser 

refeita, assim como o corpo de alguém devorado na arena não deveria ser 

entretenimento” (MCDONALD, 2013, p. 13). A partir disso, partimos para outra 

reflexão importante desse trabalho que é a questão dos Jogos Vorazes como 

entretenimento, como um evento midiático que é transmitido a toda população 

de Panem. 

 

3.3. Jogos Vorazes: entretenimento como controle social 

Ao longo desse subcapítulo, trabalharemos com a questão dos Jogos 

Vorazes como um evento midiático, no qual os jovens dos distritos de Panem 

são enviados para uma arena com o intuito de matar uns aos outros e a forma 

como isso é transmitido para a população em geral, tanto para a Capital quanto 

para os distritos. Os Jogos são vistos pela Capital como um entretenimento, 

porém, trata-se de uma maneira dissimulada de controlar a população. Essa 

transmissão para toda Panem gera o medo na população, e, assim, a controla. 

Como já foi citado anteriormente, a Sociedade Distópica de Collins, 

Panem, é baseada na expressão latina panem et circenses, a qual se referia a 

política romana “pão e circo”. Vale ressaltar aqui, também, que a ideia dos 

Jogos Vorazes provém, de certa maneira, dessa contextualização histórica, na 

qual os gladiadores lutavam dentro do Coliseu romano até a morte. Suzanne 

Collins, em uma entrevista ao site Scholastic, diz que: 

Na minha mente, você precisa de três bons elementos para fazer um 
jogo de gladiador: você precisa de um governo impecável, todo-
poderoso; você precisa de pessoas sendo forçadas a lutar até a 
morte; e você precisa que isso seja um entretenimento popular. E 
todos esses três elementos estão combinados nos Jogos Vorazes.18 

 Pode-se observar que os Jogos Vorazes são, assim, uma versão 

atualizada dos jogos de gladiadores romanos, pois o governo obriga as 

crianças dos distritos a lutarem até a morte como forma de entretenimento 

popular, no caso para os moradores da Capital, uma vez que a população dos 

distritos é obrigada a assistir.  

                                                           
18  Entrevista disponível, com legendas em português, em: 
https://www.youtube.com/watch?v=aOIJfkCdvnQ Acesso em: 01 dez 2018. 

https://www.youtube.com/watch?v=aOIJfkCdvnQ


74 
 

Jogos Vorazes é uma versão extrema de Survivor19. Suzanne Collins 
levou o programa ao horror de um futuro apocalíptico distópico, 
colocando os competidores uns contra os outros por um prêmio muito 
mais valioso do que o dinheiro ou mercadorias (GRESH, 2012, p. 
150). 

 Como descrito por Katniss logo no início da trilogia: 

As regras dos Jogos Vorazes são simples. Como punição pelo 
levante, cada um dos doze distritos deve fornecer uma garota e um 
garoto – chamados tributos – para participarem. Os vinte e quatro 
tributos serão aprisionados em uma vasta arena a céu aberto que 
pode conter qualquer coisa: de um deserto em chamas a um 
descampado congelado. Por várias semanas os competidores 
deverão lutar até a morte. O último tributo restante será o vencedor.  

Levar as crianças de nossos distritos, forçá-las a matarem umas as 
outras enquanto todos nós assistimos pela televisão. Essa é a 
maneira encontrada pela Capital de nos lembrar como estamos 
totalmente subjugados a ela. [...] Para fazer com que a coisa seja 
humilhante, além de torturante, a Capital nos obriga a tratar os Jogos 
Vorazes como uma festividade, um evento esportivo que coloca todos 
os distritos como inimigos uns dos outros (COLLINS, 2010, p. 24-25). 

A partir disso, podemos perceber como o governo controla sua 

população, fazendo desse evento – que é nada além de uma tortura, um 

massacre – um espetáculo. Ou seja, “O governo de Panem, cujo centro é a 

Capital, estabeleceu o ritual dos Jogos Vorazes como um símbolo poderoso 

que define a relação entre o governo e seus governados” (OLTHOUSE, 2013, p. 

42). Como dito no subcapítulo 1.5, no qual Marcia Tiburi comenta que televisão 

é transmissão, que televisão é o meio pelo qual se forma comunidades, 

podemos observar que, no caso dos Jogos Vorazes, a televisão se torna o 

meio pelo qual este é passado a toda população de Panem, um reality show, 

ou seja, uma série da vida real cujo governo os controla, obrigando-os a assistir 

a esse massacre, a crianças e adolescentes matando uns aos outros. 

Para que tal evento midiático ocorra, há uma “colheita”, que, se formos 

pensar etimologicamente sobre essa palavra, esta nos remete a uma 

celebração da agricultura, pois é nesse momento que se colhem os frutos do 

                                                           
19 “Survivor é um programa no qual tribos de estranhos são levados a um local de jogos 
desconhecidos e que varia de temporada para temporada. Os competidores precisam 
encontrar água, comida e abrigo, igual aos Jogos Vorazes. Eles formam alianças e competem 
entre si para não serem eliminados. Apenas uma pessoa vence o jogo, que é chamada de sole 
survivor (único sobrevivente). Ela também ganha milhões de dólares, do mesmo jeito que o 
único sobrevivente dos Jogos Vorazes, que ganha uma mansão e comida para vida toda. Do 
mesmo jeito que os Idealizadores dos Jogos mudam as regras o tempo todo, os de Survivor 
também fazem isso. O objetivo é manter o programa divertido para as pessoas, afinal, se os 
competidores usarem sempre as mesmas estratégias para vencer, ninguém assistirá o 
programa” (GRESH, 2012, p. 150). 



75 
 

trabalho de um longo período, porém, ao ser usada pelo governo de Panem, 

“Colheita é o termo usado pela Capital para fazer o assassinato de jovens 

inocentes parecer algo tão natural e necessário quanto a colheita a ser feita no 

outono” (OLTHOUSE, 2013, p. 42). Outra palavra importante a se pensar 

nessa questão é “tributo”, que, na sua origem, trata-se do pagamento feito por 

um Estado, que detém menos poder, a um vizinho mais forte. Porém, essa era 

uma forma de arrecadar dinheiro para os exércitos que controlariam e 

expandiriam seus territórios.  

Em Panem, contudo, o governo já extraiu o máximo de dinheiro que 
podia dos distritos. Os mineiros do Distrito 12 não ficam com o carvão 
que obtêm das minas, os agricultores do Distrito 11 de Rue não ficam 
com a própria colheita e o mesmo se aplica a todos os outros 
moradores dos distritos e os produtos de seu trabalho. Tudo o que 
restou para ser tomado são seus filhos e filhas, juntamente com suas 
esperanças e sonhos. Embora o termo tributo possa denotar honra e 
respeito na Capital, nos distritos ele significa o roubo de um futuro. 
(OLTHOUSE, 2013, p. 43). 

 Sobre a questão da colheita, salienta-se, ainda, que essa é feita na 

praça, no caso do Distrito 12, como Katniss descreve:  

Na realidade, é muito ruim que a colheita seja na praça – um dos 
poucos locais no Distrito 12 que se pode chamar de agradável. A 
praça é cercada de lojas e, nos dias de feira, principalmente se o 
tempo estiver bom, dá uma sensação de feriado. Mas hoje, apesar 
dos vistosos cartazes pendurados nos prédios, o que se tem é uma 
atmosfera de terror. As equipes de filmagem, empoleiradas como 
gaviões em cima dos telhados, apenas pioram a sensação. 

As pessoas formam a fila para a inscrição em silêncio. A colheita 
também é uma boa oportunidade para a Capital manter a população 
sob vigilância. Os jovens entre doze e dezoito anos são arrebanhados 
em áreas separadas por cordas e assinaladas com as respectivas 
idades, os mais velhos na frente e os jovens, como Prim, na parte de 
trás. Os familiares se alinham em torno do perímetro, segurando com 
firmeza as mãos uns dos outros (COLLINS 2010, p. 22-23). 

Para as pessoas dos distritos, o evento da colheita é visto de maneira 

triste, porém, deve ser tratado como uma festividade, ao qual são obrigados a 

assistir. Já para os moradores da Capital, esses “certamente não se importam 

nem um pouco em assistir a crianças sendo assassinadas ano após ano” 

(COLLINS, 2011a, p. 218-219), uma vez que eles são meros espectadores, e 

seus filhos não necessitam passar por esse processo de colheita como todas 

as crianças e adolescentes dos distritos.  

Considerando a natureza obrigatória de assistir aos Jogos Vorazes, 
como estes cidadãos outrora morais de repente se transformam em 
espectadores sedentos de sangue que torcem para um tributo dar um 



76 
 

golpe fatal? É duro acreditar, mas é exatamente o que acontece 
(SHAFFER, 2013, p. 77). 

Para a população da Capital, o fato de ser obrigatório assistir aos Jogos 

não é algo que pareça ser um sacrifício, como Katniss comenta em uma 

passagem, pouco antes de ser enviada à sua segunda participação nos Jogos 

Vorazes, sobre sua equipe de preparação: 

É engraçado, porque, apesar de eles estarem tagarelando sobre os 
Jogos, só falam sobre onde estavam ou o que estavam fazendo ou o 
que sentiram quando determinado evento ocorreu. “Eu ainda estava 
na cama!” “Eu tinha acabado de tingir as sobrancelhas!” “Eu juro que 
quase desmaiei!” Tudo se refere a eles, não aos jovens que estavam 
morrendo na arena. 

Não nos comportamos assim a respeito dos Jogos no Distrito 12. Nós 
cerramos os dentes e assistimos porque devemos tentar voltar ao 
trabalho o mais rápido possível quando a transmissão acaba 
(COLLINS, 2010, p. 376). 

Os Jogos Vorazes, aos moradores da Capital, não passam de algo 

cotidiano, que todos os anos acontece e que eles assistem, torcem, vibram e 

comemoram a morte de cada tributo, pois nenhuma vida, nenhum futuro de 

entes queridos próximos a eles está sendo levado. Eles assistem por mero 

entretenimento, pelo banho de sangue. Parece não haver empatia por parte 

deles, é uma espécie de desumanização para com aqueles que estão na Arena. 

Já nos distritos, os jogos são assistidos com tristeza, de maneira imposta e 

como uma forma de controle, pois nada parece poder ser feito para mudar essa 

situação. “Há um mundo de diferença na forma pela qual a Capital e os distritos 

os veem” (SHAFFER, 2013, p. 79). No capítulo 1, comentamos que Marcia 

Tiburi define o sujeito frente à televisão como um ser atento-distraído, pois 

essa distração/atenção ou atenção/distração é uma postura clássica daquele 

que fica parado frente à televisão, apenas recebendo as informações, sem 

processá-las da melhor maneira, ou, ao menos, da maneira mais sensata. 

Katniss é enviada para a 74ª edição dos Jogos Vorazes ao se voluntariar 

no lugar de sua irmã Prim, de apenas doze anos. Porém, por ter uma 

personalidade forte e, de certa maneira, explosiva, ela não gosta de receber 

ordens. Questiona-se, inclusive, em determinado momento, sobre o quanto 

acha todo o sistema dos Jogos Vorazes injusto: “Por que sou obrigada a ficar 

saltitando de um lado para o outro como se fosse alguma cadela amestrada 

tentando agradar pessoas que odeio?” (COLLINS, 2010, p. 129). Contudo, 

como se trata de um evento para o entretenimento da população da Capital, a 



77 
 

melhor maneira de sobreviver é ganhando a atenção, o amor do público e, 

principalmente, dos patrocinadores. Podemos ver assim que esse evento não 

se distancia muito dos reality shows que temos na televisão. Série da vida real, 

em que  

A principal diferença é que os atores e atrizes sabem o que é 
verdadeiro e o que é falso, enquanto nos Jogos Vorazes, fora o 
romance entre Peeta e Katniss, não há muitas “atuações”, todos os 
jogadores estão lutando por suas vidas (GRESH, 2012, p. 145). 

A questão da moda e da beleza é muito importante aos moradores da 

Capital, e, nos Jogos Vorazes, não seria diferente. Haymitch, com experiência 

de mentor dos tributos do Distrito 12 há alguns anos, avalia Katniss e Peeta:  

– Fiquem os dois em pé aqui – diz Haymitch, indicando com a cabeça 
o centro do salão. Nós obedecemos e ele gira em torno de nós, 
cutucando-nos como se fôssemos animais, verificando nossos 
músculos, examinando nossos rostos. – Bem, vocês não estão 
totalmente condenados. Parecem em forma. E assim que os estilistas 
entrarem em ação, vocês vão ficar suficientemente atraentes. 

Nem eu nem Peeta questionamos a colocação. Os Jogos Vorazes 
não são um concurso de beleza, mas parece que os tributos mais 
atraentes sempre conseguem arregimentar mais patrocinadores 
(COLLINS 2010, p. 65). 

Estar em forma e com a ajuda dos estilistas, para fazê-los bonitos, 

parece ser o mais importante para conseguir patrocinadores, para chamar mais 

a atenção. Além disso, ao pensarmos nos Jogos Vorazes como um reality 

show, vê-se que Haymitch, juntamente a Peeta, arquitetam uma maneira para 

que o público goste deles, Katniss e Peeta, para além do que os estilistas já 

fazem a partir de suas vestimentas, e que, assim, possam ter ainda mais 

chances de sobreviver à Arena. Além de toda a questão de vestir os tributos do 

Distrito 12 com algo relacionado ao carvão, Peeta, no dia anterior ao início dos 

Jogos, diz estar apaixonado por Katniss, assim chamando a atenção do público 

que os intitula como “amantes desafortunados”: 

– Um rapaz bem-apessoado como você deve ter alguma garota 
especial. Vamos lá, Peeta, qual é o nome dela? 

Peeta suspira. 

– Bem, há uma garota. Sou apaixonado por ela desde sempre. Mas 
tenho certeza de que ela não sabia que eu existia até a colheita. 

Sons de solidariedade ecoam da multidão. Amores não 
correspondidos com os quais eles se identificam. 

– Ela tem namorado? 

– Não sei, mas muitos garotos gostam dela. 



78 
 

– Então, olha só o que você vai fazer. Você vence e volta pra casa. 
Ela não vai poder te recusar nessas circunstâncias, vai? – diz Caesar, 
incentivando-o. 

– Não sei se vai dar certo. Vencer... não vai ajudar nesse caso. 

– E por que não? – quer saber Caesar, aturdido. 

Peeta enrubesce e gagueja. 

– Porque... porque... porque ela veio pra cá comigo (COLLINS, 2010, 
p. 143). 

Peeta consegue ganhar a simpatia da plateia e, ao mesmo tempo, ser 

sincero frente aos sentimentos que tem por Katniss, o que produz uma perfeita 

encenação sobre os “amantes desafortunados”, a qual faz com que conquiste, 

além de “patrocinadores dos quais precisa para aumentar suas chances de 

sobrevivência como também cria a possibilidade que tanto ele quanto Katniss 

possam sobreviver – o que, obviamente, acontece” (MCDONALD, 2013, p. 19). 

Porém, Katniss não reage bem ao que Peeta acaba de dizer, pois, por se tratar 

de uma mentira – de acordo com o que Katniss pensa –, ela acredita que, 

assim, a fez parecer fraca, porém, como se trata de uma tática de jogo, 

Haymitch comenta que: 

– Ele fez você parecer desejável! E vamos encarar os fatos, você 
pode usar toda a ajuda que conseguir nesse departamento. Até ele 
dizer que te queria, você era tão romântica quanto um monte de 
sujeira. Agora todos te querem. Vocês dois estão monopolizando 
todas as conversas. Os dois amantes desafortunados do Distrito 
Doze! – diz Haymitch. 

– Mas nós não somos amantes desafortunados! – retruco.  

Haymitch segura meus ombros e me encosta contra a parede. 

– Quem se importa? Isso aqui é um grande espetáculo. O que 
importa é como você é percebida. O máximo que eu poderia dizer 
sobre você depois de sua entrevista é que você era uma pessoa legal, 
embora isso já fosse um pequeno milagre por si só. Agora posso 
dizer que você destrói corações. Oh, como os garotos lá do seu 
distrito caem aos seus pés. Qual vocês acham que vai receber mais 
patrocinadores? (COLLINS, 2010, p. 149). 

Pode-se observar que a grande preocupação, antes de os Jogos 

Vorazes começarem, é conseguir patrocinadores, pois, para passar pela Arena 

cheia de armadilhas, na qual apenas um vencedor sai vivo, é necessário apoio 

externo. Sendo Katniss e Peeta os amantes desafortunados, como diz 

Haymitch, “Você está coberta de ouro, queridinha. Vai ter uma fila de 

patrocinadores dobrando a esquina para te bancar” (COLLINS, 2010, p. 151). 

Assim, “ela logo aprendeu que precisaria parecer em vez de ser o que 



79 
 

realmente era se quisesse sobreviver, porque o importante para quem assiste 

ao espetáculo não é ser e sim parecer” (COATNEY, 2013, p. 173-174). 

Ao longo da primeira participação nos Jogos Vorazes, Katniss parece 

frente às câmeras estar apaixonada por Peeta, fazendo com que os 

patrocinadores a ajudem vencer, seja com remédio, seja com comida, uma vez 

que os telespectadores são meros seres atento-distraídos. Essa parece e é a 

melhor estratégia para vencer os Jogos. Como quando ela encontra Peeta 

camuflado, muito machucado, e o leva para uma caverna. Seu machucado é 

bastante grave e em meio a uma conversa, ela o beija. “Impulsivamente, 

inclino-me em sua direção e o beijo, cortando suas palavras. De qualquer modo, 

talvez eu tenha protelado muito o ato, já que ele tem razão: supostamente, 

somos loucamente apaixonados um pelo outro” (COLLINS, 2010, p. 279). 

Quando ela sai da caverna para respirar, um paraquedas cai do céu com 

comida para eles.  

Haymitch não podia estar me enviando uma mensagem mais clara. 
Um beijo é igual a um pote de caldo. Quase consigo escutá-lo 
rosnando: para todos os efeitos, vocês se amam, docinho. O garoto 
está morrendo. Vê se adianta meu lado!  

E ele está certo. Se eu quero manter Peeta vivo, tenho de despertar 
mais simpatia no público. Amantes desafortunados desesperados por 
voltar para casa. Dois corações batendo como um só. Romance 
(COLLINS, 2010, p. 279-280). 

 Porém, a ideia de entretenimento como forma de manter a população 

atenta a cada movimento que acontece nos Jogos, vai para além de apenas o 

romance de Katniss e Peeta. Cinna, o estilista de Katniss, tratou de representá-

la como a “garota em chamas”, mesclando a ideia do fogo com o seu distrito, o 

responsável pelo carvão, com a personalidade forte dela, fazendo com que ela 

parecesse, também, desejável. Porém, a Capital, por outro lado, usou dessa 

ideia de “em chamas” enviando um fogo real atrás dela na Arena para, assim, 

mostrar como ela é fraca e não passa de uma piada. 

O que está em debate é o que “a garota em chamas” significaria para 
os espectadores dos Jogos Vorazes. Essa luta pelas interpretações 
se assemelha à forma pela qual candidatos e escritores satíricos 
brigam por slogans políticos e marcas. Uma interpretação favorável 
pode gerar apoio e uma desfavorável pode levar à derrota. Mudar a 
interpretação de uma metáfora pode mudar os atos das pessoas 
(OLTHOUSE, 2013, p. 41). 

A perversidade como a mídia pode definir a interpretação que se tem de 

uma expressão é o que mais choca. O fogo que é jogado para cima de Katniss 



80 
 

serviu como uma forma de fazer com que ela se mexa, para que, assim, gerar 

mais conflitos e mais mortes.  

O que está acontecendo não é resultado da fogueira de algum tributo 
que escapou ao controle, não é uma ocorrência ocasional. As 
chamas que me perseguem possuem uma altura descomunal, uma 
uniformidade que as caracteriza como algo produzido por seres 
humanos, por máquinas, por Idealizadores dos Jogos. Estava tudo 
muito quieto hoje. Nenhuma morte, talvez nenhuma luta. O público na 
Capital vai ficar entediado, afirmando que a edição deste ano dos 
Jogos está ficando uma chatice. Essa é a única coisa que os Jogos 
não podem ser (COLLINS, 2010, p. 189). 

Além disso, ao final da 74ª edição, quando somente restaram Katniss, 

Peeta e Cato na Arena, e Cato está sendo devorado vivo pelos bestantes20, 

Katniss comenta com Peeta, ao observar essa cena: 

– Por que eles não matam logo ele e pronto? – pergunto a Peeta. 

– Você sabe por quê – diz ele, e me puxa para mais perto dele. 

Eu sei por quê. Nenhum telespectador conseguiria tirar os olhos do 
programa agora. Sob o ponto de vista dos Idealizadores dos Jogos, 
essa é a palavra final em entretenimento (COLLINS, 2010, p. 361). 

Desse modo, concordamos quando Guy Debord diz que “o espetáculo 

não deseja chegar a nada que não seja ele mesmo” (1997, p. 17), pois o que 

chama a atenção do telespectador nesse momento é o próprio sofrimento e a 

posterior morte da personagem Cato, uma vez que o que realmente importa 

para os cidadãos da Capital é “uma exibição pública sem precedentes de sede 

de sangue. Porém, mesmo em nossa sociedade, a violência e o sofrimento 

sempre atraem multidões” (SHAFFER, 2013, p. 75).   

Outro aspecto que é definido pelos donos do “espetáculo” dos Jogos 

Vorazes, os Idealizadores, é que havia sido prometido que se os dois tributos 

de um distrito chegassem ao final, esses seriam considerados vencedores. 

Porém, com a morte de Cato, houve uma nova mudança nas regras, em que 

somente haveria um vitorioso, pois: 

Nós dois sabemos que eles precisam de um vitorioso.  

Sim eles precisam de um vitorioso. Sem um vitorioso, a coisa toda 
explodiria nas mãos dos Idealizadores dos Jogos. Eles teriam 
fracassado diante da Capital. Talvez fossem até executados, lenta e 
dolorosamente, com as câmeras transmitindo para todas as telas de 
televisão do país (COLLINS, 2010, p. 366). 

                                                           
20 Animais geneticamente modificados que a Capital criou para serem usados como armas, 
durante os Dias Escuros. 



81 
 

Nota-se aqui que todos os passos, os movimentos que envolvem os 

Jogos, assim como a vida na Capital e nos distritos são controlados, 

televisionados, como se fosse um reality show realmente, porém, sem nada 

previamente combinado, uma verdadeira série da vida real. Com isso, vale aqui 

também refletir como a rebelião, que ocorreu após a 75ª edição dos Jogos 

Vorazes, o Massacre Quaternário21, também se fez como um evento midiático. 

As tentativas de controle da Capital, por parte do presidente Snow, e as 

investidas, as invasões das transmissões foram majoritariamente feitas pela 

televisão. A mídia foi a forma como os dois lados jogaram nessa rebelião. Com 

a ajuda da tecnologia, foi possível que se chegasse a Capital e tomasse o 

poder. As notícias que se espalharam sobre os distritos estarem ajudando os 

rebeldes aconteceram devido ao controle populacional da Capital que se 

espalhou de forma inesperada por parte do presidente Snow. Beetee, que foi 

um dos tributos do Distrito 3 no Massacre Quaternário, distrito este responsável 

pelos materiais tecnológicos, conseguiu invadir a programação da Capital em 

vários momentos para que fosse possível a transmissão dos Pontoprops, 

diretamente do Distrito 13. 

– Nosso plano é lançar um Assalto Televisivo – diz Plutarch. – Fazer 
uma série do que chamamos de pontoprop, a abreviação de “pontos 
de propaganda”, com você e transmiti-los para toda a população de 
Panem. 

– Como? A Capital tem o controle total das transmissões – diz Gale. 

– Mas nós temos Beetee. Mais ou menos dez anos atrás, ele 
praticamente redesenhou a rede subterrânea que transmite toda a 
programação. Ele acha que existe uma chance razoável de fazermos 
isso. É claro que vamos precisar de algo para transmitir. Assim, 
Katniss, o estúdio espera o ar da sua graça (COLLINS, 2011b, p. 53-
54). 

Os “Assaltos Televisivos”, que Plutarch comenta na citação acima, foram 

a principal maneira como a rebelião se fez. A partir da comunicação entre os 

distritos, que somente foi possível graças as invasões televisivas durante os 

pronunciamentos do presidente Snow, os distritos se uniram e se rebelaram 

contra a Capital e o seu controle populacional. Devido a isso, a rebelião acabou 

sendo ironicamente chamada, por Katniss e Finnick, de 76ª edição dos Jogos 

Vorazes: “– Senhoras e senhores... A voz dele é baixinha, mas a minha ecoa 

                                                           
21 Edição especial dos Jogos Vorazes que ocorre a cada 25 anos. 



82 
 

pela sala. – Está aberta a septuagésima sexta edição dos Jogos Vorazes!” 

(COLLINS, 2011b, p. 270-271).  

Para que esses assaltos televisivos, os pontoprops, e a rebelião 

ocorressem, foi necessária uma figura como imagem, como a cara disso. 

Katniss, a partir de sua primeira participação nos Jogos, voluntariando-se no 

lugar de sua irmã Prim, seu broche de Tordo, sua história com Peeta como os 

amantes desafortunados e o episódio das amoras, fez dela a cara da rebelião. 

O que eles querem é que eu assuma verdadeiramente o papel que 
designaram para mim. O símbolo da revolução. O Tordo. Não é 
suficiente o que fiz no passado, desafiando a Capital nos Jogos, 
fornecendo um ponto de reorganização. Devo agora tornar-me a líder 
real, o rosto, a voz, o corpo da revolução. A pessoa com quem os 
distritos – a maioria dos quais estão agora abertamente em guerra 
com a Capital – podem contar para incendiar a trilha em direção à 
vitória. Não vou ter de fazer isso sozinha. Eles têm toda uma equipe 
para me auxiliar, para me vestir, para escrever meus discursos, 
orquestrar minhas aparições – como se isso não soasse 
horrivelmente familiar – e tudo o que tenho de fazer é desempenhar o 
meu papel (COLLINS, 2011b, p. 17). 

Como a própria Katniss diz, isso é o que eles querem, ela não nasceu 

para representar uma personagem, ela somente é ela mesma quando age 

naturalmente. Na primeira tentativa de gravação dos pontoprops, ela é 

totalmente produzida pela sua equipe de preparação, mas, na hora de 

desempenhar seu papel, soa extremamente falso e forçado, e como Haymitch 

diz: “– E é assim, meus amigos, que morre uma revolução” (COLLINS, 2011b, 

p. 83). Katniss, ao se ver o filme que fizeram, reconhece que “Não apenas a 

minha voz como também o meu corpo estão com um jeito retorcido e 

desconjuntado, como se eu fosse uma marionete sendo manipulada por forças 

invisíveis” (COLLINS, 2011b, p. 85). 

Momentos em que Katniss foi ela mesma, em que, como diz Haymitch, 

“ela fez com que vocês sentissem algo real” (COLLINS, 2011b, p. 85), tais 

como quando se apresentou como voluntária no lugar de Prim, situação essa 

clara de morte, quando cantou a canção para Rue enquanto a pequena garota 

do Distrito 11 morria, quando drogou Peeta para conseguir dar o remédio a ele, 

entre outros, como Katniss mesmo descreve: 

Quando fiz de Rue uma aliada. Quando estendi a mão para Chaff na 
noite da entrevista. Quando tentei carregar Mags. E mais de uma vez, 
quando entreguei aquelas amoras que significavam coisas diferentes 
para pessoas diferentes. Amor por Peeta. Recusa em ceder com 



83 
 

chances quase impossíveis de sucesso. Desafio à desumanidade da 
Capital (COLLINS, 2011b, p. 86). 

Ou seja, para obter uma melhor performance de Katniss como a cara da 

revolução, foi necessário colocá-la em uma situação de perigo, uma situação 

em que ela pudesse ser ela, sem parecer ser quem quisessem que ela fosse, 

pois nesses momentos “Ninguém disse o que ela tinha de fazer ou dizer” 

(COLLINS, 2011b, p. 87). Assim, a solução para os pontoprops é, como 

Haymitch sugere de maneira eficaz, “colocá-la no campo de batalha e deixar as 

câmeras filmando tudo” (COLLINS, 2011b, p. 87). Katniss, por mais que ao 

longo de suas participações nos jogos tenha tentado parecer ser alguém, ela 

somente é efetiva quando é ela mesma, pois, em suas palavras: “Se 

desempenho bem o meu papel somente em circunstâncias da vida real, então 

é para elas que devo seguir” (COLLINS, 2011b, p. 87). 

Com isso, Katniss é lançada em situações de combate, como quando vai 

ao Distrito 8 após um bombardeio por parte da Capital, em que são feitas 

imagens dela no hospital com os sobreviventes e, após, quando a Capital lança 

novos mísseis e ela e Gale contra-atacam. E, nessa situação real, Katniss 

profere um discurso cheio de ódio, de raiva contra a Capital: 

Avanço em direção à câmera agora, levada à frente pela minha raiva. 

– O presidente Snow diz que está nos enviando uma mensagem? 
Bom, tenho uma para ele. Você pode nos torturar e nos bombardear 
e queimar nossos distritos até que eles virem cinzas, mas está vendo 
isto aqui? – Uma das câmeras segue o local que eu aponto com a 
mão: as aeronaves queimando no telhado do armazém em frente a 
nós. A insígnia da Capital em uma das asas brilha visivelmente em 
meio às chamas. – Está pegando fogo! – Estou gritando agora, 
disposta a ter certeza de que ele não perderá nenhuma palavra. – Se 
nós queimarmos, você queimará conosco! (COLLINS, 2011b, p. 112). 

 Esse pontoprop é lançado na televisão diversas vezes, a partir dos 

assaltos televisivos que Beetee consegue em meio aos discursos do presidente 

Snow. Katniss fica impressionada em se ver na tela da televisão, ainda mais 

proferindo “Um discurso contra a Capital. Jamais houve algo assim na TV. Pelo 

menos desde que eu existo” (COLLINS, 2011b, p. 119). 

 Outro pontoprop é gravado no Distrito 12, ou no que sobrou dele, em 

que Katniss canta a canção da “Árvore-forca” e os Tordos a imitam. Isso gera 

uma comoção enorme por parte da equipe de filmagem e os que estavam com 

ela naquele momento. Plutarch comenta, rindo:  



84 
 

– Onde é que você arruma esse tipo de coisa? Ninguém acreditaria 
nisso se a gente tivesse inventado! – Ele me abraça e dá um beijo 
estalado em cima da minha cabeça. – Você é ouro em pó! 

– Eu não estava fazendo isso para as câmeras – digo. 

– Que sorte elas estarem ligadas – diz ele. – Vamos lá, pessoal, 
vamos voltar para a cidade! (COLLINS, 2011b, p. 140). 

Com esses exemplos, nota-se que Katniss apenas é ela mesmo quando 

está sendo sincera, pois, como dito anteriormente, parecer ser algo para ela 

soa extremamente falso. Os assaltos televisivos unem os distritos de maneira 

que eles pudessem se organizar e tomar a Capital, derrubando, assim, o 

governo totalitário, controlador e trazendo a esperança de uma vida melhor, de 

uma democracia.  

A revolução se deu graças ao uso das mesmas técnicas utilizadas pela 

Capital para controlar seu povo. A sociedade do espetáculo, os Jogos Vorazes, 

o controle populacional através do entretenimento, da televisão, usada a favor 

dos rebeldes, os uniu e os levou à Capital para a retirada do presidente Snow 

do comando de Panem. A mídia, que antes era vista de forma controladora, a 

qual gerava medo e a sensação de estar sempre vigiado, acabou sendo a 

forma de união entre os distritos. 

 



85 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 Pesquisar a trilogia Jogos Vorazes é um grande desafio, uma vez que se 

trata de uma obra com um alcance mundial, seja pelos livros, seja pelos filmes. 

É uma obra que trata de vários aspectos, os quais chamam a atenção dos 

leitores: a violência dos Jogos em si em contrapartida a como esse é visto na 

forma de um reality show e a insensibilidade que se tem frente a isso; a 

questão da fome e como ela afeta a população dos distritos, seja pela miséria e 

a inanição, seja pela maneira que é usada como uma ferramenta de poder, de 

controle; o romance em si entre Katniss e Peeta, além de Gale como formador 

desse triângulo. Ou seja, trata-se de uma trilogia que depende da experiência, 

da percepção do leitor, da maneira como esse se identifica frente à obra.  

 Dentre essas e outras várias possibilidades de pesquisa, para este 

trabalho, colocou-se como objetivo observar os aspectos da Sociedade 

Distópica dos Jogos Vorazes que viessem de ou ao encontro com a Sociedade 

Capitalista, sociedade essa que vigora nos dias atuais, além de observar em 

alguns aspectos com a Sociedade Feudal, modelo de sociedade que precedeu 

a Capitalista. Além disso, outro foco que essa pesquisa teve foi a de ver como 

esses dois modelos de sociedades são frente àquilo que Guy Debord chamou 

de “sociedade do espetáculo”, uma vez que somos e estamos diariamente 

bombardeados por informações e entretenimentos que acabam fazendo parte 

do nosso dia a dia. 

 Para que essa reflexão fosse possível, foi feito um caminho em que se 

observou como a Sociedade Capitalista se formou, levando em consideração a 

Sociedade Feudal. Como foco teórico principal para tal, trouxemos Marx e o 

que foi teorizado n’O Capital, iniciando com o conceito de mercadoria, sendo 

esse o principal elo entre as formas econômicas, tanto na Sociedade Feudal 

quanto na Capitalista, pois, de acordo com Marx, é o seu valor de uso que faz 

com se torne um valor de troca e assim gere o capital. Ao longo do capítulo 1, 

desenvolvemos esses focos teóricos, além de outros, como a questão da mais-

valia e a geração do lucro a partir da divisão de classes e a exploração da mão 

de obra do proletariado, do trabalhador, enriquecendo, assim, a classe 

burguesa, o capitalista. Com isso, fizemos um caminho que levou desde a 

Sociedade Feudal, seus principais aspectos, a transição desta para a 



86 
 

Sociedade Capitalista e as três fases que a compõe, sendo a primeira voltada 

ao Capitalismo mercantil e ao mercantilismo, a segunda considerada mais 

“clássica”, na qual se deu o desenvolvimento e ascensão desse modelo de 

sociedade, além da primeira Revolução Industrial e a criação do modelo de 

produção chamado Fordismo, por Henry Ford, e, por último, a chamada de 

Capitalismo financeiro, dos profissionais, tecnoburocrático, pois se trata mais 

dos tempos atuais, desde a criação dos bancos, do sistema financeiro, e a 

digitalização do dinheiro e das relações. 

 A partir dessa evolução dos modelos de sociedade Feudal e Capitalista, 

ainda no primeiro capítulo dessa dissertação, fizemos um apanhado teórico de 

como a questão da mídia, da televisão e dessa sociedade do espetáculo se faz 

presente na nossa vida. Refletir como esse dispositivo eletrônico tem grande 

importância no dia a dia faz com que pensemos em como nós mesmos 

levamos a nossa vida em função disso. Os reality shows estão aí para nos 

mostrar como essa série da vida real nos prende à televisão e nos faz torcer e 

vibrar com a vida alheia, seja por nos identificarmos ou por estarmos 

totalmente apáticos a isso, uma vez que aquilo que está dentro dessa caixa 

preta chamada televisão não nos afeta diretamente. Como a própria Suzanne 

Collins comentou sobre o momento em que teve a ideia da história de Katniss, 

ela estava passando os canais na televisão entre reality shows e cenas da 

guerra no Iraque, e como isso se passa despercebido frente aos nossos olhos. 

O grande problema da falta de empatia frente àquela que parece ser apenas 

um difusor de imagens, mas se trata de um grande veículo de informações, 

entretenimento, valores, preconceitos, crenças, ignorâncias. 

 Com isso, chegamos ao segundo capítulo, o qual foi dedicado à 

discussão sobre os conceitos de Utopia e Distopia, visto que estes, como já 

desenvolvemos, não podem ser estudados separadamente. A Utopia está aí 

para nos mostrar um modelo ideal de sociedade, perfeito; diferente da Distopia, 

que serve como um “aviso de incêndio”, como dito por Hilário (2013), uma vez 

que esta nos mostra o que de pior pode acontecer em nossa sociedade, caso 

não observarmos os caminhos que estamos desenfreadamente seguindo na 

nossa Sociedade Capitalista. Refletir sobre as distopias clássicas, obras 

escritas no século XX, a saber, 1984, de George Orwell, Admirável mundo 



87 
 

novo, de Aldous Huxley e Fahrenheit 451, de Ray Bradbury, nos mostram 

como esses modelos ali dispostos, em certa medida, já existiram em algum 

momento da história. George Orwell, em um documentário produzido pela BBC, 

em 2003, comenta, ao final, que:  

Algo como 1984 poderia realmente vir a acontecer. É nessa direção 
que o mundo está indo atualmente. No nosso mundo, não haverão 
quaisquer emoções, exceto medo, raiva, triunfo, auto rebaixamento. 
O instinto sexual será erradicado, aboliremos o orgasmo, não haverá 
lealdade, exceto lealdade ao partido, mas sempre haverá a 
intoxicação pelo poder. Sempre, em todos os momentos, haverá a 
emoção da vitória, a sensação de atropelar o inimigo que está 
indefeso. Se você quer uma imagem do futuro, imagine uma bota 
carimbada em um rosto humano para sempre. A moral que tiramos 
dessa perigosa situação de pesadelo é simples: não deixe isso 
acontecer, depende de você.22 

 Assim, podemos observar que, mesmo que os clássicos da literatura 

distópica tenham diferentes enfoques frente à questão do controle populacional, 

seja ele a partir de tortura, como é o caso de 1984, a partir do prazer, como em 

Admirável mundo novo, ou, ainda, pela ignorância, pelo entretenimento, uma 

vez que os livros são queimados, como em Fahrenheit 451, trata-se de manter 

a população apática e comedida diante do governo totalitário que comanda 

cada distopia. E, principalmente, nos mostrando que se não cuidarmos, esse 

“aviso de incêndio” pode soar a qualquer momento. 

 Dessa forma, condensamos no terceiro capítulo dessa pesquisa a forma 

como essas questões trabalhadas nos capítulos anteriores têm seu viés 

comparativo com a trilogia Jogos Vorazes, de Suzanne Collins. Como dito no 

início dessas considerações finais, trata-se de uma obra com muitos aspectos 

a se analisar, mas que, para fins desse trabalho, foram observados estes 

desenvolvidos ao longo dos dois primeiros capítulos. Como o próprio Orwell 

falou sobre 1984, a Sociedade Distópica dos Jogos Vorazes de muito não se 

difere à dos clássicos distópicos, como vemos na introdução do livro Jogos 

Vorazes e a Filosofia: 

A trilogia Jogos Vorazes é uma história que serve de alerta para o 
estado a que a sociedade humana pode facilmente chegar. A série 
retrata um mundo onde crianças são massacradas em prol do 
entretenimento, o poder está nas mãos de tiranos praticamente 
intocáveis e trabalhadores morrem de fome enquanto os ricos olham 
e riem (2003, p. 6). 

                                                           
22  Documentário completo disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=s6txpumkY5I 
Acesso em: 20 fev. 2019. Tradução nossa. 

https://www.youtube.com/watch?v=s6txpumkY5I


88 
 

 Ao compararmos tanto a Sociedade Feudal quanto a Capitalista com a 

Distópica de Collins observamos que elas de muito se assemelham, pois, como 

dito na introdução dessa pesquisa, história e literatura andam de mãos dadas, 

uma vez que modelos de sociedade não surgem do nada, mesmo que, como é 

o caso da Sociedade Distópica, queiram reforçar o que há de pior em uma 

sociedade. Nesse último capítulo, a partir de trechos dos livros, trouxemos 

aspectos que fossem possíveis para que pudéssemos fazer essa aproximação 

comparativa com os dois primeiros capítulos da dissertação. Para isso, 

observamos como funciona Panem, país esse que se formou nesse mundo 

pós-apocalíptico, onde hoje se localiza a América do Norte, com um governo 

totalitário, instalado em um local bastante avançado tecnologicamente 

chamado de Capital, que se mantém graças ao que é produzido por sua 

população nos distritos.  

 Ao observarmos esse governo totalitários, vemos que há semelhanças 

com os clássicos distópicos, pois se tratam de governos que reprimem sua 

população, cada um à sua maneira, mas que o fazem de forma a controlá-los. 

No caso dos Jogos Vorazes, esse controle se dá graças aos Pacificadores, que 

são uma espécie de exército do governo, que reprime o povo fisicamente caso 

não ande conforme os ditames do governo. Além disso, outra forma de 

repressão por parte do governo é a partir do controle da comida, ou seja, 

grande parte da população de Panem passa fome e faz o que tem a seu 

alcance para sobreviver. No caso da protagonista da trilogia, Katniss, ela caça 

ilegalmente fora dos perímetros do Distrito 12 para alimentar sua família e, a 

partir da troca no mercado negro, chamado de Prego, conseguir outros 

suplementos necessários para se viver, ou melhor, sobreviver à fome. 

 Ao refletirmos como a fome é um dos principais modos de controle 

populacional, esta nos leva aos Jogos Vorazes. Este é visto e transmitido à 

toda Panem, sendo, de maneira obrigatória, visto por todos. Retomando 

novamente a citação de Orwell, trata-se de uma sociedade que não tem mais 

emoções, mas que vive controlada a partir do medo, seja de morrer de fome, 

seja de ser pego fazendo algo ilegal, seja sendo sorteado para os Jogos. E, no 

caso de Katniss, isso provoca a raiva, a qual faz com que ela se movimente, 



89 
 

acabe se tornando o símbolo da rebelião que busca um futuro melhor aqueles 

moradores dos distritos de Panem. 

 Porém, voltando um pouco aos Jogos Vorazes como esse evento 

midiático, podemos perceber que se trata de um tema muito atual, pois 

estamos cada vez mais conectados, mais “online”, mais ligados à vida dos 

outros. A partir das redes sociais nos conectamos, mas também nos expomos, 

e, com isso, podemos dizer que fazemos de nossas vidas uma “série da vida 

real”. A forma como Suzanne Collins traz os Jogos demonstra que se trata de 

um entretenimento, mas como forma de controle social. No nosso dia a dia, 

não observamos como estamos sempre nos “entretendo” com a vida alheia e 

torcendo, vibrando, invejando, vivendo a vida dos outros a partir dessas 

exposições. 

 Com isso, podemos pensar que a Sociedade Distópica dos Jogos 

Vorazes não difere muito da nossa sociedade atual, pois, mesmo que se trata 

de uma Distopia, em que as coisas são demonstradas de maneira mais 

exagerada para frisar o que de pior há nessa sociedade, muitas delas fazem 

parte do nosso dia a dia, mesmo que não seja tão escrachada. Assim, 

podemos concluir que, ao longo desse percurso que fizemos juntos aqui nessa 

pesquisa, mesmo que a trilogia Jogos Vorazes jogue com o tempo, passado, 

presente, futuro, e que se trata de literatura, de ficção, podemos olhar 

criticamente e vê-la como um “aviso de incêndio”, pois, mesmo que não 

vivamos em um mundo pós-apocalíptico, já vivemos momentos com governos 

totalitários, já vivemos em censura, já fomos explorados – e, dependendo do 

ponto de vista, ainda vivemos nessas situações – e, além disso, se não 

cuidarmos do mundo, ele vai cobrar seu preço, pois ele não é uma fonte 

inesgotável de recursos, e muitos desastres naturais já vêm acontecendo ao 

longo dos anos, os quais podem nos levar a um tipo de sociedade tal qual 

Panem. 



90 
 

REFERÊNCIAS 

BRADBURY, Ray. Fahrenheit 451. São Paulo: Globo, 2012. 

BRESSER-PEREIRA, Luiz Carlos. As duas fases da história e as fases do 
Capitalismo. Revista Crítica e Sociedade: revista de cultura política. 
Uberlândia, v. 1, n. 1, 2011. Disponível em: 
http://www.seer.ufu.br/index.php/criticasociedade/article/view/13505/7720. 
Acesso em: 16 dez. 2017. 

CARVALHAL, Tânia Franco. O próprio e o alheio: Ensaios de literatura 
comparada. São Leopoldo: Editora Unisinos, 2003. 

CATANI, Afrânio Mendes. O que é Capitalismo. São Paulo: Brasiliense, 1986. 

COATNEY, Dereck. “Por que Katniss fracassa em tudo o que finge?: ser versus 
parecer na trilogia Jogos Vorazes”. In: Jogos Vorazes e a Filosofia: uma 
crítica da traição pura. Rio de Janeiro: Best Seller Editora, 2013. 

COLLINS, Suzanne. Jogos Vorazes. Rio de Janeiro: Rocco Jovens Leitores, 
2010. 

COLLINS, Suzanne. Em Chamas. Rio de Janeiro: Rocco Jovens Leitores, 
2011a. 

COLLINS, Suzanne. A Esperança. Rio de Janeiro: Rocco Jovens Leitores, 
2011b. 

DEBORD, Guy. A sociedade do espetáculo. Rio de Janeiro: Contraponto, 
1997. 

DIAS, Carlos Eduardo Oliveira. A efetivação jurisdicional da liberdade 
sindical: Os critérios de legitimação sindical e sua concretização pela 
jurisdição trabalhista. 2014. 441 f. Tese (Doutorado em Direito) – Faculdade 
de Direito, Universidade de São Paulo, São Paulo. 2014. 

DOBB, Maurice. “Do Feudalismo para o Capitalismo”. In: A transição do 
Feudalismo para o Capitalismo. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1977. 

EAGLETON, Terry. Marxismo e Crítica Literária. Porto: Afrontamento, 1976. 

ESPINELLY, Luiz Felipe Voss. O anti-herói no romance distópico produzido 
na pós modernidade ou O Prometeu pós-moderno. 2016. 241 f. Tese 
(Doutorado em História da Literatura) – Programa de Pós-graduação em Letras, 
Instituto de Letras e Artes, Universidade Federal de Rio Grande, Rio Grande, 
2016. 

http://www.seer.ufu.br/index.php/criticasociedade/article/view/13505/7720


91 
 

HILÁRIO, Leomir Cardoso. Teoria Crítica e Literatura: a distopia como 
ferramenta de análise radical da modernidade. Anuário de Literatura, 
Florianópolis, v. 18, n. 2, 2013. Disponível em: 
https://periodicos.ufsc.br/index.php/literatura/article/view/27842 Acesso em: 20 
fev. 2018. 

HILTON, Rodney. “Introdução”. In: A transição do Feudalismo para o 
Capitalismo. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1977. 

HILTON, Rodney. “Capitalismo – o que representa esta palavra?”. In: A 
transição do Feudalismo para o Capitalismo. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 
1977. 

HOBSBAWM, Eric. “Do Feudalismo para o Capitalismo”. In: A transição do 
Feudalismo para o Capitalismo. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1977. 

HUXLEY, Aldous. Admirável mundo novo. São Paulo: Globo, 2014. 

JAMESON, Fredric. Pós-modernismo: A lógica cultural do Capitalismo 
tardio. São Paulo: Editora Ática, 1997. 

KOPP, Rudinei. Comunicação e mídia na literatura distópica de meados do 
século 20: Zamiatin, Huxley, Orwell, Vonnegut e Bradbury. 2011. 278 f. 
Tese (Doutorado em Comunicação Social) – Faculdade de Comunicação 
Social, Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, 2011.  

MARKS DE MARQUES, Eduardo. Da centralidade política à centralidade do 
corpo transumano: movimentos da terceira virada distópica na literatura. 
Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 19, n. 1, 2014. Disponível em: 
https://periodicos.ufsc.br/index.php/literatura/article/view/2175-
7917.2014v19n1p10 Acesso em: 20 fev. 2018. 

MARX, Karl. Contribuição à crítica da economia política. São Paulo: 
Expressão Popular, 2008. 

MARX, Karl. O 18 de brumário de Luís Bonaparte. São Paulo: Boitempo, 
2011. 

MARX, Karl. O capital: crítica da economia política: Livro I: o processo de 
produção do capital. São Paulo: Boitempo, 2013. 

MCDONALD, Brian. “‘A palavra final em entretenimento’: Arte mimética e 
monstruosa nos Jogos Vorazes”. In: Jogos Vorazes e a Filosofia: uma crítica 
da traição pura. Rio de Janeiro: Best Seller Editora, 2013. 

ORWELL, George. 1984. São Paulo: Companhia das Letras, 2009. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/literatura/article/view/27842
https://periodicos.ufsc.br/index.php/literatura/article/view/2175-7917.2014v19n1p10
https://periodicos.ufsc.br/index.php/literatura/article/view/2175-7917.2014v19n1p10


92 
 

OLTHOUSE, Jill. “‘Vou ser o tordo de vocês’: A força e o paradoxo da metáfora 
na trilogia Jogos Vorazes”. In: Jogos Vorazes e a Filosofia: uma crítica da 
traição pura. Rio de Janeiro: Best Seller Editora, 2013. 

PEREIRA, Ânderson Martins. Divergência, insurgência e convergência: uma 
análise da trilogia Divergente sob a luz das distopias modernas e 
contemporâneas. 147 f. 2017. Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-
Graduação em Letras, Centro de Letras e Comunicação, Universidade Federal 
de Pelotas, Pelotas, 2017. 

SHAFFER, Andrew. “A alegria de ver o sofrimento alheio: Shadenfreude e 
Jogos Vorazes”. In: Jogos Vorazes e a Filosofia: uma crítica da traição pura. 
Rio de Janeiro: Best Seller Editora, 2013. 

SODRÉ, Muniz. A Máquina de Narciso: televisão, indivíduo e poder no 
Brasil. Rio de Janeiro: Achiamé, 1984. 

TIBURI, Marcia. Olho de vidro: a televisão e o estado de exceção da 
imagem. Rio de Janeiro: Record, 2011. 

TORKELSON, Anne. “‘Algum lugar entre fitas de cabelo e arco-íris’: Como até 
a canção mais curta pode mudar o mundo”. In: Jogos Vorazes e a Filosofia: 
uma crítica da traição pura. Rio de Janeiro: Best Seller Editora, 2013. 


