
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

Centro de Letras e Comunicação  

Programa de Pós-Graduação em Letras 

Área de Concentração em Linguística Aplicada 

 

Tese 

 

 

 

 

 

 

La Madre em lei:   

sujeito e sentido no discurso de luta pela Terra 

 

 

 

 

 

 

Cristina Zanella Rodrigues  

  

 

 

 

 

 

 

Pelotas, 2018 



 
 

 

Cristina Zanella Rodrigues 

 

 

 

 

 

 

La Madre em lei: 

sujeito e sentido no discurso de luta pela Terra 

 

 

 

 

 

 

Tese de Doutorado apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação em Letras da Universidade 

Federal de Pelotas como requisito parcial à 

obtenção do Título de Doutora em Letras. 

 

 

 

Orientadora: Aracy Graça Ernst 

 

 

 

 

 

Pelotas, 2018 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

            

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao Ernesto, 

meu filho. 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

Agradecimentos 

 

 

Minha gratidão às pessoas que se fizeram presentes na produção escrita deste 

texto. 

Aos parentes. Minha mãe, por ter sido a mensageira da notícia sobre a Ley de 

Derechos de La Madre Tierra e aquela que deu o pontapé inicial com a pergunta: “não 

daria uma tese?”. Meu pai, pelas caronas e pelos baurus noturnos. Meu irmão, por 

tentar encarnar o bem viver no cotidiano, à sua moda. Aos tios e tias. Aos primos e 

primas. Aos agregados.  

À orientadora Aracy Ernst, pelo incentivo constante em direção à liberdade.  

Aos colegas de LEAD, pela capacidade do humor com refinamento teórico. 

Aos mais que amigos, aqueles que estão presentes com uma memória 

heterogênea de afetos. Os responsáveis pelos lapsos de linguagem, de sorrisos, de 

lágrimas e de caminhos. Cláudia Godinho, Everton Felix, Gessi Borges, Iná Grabin, 

Fernanda Neves, Janaína Brum, Laura Nunes, Luciana Pestano, Luciana Vinhas, 

Magnun Madruga, Rebeca Fiss, Ricardo Bezerra, Suzana Teixeira e companheiros da 

canoada pelo Xingu. 

Em especial, à Márcia Pires Borges, pela leitura acurada da primeira versão e 

pelas traduções das citações em inglês. E à Júlia Costa Mendes, pelo resumé e pelas 

aulas de francês.  

À parceria de Barão Geraldo e do IEL, pelo abrigo amável e pela oportunidade 

de vivenciar outra coisa. 

Ao PPGL da UCPel, pelo acolhimento do projeto de pesquisa. 

Ao PPGL da UFPel, pelo acolhimento do PPGL da UCPel. 

Ao IFSul e ao câmpus Santana do Livramento, pela confiança na qualificação 

do servidor público e concessão do afastamento. 

À CAPEs, pela bolsa de pesquisa.   

À banca, pela leitura crítica. 



 
 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Indígena sem terra 

é todos sem a Terra”. 

Carlos Rennó e Chico César 

 

“Yo soy todo lo que recuerdo y vos, todo lo que has olvidado  

Yo me muevo entre las cosas, vos entre fantasmas cansados”. 

Gabo Ferro 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

Figura 1 - Imagem da Terra a partir dos dados do satélite GOCE que, ao levantar dados 
sobre o campo gravitacional do planeta, possibilitou esta figura de rocha, sem mares ou 
ares, em que habitam mais de 7 bilhões de almas. 
 
Fonte: ESA, [20--]1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
1 Disponível em: <https://www.esa.int/spaceinimages/Missions/GOCE>. Acesso em: 19 nov. 2018. 

https://www.esa.int/spaceinimages/Missions/GOCE


 
 

 

 

 

 

 

Resumo 

 

 

 

A proposta da presente tese de doutorado é, a partir da Análise do Discurso 
pechêuxtiana, apresentar uma análise de duas leis: Ley nº 71/2010 (Lei de Derechos de 
La Madre Tierra) e a Ley nº 300/2012 (Ley Marco de La Madre Tierra y Desarrollo 
Integral para Vivir Bien), promulgadas no Estado Plurinacional de Bolivia e observar 
como a concessão de uma subjetividade jurídica à Madre Tierra irrompe na ordem do 
discurso jurídico positivista movimentando uma série de efeitos de sentido. A Madre 
Tierra passa a ser sujeito de direito e sua descrição legal fazem ecoar, do lugar da voz 
dos povos indígenas, uma cosmovisão como discurso da resistência contra o 
silenciamento de uma memória, a vir a ser atualizada no acontecimento da urgência em 
buscar outra forma de convívio e de produção de energia devido ao aumento da 
temperatura do planeta. O gesto de interpretação sobre o nomear e o descrever a 
Madre Tierra desnudaram o movimento de luta ideológica e de disputa de sentidos a 
partir do embate discursivo funcionando num texto de lei.  
 

 

 

Palavras-chave: Madre Tierra; subjetividade; lei; discurso. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

Resumé 

 

 

 

Cette thèse de doctorat a pour but de, à partir de l'Analyse du Discour de Pêcheux, 
présenter une analyse de deux lois: Loi n° 71/2010 (Loi sur les Droits de la Terre-Mère), 
(Ley de Derechos de La Madre Tierra), et Loi n° 300/2012 (Loi-cadre de la Terre Mère 
et Développement Intégral pour Bien Vivre), (Ley Marco de La Madre Tierra y Desarrollo 
Integral para Vivir Bien), promulguées dans l'État plurinational de la Bolivie et d’observer 
comment la concession d'une subjectivité légale à la Terre-Mère arrive à l'ordre du 
discours juridique positiviste déclenchant toute une série d'effets de sens. La Terre-
Mère devient sujet de droit et sa description légale fait écho à partir de la voix des 
peuples indigènes à une vision du monde comme discours de résistance contre 
l'étouffement d'une mémoire, à être actualisée en raison de l’urgence de chercher une 
autre manière de cohabitation et de production d'énergie à cause de l’augmentation de 
la température de la planète. Le geste d'interprétation à propos de la dénomination et de 
la description ont dépouillé le mouvement de lutte idéologique et de conflit de sens à 
partir du choc discursif en cours dans un texte de loi. 
 

 

 

Mots-clés: Terre-Mère; subjectivité; loi; discours. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

Abstract 

 

The present doctoral dissertation’s proposal is, stemming from Pecheutian Discourse 
Analysis, to present an analysis of two Laws:Ley no 71/2010 (Ley de Derechos de La 
Madre Tierra) and Ley no 300/2012 (Ley Marco de La Madre Tierra y Desarrollo Integral 
para Vivir Bien) enacted in the Plurinational State of Bolivia. It also aims at observing 
how the concession of judicial subjectivity to Madre Tierra bursts in the order of a 
positivist judicial discourse by actifying a series of effects of meaning. Madre Tierra 
becomes a subject of law and its legal description echoes — through the indigenous 
peoples’s voices—a worldview acting as a resistence speech against the silencing of a 
memory; being updated in the ocurring urgency in order to seek another way of 
coexisting and of energy production due to the planet’s raising temperature. The gesture 
of interpretation of Madre Tierra’s naming and describing despoils the ideological 
struggle’s and the meaning dispute’s movements as a result of the discursive struggle 
employed in a text of Law. 
 

 

 

 

Keywords: Madre Tierra; subjectivity; law; discourse. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

Lista de Ilustrações 

 

 

 

 

Figura 1 Imagem da Terra a partir dos dados do satélite GOCE....................... 07 

Figura 2 Gráfico que aponta a concentração de CO2 na história do planeta.... 22 

Figura 3 Gráfico que aponta o aumento de temperatura no planeta………...... 23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

Lista de Abreviaturas e Siglas 

 

AD Análise do Discurso 

BASIC Coalizão Brasil/África do Sul/Índia/China 

CIDOB Confederación de Pueblos Indígenas de Bolivia 

CNMCIOB 

“BS” 

Confederación Nacional de Mujeres Campesinas Indígenas 

Originarias de Bolivia “Bartolina Sisa” 

CMPCC Conferencia Mundial de los Pueblos sobre em Cambio Climático 

CONAMAQ Consejo Nacional de Ayllus y Markas del Qullasuyu 

CSCIB Confederación Sindical de Comunidades Interculturales Originarios de 

Bolivia 

CSUTCB Confederación Sindical Única de Trabajadores Campesinos de Bolivia 

COP Conferência das Partes 

CO2 Óxido de Carbono 

CP Condições de Produção 

IPCC Intergovernmental Panel on Climate Change 

ISA Instituto Socioambiental  

FD Formação Discursiva 

FI Formação Ideológica 

GOCE Gravity field and steady-state Ocean Circulation Explorer 

NASA National Aeronautics and Space Administration 

NOAA Nacional Oceanic and Atmospheric Administration 

OC Observatório do Clima 

OMM Organização Meteorológica Mundial 

ONU Organização das Nações Unidas 

OIT Organização Internacional do Trabalho 

SD Sequência Discursiva 

UN-NGLS United Nations Non-Governmental Liaison Service 

WMO World Meteorological Organization 

    



 
 

   

   

 

 

 

 

Sumário 

 

 

 

1 Introdução........................................................................................................ 16 

2 A história legal: a construção das condições de produção........................ 20 

2.1 A terra febril: sintomas do aquecimento.................................................... 21 

2.2 Antropoceno, Capitaloceno e Chthuluceno............................................... 29 

2.3 Estado Plurinacional, Pacto de la Unidad y Anteproyecto de la Ley de 

La Madre Tierra................................................................................................... 

37 

3 O nome da lei tem mãe.................................................................................... 46 

3.1 O nomear entre a falta e o excesso............................................................. 47 

3.2 Em análise, o nome de lei............................................................................ 52 

4 Da descrição legal à subjetivação: entrecruzamento de discursos........... 59 

4.1 O sujeito de direito e o sujeito coletivo: entre o discursivo e o 

ameríndio............................................................................................................. 

61 

4.2 Sujeito em corpo na lei e na mata............................................................... 71 

5 Considerações finais....................................................................................... 86 

Epílogo................................................................................................................. 89 

Referências.......................................................................................................... 90 

Anexo 1 – Ley nº 71............................................................................................ 98 

Anexo 2 – Ley nº 300.......................................................................................... 106 

 

 

 



 
 

 

Prólogo 

 

 

As questões levantadas pelo pensamento ecológico sempre foram objeto de 

estudo desejado e acabaram materializando-se na escritura desta tese. Em minha 

dissertação de mestrado, o enunciado “luta pela terra” já tinha se feito presente, mesmo 

que silenciosamente. Sob o título “As mudas romperam o silêncio: discurso ecológico e 

movimento campesino” (RODRIGUES, 2009), procurei apresentar minha inquietação 

acerca da produção de sentidos a partir da relação entre os discursos de luta dos 

movimentos ecológicos/ambientalistas e campesinos, através dos discursos das 

mulheres camponesas frente ao discurso da empresa produtora de eucalipto. Tal feito 

deu-se a partir de um acontecimento – a tomada do horto florestal da empresa Aracruz 

Celulose® por cerca de 1.500 mulheres da Via Campesina –, quando, na madrugada 

do dia 8 de março de 2006, elas inutilizaram mais de mil mudas de eucalipto 

geneticamente modificadas. O corpus da análise constituiu-se pelos dizeres da 

empresa em sua página virtual e pelo documento produzido pelo movimento 

campesino, que tinha por título: “As mudas romperam o silêncio”. 

Lá, retomei algumas linhas de pensamento a partir da palavra ecologia: [1] trouxe 

o momento considerado pela academia como aquele em que a palavra ecologia fora 

usado pela primeira vez, por Haeckel; [2] apresentei a proposta ecossistêmica de 

Odum; [3] incluí o que ressoava como novo na época, a proposta ecossocialista na voz 

de Michel Löwy, numa espécie de releitura marxista da ecologia na luta de classes. 

Movimentei esses saberes numa busca para encontrar algo, pelo menos, semelhante 

ao que se poderia chamar discurso ecológico para, então, entramear com o discurso 

das mulheres campesinas e com o discurso da empresa. Foi a partir da análise das 

orações relativas que foi possível observar as duas origens simultâneas para um quase 

mesmo efeito de sentido. O “ecológico” das mulheres campesinas parecia ser, ao 

mesmo tempo, o “ecológico” dos movimentos ecológicos [socioambientais]. A origem da 

crítica ao discurso da empresa é um ponto de encontro discursivo de duas forças 

discursivas. O discurso posto em movimento pela posição das mulheres encontrava-se 



 
 

com uma posição do discurso ecológico, mas com esta não se confundia, colocando 

em evidência dois lugares de dizer, mas com um ponto de encontro que era antagônico 

ao discurso da empresa. 

Essa é relação que, na atual reflexão que faço sobre o que escrevi na dissertação, 

pareceu ainda incompleta: como se dá o contato entre o que vem do ecológico (no 

sentido próximo ao funcionamento discursivo do termo Ecologia enquanto área de 

saber acadêmico-filosófico) com o que vem do campesinato (no sentido relativo aos 

movimentos da agricultura familiar e agroecologia) e do índio (no sentido que lhe dá 

Viveiros de Castro (2014), quando explica que o índio é aquele não branco, membro de 

uma comunidade)? Como se entrelaça a batalha discursiva pela posse de sentido da 

extinção de uma espécie com o discurso da luta contra a extinção de uma etnia e uma 

forma de vida? Como o enunciado luta pela terra fractaliza sentidos? 

No ínterim de pensar no prosseguimento da pesquisa, tornei-me docente de 

línguas num instituto federal de educação construído no princípio da binacionalidade. 

Fiz a mudança para a “Fronteira da Paz”, um lugar situado no limite geográfico-político 

entre Santana do Livramento, no Brasil, e Rivera, no Uruguai, chamado também de 

fronteira conturbada. Encontrei o fronteiriço e, ali, me vi uma alienígena num lugar 

marcado pelo duo. Por dois anos e meio, participei do processo de construção de uma 

escola binacional e convivo no espaço urbano onde se diz que a fronteira não separa, 

ela une. Essa experiência faz pensar sobre como o limite, a fração, o recorte, a 

interpelação, em suma, como podem as fronteiras significar no lugar uno-dividido. 

Talvez o prólogo, com esse breve relato sobre a história de minhas motivações, 

seja um tanto inoportuno, todavia a inquietação em pensar sobre a luta pela terra, a 

fronteira e o sentido materializam-se neste trabalho de análise discursiva e escrita. 

Portando, essa história de pesquisa, aliada a uma melancolia acerca do futuro do 

planeta e de nós mesmos, é oferecida como mais uma reflexão discursiva sobre 

discurso de luta pela terra. 

 

 

 

 



16 
 

1 Introdução 

 

O ano era 2018.  

No planeta terra. 

Quando se perdia a ternura. 

E o nada parecia imparável. 

 

Desde a sociedade primitiva, de longínquos tempos, é um imperativo humano 

conhecer o seu ambiente para sobreviver, a fim de compreender as forças da natureza 

que o circundam. Desde o surgimento da humanidade, criam-se instrumentos e 

técnicas que dão conta de modificar o meio ambiente para a sobrevivência. Entretanto, 

essa relação não vem sendo harmoniosa, especialmente nas últimas décadas. As 

mudanças significativas que estão acontecendo no planeta são resultado do 

desequilíbrio no diálogo entre humanidade e natureza.  

O planeta, enquanto sistema físico terrestre, está num processo de aquecimento 

global acelerado. A humanidade tem sido capaz de gerar drástica mudança na 

arquitetura e paisagem do planeta a ponto de criar uma nova era geológica. A 

concepção, segundo a qual os recursos naturais podem progredir indefinidamente em 

direção ao futuro e a terra ser infinitamente apta para absorver nossos dejetos, é 

impossível de sustentar.  

Sobrevivemos num tempo de alvoroço de guerras humanas e desgastes 

ecológicos, tornando imprescindível a configuração de um agir em prol de uma 

mudança radical, sob o risco de nos distanciarmos profundamente do ponto de 

equilíbrio e virmos a sucumbir no esvaziamento de sentido, que diz respeito a viver 

coletivamente num sistema desigual de distribuição de riquezas e energia. 

No desenrolar dos acontecimentos de desastres políticos e ambientais, 

determinadas comunidades científicas, algumas mídias independentes, organizações 

não-governamentais, diversos movimentos sociais, coletivos internacionais procuram 

trazer a debate e alertar a imprescindibilidade de repensarmos o consumo exacerbado, 

o crescimento demográfico, a destruição e a modificação dos ecossistemas, o 

esgotamento de formas de produção de energia, pois já se ultrapassou o limite do dano 

além do irreparável. 



17 
 

Começar uma tese alicerçada na Análise do Discurso (AD) de viés pêcheuxtiano e 

informar que ela, mesmo pensada antes, começou a ser escrita no primeiro mês do ano 

de 2017 confirma ser imprescindível trazer à tona discursos de resistência que 

irrompem na ordem do discurso, promovendo o entrecruzamento de campos de 

saberes na produção de conhecimento de vital importância para realização da justiça 

social. 

Este texto, num suspiro de trazer uma discussão relevante para a análise da 

conjuntura que se anuncia atualmente, apresenta-se como um elemento do algo além 

que precisa ser mudado, como uma contribuição no intuito de fazer emergir, no âmbito 

de estudos linguísticos, uma perspectiva do discurso do movimento indígena como uma 

força que irrompe fortemente contra um sistema opressor e que parece ser a via para 

pensar-se outra relação com a natureza e a subsistência da vida no planeta. O presente 

estudo contrubi, também, ao apresentar uma faceta do discurso capaz de romper 

barreiras estabilizadas por certas ordens ideológicas institucionais, especialmente neste 

momento, em que o debate sobre o aquecimento global e as decisões sobre a forma de 

produção [capitalista] e a distribuição [desigual] de energia no mundo são 

imprescindíveis na pauta de construção de um mundo com justiça social e ambiental.  

O colapso ecológico aliado à incapacidade de viver coletivamente desenha um 

futuro da vida no planeta: um tempo presente em que o uso desigual de energia 

atravessa a luta de classes. Os campos discursivos da ciência do clima, da ecologia e 

dos movimentos indígenas são vastos, mas, no seio dessa nebulosa, é possível 

encontrar discursos de destaque, os quais sempre procuram atentar ao fato de que o 

discurso dos movimentos indígenas não tem origem no discurso ecológico, mas, devido 

às problemáticas urgentes da contemporaneidade acerca da temperatura do planeta e 

da preservação do que resta, notar que eles se encontram em determinados espaços e 

tempos. 

O Anteproyecto da Ley de La Madre Tierra, da Ley de Derechos de La Madre 

Tierra (Ley n. 71/2010) e da Ley Marco de La Madre Tierra y Desarrollo Integral para 

Vivir Bien (Ley n. 300/2012), vigentes no Estado Plurinacional da Bolívia, são um 

desses focos de resistência. 



18 
 

O gesto analítico colocado em movimento foi tomado por essa apreensão acerca 

dos discursos sobre o fim do mundo, sendo seu objetivo contribuir para os estudos 

sobre o sujeito a partir da AD. A escolha pelo estudo analítico das leis n. 71 e n. 300 se 

sustenta no fato de que há um encontro de saberes e um embate de posições em 

discurso que se materializam num texto de lei e emergem no sistema institucional que 

se quer democrático, constituído a partir de uma política do corpo a corpo nas 

assembleias, criando a imprescindibilidade de comprometer performativamente os 

interlocutores em relação jurídica: o Estado, a Sociedade e a Madre Tierra.  

As questões norteadoras que conduzem as análises desta tese podem assim ser 

formuladas: como se constituem as condições de produção do discurso jurídico sobre a 

Madre Tierra? Como trabalhar os sentidos das leis a partir dos dispositivos teóricos da 

AD, e como pensá-los atravessados pelo perspectivismo ameríndio enquanto teoria 

indígena? O que veio antes e de outro lugar que produz efeitos a partir do texto legal? 

Que ruídos a asserção jurídica da Madre Tierra como sujeito de direito faz ecoar na 

estrutura teórica de formulações sobre o sujeito teorizado por Pêcheux?  

A trilha histórica das leis é criada no capítulo primeiro. É feito um trabalho com a 

memória numa atualidade, levando em conta as discussões sobre o clima do planeta. 

É, por efeito desse capítulo, que se realiza o primeiro recorte: a tomada das duas leis 

como corpus discursivo da tese. Ali, na junção entre a política sobre aquecimento 

global, os movimentos indígenas e as relações de poder, surge a Madre Tierra como 

nome de lei e como descrição de sujeito de direitos. 

O capítulo seguinte representa o segundo movimento do recorte, é o processo de 

(des)sintagmatização, tomando as marcas linguísticas como indícios de relação com o 

perspectivismo ameríndio, através do deslocamento pendular entre teoria e análise 

(ERNST, 2009), no sentido ter um olho no fósforo e outro na fagulha. No recorte do 

corpus linguístico, o momento do nome se marca no discurso, e é apresentada a 

análise da lei com nome de mãe e as implicações teóricas e analíticas que daí 

decorrem.  

O último capítulo aborda o processo discursivo de descrição jurídica da Madre 

Tierra como sujeito de direitos. A análise das marcas linguísticas nos artigos legais 

selecionados possibilitou observar as posições em jogo na constituição dos sentidos na 



19 
 

ordem e no inesperado do discurso. Através de uma retomada teórica sobre o sujeito 

de direito e sobre o sujeito coletivo, buscou-se observar as possíveis relações de 

resistência marcadas discursivamente, e o que emergiu foi um sujeito em corpo na lei e 

na mata, consolidando uma posição convergente de diferentes raios de interdiscurso, 

os quais colocam em evidência a crise do sujeito e a crise ambiental. 

A tese, desta feita, consiste em sustentar que a asserção jurídica da Madre Tierra 

como sujeito de direitos faz ecoar um discurso de resistência na estrutura de 

formulações sobre a constituição de novas subjetividades, que irrompem na atualidade, 

consolidando uma outra forma de dizer-se sujeito. O texto que segue, em última 

instância, faz, da angústia de estar vivo num planeta febril, uma análise de discurso 

sobre o fim de mundo, num tempo em que por vir já foi.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20 
 

2 A história legal: a constituição das condições de produção 

 

Este capítulo destina-se a transcorrer sobre o caminho onde o discurso dos povos 

indígenas e o discurso ecológico enredam-se através do discurso jurídico. É uma 

tentativa de colocar em movimento memórias que, em algum momento e espaço, 

ensejam metáforas deslizantes na produção de sentidos. Metáfora entendida sob a 

perspectiva discursiva, ou seja,  

 

como processo sócio-histórico que serve como fundamento da “apresentação” 
(donation) de objetos para sujeitos, e não como uma simples forma de falar que 
viria secundariamente a se desenvolver com base em um sentido primeiro, não-
metafórico, para o qual o objeto seria um dado “natural”, literalmente pré-social 
e pré-histórico (PÊCHEUX, 1995, p. 132, grifos do autor). 

 

Trata-se de uma busca por oferecer uma narrativa na qual se relacionam diversas 

posições, no intuito de observar onde a língua “como real específico do desdobramento 

das discursividades” (ORLANDI, 2013, p. 25), aliada ao funcionamento da memória, 

atua como base material dos processos discursivos; uma narrativa, portanto, de como a 

Madre Tierra veio a tornar-se sujeito de direito – aquele que, numa determinada 

formação social, goza da garantia de ocupar um lugar jurídico frente a outro perante um 

sistema jurídico. No caso da Madre Tierra, trata-se de descolá-la do lugar de objeto 

[natureza, meio ambiente] para o de sujeito. 

 Os textos das leis estudados aqui têm uma história vinculada às reivindicações 

dos movimentos indígenas, e, ao mesmo tempo, entrelaçam-se com as reivindicações 

dos movimentos ecológicos, produzindo efeitos a partir do lugar estatal. Essa narrativa, 

pensada sempre na tensão entre a descrição e a interpretação, no trabalho da 

produção de efeitos de sentido, inclui abordar os seguintes acontecimentos: o 

desequilíbrio térmico da terra (o debate acerca do aquecimento global nas esferas 

científica e política) e a emergência do Estado Plurinacional como consequência política 

da chegada das vozes do movimento indígena ao poder, promovendo a 

institucionalização dos direitos da mãe terra e de outro conhecimento, alheio ao 

exclusivamente eurocêntrico nas instâncias estatais. Seriam esses os elementos do 

enredo para a constituição das condições de produção do discurso que propõe a Madre 



21 
 

Tierra como sujeito de direitos e institui o Vivir Bien como horizonte social a ser 

alcançado. 

A primeira razão para se juntarem esses elementos remete à discussão presente 

na arena política das Conferências das Partes (COPs) e no âmbito acadêmico de 

discussão sobre o Antropoceno, o Capitaloceno e o Cthulhuceno e a relação disso com 

a finitude do planeta tal como reconhecemos, a distribuição não-equânime de energia e 

o impacto da humanidade como criadora de uma nova era. A segunda aponta ao 

acontecimento do processo constituinte da Bolívia, que trouxe outra forma de pensar o 

Estado, institucionalizando o Plurinacionalismo e mobilizando o deslizamento de 

sentidos de palavras como nação e povo(s). Tais leis vêm, portanto, de um lugar, numa 

trajetória política a partir da ascensão, organização e fortalecimento dos movimentos 

indígenas na América Latina. 

 

2.1 A terra febril: sintomas do aquecimento 

 

“A natureza não faz milagres, faz revelações”. 

Carlos Drummond de Andrade 

 

“What threatens us has no face but 

a complex interrelated set of 

models and data”. 

Isabelle Stengers 

 

“Por que o pássaro que traz a chuva não vem?” 

Ancião Kawaiweté 

 

O alerta de Drummond parece ser bem propício para o período que estamos 

vivendo: a natureza está revelando-nos que algo está em processo de mudança. A 

observação de Stengers alerta sobre o que há de temeroso nos dados sobre a 

temperatura da terra: há algo que nos assusta, e é esse complexo de dados que indica 

que o fim está próximo, ou pelo menos o fim daquilo que reconhecemos como mundo. 

Outros ciclos, outras horas no cotidiano, que o ancião Kawaiweté traz marcada na 

pergunta da narrativa da vida na mata. 



22 
 

Os dados disponibilizados pelos cientistas do clima indicam que a temperatura do 

planeta está aumentando. De acordo com a página virtual do Observatório do Clima, 

 

[j]á era sabido que 2016 seria o ano mais quente de todos os tempos desde o 
início dos registros globais, em 1880. Nesta quarta-feira (18/01/2017), três dos 
principais centros de monitoramento climático do planeta disseram quanto: a 
Nasa e a Noaa (Agência Nacional de Oceanos e Atmosfera), nos EUA, e o 
MetOffice, o serviço britânico de meteorologia. Eles apontam que o planeta 
fechou o ano passado 1,1oC mais quente que a média do período pré-industrial. 
Os dados foram referendados pela Organização Meteorológica Mundial, a OMM 
(ANGELO, 2017, s/n). 

 

Os dados e análises feitos pela NASA (National Aeronautics and Space 

Administration) e pela NOAA (National Oceanic and Atmospheric Administration) 

indicam que, se a ideia é chegar a 2025 com a temperatura em até 1,5° C, há muito 

ainda que se fazer para mudar o quadro. Os cientistas do clima são praticamente 

unânimes em afirmar que a mudança climática é consequência da ação humana. “Most 

of the warming occurred in the past 35 years, with 16 of the 17 warmest years on record 

occurring since 2001” (POTTER; CABBAGE; MCCARTHY, 2017, s/n), alertam. Assim, o 

que os gráficos monstruosos apresentados pelos cientistas do clima ilustram não é 

apenas o aumento significativo da temperatura, mas a expectativa de vida no futuro. 

A seguir, dois gráficos, a título de exemplo, do quanto e do quão rápido está 

aumentando a temperatura do planeta: 

 

 

Figura 2 - Gráfico que aponta a concentração de CO2 na 
história do planeta. 



23 
 

 
Figura 3 - Gráfico que aponta o aumento de temperatura no planeta. 

 

Se é por força humana que estamos sendo capazes de fazer emergir uma nova 

era geológica (mais adiante falaremos no Antropoceno), a esperança é que, também 

pela força humana, sejamos, enquanto humanidade, capazes de reverter o quadro que 



24 
 

nos leva ao fim dos tempos, daí falarmos em crise civilizatória e não apenas em crise 

ecológica. 

Apresento, através das palavras de Costa, algumas das consequências das 

nossas escolhas de produção e consumo. 

 

A contaminação química do ecossistema terrestre é global. São exemplos o 
plástico nos oceanos; os metais pesados no solo, rios e penetrando por toda a 
biota via cadeia alimentar; o ozônio (desejável em camadas elevadas da 
atmosfera mas extremamente prejudicial próximo à superfície) produzido por 
reações fotoquímicas que se originam em motores e caldeiras de combustão 
que geram smogs, aerossóis, combustão de combustíveis fósseis e queimadas; 
gases que não existem naturalmente e agora fazem parte do ar que respiramos, 
gases como óxido nitroso (resultante da decomposição de fertilizantes e outros 
agroquímicos nitrogenados), metano , dióxido de Carbono ou CO2” (COSTA, 
2014, p. 04). 

 

Infelizmente, a lista de intervenções humanas na biosfera, geosfera, hidrosfera e 

atmosfera não se reduz às elecandas por Costa (2014), temos ainda a contaminação 

radioativa, para recordar o caso de Fukushima e Chernobyl; as drásticas mudanças no 

curso dos rios para hidrelétricas (o caso de Belo Monte); o rápido aumento da lista de 

extinção de diversas espécies, tanto da fauna como da flora; o extermínio da vida 

indígena, que é afetada violentamente (a influência de grandes empreendimentos e a 

mudança imposta na vida dos nativos dos lugares atingidos faz emergir uma palavra: 

etnocídio, entendido como o aniquilamento de uma forma de vida de forma bastante 

violenta, e isso atinge desde os ribeirinhos e índios do rio Xingu até os que vivem em 

ilhas que estão submergindo devido à suba dos oceanos); desastres ambientais, como 

o vazamento de petróleo no Golfo do México ou o rompimento da barragem da 

Samarco; incêndios e queimadas de grandes áreas de florestas (como o ocorrido no 

Chile em 2016). 

Poderia seguir elencando toda a sorte de desastres ambientais que reverberaram 

na história da humanidade nos últimos 30 anos, porém, além de crer ser tarefa 

impossível, dado que a lista, infelizmente, é muito grande, os exemplos trazidos até 

aqui servem para ilustrar a necessidade de um debate sério sobre a maneira como tem 

sido construída e mantida a exploração de “recursos naturais” na produção de bens e 

distribuição de energia. 



25 
 

O relatório organizado pelos grupos de trabalho do Intergovernmental Panel on 

Climate Change (IPCC) para orientar os políticos nas tomadas de decisões acerca do 

desequilíbrio térmico apresenta uma caricatura desoladora do futuro da vida no planeta 

caso mudanças urgentes e drásticas não sejam feitas no sentido de preservar e dividir 

equanimemente o que resta do meio ambiente. De acordo com o último relatório, 

apresentado em 2014, que trata dos efeitos do aquecimento global, a atmosfera e os 

oceanos têm ficado mais quentes, a quantidade de gelo e neve tem diminuído 

rapidamente, o nível do mar aumentou e a concentração de gases responsáveis pelo 

efeito estufa, longe de diminuir, está cada vez mais alta. A cada grau, tantas 

consequências: escassez de água, mudanças nos ecossistemas, branqueamento e 

mortandade de corais, mudanças nos períodos de chuvas e secas, alteração na 

produção de alimentos com o aumento da fome dos mais vulneráveis, só para ficar com 

alguns exemplos.  

A Organização das Nações Unidas (ONU), através das Conferências das Partes 

(COPs), vem discutindo formas de mitigação do efeito da concentração de gases na 

atmosfera. “As COPs ocorrem desde 1995, e os textos de três delas são especialmente 

importantes para a trajetória do regime: a COP 03 [Kyoto], a COP 15 [Compenhagen] e 

a COP 21 [Paris]” (VIOLA; BASSO, 2016, p. 06-07). 

A COP 3, ocorrida em 1997, foi o berço do chamado Protocolo de Quioto. “O 

protocolo estabelece […] limites compulsórios para emissões, reduzindo-as em pelo 

menos 5% entre 2008 e 2012 em relação aos patamares de 1990” (VIOLA; BASSO, 

2016, p. 07), entretanto, diante da desigualdade entre a emissão promovida pelos 

países “desenvolvidos” em comparação à emissão promovida pelos países “não 

desenvolvidos” (as chamadas economias emergentes), um grupo formado 

principalmente por Brasil, China e Índia rejeitou o compromisso de redução, “utilizando 

o princípio das responsabilidades comuns, porém diferenciadas, e a responsabilidade 

histórica das economias desenvolvidas para justificar seu posicionamento” (VIOLA; 

BASSO, 2016, p. 07). Nós, latinos, os ex-colonizados, vimos, com certa força, a 

repercussão do argumento apresentado, porém não aos olhos de uma das potências 

mais poluidoras do planeta, os Estados Unidos da América, que, “alegando que sua 



26 
 

competição em mercados internacionais com economias emergentes não obrigadas a 

reduzir emissões era desleal” (VIOLA; BASSO, 2016, p. 07), não ratificou o acordo. 

A COP 15 aconteceu em 2009, em Copenhague, e o texto, que exigia apenas 

voluntariedade dos países signatários, 

 

foi construído pelos Estados Unidos e a coalizão BASIC – Brasil, África do Sul, 
Índia e China […] resistentes a assumir obrigações de redução de emissões, 
mas [que] não queriam ser taxados de culpados pelo fracasso da Conferência 
(VIOLA; BASSO, 2016, p. 07). 

 

O texto reconhece que é preciso limitar o aumento da temperatura global em até 2º C. 

Não houve consenso: Bolívia, Sudão e Venezuela se opuseram aos seus termos, 

fazendo com que, em 2010, Evo Morales – presidente da Bolívia – oferecesse seu país 

como sede da Conferencia Mundial de los Pueblos sobre el Cambio Climático y los 

Derechos de La Madre Tierra (CMPCC), ocorrida em Cochabamba, como uma resposta 

à Conferência de Copenhague. De acordo com a United Nations Non-Governmental 

Liaison Service (UN-NGLS),  

 

El encuentro convocado por el gobierno boliviano en cabeza del presidente Evo 
Morales al término de la Conferencia intergubernamental de Copenhague en 
diciembre de 2009, reunió representantes de los pueblos, de los grupos 
indígenas, campesinos, movimientos sociales, científicos, académicos y 
delegaciones oficiales. Se estima que aproximadamente 142 países fueron 
representados, 90 delegaciones oficiales participaron en el evento (UN-NGLS, 
2010, s/n).       

 

O principal objetivo da CMPCC era tornar-se um espaço alternativo à COP15, pois 

buscava trazer um enfoque menos baseado em tecnicalidades sobre a temperatura da 

terra e mais sustentado na cosmoética e na relação com o meio ambiente. A 

conferência propunha: analisar as causas do aquecimento global, propor ações para 

uma relação em harmonia com a natureza, debater o Protocolo de Quioto, propor um 

Referéndum Mundial de los Pueblos sobre a mudança climática, traçar um plano para 

constituição de um Tribunal de Justiça Climática, definir estratégias de ação para 

garantir os direitos da Mãe Terra. Após o debate em 17 grupos de trabalho, cada um 

com uma temática, foi elaborado um documento: o Acuerdo de los Pueblos, que traz as 



27 
 

principais considerações e encaminhamentos discutidos. Conforme tal texto, vê-se que 

a posição de crítica à Compenhague é bem explícita: 

 

Rechazamos de manera absoluta el ilegitimo “Entendimiento de Copenhague”, 
que permite a estos países desarrollados ofertar reducciones insuficientes de 
gases de efecto invernadero, basadas en compromisos voluntarios e 
individuales, que violan la integridad ambiental de La Madre Tierra 
conduciéndonos a un aumento de alrededor de 4ºC (Acuerdo de los Pueblos, 
2010, s/n). 

 

O tom discursivo da conferência ocorrida na Bolívia, em 2010, é dos movimentos 

sociais, leia-se, movimento indígena, campesino, ambientalista, feminista etc. É 

relevante aqui anotar que Evo Morales, de descendência aymara, foi eleito presidente 

em 2005 e a nova Constituição foi aprovada por referendo popular em janeiro de 2009, 

com a proposta de surgimento do Estado Plurinacional. 

 

El movimiento cocalero se organizó en confederaciones sindicales desde 
principios de los ochenta y fue protagónico en los noventa en el interior de la 
CSUTCB. Aunque inicialmente no se definió como un movimiento indígena sino 
como un movimiento campesino de productores de coca, poco a poco articuló 
elementos indígenas con el fin de defender la coca como “hoja sagrada” en un 
processo de etnización. Los cocaleros se convierteran en el principal articulador 
del movimiento indígena y de otros sectores populares en la segunda mitad de 
los noventa (RODRÍGUEZ, 2012, p. 152-153). 

 

Assim, 

 

La declaración de Bolívia y Ecuador como Estados unitários plurinacionales en 
sus nuevas constituciones políticas confirma una ruptura profunda en el 
imaginario nacional y en la relación Estado-indígenas. Tal declaración 
constituye además uno de los fenómenos políticos más relevantes en América 
Latina contemporânea, tanto porque instituye una forma de Estado sin 
antecedentes en la región, como porque reconoce la principal demanda de los 
movimientos indígenas (RODRÍGUEZ, 2012, p. 326). 

 

O discurso produzido na Conferência pelo trabalho dos movimentos sociais tem 

muito mais pendor para o resgate de um conhecimento barrado pelas instâncias 

burocráticas das COPs. O Acuerdo, já no seu preâmbulo, alerta:  

 

Hoy, nuestra Madre Tierra está herida y el futuro de la humanidad está en 
peligro. De incrementarse el calentamiento global en más de 2º C, a lo que nos 
conduciría el llamado “Entendimiento de Copenhague” existe el 50% de 



28 
 

probablidades de que los daños provocados a nuestra Madre Tierra sean 
totalmente irreversibles. […] Las corporaciones y los gobiernos de los países 
denominados “más desarrollados”, en complicidad con un segmento de la 
comunidad científica, nos ponen a discutir el cambio climático como un 
problema reducido a la elevación de la temperatura sin cuestionar la causa que 
es el sistema capitalista (Acuerdo de los Pueblos, 2010, p. 1). 

 

Foi também durante a Conferência que se redigiu o texto do Proyecto de 

Declaración de los Derechos de La Madre Tierra. A título de ilustração, eis um excerto 

do documento: 

 

Proclamamos esta Declaración Universal de Derechos de La Madre Tierra, y 
hacemos un llamado a la Asamblea General de las Naciones Unidas para 
adoptarla, como propósito común para todos los pueblos y naciones del mundo, 
a fin de que tanto los individuos como las instituciones, se responsabilicen por 
promover mediante la enseñanza, la educación, y la concientización, el respeto 
a estos derechos reconocidos en esta Declaración, y asegurar a través de 
medidas y mecanismos prontos y progresivos de carácter nacional e 
internacional, su reconocimiento y aplicación universal y efectivos, entre todos 
los pueblos y los Estados del Mundo (Proyecto de Declaración de los Derechos 
de La Madre Tierra, 2010, s/n). 

 

A Conferência, em suma, foi um espaço de debate e escuta daqueles que 

compreendem o aquecimento global não somente a partir de um conjunto de dados 

monstruosos e pessimistas dos pesquisadores do clima, mas, também, a partir da 

perspectiva dos povos indígenas e de uma crítica anticapitalista, a qual não se encontra 

tão fortemente nos debates das COPs.  

A COP 21, que originou o Acordo de Paris, é outro marco importante na disputa 

mundial política acerca do aquecimento global. O acordo estipula o limite de até 2ºC 

acima da temperatura pré-industrial, com esforço para manter em até 1,5ºC. O Acordo 

de Paris entrou em vigor em novembro de 2016, e, em 2020, como compactuado na 

COP, será realizada uma nova reunião-chave internacional com vistas ao 

estabelecimento de novas metas. Isso ocorreu em razão de um fato político relevante: a 

eleição de Donald Trump para a presidência dos Estados Unidos, um dos países que 

mais emite CO2 na atmosfera. O republicano defende a postura dos negacionistas do 

clima e, até o momento, não poupou esforços para colocar em prática ações no sentido 

de boicotar a mitigação do clima. 

Assim, consoante informação do Observatório do Clima (OC), 



29 
 

 

Motivada em parte pelo medo de que a eleição americana pudesse dar no que 
deu, a ONU iniciou no começo uma ofensiva diplomática sem precedentes para 
botar o Acordo de Paris em vigor ainda em 2016, quatro anos antes do prazo 
oficial. O esforço foi liderado pelo secretário-geral, Ban Ki-moon, com forte 
apoio dos líderes dos EUA, Barack Obama, da China, Xi Jinping, e da ministra 
do Meio Ambiente da França, Segolène Royal. E contou com uma esperta 
manobra jurídica da União Europeia para dispensar a ratificação em bloco e 
permitir que cada um dos 28 países pudesse somar seu esforço de corte 
individualmente, de forma a cumprir os critérios para a entrada em vigor. Desde 
4 de novembro, Paris é lei no mundo inteiro, inclusive no Brasil 
(OBSERVATÓRIO DO CLIMA, 2016, s/n). 

 

Mesmo com o comprometimento em tomar medidas individuais no sentido de 

mitigar a mudança climática para manter a temperatura da terra abaixo dos 2ºC, 

concentrando esforços para que não ultrapasse 1,5ºC, o ano de 2016 mostrou-se o ano 

mais quente e já está 1,1ºC acima da temperatura da era pré-industrial. Adiantar o 

acordo para forçar ações é reconhecer, junto aos cientistas do clima, que o tempo urge. 

Ou que o tempo é outro. 

 

2.2 Antropoceno, Capitaloceno e Chthuluceno 

 

“O mundo é um orvalho, 

O mundo é um orvalho sim, 

Mas há um porém...” 

Kobayashi Issa 

 

Há certo tempo, intelectuais, estudiosos, militantes, criadores, cientistas têm 

defendido que é necessário um novo nome para a era em que estamos vivendo. O 

Holoceno, período que começou entre 10.000 e 12.000 anos depois da última era 

glacial, parece não dar conta das intervenções do homem no planeta terra.  

 

Esse clima ameno e estável proporcionou à humanidade condições de 
desenvolvimento não presentes em épocas anteriores para outras espécies; por 
isso, ao longo do Holoceno, ela passou de alguns grupos de caçadores 
coletores para uma população de 6 bilhões de pessoas agrupada em 
complexas organizações sociais com nacionalidades, culturas e modos de vida 
diversos (VIOLA; BASSO, 2016, p. 02). 

 



30 
 

O Antropoceno é um dos novos nomes que têm surgido para designar este 

período geológico de intervenções humanas. Foi proposto por Paul Crutzen e Eugene 

Stoermer em 2000 e tem como fundamento o fato de que é o homem o grande 

responsável pelas mudanças climáticas. 

 

The expansion of mankind, both in numbers and per capita exploitation of 
Earth’s resources has been astounding. (…) it seems to us more than 
appropriate to emphasize the central role of mankind in geology and ecology by 
proposing to use the term “anthropocene” for the current geological epoch 
(CRUTZEN; STOERMER, 2000, p. 17).  

 

As autoras Luz e Marcal (2016) resumem a proposta de Crutzen e Stoermer de 

2007 para o marco inicial do Antropoceno: 

 

Os autores examinaram a trajetória do empreendimento humano através do 
tempo, desde a chegada dos seres humanos na Terra até os séculos recentes, 
e definiram três grandes fases que marcam o período Antropoceno. A primeira 
fase corresponde à Era Industrial (1800-1945): que é marcada pelo o início da 
industrialização. Esta primeira etapa do Antropoceno terminou abruptamente 
por volta de 1945, quando a mudança mais rápida e avassaladora na relação 
homem-meio ambiente começou. A segunda fase é chamada de Grande 
Aceleração (1945-2015): foi quando o empreendimento humano de repente 
acelerou após o fim da Segunda Guerra Mundial. Ao longo dos últimos 50 anos, 
o homem modificou os ecossistemas do mundo mais rápido e profundamente 
que em qualquer outro período comparável na história humana. E a terceira 
fase, que começa agora, corresponde à fase atual em que estamos vivendo 
(2015 - até o futuro) onde a humanidade continuará a ser uma grande força 
geológica por muitos milênios, talvez milhões de anos (LUZ; MARCAL, 2016, p. 
145-146). 

 

Em vista disso, todos aqueles exemplos trazidos anteriormente, referentes às 

consequências da ação humana que reverberam no aquecimento global e no 

desequilíbrio ecossistêmico, corroboram significativamente para uma mudança drástica, 

em que, provavelmente, seja impossível, para a própria humanidade, sobreviver. 

 

Os limites planetários – mudança do clima, integridade da biosfera, fluxos 
biogeoquímicos de nitrogênio e do fósforo, diminuição da camada de ozônio, 
acidificação dos oceanos, uso da água doce, uso dos solos, poluição agregada 
global por aerossóis e contaminação química [Rockstorm et al., 2009; Stefen et 
al., 2015] – são limites de resiliência do planeta: se ultrapassados, a 
estabilidade ambiental é perdida. Dois limites encontram-se ultrapassados: os 
fluxos biogeoquímicos do nitrogênio e do fósforo, em razão do uso massivo de 
fertilizantes desde os anos de 1950, e a integridade da biosfera, como 
consequência da expansão da população humana, que impactou ecossistemas 



31 
 

naturais e outras espécies a ponto de extingui-las – é a sexta grande extinção 
em 4 bilhões de anos de história da vida, a primeira produzida pela humanidade 
(VIOLA; BASSO, 2016, p. 03). 

 

Como era geológica, o Antropoceno “é caracterizado pelo estabelecimento de uma 

continuidade inédita entre a história humana e a história natural” e sobreviverá a nós 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2014, s/n). Para o autor, Gaia seria o inverso do 

Antropoceno, ela seria um “agente político”, uma “personagem actante”, ou seja, 

 

o homem se torna uma força natural e a terra se torna um agente político, 
constituindo a imprescindibilidade em pensar sobre a crise do tempo e do 
espaço, o onde e quando o fim do mundo está chegando mais rápido do que a 
revolução (VIVEIROS DE CASTRO, 2014, s/n). 

 

Há os que criticam o termo Antropoceno e propõem outro nome para este novo 

tempo, qual seja, Capitaloceno, argumentando que o problema não é propriamente o 

homem, pois, além de nem todos serem os culpados pelo desequilíbrio biosférico, há 

uma questão sistemática mais forte funcionando aí, que é a força do capital. De acordo 

com Haraway (2016), a palavra Capitaloceno foi usada pela primeira vez em 2009 por 

Andreas Malm e Jason Moore em um seminário na Suécia.  

De acordo com Moore (2014), o Antropoceno leva em conta apenas o 

aquecimento global e considera o antropos como um todo, promovendo o apagamento 

de outras questões mais relevantes. Para o autor,  

 

The Anthropocene makes for an easy story. Easy, because it does not 
challenge the naturalized inequalities, alienation, and violence inscribed in 
modernity’s strategic relations of power and production. It is an easy story to tell 
because it does not ask us to think about these relations at all. The mosaic of 
human activity in the web of life is reduced to an abstract humanity as 
homogeneous acting unit (MOORE, 2014, p. 02). 

 

A questão levantada pelo autor é a que concerne ao trabalho como energia e qual 

tipo de trabalho é considerado valor para o sistema capitalista: “only some energy 

becomes work, and only some work becomes value” (MOORE, 2014, p. 7). 

Outra crítica feita pelos proponentes do Capitaloceno é a questão do marco 

temporal para início de uma era. O erro que aí se apresenta, conforme os 

“capitalocenistas”, é que o Antropoceno propõe 



32 
 

 

an unduly narrow conceptualization of historical time. This plays out at two 
levels. One is an awkward conflation of geological notions of time with the 
periodization of historical change. The other is the Anthropocene’s recuperation 
of an older historiographical vista which saw the “real” changes of “real” 
modernity beginning in the later 18th century.  
Prior to the 1970s, a significant historiography had long emphasized 
industrialization, not as a singular event, but as a succession of 
industrializations, commencing in Europe as far back as the thirteenth century 
(Carus-Wilson, 1941; Gimpel,1976; Nef,1964). This would appear favor a 
conceptualization of world history in which successive waves of industrialization 
took shape out of successive of eras of socio-ecological innovation and thence 
crisis (MOORE, 2014, p.10). 

 

A crítica que o defensor do Capitaloceno faz em detrimento do Antropoceno vai ao 

encontro da crítica feita pelos movimentos indígenas, a de que a história de destruição 

da natureza não começa a partir da industrialização, marcada pela revolução industrial, 

vem de bem antes, do processo de colonização imposto pelos europeus iniciado 

quando na América chegaram, em 1492. O genocídio dos povos indígenas, a 

doutrinação religiosa, o racismo e a visão da natureza como objeto e são os grandes 

responsáveis pelas crises ambiental e civilizatória. 

Para os defensores do Capitaloceno, 

 

The rise of capitalism after 1450 was accompanied, and made possible, by an 
epochal shift in the scale, speed, and scope of landscape transformation across 
the geographical expanse of early capitalism. The long 17th century forest 
clearances of the Vistula Basin and Brazil’s Atlantic Rainforest occurred on a 
scale, and at a speed, between five and ten times greater than anything seen in 
medieval Europe (Moore, 2007, 2010b; Darby, 1956; Williams, 2003). Feudal 
Europe had taken centuries to deforest large expanses of western and central 
Europe; after 1450, comparable deforestation occurred in decades, not 
centuries. To take but one example, in medieval Picardy (northeastern France), 
it took 200 years to clear 12,000 hectares of forest, beginning in the 12th century 
(Fossier, 1968: 315). Four centuries later, in northeastern Brazil at the height of 
the sugar boom in the 1650s,12,000 hectares of forest would be cleared in a 
single year (Moore, 2007: ch. 6). These are precious clues to an epochal 
transition in the relations of power, wealth, and nature that occurred over the 
course of the long medieval crisis and the expansion that commenced after 
1450 (MOORE, 2014, p. 16-17). 

 

Como resposta a essas críticas, aqueles que preferem o termo Antropoceno, 

apontam duas questões. Não se trata propriamente de determinar o início, isso serviria 

apenas do ponto de vista acadêmico, pois esse futuro-que-acabou “talvez nunca tenha 



33 
 

cessado de já ter começado: no Neolítico? na Revolução Industrial? a partir da 2ª 

Grande Guerra?”, como questionam Danowski e Viveiros de Castro (2017, p. 18). 

Há aí o atravessamento do pré-construído da grande pergunta da humanidade: 

qual é o tempo da Terra? E nosso tempo nisso, enquanto humanidade, como 

passamos? Que sujeito é esse da relação com a terra que se constitui de forma tão 

violenta na historicidade presente?  

O Homem vem violentamente corrompendo as relações. O falo fazendo um papel 

preponderante nesta relação humanidade e planeta? Estamos brigando de espadas 

com o outro? Estamos lutando em pé de igualdade com a terra? O planeta tem bilhões 

de anos: diversas eras estão encravadas nesta pedra que demora 365 dias, na 

velocidade de 400 milhões de segundos por quilômetro, para dar a volta em torno do 

sol. Nós é que estamos efetivamente sendo capazes de produzir um estrago tão 

absurdo a ponto de fazer surgir uma nova era geológica. 

A raça humana, enquanto espécie e sujeito e interlocutor está mudando o planeta, 

se relacionando tal qual numa luta violenta. No ringue-relação entre humanidade e 

planeta, é a gigante que viaja no espaço de bilhões de galáxias que está perdendo. 

 
Não interessa se são europeus, americanos ou índios. Mesmo os povos extra-
modernos foram obrigados a absorver as tecnologias e práticas oriundas do 
capitalismo central e estão contribuindo também, de uma forma ou de outra, 
para o aquecimento global do planeta. De alguma forma o Antropoceno é 
causado por todos (VIVEIROS DE CASTRO, 2017, p. 03). 

 

O passar o tempo no capitalismo extramoderno está vinculado à capacidade de 

absorção das novas tecnologias e aos discursos que as sustentam num mundo de luta 

de classes e de povos. Estamos enredados numa rede discursiva e sintomática de 

sobrevivência, num encontro com a onça no concreto do cotiano de cidade. Trata-se de 

um enredo gastronômico e filosófico numa narrativa tecnológica de criação do mundo. 

O termo Antropoceno abarca a reflexão sobre o conceito de antrophos de outra 

perspectiva. Viveiros de Castro, no Colóquio Mil Nomes de Gaia, ocorrido em 2014 no 

Rio de Janeiro, nos comentários sobre a entrevista de Donna Haraway, que fez junto a 

Juliana Fausto, pondera que, para a entrevistada, existem 

 



34 
 

três coisas em jogo, três nomes em jogo – tem dois nomes para, digamos, o 
Antropoceno, que é o Antropoceno e o Capitaloceno, e um novo nome para 
uma outra coisa, um outro personagem conceitual, que ela chama de 
Chthuluceno, que não é simplesmente um outro nome para o Antropoceno ou 
Capitaloceno (…) O problema que ela tem com o conceito de Antropoceno não 
diz respeito apenas à oposição e extensão, ou seja, são “todos” os humanos ou 
“parte” dos humanos, são “todos” os humanos ou só os capitalistas, o problema 
que ela tem com o conceito de anthropos é em relação a sua compreensão de 
oposição e extensão. Ela propõe um outro conceito de humano (…) um outro 
conceito de espécie (…) de relações entre as espécies (VIVEIROS; FAUSTO, 
2014, s/n).  

 

No discurso sobre o fim do mundo, esse sujeito (enquanto ser que come), é o 

personagem nessa narrativa tecnológica de sobrevivência. Um sujeito que come e é 

comido, num ambiente nada sutil, num planeta em que a relação de interlocução, 

sempre já aí no discurso, é intersecta à relação gastronômica com outra espécie. Essa 

que poderá sobreviver ao Chthuluceno. 

À parte do nome que se dê, ao final do debate, o relevante é que os refúgios 

remanescentes estão sendo atacados e exauridos. Conforme Haraway, 

 

Anna Tsing (2015), em um artigo recente chamado “Feral Biologies”, sugere 
que o ponto de inflexão entre o Holoceno e o Antropoceno pode eliminar a 
maior parte dos refúgios a partir dos quais diversos grupos de espécies (com ou 
sem pessoas) podem ser reconstituídos após eventos extremos (como 
desertificação, desmatamento…). Isso tem parentesco com o argumento da 
World-Ecology, Research Network, coordenada por Jason Moore, de que a 
natureza barata está no fim; o barateamento da natureza não pode continuar 
mais a sustentar a extração e a produção no e do mundo contemporâneo, 
porque a maioria das reservas da terra foram drenadas, queimadas, esgotadas, 
envenenadas, exterminadas e, de várias outras formas, exauridas. Vastos 
investimentos em tecnologias extremamente criativas e destrutivas podem 
conter esse acerto de contas, mas a natureza barata realmente acabou 
(HARAWAY, 2016, p. 01). 

 

Além do esgotamento do modelo de geração de energia [como usinas radioativas, 

hidrelétricas, petróleo...], o que resta para ser explorado são áreas remanescentes 

delicadas e que requerem muito esforço e cuidado na lida, ação que, na prática, passa 

longe do que possa ser justo, eficaz e afetivo. Como exemplos, a Belo Monte na Volta 

Grande do Xingu e o oleoduto que atravessa as terras indígenas dos Standing Rocks 

Sioux nos Estados Unidos. A pressa do capitalismo e a avidez pelo lucro levam ao 

etnocídio de forma bastante violenta.  



35 
 

No caso do movimento da comunicade local atingida pela barragem e contra a 

instalação da represa de Belo Monte, a produção artística emerge como forma de 

denúncia e discurso de resistência. No curta metragem “Para onde foram as 

andorinhas?” (2016), produzido pelos Instituto Catitu e Instituto Socioambiental (ISA), e 

que traz a narrativa dos povos indígenas que vivem no Parque Xingu e sobre como lhes 

afetam as mudanças climáticas e a intrusão do agronegócio frente às florestas.  

Num dos depoimentos ouvimos: 

 

Agora estamos na época da cigarra cantar. Era para estarmos ouvindo o som 
delas. Quando as cigarras cantam nós sabemos que dali a três dias a primeira 
chuva vai cair. É quando começamos a plantar milho, banana, batata-doce, 
abóbora, amendoim, pimenta, cará, algodão. É a cigarra que nos dá o sinal. 
Mas as cigarras não estão cantando. Por quê? Eu me preocupo muito porque o 
calor cozinhou os ovos delas. Por isso elas não cantam mais (Para onde foram 
as andorinhas, 2016). 

 

A explicação dada pelo ancião é de que “o calor cozinhou os ovos dela”; a 

explicação que o capitalismo daria, sustentado na velha fábula de Esopo, é que ela 

morreu de fome e frio porque o que faz – cantar – não é um trabalho que possa gerar 

energia para manutenção do sistema capitalista, ou seja, não é um trabalho 

considerado energia válida. 

Que desenlace para uma narrativa triste. Mais triste do que a própria fábula cujo 

final assim ecoa: “Cantavas? Pois dança agora!”, diz a formiga à cigarra. A moral da 

história consiste em alertar que os preguiçosos têm (o sofrimento) que merecem. Essa 

moral que se faz aí presente vem de uma memória racista, que considera o índio 

preguiçoso, e de uma memória neoliberal sustentada na meritocracia premiadora pelo 

esforço contínuo que subjaz o projeto de etnocídio. 

   

Las élites liberales construyeram al indígena como causante del atraso nacional 
con discursos velados por prejuicios raciales. La supuesta natualeza selvaje del  
indígena y el miedo que eso despertaba en las élites justificaban mantenerlo 
subordinado en el processo de construcción de la nación, mediante políticas de 
protección y el tutelaje o ‘ventriloquía’ (RODRÍGUEZ, 2012, p. 65). 

 

Numa narrativa ou noutra, a cigarra não canta mais. Os gráficos disponibilizados 

pela ciência entrelaçam-se com a narrativa indígena sobre as alterações climáticas a 

partir dos espaços e tempos que lhes constituem. E é, a ver com essa relação entre o 



36 
 

espaço-tempo, naquilo que é concomitantemente o passado, o presente e o futuro, que 

Haraway propõe o termo Chthuluceno.  

 

Estes espaços-tempos reais e possíveis não foram nomeados após o pesadelo-
racista e misógino do monstro Cthulhu (note diferença na ortografia), do escritor 
de ficção científica H. P. Lovecraft, e sim após os diversos poderes e forças 
tentaculares de toda a terra e das coisas recolhidas com nomes como Naga, 
Gaia, Tangaroa (emerge da plenitude aquática de Papa), Terra, Haniyasu-hime, 
Mulher-Aranha, Pachamama, Oya, Gorgo, Raven, A’akuluujjusi e muitas mais. 
“Meu” Chthuluceno, mesmo sobrecarregado com seus problemáticos tentáculos 
gregos, emaranha-se com uma miríade de temporalidades e espacialidades e 
uma miríade de entidades em arranjos intra-ativos, incluindo mais-que-
humanos, outros-que-não-humanos, desumanos e humano-como-húmus 
(human-ashumus) (HARAWAY, 2016, p. 01). 

 

O monstro literário teorizado por Haraway não é uma figura pró-vida. Parece-me 

que vem como algo regurgitado do interior da Terra para colocar-nos frente a frente 

com o nosso monstro interior, que não reconhece o bem ou o mal.  

Para a autora, o Chthuluceno é 

 

como uma história grande o suficiente para fazer parte do trabalho, para fazer 
algo que eu acho que precisa ser feito, quando se está nas garras dos terríveis, 
nos tentaculares […] Ao historiar, mudamos histórias. Na revolução estão a 
pequena e a grande mudança ao mesmo tempo (HARAWAY, 2014, s/n).  

 

Uma narrativa cujo enredo nos coloca entre o luto pelo fim do mundo, como o 

conhecemos, e a força de viver. Para a autora, 

 

Uma maneira de viver e morrer bem, como seres mortais no Chthuluceno, é unir 
forças para reconstituir refúgios, para tornar possível uma parcial e robusta 
recuperação e recomposição biológica-cultural-política-tecnológica, que deve 
incluir o luto por perdas irreversíveis (HARAWAY, 2016, p. 01). 

 

Lidar com o luto não é tarefa fácil, porém necessária para que possamos ainda ter 

histórias para contar. Para Nunes, 

  

Há quem enxergue um possível fim da espécie como retribuição pelos pecados 
da humanidade e, fazendo assim, projete sobre ele um esquema moral de 
crime e castigo. Há também quem veja na catástrofe a única esperança de, a 
partir das cinzas, construir uma humanidade distinta daquela que terá ardido, e 
com isso projete sobre ela um esquema religioso de sacrifício e purificação. Por 
último, há aqueles que só conseguem entender qualquer referência aos riscos 



37 
 

reais que a crise ambiental comporta como pertencendo ou a um esquema 
(crime e castigo) ou ao outro (sacrifício e purificação), e que são portanto 
igualmente incapazes de entender o fim como uma coisa que pode 
simplesmente acontecer. Em última análise, aquilo que estes criticam no outros 
revela sua própria limitação: a incapacidade de conceber o fim como algo que 
possa existir independentemente de uma projeção de nossos medos e desejos 
– algo que, em sua impassível arbitrariedade, em sua total indiferença a nosso 
propósitos pode simplesmente acontecer. Reduzir o fim a um para-nós (mesmo, 
ou especialmente quanto 'nós' são os outros) é prova de uma incapacidade de 
conceber a possibilidade de que ele seja real em-si, ou seja, de concebê-lo fora 
de qualquer domesticação de um para-nós – que é exatamente o caso da 
extinção do humano como fim da intencionalidade, isto é, como a eliminação de 
qualquer 'nós' para o qual possa haver um para-nós (NUNES, 2014, p. 05). 

 

Se a saída é romper com a razão intencional e abrir espaço para outros discursos 

possíveis, que seja pelo menos na luta por outra Terra, por um lugar em que o que há 

seja compartilhado e não explorado. A crise, portanto, não é ecológica, mas civilizatória, 

pois se trata de justiça climática e social. Talvez esteja na hora de nos vermos menos 

como humanos e mais como espécie para encontrar outro caminho. 

 

2.3 Estado Plurinacional, Pacto de la Unidad y Anteproyecto de la Ley de La 

Madre Tierra 

 

“Nhanderu acha que o mundo 

já está muito velho e 

quer limpar a Terra”. 

Kunhã Tatá (Doralice Fernandes) 

 

A AD, como já lemos tantas vezes, sustenta-se no tripé da história, do discurso e 

do sujeito – Materialismo Histórico, Teoria do Discurso e Linguística, trazendo a 

Psicanálise de forma tangencial – para propor uma autêntica maneira de analisar ditos 

e não ditos, enfatizando a construção de procedimentos na busca de como o (efeito 

de)sentido aí trabalha banhado na ideologia.  

Para tanto, reconstrói e propõe conceitos no trabalho de análise, como o de 

história, reescrita em historicidade, como um movimento que abarca tanto o passado 

como o porvir, funcionando entre a estrutura e o acontecimento. O discurso é entendido 

“como lugar em que se estabelece a relação entre a língua e a história” (MALDIDIER, 

2011 (1993), p. 48); e o sujeito como aquele que se constitui clivadamente pelo 



38 
 

inconsciente no enfrentamento com o Outro e trava batalhas cotidianas com a 

ideologia.  

Gadet e Pêcheux, na entrevista “A língua inatingível”, concedida em 1983, trazem 

para a discussão acerca da luta de classes outras lutas ideológicas emergentes. 

 

A meu ver, os movimentos que aconteceram no fim da década de 1960 em 
torno da escola, da família, da religião, da divisão social do trabalho, e o 
relacionamento com o meio-ambiente constituem, todos eles, aquilo que chamo 
de lutas ideológicas de movimento. Ao mesmo tempo em que, sem dúvida, são 
uma questão de luta de classes no terreno da ideologia, essas lutas devem ser 
pensadas não como luta entre classes constituídas como tais, mas, em vez 
disso, como uma série de disputas e embates móveis (no terreno da 
sexualidade, da vida privada, da educação, etc.) pelos processos por meio dos 
quais a exploração-dominação da classe burguesa se reproduz, com 
adaptações e transformações (GADET; PÊCHEUX, (2012, p. 97 [1983]). 

 

Assim, novas questões envolvendo o debate sobre constituição da família, a força 

da religião, as consequências de desastres ambientais colocaram em pauta a 

necessidade de novas reflexões. A convergência de eventos e discussões acerca da 

relação entre humanidade e meio ambiente trouxe, a partir das décadas de 60 e 70, 

consequências importantes na construção de discursos de resistência, sob o ponto de 

vista europeu, para a questão do processo de extermínio de ecossistemas e refúgios 

imposto pelo capital. 

Nos anos 80 e 90, se consolida, como força política, a relação entre as 

reivindicações indígenas com as denúncias sobre desgaste do meio ambiente. 

  

El contexto internacional, durante los ochenta y noventa, favorecen el 
surgimiento de los movimientos indígenas. El fin de la guerra fría posibilitó la 
emergencia de discursos distintos a su dicotomía y una “internacionalización” 
de la cuestón indígena, con la emergencia de preocupaciones como el medio 
ambiente, los derechos humanos y el desarrollo sostenible o el etnodesarrollo 
(Gros, 1999: 8) […] Articulado con las políticas ambientales, el indígena se 
valoró como protector “natural” del medio ambiente (Gros, 2000: 358) 
(RODRÍGUEZ, 2012, p. 120). 

 

A crítica pontuada no Pacto dos Povos e na Declaração dos Direitos da Mãe 

Terra, presente nas concepções de Antropoceno, Capitaloceno e Chthuluceno, vai 

refinar-se num pensamento mais elaborado e atravessado pela memória 

“desesquecida” dos movimentos indígenas.  



39 
 

Para Santos, 

 

los proyectos constitucionales transformadores tan solo son puntos de partida 
para cambios de época, apertura a nuevos rumbos y nuevas gramáticas de 
lucha política. Inauguran, en suma, un proceso de transición histórica de largo 
plazo (SANTOS, 2012, p. 14). 

 

A narrativa, portanto, acerca da memória da Ley de Derechos de La Madre Tierra, 

ambas duas leis objeto de estudo nesta tese através dos artigos comuns que trazem, 

com os textos que antecederam e a seguiram, constitui todo um espectro do corpus, e 

consolida um acontecimento: a institutionalização dos direitos da Madre Tierra em um 

texto legal, legítimo e vigente no espaço de um Estado, ainda que sentido como 

fantasia jurídica de justiça. 

O acontecimento discursivo é entendido no viés que lhe dá Pêcheux, como um 

marco da materialidade linguistica capaz de destruturar uma linha de memória 

irrompendo outra ordem do discurso atrelado à atualidade. Conforme bem explicam 

Cazarin e Rasia, 

 

Um acontecimento discursivo estabelece uma ruptura (rompe com a 
“estabilidade” anterior) e inaugura uma nova “estabilidade” discursiva, mas não 
logicamente organizada, pois a mesma tem a ver com a ordem do discurso que 
joga com a materialidade linguística e a materialidade histórica (CAZARIN; 
RASIA, 2014, p.193). 

 

Quando falamos em Direito, porém, é preciso cercear-se de cuidado, dado que a 

característica deste imperativo, “organizado em corpo de proposições” (PÊCHEUX, 

2002, p. 36), paradoxalmente, é ser atualizado e desatualizado ao mesmo tempo. Ou 

seja, sem a pretenção de aprofundar a discussão acerca dos diferentes “Direitos”, aos 

quais a sociedade se viu obrigada ao longo da história, o fato que permanece como 

constante é a maleabilidade das leis para atender demandas sociais. A questão é, 

portanto, como trabalhar o acontecimento, na perspectiva que lhe dá a AD, com essa 

reatualização característica do Direito, como discurso que obriga um sujeito perante 

outro sujeito. A contradição do Direito aí se apresenta, na ordem do velho, se cria a 

ordem do novo: ainda assim, ordem.  



40 
 

A novidade, por sustentar-se na velha estrutura, quase acaba por submir-se. Mas, 

ainda que se trate do Direito como aquilo que “não cessa de buscar literalidade, de 

deixar de lado a falta, o implícito, a ambiguidade” (AUTHIER, 2016), a novidade 

inesperada do que evoca a Constituição Boliviana e a Ley de Derechos de La Madre 

Tierra, ao criar a natureza enquanto sujeito de direitos e institutionalizar os direitos da 

Madre Tierra, chega a balançar as estruturas jurídicas de uma determinda época, 

consolidando a emergência de um discurso de outra era. 

Isso é possível porque a AD faz a exterioridade presente metodologicamente no 

trato com o corpus: partimos de um “dado” e, quando definimos o “objeto” através da 

metodologia, nos comprometemos ao mesmo tempo com uma teoria e com um corpo 

de definições, de acordo com os quais produzimos as correspondes técnicas de análise 

(ORLANDI, 2008, p. 16). Ou, nas palavras de Ernst, um 

 

movimento pendular que traça permanentemente um trajeto entre análise e 
teoria, como um fio que corre de um a outro ponto, em que são tralhados, em 
inter-relação, diferentes campos do conhecimento (2009, p. 01).  

 

É por isso que, neste subcapítulo, apresento uma breve elucidação acerca dos 

movimentos indígenas na Bolívia, faço uma certa retomada da formação do Estado 

Plurinacional, a emergência de uma nova episteme cosmovisionária, até culminar com a 

aprovação das leis objeto de estudos desta tese, na busca do reconhecimento de redes 

de formulações entrelaçadas na constituição do processo discursivo acerca da Madre 

Tierra como sujeito de direitos. 

A chegada dos indígenas a espaços que antes lhes eram inacessíveis – 

instituições educacionais e políticas – possibilitou esta quebra na ordem histórica 

colonialista, a qual, sustentada num imaginário preconceituoso que considera o 

indígena dispensável à máquina desenvolvimentista colonial, relegava-os à 

inferioridade e à incapacidade. Há uma história de cerca de 15.000 anos de modo de 

vida em harmonia com a natureza que os colonizadores, em pouco tempo, colocaram 

em bancarrota – paisagens milenares modificaram-se bruscamente em cerca de 500 

anos.  

Portanto, a consolidação da proposta de um Estado Plurinacional torna-se cada 

vez mais sólida na medida em que os movimentos indígenas alcançam “el acceso a 



41 
 

espacios, discursos e recursos de poder, para hacer visibles y enunciables sus 

demandas” (RODRÍGUEZ, 2012, p. 17), especialmente aqueles referentes ao seu 

direito de autodeterminação e ao território. 

Consoante Schavelzon, 

  

Es desde las luchas anticoloniales de mayorías indígenas y campesinas desde 
donde nace un pensamiento político que invoca a quienes trabajaban la tierra, 
pero carecen de lugar en las altas esferas de poder. Tanto en Bolivia como en 
Ecuador, como  veremos, la idea de lo plurinacional surge de la fuerza política e 
intelectual quechua y aymara, con su crítica de la república liberal construida 
por una elite criolla que en 1825 (Bolivia) y 1830 (Ecuador) obtuvo la 
independencia política, pero mantuvo la admiración y dominancia de la cultura 
europea. Son estas poblaciones de alta densidad demográfica las que 
emprenden la lucha anticolonial asociándose a minorías étnicas y también 
cuestionando el nacionalismo, la bandera política que negaba sus orígenes 
(SCHAVELZON, 2015, p. 72-73). 

 

O que é bem diferente das reformas liberais que se 

 

inscribian en la contraposición de civilización de barbárie por prejuícios raciales 
provenientes de los discurso científicos europeos que empezabam a tener 
influencia. Los indígenas eram percebidos como raza bárbara o semiselvaje 
que impedía la construcción de una nación homogénea y civilizada. El Estado 
debía incorporar el indígena al mercado y al comércio para “civilizarlo” e 
incorporálo a nación (RODRÍGUEZ, 2012, p. 56). 

 

Em 2009, com a aprovação da nova Constiuição, na Bolívia, surge a proposta de 

outro Estado, numa tentativa de reescrever a visão hegemônica de um povo, uma 

língua, uma cultura, em uma plurinacionalidade como proposta inovadora que emerge 

de outra posição que não a européia colonialista.  

 

El Estado plurinacional, como pluralismo de civilizaciones realmente 
empoderadas, sería una paradoja que propone un Estado que al mismo tiempo 
es “no Estado”, como punto donde fuerzas de centralización se encuentran con 
fuerzas centrífugas inspiradas por la diferencia y la oposición a la unificación, 
homogeneidad y consenso absoluto (SCHAVELZON, 2015, p. 167). 

 

O Estado Plurinacional consolidado, então, através de uma nova lei magna, traz 
uma nova designação: cai a República, fica o Estado. Do uni ao pluri, fala-se de 
povos e etnias, no plural – vê-se já que importa mais o “combate entre povos do 
que a luta de classes (VIVEIROS DE CASTRO, 2017, s/n). 

 

Para Rodríguez, 



42 
 

 

La afirmación de la identidad indígena empieza por una auto-representación y 
valoración positiva de si mismos, autodefiniéndose como pueblos, 
nacionalidades indígenas o naciones originarias. […] En este proyecto los 
indígenas dejan de ser pasivos y adquieren un rol protagónico en la 
construcción de la nación (2012, p. 113).  

 

O nomear, portanto, importa para os povos indígenas, pois retrata uma força que 

lhes desloca de um lugar jurídico-discursivo de ser nomeado (erroneamente como 

“índio”, por exemplo), para o agente da nomeação, numa retomada de ser aquele que 

faz a lei. Especialmente, na Asamblea Constituinte, quando a disputa pela designação 

no texto constitucional tomou muito do tempo político entre os atores. Ao final, restou a 

expressão originário-campesino. 

 

En Bolívia, persiste el debate entre los movimientos indígenas en torno de la 
denominación más adecuada. Algunos sectores rechazan los términos indio e 
indígena, por constituir legados de la dominación colonial y prefieren 
denominarse pueblos originarios o naciones originarias (Albó, 1998: 14) 
(RODRÍGUEZ, 2012, p. 131). 

 

O poder de nomear e designar é um ponto nodal e basilar do discurso de 

resistência pelo direito de autodesignação e de autodeterminação nos movimentos 

indígenas. O texto de apresentação da nova constituição boliviana, apresentada à 

população para ser votada no referendo, continha a distinção entre “originarios 

milenares” e “originarios contemporaneos”, entretanto tal texto não acompanha a 

versão final aprovada. No artigo 2º da Carta Magna plurinacional, porém, aparece a 

expressão “originario campesino” e, no artigo terceiro, todos os que compõem a nação 

boliviana. 

Tais referências ao texto constitucional boliviano servem para consubstanciar que 

o acordo, quanto à designação “originarios campesinos” e sua chegada ao poder 

institucional, possibilitou uma nova forma de concepção de Estado muito mais 

sustentado numa perspectiva indígena-milenar do que num conhecimento europeu, 

num pendor para uma luta de povos encravada numa luta de classes. A crítica ao 

sistema capitalista é bastante forte e marcada discursivamente, partindo de uma 

posição não estritamente esquerdo-socialista, mas da posição ameríndia. Uma posição 

de onde se fala, de memória presente, de um bem viver em comunidade sem violência. 



43 
 

O resultado político-jurídico é que novas legislações passam a existir, como a Ley de 

Derechos de La Madre Tierra (2010) e a Ley Marco de La Madre Tierra y Desarrollo 

Integral Para Vivir Bien (2012). 

Seria, consoante Santos, 

 

una mestizaje conceptual entre el mundo moderno de los derechos y el mundo 
andino de la Pachamama, a quienes nadie «puede dar derechos» una vez que 
ella sería la fuente misma de todos los deberes y de todos derechos si tales 
conceptos perteneciesen a su cosmovisión. Asimismo, cuando las 
Contituciones de Ecuador y de Bolivia establecen el buen vivir (Sumak Kawsay 
o Suma Qamaña) como principio orientador de la organización económica, 
política y social, recurren a un dispositivo conceptual y normativo híbrido que 
junta en el texto jurídico matricial de la modernidad occidental – la Carta Política 
– recursos lingüísticos y conceptuales no coloniales y no occidentales 
(SANTOS, 2010, p. 65). 

 

Essas leis têm uma história e emergem de uma severa discussão que já vinha 

sendo feita pelo Pacto de la Unidad – uma aglutinação de organizações indígenas e 

campesinas bolivianas composta por Confederación Sindical Única de Trabajadores 

Campesinos de Bolivia (CSUTCB), Confederación Nacional de Mujeres Campesinas 

Indígenas Originarias de Bolivia “Bartolina Sisa” (CNMCIOB “BS”), Confederación 

Sindical de Comunidades Interculturales Originarios de Bolivia (CSCIB), Consejo 

Nacional de Ayllus y Markas del Qullasuyu (CONAMAQ) e Confederación de Pueblos 

Indígenas de Bolivia (CIDOB) –,  e cuja responsabilidade política é a defesa da Madre 

Tierra. Conforme relata Prada, 

 

Se puede decir que desde abril del 2007, cuando se acude a la Cumbre del 
ALBA-TCP, el Pacto de la Unidad se propone la tarea de retomar 
orgánicamente la defensa de la Madre Tierra, aunque esta tarea estaba 
implícita en el documento del Pacto de la Unidad para la Asamblea 
Constituyente, también en la participación de las organizaciones sociales, que 
conforman el pacto, en el proceso constituyente, plasmando esta tarea en la 
Constitución Política del Estado. La tarea de elaboración de una Ley de la 
Madre Tierra se da en la Conferencia de los Pueblos por el Cambio Climático y 
los Derechos de la Madre Tierra. […] Las resoluciones de Tiquipaya se 
proponem impulsionar y consolidar a nivel mundial la Declaración Universal de 
los Derechos de la Madre Tierra. […] 
El Pacto de Unidad retoma seriamente las resoluciones de Tiquipaya y se da a 
la tarea de elaborar un Anteproyecto de Ley de La Madre Tierra. Esta labor dura 
aproximadamente nueve meses, se desarrollan varios encuentros de las 
organizaciones sociales en 18 talleres de trabajo, la mayor parte de ellos 
regionales y por organización, otros plurinacionales y de todas las 
organizaciones, contando con un formato de elaboración de la ley y buscando 



44 
 

consensuar un solo documento. En la reunión de Cochabamba del 6 y 7 de 
octubre de 2010 se logra la conjunción de un solo documento y se toman las 
decisiones más importantes sobre el contenido del documento. Una de esas 
decisiones tiene que ver con desechar el nombre de recursos naturales porque 
reproduce el significado de explotación de la naturaleza, basado en la 
comercialización, el mercado y la acumulación capitalista. Por otra parte se 
decide expresar elocuentemente en la escritura del documento los imaginarios 
de las cosmovisiones indígenas originarias, campesinas e interculturales 
(PRADA, 2010, p. 1-2). 

 

Pela história de construção do texto legal até aqui apresentado, percebe-se que o 

debate não se restringiu aos salões oficiais do Estado. Antes, em outros espaços, 

ouvindo outras vozes que não as eleitas pelo pleito, foi construído um texto onde é 

possível ver a mescla entre o Direito, a cosmovisão andina e as teorias ecológicas. É 

um projeto que 

 

incorpora las cosmovisiones indígenas, inmanentistas, animistas y pluralistas, 
logra un diálogo intercultural con las teorías ecológicas y las tesis 
ambientalistas, y propone una transformación institucional adecuada a la 
defensa de los derechos de la Madre Tierra (PRADA apud SCHAVELZON, 
2015, p. 264). 

 

Por isso, têm-se duas leis, a ley corta (Ley n. 70) e a lei marco (Ley n. 300): 

 

La Ley Corta de los Derechos de la Madre Tierra, aprobada por la Asamblea 
Legislativa plurinacional, es un extracto del Anteproyecto de Ley de la Madre 
Tierra consensuada entre el Pacto de Unidad y la Asamblea Legislativa 
Plurinacional (PRADA, 2010, p. 04).  

 

Entretanto, como em todo processo político, encontramos contradições e traições. 

O texto é apresentado na sede da CSUTCB, momento em que estava presente o 

Chanceler David Choquehuanca, e depois na Comissão Mista sobre meio ambiente da 

Asamblea Plurinacional. Após a apresentação da versão final do Anteprojeto, firma-se 

outro acordo que, no entanto, não será efetivamente cumprido, ocasionando a 

publicação da Carta de Brigadas Indígena e CONAMAQ, propondo a impugnação da lei 

aprovada (a ley n. 300). O acordo não cumprido se refere ao comprometimento de 

ambas as partes de 

 

mantener y defender el anteproyecto consensuado, buscando su aprobación en 
la Asamblea Legislativa Plurinacional, incorporando en pleno el preámbulo del 



45 
 

anteproyecto del Pacto de la Unidad, donde se expresa el espíritu de la ley de 
la madre tierra, desde la perspectiva de las cosmovisiones indígenas y 
comprendiendo la complejidad de la composición y los ciclos vitales de la madre 
tierra (PRADA, 2010, p. 03). 

 

A Carta denuncia o “esquecimento” do anteprojeto amplamente discutido e 

denuncia o apagamento do viés sagrado da Madre Tierra, enfatizando o conteúdo 

extrativista colonizador, que se esperava fosse rechaçado. Incluem-se na lei marco 

expressões como “recursos naturais” e “desenvolvimento integral”. Como aponta 

Schavelzon, “Raúl Prada calificaría a la nueva ley de ‘grotesco político’ y de ‘ley del 

padre tierra’, considerándola inconstitucional y con reducción de la Madre Tierra a 

cenicienta del desarrollo sostenible” (SCHAVELZON, 2015, p. 264). 

 

Se descartó el espíritu de la Ley de la Madre Tierra consensuado, espíritu que 
responde a tres niveles conceptuales, la recuperación de lo avanzo en temas 
ambientales, lo logrado en la concepción ecológica y la perspectiva de las 
cosmovisiones indígenas originarias y campesinas (extrato da Carta de la 
Brigada Indígena entregue à presidenta da Câmara dos Deputados Sra. 
Rebeca Delgado em 24 de agosto de 2012). 

 

O que se buscou até o presente momento foi rememorar fatos que dizem respeito 

àquilo que Pêcheux [2012 (1978)] chama de contextualização histórica, ou o que 

Indursky (2013) trata como o preparo da análise, propondo questões prévias. É a 

retomada das discussões acerca do desequilíbrio climático, dos debates acadêmicos 

sobre a força humana na emergência de uma nova era e trazendo exemplos de 

resistência indígena na conjuntura global que trama um debate mais amplo sobre a 

qualidade de tempo de vida no planeta. 

Os discursos do movimento indígena e do movimento ecológico e ambientalista 

entrelaçam-se num contexto complexo de acontecimentos que constituem as condições 

de produção dos textos legais analisados. As condições de produção vão desde a 

interlocução performativa do texto da lei até o espectro ideológico materializado no 

discurso jurídico, que determinaram os recortes [o nome e a descrição legal] e a 

determinação das sequências discursivas.  

 

 

 



46 
 

3 O nome da lei tem mãe 

 

“Somos parte sim senhor 

Somos filhos da Mãe Terra”. 

Pedro Munhoz 

 

A AD apresenta, como já dissemos, no seu bojo teórico, uma compreensão de 

língua que leva em conta a historicidade. Nas palavras de Orlandi, “a análise de 

discurso visa construir um método de compreensão dos objetos de linguagem. Para 

isso, não trabalha com a linguagem enquanto dado, mas como fato” (2008, p. 31, grifos 

da autora). E o faz porque integra a questão política no seio das análises, na medida 

em que “constitui-se nesse intervalo, entre a linguística e essas outras ciências [das 

formações sociais], justamente na região das questões que dizem respeito à relação da 

linguagem (objeto linguístico) com sua exterioridade (objeto histórico)” (ORLANDI, 

2008, p. 33). 

Para tratar do sujeito e de sua constituição como corpo materializado 

ideologicamente, o arcabouço teórico da AD vai ser alinhavado tangencialmente por 

uma teoria de natureza psicanalítica.  

Consoante Baldini, o 

 

ponto central da questão entre Análise de Discurso e Psicanálise é que esta 
última fornece os elementos essenciais para que se possa pensar o conceito de 
sujeito e de subjetividade que interessam ao projeto de Pêcheux de uma 
análise histórica dos processos de determinação do sentido (BALDINI, 2014, p. 
118). 

 

Pensar, portanto, a constituição do sujeito do discurso na relação com o Outro, é 

pensar que a relação entre AD e perspectivismo ameríndio pode trazer um sonido novo 

quando se trata da questão de se “falar em uma nova subjetividade para os tempos que 

vivemos, ou até mesmo se o conceito de subjetividade admite uma historicização”, 

como pontua Baldini (2014, p. 119). Aparentemente, da perspectiva teórica ameríndia, 

há superposição ou concomitância de sentidos, sem causalidade e hierarquização, ou 

seja, há o isto e o aquilo. “Em realidade, não se trata de vários sujeitos, mas da 

disperão, do ‘espelhamento’ do sujeito em suas diferentes posições, sem a injunção à 



47 
 

unidade tal como ella se manifesta nos discursos das culturas ocidentais” (ORLANDI, 

2008, p. 212). Terra e terra são uma só, mas são diferentes. O entrecruzamento entre 

os movimentos ecológicos e ambientais, os movimentos campesinos e os movimentos 

indígenas dar-se-á de forma bastante complexa diante da contextualização histórica da 

crise civilizatória e ecológica. Há um dança com Outros, que culmina em tirar o nome do 

pai e colocar o nome da mãe na lei. 

 

3.1 O nomear entre a falta e o excesso 

 

O processo de nomeação da lei como Ley de Derechos de La Madre Tierra produz 

um acontecimento capaz de romper com um círculo de repetição. O nome da lei, para 

Lacan, é o do pai. O funcionamento do Outro, como discurso do inconsciente, faz furo, 

como alertou Pêcheux no Anexo III. A paisagem do mundo do capital é de espadas em 

guerrilha, diferente da paisagem do mundo matriarcal, onde o mistério reside em forma 

de Real. No acontecimento das leis, a mãe, diversa na unicidade, toma o lugar do 

nome. E a epígrafe traz o “sim senhor”, para lembrar o viés althusseriano, o de que 

dentro das instituições há a reprodução e a resistência movidas pela necessidade de 

uma compreensão do sistema como luta de classes. 

Consoante a proposta pêcheuxtiana, a ideologia opera no funcionamento da 

língua, cuja base material é o discurso. O autor, propondo que o referido sistema 

saussuriano tenha autonomia relativa, vai trazer o trabalho da ideologia na produção de 

sentidos. Na articulação com a história, a língua permite comunicar e não comunicar. É 

esse o efeito da ideologia, não tomada como representação ou dissimulação 

(ORLANDI, 2008), mas como uma força que, 

 

através do 'hábito' e do 'uso', está designando, ao mesmo tempo, o que é e o 
que dever ser, e isso, às vezes, por meio de 'desvios' linguisticamente 
marcados entre a constatação e a norma e que funcionam como um dispositivo 
de 'retomada do jogo'. É a ideologia que fornece as evidências pelas quais 'todo 
mundo sabe' o que é um soldado, um operário […], evidências que fazem com 
que uma palavra ou um enunciado 'queiram dizer o que realmente dizem' e que 
mascaram, assim, sob a 'transparência da linguagem', aquilo que chamaremos 
o caráter material do sentido das palavras e dos enunciados (PÊCHEUX, 1995, 
p. 160, grifo do autor).  

 



48 
 

Deste funcionamento decorrem duas teses: A primeira é de que não existe um 

sentido “em si mesmo” ou, ainda nas palavras de Pêcheux, “o sentido […] é 

determinado pelas posições ideológicas que estão em jogo no processo sócio-histórico 

no qual as palavras, expressões e proposições são produzidas (isto é, reproduzidas)” 

(1995, p. 160, grifo do autor). Isso implica dizer que as palavras, as expressões 

 

mudam de sentido segundo as posições sustentadas por aqueles que as 
empregam, […] elas adquirem sentido em referência […] às “formações 
ideológicas” e, acrescenta: é através das formações discursivas que “aquilo que 
numa formação ideológica dada, isto é, a partir de uma posição dada numa 
conjuntura dada, determinada pela luta de classes, determina o que pode e 
deve ser dito” (PÊCHEUX, 1995, p. 160, grifo do autor). 

 

A segunda tese é de que toda formação discursiva (FD) 

 

dissimula, pela transparência do sentido que nela se constitui, sua dependência 
com respeito ao 'todo complexo com dominante' das formações discursivas, 
intrincado no complexo das formações ideológicas (PÊCHEUX, 1995, p. 162, 
grifo do autor). 

 

Essa dissimulação, por meio do efeito de transparência do sentido, é causa do trabalho 

do interdiscurso, entendido como aquilo que “fala antes, em outro lugar e 

independentemente” (PÊCHEUX, 1995, p. 162). 

O interdiscurso 

 

é definido justamente como complexo de formações discursivas à dominante. 
Ele representa o domínio do 'saber', da memória da formação discursiva. É no 
interdiscurso que se constitui o dizer, sendo a noção de intradiscurso reservada 
não à constituição mas à formulação, ou seja, à produção efetiva, 
circunstanciada e relativa a um contexto específico de uma sequência 
discursiva concreta (ORLANDI, 2008, p. 46, grifo da autora). 

 

O gesto analítico implica observar o funcionamento do discurso, tomando em 

conta a exterioridade na movimentação dos dispositivos teóricos e analíticos, e em 

considerar a “interferência da memória no domínio da atualidade enquanto 

reorganização das filiações de sentido bem como sua intervenção na atualidade 

enquanto antecipação” (MARIANI, 1996, p. 10). O Antropoceno e os movimentos 

surgiram e, por isso, existe no mundo hoje um texto de lei ao qual foi dado um nome. O 



49 
 

recorte que possibilitou construir uma trilha na materialidade lingüística sobre a 

institucionalização dos direitos da Mãe Terra fez emergir o corpus composto por duas 

leis: a Ley nº 71/2010, nomeada Ley de Derechos de La Madre Tierra e a Ley nº 

300/2012, nomeada Ley Marco de La Madre Tierra y Desarrollo Integral para Vivir Bien, 

ambas aprovadas na Bolívia. 

Neste capítulo, entro no segundo movimento e desencadeio a reflexão sobre o 

processo de desintagmatização. A atenção recai para a análise do nome da lei 

enquanto marca lingüística capaz de romper com certa ordem de discurso. A 

compreensão do nomear é, no sentido que lhe dá Mariani, “enquanto uma operação 

simbólica, que é extrair do Outro um significante para inseri-lo em um registro jurídico; e 

uma função simbólica, que é o acontecimento da nomeação em si” (MARIANI, 2014, 

p.134). 

Nomear a lei como Madre Tierra e, na ficção jurídica, assegurar-lhe direitos de 

sujeito, possibilita trazer a questão fomulada na seguinte forma: como se dá a produção 

de sentidos a partir do nome da lei, numa análise discursiva que toma em conta o 

trabalho do interdiscurso no movimento parafrástico com outros nomes de lei, 

atentando para os mecanismos da falta, do excesso e do estranhamento? 

Para Ernst, 

 

tais conceitos podem e devem abrigar incontáveis modos de dizer e não dizer. 
Assim, numa dada conjuntura histórica frente a um dado acontecimento, aquilo 
que é dito demais, aquilo que é dito de menos e aquilo que parece não caber 
ser dito num dado discurso, constitui-se numa via possível, mesmo que 
preliminar e genérica, de identificação de elementos a partir dos quais poderão 
se desenvolver os procedimentos de análise do corpus (ERNST, 2009, p. 02). 

  

O nome da lei é construído muito antes de seu debate e aprovação pela casa do 

povo, ele vem dos discursos dos movimentos indígenas, que, antes da promulgação 

das leis, vinham debatendo sobre a necessária defesa da Madre Tierra. Trata-se de 

discussões ocorridas no âmbito do Pacto de la Unidad, que congregou organizações 

indígenas e campesinas da Bolívia desde abril de 2007 (PRADA, 2010), e da 

Conferencia de los Pueblos, em 2010, quando se publicizaram a Declaracion Universal 

de los Derechos de la Madre Tierra e o Anteproyecto de Ley de La Madre Tierra.  



50 
 

A história das leis começa com uma mudança na conjuntura política que se impôs 

na Bolívia a partir da chegada de indígenas ao lugar de poder. Consoante Rodríguez, 

 

los movimientos indígenas, entre 1990 y 2008, produjeron una ruptura en la 
forma como se había imaginado la nación en Bolivia y Ecuador, porque 
definieron su propio proyecto de nación sintetizado en la construcción del 
“Estado plurinacional”, se organizaron y se movilizaron junto a otros actores 
para realizarlo. […] 
La ruptura radica en que la historia de ambos países, a excepción del proyecto 
nacional-popular boliviano de mediados del siglo XX, lso indígenas fueron 
articulados pasivamente a los proyectos de nación hegemónicos […] les 
asignaron un papel marginal en el  proceso de construcción de la nación. Con la 
emergencia de los movimientos indígenas se empezó a cuestionar aquel rol 
marginal y a plantear como alternativa un proyecto de nación, el Estado 
plurinacional, con una forma de integración distinta. En este proyecto, los 
indígenas asumieron un papel activo en la construcción de la nación y su 
integración no implicó la asimilación sino el reconocimiento de sus diferencias 
culturales (RODRÍGUEZ, 2012, p. 33). 

 

Mas, como alerta Schavelzon, a discussão sobre plurinacionalidade, Bem Viver e 

direitos da Madre Tierra “encierra contenidos que van mucho más allá de cuestiones 

coyunturales, como puede ser la presencia de indígenas en  los gobiernos” (2015, p. 

09). Para o autor, “se trata de ver la irrupción de mundos indígenas en la política 

moderna […] cómo el mundo indígena permite repensar la política, las instituciones y 

hasta la propia concepción de naturaleza y sociedad” (SCHAVELZON, 2015, p. 16). 

É, talvez, a emergência daquilo que Boaventura de Sousa Santos chama de 

epistemología del sur: 

 

el reclamo de nuevos procesos de producción y de valoración de conocimientos 
válidos, científicos y no-científicos, y de nuevas relaciones entre diferentes tipos 
de conocimiento, a partir de las prácticas de las clases y grupos sociales que 
han sufrido de manera sistemática las injustas desigualdades y las 
discriminaciones causadas por el capitalismo y por el colonialismo (SANTOS, 
2010, p. 41). 

 

É o movimento histórico de luta concreta pela autodeterminação dos povos que 

alcança o fazer a lei. No caso específico da Bolívia, 

 

es la demanda de control de los recursos naturales, una lucha que viene – por 
lo menos – desde la Revolución de 1952 y que vuelve a ser central en la 
llamada <Guerra del Agua> (2000) y en la <Guerra del Gas> (2003) (SANTOS, 
2010, p. 84). 



51 
 

 

Tal demanda rompe com a ordem dominante de uma lei para os indígenas, para ser 

uma lei feita por indígenas. É um início de outro conhecimento que irrompe no sistema 

jurídico positivo, “que desafía todo el edificio jurídico y político del Estado moderno 

colonial” (SANTOS, 2012, p. 12). 

É um desafio, pois coloca na berlinda um conceito de Direito historicamente 

estabilizado, cria um sistema jurídico que se sustenta no discurso do sujeito de direito, 

como aquele que incorpora direitos e deveres, que está na posição ilusória de ser 

proprietário. Um efeito-sujeito nas formas que o poder determina. Esse, que nas 

palavras de Viveiros de Castro, é “'súdito' de um Estado 'soberano' (2016, p. 02). 

Retomarei a discussão sobre a subjetividade jurídica no capítulo seguinte, mas, por 

hora, é relevante pontuar esta linha de pensamento.  

 

Essa condição de súdito (um dos eufemismos de súdito é “sujeito [de direitos]”) 
não tem absolutamente nada a ver com a relação indígena vital, originária, com 
a terra, com o lugar em que se vive e de onde se tira seu sustento, onde se “faz 
vida” junto com seus parentes e amigos. […] O indígena olha para baixo, para a 
Terra a que é imanente; ele tira sua força do chão. O cidadão olha para cima, 
para o Espírito encarnado sob a forma de um Estado transcendente; ele recebe 
seus direitos do alto (VIVEIROS DE CASTRO, 2016, p. 02). 

 

Nesse sentido, o nomear funciona pelo trabalho da contradição, jogando com a forma 

histórica do sujeito de direito e com a dialética da lei para/por, ou a perspectiva do que 

“olha para baixo” com a do que “olha para cima”. 

Viveiros de Castro, revelando a história de genocídio, aponta para o processo de 

“desindianização”. Nas suas palavras, 

 

era sim preciso de qualquer jeito desindianizá-los, transformá-los em 
“trabalhadores nacionais”. Cristianizá-los, “vesti-los” (como se alguém jamais 
tenha visto índios “nus”, esses mestres do adorno, da plumária, da pintura 
corporal), proibir-lhes as línguas que falam ou falavam, os costumes que os 
definiam para si mesmos, submetê-los a um regime de trabalho, polícia e 
administração (VIVEIROS DE CASTRO, 2016, p. 04). 

 

A individualização do sujeito, forma determinada de subjetividade, a subjetividade 

jurídica, o tonrar-se sujeito de direito, para subjugar-se ao Estado é uma forma de ação 

que coloca em “evidência” que tal sujeito livre só é promotor do seu assujeitamento. Em 



52 
 

suma, “a subjetividade jurídica é, em sentido rigoroso, uma forma historicamente 

específica. Apenas no interior do modo de produção especificamente capitalista é que 

estão dadas as suas condições de existência (KASHIURA Jr, 2015, p. 58).” Eis a 

contradição da resistência na materialidade do discurso: nomear a lei assentada na 

ilusão (jurídica) da liberdade. 

Assujeita-se para criar a lei. Assujeita-se para nomear a lei. Assujeita-se o objeto 

da lei através do trabalho da contradição, porque, no nome, encontram-se marcados o 

significante, o funcionamento do interdiscurso e do pré-construído de origem ameríndia, 

tornando pelo menos colorida umas das colunas do direito positivo. 

A partir, então, do trabalho da contradição que permeia esse desafio que o 

movimento indígena traz para o direito positivo, trago a primeira análise sobre os nomes 

das leis.  

 

3.2 Em análise, o nome de lei 

 

As leis têm números e algumas têm também nomes. O número advém da 

necessidade da ritualística burocrática do Estado – se uma lei pode desdizer outra, é 

necessário que haja uma ordem para se fazer entender o que é vigente e o que é 

descartado na linha do tempo. Começo pela Ley n. 71: Ley de Derechos de La Madre 

Tierra. Na tentativa de deixar mais claro meu raciocínio acerca do funcionamento do 

nome, e fazendo trabalhar a paráfrase, trago alguns exemplos da legislação brasileira: 

Lei Maria da Penha e Lei da Justiça Gratuita. 

Tais exemplos servem para ilustrar a análise sobre o funcionamento do nome em 

um cabeçalho de lei. No primeiro, o que segue após a palavra Lei é um nome próprio ˗ 

Maria da Penha ˗ sem preposição. Esta lei prescreve sobre a violência contra mulher, e 

tem uma memória funcionando através do nome: Maria da Penha (cidadã e sujeito 

empírico no mundo) fora vítima de violência e lutou contra essa opressão. A lei que 

carrega seu nome representa, a partir de então, todas as mulheres que são vítimas da 

violência. Se for possível ir um tanto longe, as pessoas que adotarem o semblante de 

Maria da Penha têm seus direitos resguardados contra violência de gênero. Emerge um 

discurso de direito que não é apenas da Maria da Penha, de um discurso particular, 



53 
 

mas de uma representatação estruturante refletida na face de tantas outras Marias – 

um semblante que existe em muitas faces e em lugar nenhum, ao mesmo tempo.   

O segundo exemplo traz a preposição: Lei da Justiça Gratuita. Esta lei tem por 

objetivo estabelecer critérios para concessão de assistência judiciária. Diferentemente 

do que se viu acima, aqui o nome da lei não intenta fazer retornar o nome de alguém, 

mas aproximar a descrição do que prescreve a lei (como um alento de ementa). 

Esta sucinta observação acerca dos nomes das leis relaciona-se com a análise do 

nome da Ley de Derechos de La Madre Tierra. Na primeira parte da formulação – ley de 

derechos – vemos aí a preposição que indica sobre o que a lei prescreve: Derechos. 

Ora, o que emerge é uma redundância [ao mesmo tempo não-redundante] na 

expressão: não seria toda lei uma lei de direitos? A palavra ley já traria, a partir do 

funcionamento da memória e da ideologia, dadas as condições de produção, o 

pressuposto de que a lei surge para forjar direitos e deveres. Afinal, como alerta 

Pêcheux, “o futuro do subjuntivo da lei jurídica ‘aquele que causar um dano...’ (e a lei 

sempre encontra ‘um jeito de agarrar alguém’, uma ‘singularidade’ à qual aplicar sua 

‘universalidade’) produz o sujeito sob a forma de sujeito de direito” (PÊCHEUX, 1995 

[1975], p. 159). Daí a “evidência” de que basta dizer lei para que a obrigação surja, por 

isso é, ao mesmo tempo, redundante, já que toda a lei estipula deveres, e não-

reduntante, porque necessário romper a barreira do silenciamento e marcar no nome a 

revolta da memória indígena. 

Se estipulássemos uma paráfrase com o exemplo brasileiro Lei da Justiça 

Gratuita, veríamos que aí o pleonasmo se desfaz. Em Lei da Justiça Gratuita, a 

interpretação possível é de que há uma lei (que existe para prescrever direitos e 

deveres) e cujo tema é a gratuidade judiciária. Em Ley de Derechos, o que soa é que 

há uma lei que vai prescrever direito sobre ter direitos e dizer isso. O que segue – de La 

Madre Tierra – é que desconstrói essa possível redundância, pois coloca em 

movimento a necessidade de repetir enfaticamente a posiçao ameríndia no discurso 

legal. 

Mobilizando as três operações propostas por Ernst (2009, p. 02), quais sejam: a 

falta (aquilo que é “dito de menos”), o excesso (aquilo que é “dito de mais”) e o 

estranhamento (aquilo que “parece não caber ser dito num dado discurso”), o que se 



54 
 

observa a partir da análise da sequência discursiva Ley de Derechos, é que a figura da 

redundância acaba por produzir um excesso necessário pela falta histórica com relação 

àqueles que foram silenciados historicamente, produzindo, em última instância, um 

estranhamento. 

A escolha de procedimento de análise foi no caminho de se trabalhar a partir da 

paráfrase com outros nomes de lei, mas é importante anotar que o excesso de dizer 

não aparece marcado nem no nome da Declaracion Universal de los Derechos de La 

Madre Tierra, e nem no nome do Anteproyecto de Ley de La Madre Tierra. 

Conforme a autora, o estranhamento consiste numa “estratégia discursiva que 

expõe o conflito entre formações discursivas” e é “da ordem do ex-cêntrico” (ERNST, 

2009, p. 05). Através do sintagma Madre Tierra, nomeando a lei, que a redundância se 

desfaz, equilibrando o excesso pela falta e promovendo um estranhamento a partir da 

posição do direito positivo burguês. 

Consoante o que foi dito, então, é possível dizer que há uma Formação Discursiva 

(FD) Jurídico-Positivista e outra FD Jurídico-Indígena que não se misturam, mas que se 

entrelaçam a partir do intradiscurso marcado no nome das leis. Na FD Jurídico-

Positivista, a ambiguidade e a redundância tendem a ser expurgadas – há, obviamente, 

leis ambíguas ou redundantes no sistema discursivo jurídico positivista, mas busca-se 

ilusoriamente o ideal em deixar a interpretação legal a mais estrita e direcionada 

possível. Já na FD Jurídico-Indígena, parece que essa preocupação não é elementar – 

se houver necessidade de isso acontecer para que a perspectiva ameríndio se 

sobressaia ao imposto legalmente, isso deve ser feito, mesmo que em texto legal – eis 

a aí o trabalho da contradição, fazendo emergir efeitos de outra memória que não tem a 

mesma raiz. 

Seus diferentes nomes (Abya Yala, Pachamama, Tonantzin, Madre Tierra) vêm da 

memória dos povos indígenas e referem à “mesma” coisa – o planeta que habitamos, a 

natureza, as circunstâncias da mata. O artigo definido la corrobora esse entendimento. 

Há apenas um planeta – e vê-se aí, no pronome, o pré-construído do discurso 

ecológico fortalecendo a necessidade de mudança, sob o perigo de perecermos. Para 

os povos indígenas, esse planeta tem o semblante de mãe. Por isso, o sintagma 

nominal constitui-se pelo nome composto Madre Tierra – não há como separar. A partir 



55 
 

disso, considero possível dizer que Madre Tierra opera como nome próprio, mas 

funciona diferentemente do exemplo dado sobre a lei Maria da Penha.  

Aqui, como se disse, não se trata de dar direitos apenas à cidadã Maria da Penha 

(“pessoa única”), mas de garantir a salvaguarda de todas as mulheres que em algum 

momento venham a se colocar no lugar em que Maria da Penha estava. O que significa 

que se escrevêssemos Lei de Direitos da Maria da Penha, restaria apenas a ela própria 

exigir seu direito à não violência. Em Madre Tierra a ocorrência é um pouco diferente: 

neste caso a lei é para dar direitos específicos a quem atende pelo nome Madre Tierra 

e que formalmente adquire status de sujeito coletivo de interesse público pelo nome e, 

pelo processo de designação, torna-se o semblante de todos os seres (vivos e não 

vivos). 

A Ley Marco de La Madre Tierra y Desarrollo Integral para Vivir Bien traz a língua 

indígena para o texto de lei pela expressão vivir bien em seu nome e na forma original 

de escrita Sumaj Kamaña, Sumaj Kausay, Yaiko Kavi Päve no corpo da lei. O 

aparecimento da tradução do termo em aymara, quéchua e guarani entre parênteses 

coloca, na ordem do discurso jurídico, a posição daqueles que estão na luta política 

contra o esquecimento e resistem ao processo de silenciamento imposto pela 

colonização. 

 

O artigo 5º da ley marco, assim dispõe, de maneira terna: 
 

El Vivir Bien (Sumaj Kamaña, Sumaj Kausay, Yaiko Kavi Päve). Es el horizonte 
civilizatorio y cultural alternativo al capitalismo y a la modernidad que nace en 
las cosmovisiones de las naciones y pueblos indígena originario campesinos, y 
las comunidades interculturales y afrobolivianas, y es concebido en el contexto 
de la interculturalidad. Se alcanza de forma colectiva, complementaria y 
solidaria integrando en su realización práctica, entre otras dimensiones, las 
sociales, las culturales, las políticas, las económicas, las ecológicas, y las 
afectivas, para permitir el encuentro armonioso entre el conjunto de seres, 
componentes y recursos de la Madre Tierra. Significa vivir en 
complementariedad, en armonía y equilibrio con la Madre Tierra y las 
sociedades, en equidad y solidaridad y eliminando las desigualdades y los 
mecanismos de dominación. Es Vivir Bien entre nosotros, Vivir Bien con lo que 
nos rodea y Vivir Bien consigo mismo (BOLÍVIA, 2012, art. 5, § 2). 

 

As línguas silenciadas pelo processo de colonização retornam como resultado da 

resistência no discurso de autonomia e autodeterminação dos povos, mas como 

capazes de criar objetos jurídicos que importem um dever-ser. Colocam a contradição 



56 
 

para trabalhar naquilo que falta e excede no discurso jurídico que emerge da posição 

cosmovisionária indígena. 

 

Para o Direito, é essencial que nada do que existe fique sem nome, que todo o 
estado de coisas possa ser identificado, pois é próprio da razão de ser do 
Direito o fazer coincidir descrições definidas (por exemplo, ‘o assassino de X’ e 
‘o homem de pulôver vermelho’), identificando-as com um nome próprio (no 
caso, o do infeliz Ranucci). (PÊCHEUX, 2016 [1980], p. 233)  

 

O encontro de fronteiras entre as FDs Jurídico-Positivista e Jurídico-Indígena 

coloca em movimento um processo discursivo de resistência e mudança de ordem. O 

que parece ser geralmente evitado numa FD Jurídico-Positivista, pode consolidar-se 

como evidente (ou venha prescrita) na Jurídico-Indígena: há duas memórias 

funcionando aí. As expressões Sumaj Kamaña, Sumaj Kausay, Yaiko Kavi Päve, e suas 

inúmeras paráfrases e jogos de sentido, emergentes da posição na FD Jurídico-

Indígena, parecem ser estranhos à FD Jurídico-Positivista de origem eurocêntrica. 

Consoante Schavelzon, 

 

Sobre la traducción literal del concepto, Pablo Mamani (2011:66) menciona 
términos que permiten aproximarse al concepto agregando los sentidos de 
‘riqueza de vida’, ‘saber vivir la vida’, ‘actitud’, ‘está lleno de gran corazón’ e 
incluso ‘buen morir’. Javier Medina traduce el qamaña aymara como ‘buena 
vida, calidad de vida, bienestar, estilo de vida, buen vivir; quem sabe, felicidad, 
alegría […] y que los aymaras llam qamaña’ (2001:26). Xavier Albó (2011) 
sugiere como traducción de sumaj qamaña ‘buen convivir’ o ‘convivir bien’, 
define qamaña desde los significados de ‘vivir’, ‘morar’, ‘descansar’, ‘cobijarse’ y 
‘cuidar a otros’. Señala que insinúa la convivencia con la naturaleza, con la 
Madre Tierra (Pachamama), aunque sin explicitarlo. A pesar de encontrar 
mayores connotaciones semánticas en la versión aymara que quechua, Albó 
reconoce que las distintas voces refieren a una ‘cultura andina basicamente 
común’ (SCHAVELZON, 2015, p. 182). 

 

Prada oferece uma outra constelação de sentidos: 

 

Las significacion es del sumak kausay y el sumaj qamaña son similares, a pesar 
de sus variaciones. Esto nos muestra una cosmovisión compartida por 
quechuas y aymaras. Una revisión rápida nos evidencia las analogías. En 
quechua, sumak significa excelente; sumax significa bien, exquisito, bondadoso; 
sumaxyachiy significa embellecer; sumaxyachiy significa arreglar, asear; y 
sumayniyux significa honrado. En tanto que kausana, significa existir, también 
vivir; kausarina significa revivir; kausayniok significa experimentado; y kausay 
vida. De aquí viene la traducción de sumak kausay como vida plena. 



57 
 

En aymara sumaj significa hermoso, bueno; sumachaña significa reconciliar, 
que supone conciliar, mejorar; sumachasiña significa adornarse; sumachuymani 
quiere decir de buen corazón; sumankaña quiere decir estar en armonía, estar 
tranquilos; sumata/sumataki significa de buena manera; sumthapiña quiere 
decir hacer las paces; sumthapiyaña significa ayudar a la reconciliación. En 
tanto que qamañ uru quiere decir todo un día; qamaña/tuliña significa ocuparse; 
qamaqi se refiere al zorro; qamasa quiere decir coraje; qamasiña quiere decir 
tomar sitio para descansar, también vivir con alguien; qamayaña quiere decir 
hacer convivir; qamäwi significa lugar de residencia; qamiri, palabra que se 
refiere al jaqirico, significa también colcha hecha de retazos de tela; y qamaña 
significa vivir, también residir. Se puede decir, tomando en cuenta este breve 
glosario, que, de estas traducciones, se ha interpretado sumaj qamaña como 
“vivir bien”. ¿Qamaña puede interpretarse como vida? ¿Sumaj puede 
interpretarse como excelencia? Entonces, ¿podemos también interpretar sumaj 
qamaña como vida plena? Lo más sugerente es que así lo hagamos, sobre todo 
por las concomitancias entre el aymara y el quechua (PRADA, 2013, p. 47). 

 

Pelo funcionamento da nomeação da lei, mesmo alienada ao discurso jurídico que 

funciona pela ordem da ideologia burguesa-capitalista, o dever-ser Sumaj Kamaña, 

Sumaj Kausay, Yaiko Kavi Päve faz retornar o pré-construído dessa possibilidade de 

existência anterior. Uma existência passada/presente que “antes, em outro lugar, 

independentemente” passa a significar, mudando a ordem dos sentidos no discurso 

jurídico. E isso é marcado pela fluidez das possíveis traduções do Vivir Bien. Fica, não 

obstante, a questão relativa à eficácia dos preceitos legais no cotidiano ideológico das 

práticas políticas através do vivir bien como um horizonte a ser alcançado.  

O termo Vivir Bien no nome da lei irrompe para suprir a falta histórica imposta pela 

colonização epistemológica eurocêntrica. O nomear as leis possibilitou perceber as 

diferentes posições em jogo na produção de sentidos e na constituição do sujeito no 

campo do discurso jurídico. A exterioridade, marcada interdiscursivamente pelo 

silenciamento de uma posição, pode ser percebida pelo trabalho da falta. Dessa falta, 

enredada a partir das determinações ideológicas, emerge o excesso, inscrito na 

expressão Ley de derechos, marcado linguisticamente como um “acréscimo 

necessário”, produzindo um efeito de sentido da “da ordem no inesperado”, pelo 

estranhamento (o redundante não-redundante). É na relação entre a falta e o excesso, 

que o estranho funciona no texto de lei para romper a repetição de uma ordem.  

Dar à lei o nome de mãe, portanto, coloca no mundo um outro discurso de 

subjetividade que, percebida também da perspectiva ameríndia, torna possível observar 

que certas redundâncias, concomitâncias, justaposições fazem sentido a partir de uma 



58 
 

historicidade funcionando no discurso jurídico. Afinal, dar nome, sob o ponto de vista da 

estrutura legal, é criar sujeito de direitos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 
 

4 Da descrição legal à subjetivação: entrecruzamento de discursos 

 

 

“Tierra: Mi cuerpo 

Água: Mi sangre 

Aire: Mi aliento 

Fuego: Mi espíritu” 

Dizer indígena 

 

“O Eu é o sintoma humano por excelência”. 

Lacan Caminhoneiro 

 

Pêcheux, na abertura do Colóquio Materialidades Discursivas, em 1980, coloca a 

questão de que analisar discursos seria “tomar partido pela imbecilidade”. Disse ele: 

 

Fazer o imbecil: isto é, decidir não saber nada do que se lê, permanecer 
estranho a sua própria leitura, acrescentá-la sistematicamente à fragmentação 
espontânea das sequências, para acabar de liberar a matéria verbal dos restos 
de sentido que ainda aderem aí…(PÊCHEUX, 2016 [1980], p. 25).  

 

Tal afirmação pêcheuxtiana parece encaixar na proposta desta tese, pois, para 

poder analisar como a natureza adquire direitos, não pelo viés de ser considerada 

objeto, mas por ser tomada como ser pulsante, é necessário promover um 

deslocamento considerável para perceber como as discursividades aí em jogo 

funcionam no processo de produção de sentidos. É preciso, pelo menos, começar de 

um lugar diferente daquele do branco ocidental e aprender a olhar a cosmovisão 

originária como uma descolonização de pensamento capaz de criação e rompimento de 

certa ordem. 

É transformar esse olhar em um “olhar de imbecil”, a fim de perceber as nuances 

de sentido tomadas pela AD e também por uma perspectiva ameríndia. O gesto de 

interpretação se constitui em assumir uma posição de observação construída na 

mobilização dos dispositivos teóricos e de análise, num olhar do corpus através da 

teoria. Numa trilha metodológica onde o movimento da falta, do excesso e do 



60 
 

estranhamento são observáveis a partir do lingüístico, num entrelaçamento 

sintagmático.  

O primeiro recorte operado foi a seleção dos dois textos legais para a constituição 

do corpus, nos quais se operou o primeiro processo de dessintagmatização: a análise 

dos efeitos de sentido a partir do nome(ar) a lei como mãe.  Neste último capítulo, 

apresento o segundo recorte, o de analisar o artigo que propriamente traz a descrição 

legal da Madre Tierra.  

A esta altura da reflexão, é possível dizer que há um retorno do corpus sobre o 

método, no “sentido pendular”, conforme propõe Ernst (2009). A análise do nome e as 

filiações discursivas em movimento coloca no jogo o perspectivismo ameríndio, 

enquanto teoria indígena, para dialogar com sustentáculo teórico da AD. 

Em Pêcheux,   

 

todo o discurso é o índice potencial de uma agitação nas filiações sócio-
históricas de identificação, na medida em que ele se constitui ao mesmo tempo 
um efeito dessas criações e um trabalho (mais ou menos consciente, 
deliberado, construído ou não, mas, de todo modo atravessado pelas 
determinações inconscientes) de deslocamento no seu espaço (PÊCHEUX, 
2002, p. 56) 

 

Assim, de toda sorte, o texto da Ley de Derechos de La Madre Tierra, como 

discurso do diferente que irrompe no discurso jurídico, faz ruídos na estrutura do direito 

burguês-positivo, pois esse mesmo direito assim o permite, possibilita e até inclui no 

funcionamento de seu dispositivo que “novidades” devem ser abarcadas pela lei, a fim 

de manter-se atualizado e coerente com as novas demandas socioculturais, ainda que 

tomado pela rigidez interpretativa ilusória. Ou, para retomar a análise do capítulo 

anterior, a contradição na relação entre a FD Jurídico-Positivista e a FD Jurídico-

Indígena encontra-se na questão da subjetividade. 

Se, como disse Pêcheux, “todo o discurso é o índice potencial de uma agitação 

nas filiações sócio-históricas de identificação” (PÊCHEUX, 2002, p. 56), também é lícito 

arguir que a memória cosmovisionária indígena que irrompe na ordem jurídica 

positivista permite um desestrututar ou criar de um novo nó no processo discursivo que 

institui um dever ser. 



61 
 

Por isso, não se trata de usar o perspectivismo ameríndio para fazer surtar 

conceitos analítico-discursivos, mas de buscar um apoio para compreender os 

deslizamentos de sentido, o desbravar um novo caminho e outra relação que escapa à 

AD, como “uma metodologia cuja origem se liga a uma forma particular de sociedade, a 

sociedade ocidental” (ORLANDI, 2008, p. 195). Consoante o perspectivismo ameríndio, 

exlica a mesma autora, a historicidade se encontra na simultaneidade de estados de 

alteridade, por isso a questão subjetiva apresenta uma trama peculiar na ceara do 

direito, constituindo duas posições que podem ser só uma. 

 

4.1 O sujeito de direito e o sujeito coletivo: entre o discursivo e o ameríndio 

 

A elaboração teórica discursiva acerca da noção sujeito de direito, no âmbito da 

AD, vem entrelaçada com o entendimento sobre processo de subjetivação, ou seja, o 

próprio constituir-se do indivíduo em sujeito através do processo de interpelação 

ideológica. O intento deste capítulo é justamente aprofundar a reflexão sobre a questão 

da subjetividade, pois será aqui que os recortes acerca da descrição da Madre Tierra 

serão analisados. 

Conforme Courtine e Marandin, 

 

A tese de Althusser “a ideologia interpela os indivíduos em sujeito” é uma 
proposição ritualmente aceita em AD: ela tem funcionado sempre como a 
“ideologia interpela os sujeitos de enunciação em sujeito-escravo de um 
discurso particular e mestre imaginário do discurso em geral” (por identificação 
ao sujeito universal do Direito) (COURTINE e MARANDIN, 2016 [1980], p. 50).  

 

É ao enunciar, ao dizer Eu (sou) que o indivíduo passa a ser sujeito, na ilusão de 

ser sujeito de direitos, ser aquele que “livremente” se subordina à lei das formações 

para posicionar-se “livre” no seu dizer e no seu fazer. Retomando os mesmos autores, 

“o indivíduo é constituído em sujeito pela língua, pelo fato mesmo de falar, e isso 

anteriormente a toda interpelação, e que toda enunciação se efetua na categoria da 

pessoa jurídica” (COURTINE e MARANDIN, 2016 [1980], p. 50). Nas palavras de 

Orlandi, 

 



62 
 

Uma vez interpelado em sujeito pela ideologia em um processo simbólico, o 
indivíduo, agora como sujeito, determina-se pelo modo como, na história, terá 
sua forma individual concreta: no caso do capitalismo, que é o caso presente, a 
forma de um indivíduo livre de coerções e responsável, que deve assim 
responder, como sujeito jurídico (sujeito de direitos e deveres) diante do Estado 
e de outros homens (ORLANDI, 2007, p. 13). 

 

Esse movimento, 

 

que implica simultaneamente subjetivação e assujeitamento, o movimento de 
interpelação, conceito central na teoria da ideologia de Althusser, guarda íntima 
conexão com a forma essencialmente burguesa do sujeito de direito: o indivíduo 
é, na sociedade burguesa, constituído como sujeito de direito precisamente 
para que, ‘por si mesmo’, no pleno uso de sua autonomia da vontade, realize 
seu assujeitamento. O sujeito de direito é concebido como forma histórica 
(KASHIURA JR, 2015, p. 51-52).  

 

A forma-sujeito, conforme Henry, “foi constituída principalmente a partir da noção 

de sujeito das ideologias jurídico-políticas burguesas, através das noções de 

representatividade jurídica individual, de propriedade privada” (HENRY, 2013, p. 132). 

Essas asserções corroboram com o raciocínio althuressiano no que tange aos 

Aparelhos de Estado serem o lugar tanto da reprodução como da transformação: por 

isso o afirmado anteriormente, [o índio] assujeita-se na busca pela transformação da lei, 

pelo trabalho da contradição. 

 

El reconocimiento de los derechos de la Naturaleza/Pachamama implica que 
ésta posee valores que le son propios, independientes de las valoraciones que 
le adjudican las personas. Ese reconocimiento hace que el ambiente deje de 
ser un objeto (o un conjunto de objetos), que sirve como medio para fines 
humanos, y para volverse un sujeto (GUDYNAS, 2011, p. 241). 

 

O sujeito de direito advém, portanto, de uma forma-sujeito histórica construída a 

partir da ilusão de livremente assujeitar-se à lei para ser livre. É aquele que a lei 

acoberta sob seu manto e, através do funcionamento do pré-construído, o coloca 

assujeitado, quase antes mesmo de enunciar no processo do “‘sempre-já-aí’ da 

interpelação ideológica que fornece-impõe a ‘realidade’ e seu ‘sentido’ sob a forma da 

universalidade” (PÊCHEUX, 2009 [1975], p. 151). E, através da articulação, “constitui o 

sujeito em sua relação com o sentido, de modo que ela representa, no interdiscurso, 

aquilo que determina a dominação da forma-sujeito” (PÊCHEUX, 2009 [1975], p.151). A 



63 
 

forma-sujeito do discurso enforma o indivíduo nas redes estatais político-jurídicas. Mas 

e quando se tratam de sujeitos coletivos? Que desvios são possíveis serem aí 

configurados? 

Trago aqui a necessária observação acerca do entendimento de Pêcheux sobre 

como o idealismo positivista e os lógicos de Port-Royal compreendem e explicam os 

chamados sujeitos coletivos. 

 

[...] o idealismo neopositivista não se engana em sua caça aos “seres 
metafísicos”, na medida em que funciona regularmente demais para ser casual: 
ele cai, sem hesitação, na armadilha da Psicologia Social dos grupos, enquanto 
reserva de hipóteses explicativas, as manifesta seus desdém ante “ficções 
demagógicas” como o povo, as massas ou  a classe operária. […] 
Os lógicos de Port-Royal, que também refletiram sobre os termos como corpo, 
comunidade, povo etc., caíram no mesmo erro [o de considerar as ideologias 
como ideias e que elas tem sua origem no sujeito quando, na realidade, o 
constitui], mas de uma maneira diferente, que é interessante salientar: ao falar 
de expressões como “os romanos venceram os cartagineses” ou “os 
venezianos estão em guerra contra os turcos”, esses lógicos reconhecem que 
essa proposições não são nem universais nem particulares, mas singulares: 
“Considera-se cada povo como uma pessoa moral, cuja duração é de vários 
séculos, e que subsiste na medida em que compõe um estado e que age 
durante todo esse tempo através daqueles que o compõem, como um homem 
age através de seus membros. Em suma, a “solução” idealista para esse ponto 
consiste em partir do sujeito individual “concreto”, ao mesmo tempo, como 
elemento de um conjunto (comunidade, povo etc.) e como fonte de metáfora 
constituído pela personificação desse conjunto, que funciona “como único 
homem” (PÊCHEUX, 2009 [1975], p.119-120).  

 

Tal pensamento idealista é desbancado pela teorização da luta de classes feita 

pelo materialismo histórico, que coloca em primazia a prática política do proletariado. 

Recorro a Henry para seguir discorrendo sobre essa política de massas. 

 

Ora, o desenvolvimento da luta de classes em todas as formações sociais 
capitalistas e o fato de que em certos países a luta de classes foi politicamente 
organizada porque o movimento operário se muniu de organizações políticas e 
sindicais tiveram por corolário o desenvolvimento no interior das ideologias 
dominantes, mas rompendo com elas, de formações ideológicas políticas nas 
quais as posições da classe operária estão representadas. Essas formações 
ideológicas estão constituídas em torno de uma forma-sujeito, a do “sujeito 
coletivo” (a célula, a seção sindical, o partido, as massas, etc.) que rompe com 
a forma-sujeito constitutiva das ideologias burguesas (HENRY, 2013, p. 134). 

 

Preocupado com tal questão, em um texto de 1978, Pêcheux reflete sobre as 

massas. A citação é longa, porém importante para o raciocínio que segue. 



64 
 

O que habitualmente chamamos pensamento moderno é atravessado pela 
oposição entre pessoa e coisa, seja no nível jurídico da distinção entre contrato 
e propriedade, no nível filosófico da distinção entre sujeito e objeto, ou no nível 
moral da distinção entre o intencional e o não-intencional. (…) esse par 
funciona como uma evidência semântica em reflexões de cunho lógico, jurídico, 
tecnológico ou sociológico. 
O par semântico pessoa/coisa, que “cola” sem problema aparente nos 
enunciados da vida cotidiana, não mais se aplica quando se trata de política no 
sentido não-burguês do termo, isto é, desde que se trate da política das 
massas. 
Falar das massas populares, de mudança política e de revolução, enfim, da 
história, em termos de pessoas e de coisas, de sujeitos e objetos, de intenções 
e do estado de coisas, como algo natural, como distinções transparentes que 
aparecem na linguagem sem qualquer ambiguidade, é desconsiderar 
totalmente a constituição essencialmente ideológica do discurso e do sentido 
(PÊCHEUX, 2012 [1978], p. 251-252). 

 

Num trocadilho com o mestre, o par semântico pessoa/coisa não mais se aplica 

quando se trata de política no sentido “não-branco” e “não-ocidental” do termo, isto é, 

quando se trata de políticas indígenas. Falar de Madre Tierra, de mudança climática e 

de fim do mundo, enfim, do mito, em termos de dicotomias, como algo natural, como 

distinções transparentes, é desconsiderar totalmente a constituição ideológica do 

discurso e do sentido. No viés desta descontração chistosa, é que trago o 

perspectivismo ameríndio para ver a possibilidade de um trabalho em relação que 

possa dar conta de ajudar na observação da produção de sentidos. 

Essa retomada acerca do sujeito coletivo é relevante devido ao que dispõem o 

artigo 5º da Ley 71/2010 (ley corta) e artigo 4, inciso 1, alínea “a” da Ley 300/2012 (ley 

marco). 

 

Artículo 5. (CARÁCTER JURÍDICO DE LA MADRE TIERRA). 
Para efectos de la protección y tutela de sus derechos, la Madre Tierra adopta 
el caráter de sujeito colectivo de interés público. La Madre Tierra y todos 
sus componentes incluyendo las comunidades humanas son titulares de todos 
los derechos inherentes reconocidos en esta Ley. La aplicación de los derechos 
de la Madre Tierra tomará en cuenta las especificidades y particularidades de 
sus diversos componentes. Los derechos establecidos en la presente Ley, no 
limitan la existência de otros derechos de la Madre Tierra. 

 

O artigo 4º da ley marco retoma a lei n. 71 e coloca no capítulo II a forma de 

sujeito coletivo da Madre Tierra. Assim lê-se: 

 



65 
 

Artículo 4. (PRINCÍPIOS). Los principios que rigen la presente Ley además de 
los establecidos en el Artículo 2 de la Ley N.º 071 de Derechos de la Madre 
Tierra son: 
1. Compatibiliad y complementariedad de derechos, obligaciones y deberes. 
Un derecho no puede materializarse sin los otros o no puede estar sobre los 
otros, implicando la interdependência y apoyo mutuo de los seguientes 
derechos: 
 
a) Derechos de la Madre Tierra como sujeto colectivo de interés público. 

 

Estaria, então, nesta prescrição legal, o caminho do processo de subjetivação da 

Terra? Através do termo sujecto colectivo de interés público, é que sus componentes, 

que incluem las comunidades humanas, tornam-se os agentes legais da salvaguarda 

da Madre Tierra como se ela fossem. Se cabe, em última instância, aos indivíduos em 

comunidade a titularidade do direito de pleitear na justiça a salvaguarda dos direitos 

reconhecidos na referida lei, a eles cabem os mesmos direitos elencados a respeito da 

Madre Tierra. Sendo o indivíduo tal como a Terra, ou seja, o coletivo tal como o sistema 

de vida, é justo que ela possa vir a tornar-se sujeito de direito, e não apenas objeto de 

disputa como um recurso ou coisa numa relação jurídica.  

Na análise proposta acima, poderia-se pensar, num primeiro momento, que se 

caiu na armadilha idealista dos lógicos de Port-Royal, de considerar os componentes 

como o todo, como “um homem [que] age através de seus membros” (PÊCHEUX, 2009 

[1975], p.120). Entretanto, não o entendo por aí. O texto fala em componentes que 

incluem comunidades: não se trata de um pelo todo, mas de um processo de 

complementariedade. Parece que a personalidade da Madre Tierra é preservada, 

enquanto a individualidade é diluída na coletividade de perspectiva indígena. Podemos 

perceber isso na conjunção que liga La Madre Tierra y todos sus componentes, ou seja, 

trata-se de duas coisas: uma entidade em primeiro plano e uma coletividade que lhe 

constitui em segundo: seria, em última instância, dois aqueles que.  

A referência pode ser aqui vislumbrada através do perspectivismo ameríndio 

proposto por Viveiros de Castro, pois 

 

as categorias indígenas de identidade coletiva têm aquela enorme variabilidade 
contextual de escopo característica dos pronomes, marcando contrastivamente 
desde a parentela imediata de um Ego até todos os humanos, ou mesmo todos 
os seres dotados de consciência (VIVEIROS DE CASTRO, 1996, p. 125). 

 



66 
 

Retomemos a linha de raciocínio pêcheuxtiana acerca da proposta não subjetivista 

do sujeito ao trazer o que diz Althusser sobre as massas não serem sujeitos: 

 

pode-se ainda considerar [a propósito das massas] que  estamos tratando de 
um “sujeito”, identificável pela unidade de sua “personalidade”? Ao lado do 
“sujeito” de J. Lewis, o “homem”, simples e frágil como um belo caniço de pesca 
ou um gravura de moda, que se pode segurar pela mão ou apontar com o dedo, 
o “sujeito” massas põe sagrados problemas de identidade, de identificação. Um 
sujeito é também um ser do qual se pode dizer: “é ele!”. Diante do “sujeito” 
massas, como podemos dizer “é ele”? (ALTHUSSER apud PÊCHEUX, 2009 
[1975], p. 121). 

 

Num trocadilho com as perguntas de Althusser, o sujeito Madre Tierra põe 

sagrados problemas de identidade, de identificação. Diante do sujeito Madre Tierra, 

como podemos dizer é ela?; Como seria possível dizer é ela, la Madre Tierra? A 

questão implica pensar em dois deslocamentos: primeiro, do fato de que só há falha 

porque há ritual submetido aos designos histórico-ideológicos das forças de sentido em 

entreveiro na luta de classes, e segundo, da noção de corpo não apenas a partir do 

perspectivismo ameríndio, mas também do materialismo histórico. 

 

Contrariamente ao corpo místico de Cristo, contrariamente ao corpo do Rei, 
contrariamente ao corpo do Estado popular burguês, as massas escapam à 
ordem da representação, porque elas não constituem um corpo. Assim, a 
revolução proletária perturba necessariamente a representação da sociedade 
como corpo social e, simultaneamente, afeta os AIE no seu próprio 
funcionamento, isto é, na combinação contraditória que se realiza entre seu 
caráter regional e seu caráter de classe (PÊCHEUX, [1984] 2015, p. 20). 

 

Tomando tal argumento acima, e na mesma estratégia de trocadilho, poderíamos 

reescrever que “certa” luta de classes organizada materialmente pelo movimento 

indígena, fazendo emergir a Madre Tierra como “sujeito coletivo”, fez romper com a 

forma-sujeito constitutiva das ideologias burguesas que se sustentam na 

individualização do sujeito (ilusoriamente) livre para contratar e ser proprietário do seu 

corpo e de seus bens. 

 

Sin embargo, la reforma agraria cambió la relación Estado-indígenas, que 
pasaron a ser considerados como “campesinos”, y permitió que la izquierda 
empezara a articular sus demandas en el marco de la “cuestión agraria” y, más 
adelante, la emergência de los movimientos indígenas. Así, la reforma tuvo 
consecuencias paradójicas. Pretendía convertir a los indígenas en campesinos 



67 
 

y terminó por generar procesos, como los de movilidad social, acceso a la 
educación y migración, entre otros, que servieron como condiciones de 
posibilidad para la emergencia de organizaciones indígenas (RODRÍGUEZ, 
2012, p. 96).  

 

O movimento indígena precisou estar vinculado às reivindicações dos sindicatos e 

envolver-se nas questões campesinas para poder afastar-se e construir uma pauta 

própria. 

 

La experiência política y organizativa de los indígenas en el sindicato fue 
fundamental para posteriormente plantear la necesidad de una organización e 
identidad proprias. El sindicalismo sirvió como experiencia de socialização 
política, pero también de aprendizage del funcionamento de la política local y 
nacional (RODRÍGUEZ, 2012, p. 98).  

  

O início da relação do movimento indígena com os sindicatos, na Bolívia, da 

década de 60, pode ter colocado aquele como dependente de uma esquerda. De 

acordo com Rodriguez (2012), operou-se um distanciamento de caminhos e lugares de 

luta, pois as demandas de ordem propriamente estrutural vinculadas à luta de classes e 

à resistência do proletariado não se mostraram suficientes ao movimento indígena, que 

enfrentava conflitos de outra ordem.  

No seio da luta de classes, e aliada à luta pela terra, sob a ótica do proletariado 

conjugada com a cosmovisão, formou-se a resistência, a partir das demandas 

específicas, como educação intercultural e bilíngue, o reconhecimento do pluralismo 

jurídico e da justiça indígena, a efetivação do Convênio 169 da Organização 

Internacional do Trabalho (OIT), a discriminação racial que afeta o índio, a construção 

de sociedades multiétnicas e pluriculturais, o respeito a identidade dos povos e nações, 

a defesa dos territórios e da autonomia ou autodeterminação. Por isso, trata-se de certa 

luta de classes, pois talvez estejamos vivendo uma conjuntura outra em que tal 

funcionamento social esteja deslizando para uma luta de povos.  

Em recente entrevista, Viveiros de Castro aborda esta proposta:  

 

O que estamos vendo no planeta hoje é um combate de povos e não de 
classes. Ou as classes estão voltando a se redefinir como povos. A acumulação 
primitiva permite que capitalismo se atualize constantemente, seja em cima das 
colónias, dos indígenas ou dos recursos naturais, do solo, da árvore, do 
minério. A acumulação interna do capital depende da persistência da 
acumulação primitiva que está visceralmente associada à diferença entre 



68 
 

indígena e alienígena. Então está acontecendo uma “indigenização” da crise do 
capital, que não passa só pela diferença de povos no sentido étnico, mas passa 
por um surgimento de uma multiplicidade de modos de devir-povo, devires de 
género, devires de orientação sexual, que constituem outros tantos povos e que 
sempre foram um problema para a esquerda clássica para quem qualquer 
diferença de poder é uma diferença dentro das relações de produção 
(VIVEIROS DE CASTRO, 2017, s/n). 

 

No enfrentamento com o capital, o movimento indígena mantém uma relação 

complexa com o movimento operário, e apesar de não conseguir deixar de se 

relacionar com ele, apresenta pautas que colcocam em evidência as incongruências 

das lutas atuais. 

 

Desde 1968, o problema das lutas sociais é que estas se tornaram moleculares, 
múltiplas e intotalizáveis nesse mecanismo quase teológico do grande combate 
entre o capital e o trabalho. Hoje há muitas outras formas de diferença que 
extrapolam essa distinção, até porque boa parte da classe operária clássica foi 
deglutida pelo capitalismo. A ideia de que haveria um momento em que o 
operário seria tão expropriado que iria se revoltar não aconteceu, por causa da 
acumulação primitiva, porque se exportava, se terceirizava, se jogava para o 
trabalho escravo o trabalho pesado.  
Para além disso, sem os imigrantes, sem os mexicanos, os escravos, os 
africanos, etc, os trabalhadores europeus e americanos nunca estariam 
gozando a vida de classe média que gozam. Portanto, o equilíbrio do trabalho 
para não explodir depende da violência colonial, o colonialismo é intrínseco e 
perpétuo no capitalismo. São coisas que envolvem a “re-indigenacão” da 
modernidade – o extra-moderno como um pós-moderno, como um povo por vir, 
um devir-índio que implica pensar um povo por vir. Já não estamos no mundo 
do Charles Dickens. É importante considerar a maioria e a minoria como 
conceitos políticos. O homem branco, heterossexual, europeu falante de uma 
língua de cultura, é considerado a maioria mas é muito menos numeroso do 
que os mosquitos. Então a maioria é ninguém e a minoria é todo o mundo. A 
maioria não é deste mundo e, no entanto, é ela que nos governa. Quem nos 
governa é ninguém, ninguém como sujeito, não uma ausência de sujeito 
(VIVEIROS DE CASTRO, 2017, s/n). 

 

Pêcheux e Gadet já haviam abordado a questão da luta de classes, pensando os 

novos movimentos ao tratar das lutas ideológicas de movimento que emergiram na 

década de 60. Disseram eles: 

 

Ao mesmo tempo em que, sem dúvida, são uma questão de luta de classes no 
terreno da ideologia, essas lutas devem ser pensadas não como luta entre 
classes constituídas como tais, mas, em vez disso, como uma série de disputas 
e embates móveis (no terreno da sexualidade, da vida privada, da educação, 
etc.) pelos processos por meio dos quais a exploração-dominação da classe 
burguesa se reproduz, com adaptações e tranformações […] 



69 
 

Qualquer consideração a respeito desses processos assimétricos, contraditórios 
e heterogêneos implica em pensar na relação desses processos com a 
linguagem (por meio da mudança metafórica dos sentidos, dos paradoxos, dos 
jogos de palavras, etc.). […] a análise do discurso deixa de ser uma questão de 
reconstrução das variantes homogêneas de uma estrutura de ideologia (ou 
ideologias) para ser, em vez disso, uma questão de exploração desse jogo de 
heterogeneidades discursivas móveis que geram eventos específicos às lutas 
ideológicas do movimento (PÊCHEUX e GADET, 2012 [1983;1991], p. 97-98, 
grifo meu). 

 

Seja, portanto, a “luta entre povos”, seja “uma série de disputas e embates 

móveis” que irão afetar o trabalho da ideologia, a questão da linguagem é sempre aí 

presente. O discurso, enquanto efeito de sentidos, capaz de irromper em acontecimento 

e inverter/subverter/manter ordens historicamente assentadas, é elemento fundamental 

na compreensão da reprodução e transformação dos modos de ser/produzir nas 

formações do mundo. 

A título de bucar ver como pode dar-se a luta de classes nessa luta de povos e o 

movimento entre as FDs trabalhadas no capítulo anterior, quais sejam, a FD Jurídico-

Positivista e a FD Jurídico-Indígena, trago o artigo primeiro da Ley corta (n. 71): 

 

Artículo 1. (OBJETO). La presente Ley tiene por objeto reconocer los derechos 
de la Madre Tierra, así como las obligaciones y deberes del Estado 
Plurinacional y de la sociedad para garantizar el respeto de estos derechos. 

 

O verbo reconocer, através do prefixo re, coloca em jogo, no discurso, que a 

Madre Tierra antes, em outro lugar, sempre teve direitos e a lei surge como a 

formalização política-jurídica necessária para instituir e regularizar algo que ainda 

precisava ser escrito, seja pela ascendência dos indígenas ao poder político, seja pela 

crise ambiental-civilizatória que desponta como questão primordial acerca da 

sobrevivência da humanidade. Esse “já-lá”, retomado no prefixo re, marcado no 

intradiscurso, é o elemento que coloca para trabalhar as fronteiras entre as Fds 

Jurídico-Positivista e Jurídico-Indígena, através do funcionamento do interdiscurso, 

entendido como o termo que “caracteriza esse conjunto de traços como materialidade 

discursiva, exterior à existência de uma sequência dada, na medida em que esta 

materialidade intervém para constituir tal sequência” (PÊCHEUX, 2012, p.145-146).  

Na tentativa de melhor elucidar a análise proposta, proponho: o artigo legal, num 

primeiro momento, parece estar plenamente imerso no eixo parafrástico da FD Jurídico-



70 
 

Positivista, não havendo propriamente nada a ser “estranhado” (ERNST, 2009), pois 

seria próprio do Direito (positivista/burguês) fagocitar o inédito em suas entranhas, 

mesmo que isso possa levar o devido tempo histórico das burocracias político-

legislativo-democráticas. Porém, o reconhecimento que se pleiteia aí vem de outra 

memória, vem de uma cosmovisão indígena que apresenta outra noção de natureza – 

uma visão de natureza que tem nome –, ou seja, vem de uma posição da FD Jurídico-

Indígena que se assujeita à lei dura na busca por ser lei fluida. Afinal, 

 

é porque os elementos da sequência textual, funcionando em uma formação 
discursiva dada, podem ser importados (meta-forizados) de uma sequência 
pertencente a uma outra formação discursiva que as referências discursivas 
podem se construir e se deslocar historicamente (PÊCHEUX, 2012, p. 158). 

 

Por isso, o verbo reconocer não funciona como pressuposto no seio da FD 

Jurídico-Positivista como um termo evidente e “reconstruído sobre a base de operações 

lógicas internas” (PÊCHEUX, 2012, p. 146) do texto da lei; ele funciona como o pré-

construído que remete a um já-dito em outro lugar independentemente (um lugar 

independente?), como um sentido consolidado na FD Jurídico-Indígena. 

O conceito de pré-construído é emprestado de Henry e diz respeito àquilo que 

designa “o que remete a uma construção anterior, exterior, mas sempre independe, em 

oposição ao que é ‘construído’ pelo enunciado” (PÊCHEUX, 1995 [1975], p. 99).  

E se o Direito, nas palavras de Pêcheux, é 

 

em certas formas de práticas sociais, um sistema estruturado que produz 
proposições jurídicas adaptáveis a situações conflituosas no todo social. O 
Direito, como prática jurídica, não pode existir senão sobre o fundamento do 
‘direito estabelecido’, dos costumes, das regras que têm o estatuto do ‘sempre-
já-lá’ em uma época histórica dada: a transformação efetuada pelo Direito é a 
de fazer com que o que já existia por natureza exista agora pela razão, daí 
extraindo todas as consequências. (HERBERT [PÊCHEUX,1966], 2012, p. 35-
36). 

 

Esse Direito, imposto pela visão burguesa-colonizadora, resgata saberes de um 

época histórica própria, existente na sua circularidade. Por isso, a proteção ao indígena, 

desde tempos imemoráveis, o colocava como objeto a ser tutelado, como um sujeito 

para quem se faz lei. O sempre-já-lá que existia por natureza e passa a existir pela 

razão, ocorria na seara do direito positivista. Porém, a lei, ao ser uma construção a 



71 
 

partir da posição indígena, vai resgatar esse já-lá de outro lugar, de um lugar no 

discurso jurídico originário.   

A constituição de FDs implica que se as considere com fronteiras conurbadas e 

vazadas, e que podem dialogar, podem entrar em conflito, podem fagocitar-se. E 

parece ser esse o movimento descrito a partir da análise proposta: que se trata da luta 

de classes materializada discursivamente em texto de lei via Aparelho de Estado, e de 

um embate de povos [eurocêntricos e originais] no âmbito do discurso jurídico que põe 

para funcionar saberes colonizadores e indígenas, com vias a alertar o preminente fim 

de mundo e propôr nova forma de vida. 

 

4.2 Sujeito em corpo na lei e na mata 

 

“Aquela onça agia como gente”. 

Veronica Stigger 

 

Essa fenda, conectada por água, entre as FDs mencionadas, far-se-á presente 

nas análises que seguem. E se, até o momento, a questão da subjetividade sob o ponto 

de vista da AD teve por ênfase o debate acerca do sujeito de direito e do sujeito 

coletivo, o que segue trará outro aspecto caro e imprescindível sob o ponto de vista 

discursivo: o viés psicanalítico que atravessa a AD e vai colocar em evidência o corpo 

como materialidade significante. Afinal, na estreita relação, não como causa e 

consequência, mas talvez como dependência, entre ideologia e inconsciente, é que o 

sujeito que fala se constitui. 

  

No campo dos estudos da linguagem, a Análise do Discurso, longe da 
Psicanálise, mas com ela dialogando, já na constituição de seus fundamentos 
epistemológicos em 1971 (PÊCHEUX e FUCHS), supõe o atravessamento do 
discursivo por uma teoria do sujeito de base lacaniana (MARIANI, 2012, p.54). 

 

Ou, nas palavras de Henry, o sujeito “é sempre, e ao mesmo tempo, sujeito da 

ideologia e sujeito do desejo inconsciente, e isso tem a ver com o fato de nossos corpos 

serem atravessados pela linguagem antes de qualquer cogitação” (HENRY, 2013, p. 

183). Um sujeito, tomando novamente a palavra de Mariani, “que se funda no 



72 
 

esquecimento de que é um ser de linguagem antes de tudo e que, portanto, foi falado 

antes de falar” (MARIANI, 2006, p. 24). 

Esse mesmo sujeito da fala ou sujeito falado também é o sujeito do corpo, ou 

talvez por ser sujeito de fala é sujeito de corpo, ou por ser corpo é fala. 

 

De qualquer maneira, o que permanece como ponto central da questão entre 
Análise de Discurso e Psicanálise é que esta última fornece os elementos 
essenciais para que se possa pensar o conceito de sujeito e de subjetividade 
que interessam ao projeto de Pêcheux de uma análise histórica dos processos 
de determinação do sentido (BALDINI, 2014, p. 118). 

 

Reitera-se, portanto, que 

 

O analista de discurso não põe no divã o sujeito, isso cabe ao psicanalista 
fazer. Sabendo que os sentidos só se dão em relação, que não existem presos 
às palavras, o que o analista do discurso faz é interrogar, criticar, questionar a 
produção de evidências nos processos de constituição do sujeito e dos sentidos 
(MARIANI, 2012, p.58). 

 

A subjetividade pelo viés lacaniano tomado por Pêcheux, então, é tomada pela 

“entrada do bebê no campo da lei do homem enquanto lei da linguagem”, conforme 

explica Mariani (2006, p. 26). Ela acrescenta: 

 

Para J. Lacan, com a entrada no campo da linguagem, opera-se uma divisão 
subjetiva no aparelho psíquico que se marca na própria fala enquanto 
materialização da linguagem: ao falarmos, dizemos mais do que supomos dizer, 
pois na fala se inscreve um saber inconsciente (MARIANI, 2006, p. 26). 

 

E aquí entra uma questão que estava presente, num desde sempre, porém não 

ainda materializada: Lacan cabe na aldeia? Como seria o encontro de Lacan com o 

xamã?  

Afinal, do ponto de vista da psicanálise, a diferença entre os homens e os animais 

reside justamente na linguagem. De acordo com Dunker, 

 

A linguagem humana não encontra correlato entre os animais. A linguagem 
humana é capaz de representar negativo, representar ausência. A linguagem 
humana é capaz de produzir metáforas, de deslocar o agente de fala, de usar 
dêiticos. A linguagem humana é baseada em conexões estáveis entre 
significante e significado. A linguagem animal não está no mesmo nível de 
articulação simbólica que os seres humanos. O inconsciente se estrutura em 



73 
 

linguagem, por isso os homens possuem inconsciente e os animais, que são 
afetados pelo nosso inconsciente, não possuem inconsciente (DUNKER, 2012, 
s/n). 

 

A linguística pode vir a ter outra perspectiva acerca disso. A fuga da 

complementariedade pode levar, como nos ensinou Henry, a “uma ordem de linguagem 

relativamente autônoma” (2013, p. 108). Explica o autor: 

 

A linguagem, sendo própria do homem por oposição ao animal, encontra-se 
numa posição notável no campo da complementariedade. A existência da 
linguagem é, de um lado, invocada como apoio a uma irredutibilidade do 
humano à animalidade, isto é, da realidade autônoma da dupla psicológico-
social. Ao mesmo tempo, no campo da complementariedade, a linguagem 
aparece de maneira privilegiada como aquilo que assegura a articulação do 
psicológico e do social, principalmente em torno da noção de comunicação. Sob 
o domínio da problemática da complementariedade, não há lugar para o 
conceito de língua e para uma ordem de realidade autônoma correspondente. 
É, entretanto, nesse campo que a linguística isola um espaço que rompe a 
complementariedade  
Admite-se geralmente que haja uma ordem de linguagem relativamente 
autônoma. É essa a situação nova que descreve Lacan (Écrits, p. 496) num 
trecho no início de A instância da letra no inconsciente ou a razão segundo 
Freud: “a dualidade etnográfica da natureza e da cultura está prestes a ser 
substituída por uma concepção ternária – natureza, sociedade, cultura – da 
condição humana, em que provavelmente o terceiro termo se reduziria à 
linguagem, ou seja, àquilo que se distingue essencialmente a sociedade 
humana das sociedades animais” (HENRY, 2013, p. 107-108). 

 

Do que foi dito, podemos compreender, então, que a língua e sua autonomia 

relativa em discurso são efeitos de sentido entre locutores (entre indivíduos, e não entre 

indivíduos e bestas), e que a psicanálise se atravessa para compartir conceitos que 

ajudem na reflexão do funcionamento da ideologia como cerceadora de sentidos e 

escultora de sujeitos. 

 

Esse atravessamento, por um lado, remete ao fato de que o conceito discurso, 
como efeito de sentido entre locutores, pode ser apreendido em relação à lógica 
do funcionamento do significante que opera estruturando o inconsciente como 
uma linguagem; e, por outro lado, também aponta para a necessidade de o 
analista de discurso se deixar atravessar pela movência dos significantes e da 
produção de sentidos para compreender, nos entremeios, nas bordas, nos furos 
da discursividade, a relação entre a linguagem, como ordem simbólica, como o 
real e o imaginário (MARIANI, 2012, p. 54) 

 

Ou nas palavras de Lacan: 

 



74 
 

O que caracteriza a espécie humana é justamente cercar o cadáver de algo que 
constitua uma sepultura, de sustentar o fato de que isso durou. A lápide ou 
qualquer outro sinal de sepultura merece exatamente o nome de “símbolo” 
(LACAN, p.36, 2005). 

 

A distinção entre homem e animal, a noção de corpo, o inconsciente estruturado 

em linguagem, as categorias de real, simbólico e imaginário, vem de um lugar de 

produção de conhecimento de origem ocidental que marca o arcabouço teórico da AD. 

Da perspectiva lacaniana, o real é tomado pelo impossível de representar, é o que não 

tem sentido, mas que garante a dimensão da totalidade junto ao simbólico, o sistema 

que nada significa em si, mas que atravessa as relações imaginárias, o nunca frente a 

frente com o outro ser de linguagem. O sujeito, como um significante nesse entremeio, 

emerge como um corpo que fala. 

O perspectivismo ameríndio, enquanto teoria indígena (xamâmica), vem produzir 

ruídos tanto na episteme (européia) discursiva como na psicanálise.  

 

“Real” e “imaginário” não são noções que façam qualquer sentido nesse 
contexto; a oposição relevante é entre as coisas superlativas originais, 
arquetípicas e/ou monstruosas, e as coisas próprias, autênticas e atuais, mas 
que são também réplicas minoradas dos modelos” (VIVEIROS DE CASTRO, 
2014, p. 14). 

 

São interpretações sustentadas numa cosmovisão que vira, de cabeça para baixo, 

o ponto de vista cartesiano que separa a humanidade da animalidade, coloca em 

bancarrota a teoria darwiniana e, inclusive, a visão freudiana que distingue o instinto 

animal da pulsão humana. 

Para explicar essa virada na construção do ponto de vista, o etnólogo apresenta a 

distinção entre o multinaturalismo e o multiculturalismo. Ele usa a expressão: 

 

“multinaturalismo” para designar um dos traços contrastivos do pensamento 
ameríndio em relação às cosmologias “multiculturalistas” modernas: enquanto 
estas se apoiam na implicação mútua entre unicidade da natureza e 
multiplicidade das culturas – a primeira garantida pela universalidade objetiva 
dos corpos e da substância, a segunda gerada pela particularidade subjetiva 
dos espíritos e dos significados –, a concepção ameríndia suporia, ao contrário, 
uma unidade do espírito e uma diversidade dos corpos. A “cultura” ou o sujeito 
seriam aqui a forma universal, a “natureza” ou o objeto a forma particular 
(VIVEIROS DE CASTRO, 1996, p. 116).   

 



75 
 

É a partir desta inversão: ao invés de pensar tantas culturas, pensarem-se tantas 

naturezas, que o autor forja o termo perspectivismo ameríndio como 

 

uma teoria indígena segundo a qual o modo como os humanos vêem os 
animais e outras subjetividades que povoam o universo – deuses, espíritos, 
mortos, habitantes de outros níveis cósmicos, fenômenos meteorológicos, 
vegetais, às vezes mesmo objetos e artefatos –, é profundamente diferente do 
modo como esses seres os vêem e se vêem. 
Em suma, os animais são gente, ou se vêem como pessoas. Tal concepção 
está quase sempre associada a ideia de que a forma manifesta de cada 
espécie é um mero envelope (uma “roupa”) a esconder uma forma interna 
humana, normalmente visível apenas aos olhos da própria espécie ou de certo 
seres transespecíficos, como os xamãs. 
A diferenciação entre “cultura” e “natureza”, que Lévi-Strauss mostrou ser o 
tema maior da mitologia ameríndia, não é um processo de diferenciação do 
humano a partir do animal, como em nossa cosmologia evolucionista. A 
condição original comum aos humanos e animais não é a animalidade, mas a 
humanidade. […] Os humanos são aqueles que continuaram iguais a si 
mesmos: os animais são ex-humanos, e não os humanos ex-animais. Em 
suma, “o referencial comum a todos os seres da natureza não é o homem 
enquanto espécie, mas a humanidade enquanto condição” (Descola, 1986:120). 
o animal é o protótipo extra-humano do Outro, mantendo uma relação 
privilegiada com outras figuras prototípicas de alteridade, como os afins 
(VIVEIROS DE CASTRO, 1996, p. 116-117; 119). 

 

O animismo, portanto, “pode ser definido como uma ontologia que postula o 

caráter social das relações entre séries humana e não-humana: o intervalo entre 

natureza e sociedade é ele próprio social” (VIVEIROS DE CASTRO, 1996, p. 121). Já o 

naturalismo é o contrário: “as relações entre sociedade e natureza são elas próprias 

naturais” (idem). 

Para o etnólogo,  

 

o animismo se define pela ideia de que os outros existentes além dos humanos 
são pessoas, isto é, são termos de relações sociais: ao contrário do totemismo, 
sistema de classificação que utiliza a diversidade natural para significar as 
relações intrassociais, o anismo utilizaria as categorias da sociabilidade para 
significar as relações entre humanos e não-humanos. Assim, haveria uma só 
série – a série de pessoas –, em lugar de duas; e as relações entre “natureza” e 
“cultura” seriam de contiguidade metonímica, não de semelhança metafórica 
(VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 80).  

 

Dunker, ao relacionar psicanálise e perspectivismo ameríndio, vai atentar para 

essa questão. 

 



76 
 

Onde o totemismo reconhece uma oposição do tipo homem/animal, o animismo 
percebe um número indeterminado de formas de vida, todas elas “humanas”, 
vestidas com as mais diversas “roupas” não humanas. Encontrar-se com tais 
formas de vida “desnudas” é um signo seguro de que as condições não são 
normais, ou seja, de que a perspectiva não é normal, mas nunca de que o outro 
não é normal. (DUNKER, 2011, p. 127). 

 

Dessa forma, “não é o sujeito que cria a perspectiva, mas a perspectiva que cria o 

sujeito” e, por isso, defende o psicanalista, “há certos impasses na teoria lacaniana do 

sujeito que poderiam ser redimensionados a partir do perspectivismo ameríndio” 

(DUNKER, 2011, p. 130). 

Inclusive a teoria saussureana de onde bebeu Lacan.  

 

Todo ser a que se atribui um ponto de vista será assim sujeito, espírito; ou 
melhor, ali onde estiver ponto de vista, também estará a posição de sujeito. 
Enquanto nossa cosmologia construcionista pode ser resumida na fórmula 
saussureana: o ponto de vista cria o objeto – o sujeito sendo a condição 
originária fica de onde emana o ponto de vista –, o perspectivismo ameríndio 
procede segundo o princípio de que o ponto de vista cria o sujeito; será sujeito 
quem se encontrar ativado ou “agenciado” pelo ponto de vista (VIVEIROS DE 
CASTRO, 1996, p. 126).  

 

Se é possível pensar em redimensionar a psicanálise à luz do perspectivismo 

ameríndio, pode ser possível fazê-lo trabalhar junto à AD. Já o dissemos, quando 

tratamos da constituição do indivíduo interpelado em sujeito, que este se constitui como 

aquele que diz eu sou, ou seja, como o sujeito da fala (e da falha) em corpo. E partindo 

do já retificado por Pêcheux no anexo III do Les Vérités, de que não há ritual sem 

falhas, ao trabalhar noção de corpo e fala, enquanto sujeito, referimos que o 

perspectivismo ameríndio pode trazer a análise discursiva para outra dimensão. 

Vislumbremos a questão da fala. Consoante Honório, 

 

Analisando a diferença fundamental entre as sociedades de tradição oral e a de 
tradição escrita, considero que a linguagem tem sido um lugar em que o efeito 
da “crise” se manifesta a portas abertas. […] 
O que me chama atenção nessa “crise” (se assim posso chamar) diante do 
outro é o fato de que há, do ponto de vista dos povos indígenas, muito silêncio 
e escuta e, de nossa parte, muitas palavras, traduzidas em perguntas e falação 
(HONÓRIO, 2012, p. 62). 

 

Se, na busca pela cura, o sujeito vai, à clínica, movido pelo pressuposto de que 

ela se dá através da fala, parece possível dizer que a partir do perspectivismo 



77 
 

ameríndio, ela se dá pelo silêncio, ou pela escuta de algo que não entra 

necessariamente pelo ouvido. A emergência do eu sou dá-se de outra forma no “lado 

de lá” indígena. 

Conforme Dunker,  

 

Há restrições e evitações calculadas quanto ao uso da autorreferência e da 
onomástica pessoal, de tal forma que o próprio nome é raramente pronunciado 
por seu portador. Sutil diferença necessária entre dizer “eu me chamo X” 
(totemismo) e “sou chamado de X por Y” (animismo). Logo, toda a posição à 
qual se atribua um ponto de vista ou uma intencionalidade será também sujeito 
(DUNKER, 2011, p. 130). 

 

E aí retomamos a questão do corpo, que na AD é aquela materialidade que diz eu 

sou; no perspectivismo ameríndio ousaríamos afirmar que o corpo é aquele que diz eu 

estou.  

Para Viveiros de Castro,  

 

o que estamos chamando de “corpo”, portanto, não é  uma fisiologia distintiva 
ou uma anatomia característica; é um conjunto de maneiras ou modos de ser 
que constituem um habitus, um ethos, um etograma. Entre a subjetividade 
formal das almas e a materialidade substancial dos organismos, há esse plano 
central que é o corpo como feixe de afetos e capacidades, e que é a origem das 
perspectivas. Longe do essencialismo espiritual do relativismo, o perspectivismo 
é um maneirismo corporal (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 66).  

 

Para Dunker, “O perspectivismo ameríndio é um perspectivismo somático, no qual 

o corpo é entendido como roupa, envoltório ou semblante que deve ser continuamente 

produzido e fabricado” (DUNKER, 2015, p. 295-296). Estaríamos, então, diante do real, 

como aquilo que se diz quando se trata da “impossibilidade de nominar o inominável, 

conforme nos fala Lacan” (BALDINI e MARIANI, 2013, p.109), e que irrompe em 

formulação legal, desestabilizando não apenas o direito ocidental positivista liberal, mas 

a própria noção de sujeito moderno? Ou seria a emergência da Madre Tierra em lei o 

sintoma de um sujeito coletivo, considerando o sintoma, conforme alenta Baldini, 

 

para além de uma simples descrição de um comportamento observável ou de 
uma nosografia, [que] permite tomá-lo como o lugar de uma relação de sujeitos 
com o sofrimento, um lugar em que política e dizer podem ser observados e 
relacionados aos corpos falantes, na medida em que os modos de narrar o 
sofrimento são elaborações sobre este, são tentativas de cerzir aquilo que é da 



78 
 

ordem do inominável e que se inscreve no corpo como algo a se ler, se ouvir, 
se narrar (BALDINI, 2016, p. 66). 

 

Seria, então, o nome da lei e a descrição de Madre Tierra um certo tipo de “nome 

de sintoma” transcrito no jogo burocrático jurídico-político dos discursos dos aparelhos. 

A emergência de um discurso de resistência, por certo. Uma desestabilização daquilo 

que cria e reproduz, no discurso, a crise do sujeito no mundo antropocênico. 

Conforme alenta Maria Rita Kehl, 

 

[a] "crise do sujeito", outra face da chamada "crise da referência paterna", 
corresponde, a meu ver, ao deslocamento e à pulverização das referências que 
sustentavam, até meados do século passado, a transmissão da lei. Não se trata 
da ausência da lei na atualidade, mas da fragilidade das formações imaginárias 
que davam sentido e consistência à interdição do incesto - a qual, desde Freud, 
é considerada condição universal de inclusão dos sujeitos na chamada vida 
civilizada, seja ela qual for. Se o homem contemporâneo sofre do que [o 
psicanalista francês] Charles Melman chamou de falta de um centro de 
gravidade, é porque as referências tradicionais - Deus, pátria, família, trabalho, 
pai- pulverizaram-se em milhares de referências optativas, para uso privado do 
freguês (KHEL, 2009, s/n).  

 

A análise discursiva acerca dos artigos legais descritivos da Madre Tierra é uma 

tentativa de aliar as questões acerca do sujeito e a partir do proposto por Ernst (2009) 

acerca da falta, do excesso e do estranhamento, tendo por materialidade o texto 

jurídico. 

Vejamos o que prescreve o artigo 3º da ley corta (Ley n. 71) e o artigo 5º da ley 

marco (Ley n.300). 

 

Artículo 3. (MADRE TIERRA). La Madre Tierra es el sistema viviente dinámico 
conformado por la comunidad indivisible de todos los sistemas de vida y los 
seres vivos, interrelacionados, interdependientes y complementarios, que 
comparten un destino común. 
La Madre Tierra es considerada sagrada, desde las cosmovisiones de las 
naciones y pueblos indígena originário campesinos. 
 
Artículo 5. (DEFINICIONES). A los efectos de la presente Ley se entiende por: 
1. Madre Tierra. Es el sistema vivente dinámico conformado por la 
comunidad indivisible de los los sistemas de vida y los seres vivos, 
interrelacionados, interdependientes y complementários, que compartem un 
destino común. La Madre Tierra es considerada sagrada; alimenta y es el hogar 
que contiene, sostiene y reproduce a todos los seres vivos, los ecosistemas, la 
biodiversidad, las sociedades orgánicas y los indivíduos que la componen. 

 



79 
 

Reconhecer direitos à Terra, como Madre, é irromper a ordem do discurso jurídico 

positivista, pois escancara os desafios no âmbito da prática jurídica e insere a 

cosmovisão indígena, que historicamente vinha sendo relegada da memória “oficial” do 

Estado na produção de poder. É aí que se vê a disputa entre a FD Jurídoco-Positivista 

e a FD Jurídico-Indígena. A maneira como a Mãe Terra é juridicamente descrita no 

texto da Ley corta e da Ley marco provoca esse deslocamento que permite pensar a 

natureza além de um objeto/coisa/mercadoria a ser protegido na relação jurídica e 

desnuda algo que falha aí no ritual do discurso jurídico positivista. 

Além dos saberes destas duas FDs, que trabalharei em seguida, há ainda outra 

FD que emerge e que podemos denominar de FD Jurídico-Ecológica, marcada nas 

expressões los seres vivos, los ecosistemas, la biodiversidad, las sociedades orgánicas 

y los indivíduos. O aparecimento da palavra ecosistemas, no plural, não vai aparecer no 

artigo 3º da ley corta (71), mas vai estar presente no artigo 5º da ley marco (300). 

Assim, na descrição proposta nos artigos das leys, é possível perceber o movimento de, 

pelo menos, duas memórias que se entrecruzam: uma que mobiliza saberes da 

ecologia enquanto discurso constituído no âmbito da Ciência Ecológica e outra que 

resgata saberes dos povos nativos. 

Se discurso ecológico, de perspectiva científica, não estivesse aí presente, talvez 

a cosmovisão indígena fosse tão estranha a ponto de se tornar incompreensível e sem 

qualquer respaldo, seja jurídico, seja político, estaria fora do sistema.  Portanto, mesmo 

que no discurso dos povos nativos a noção de ecologia seja de certa forma “sem 

sentido”, sua incorporação faz-se necessária para que sua cosmovisão seja apreendida 

pelo pensamento ocidental em forma de lei.  

Essa relação entre os saberes da FD Científico-Ecológica, entremeados com a FD 

Jurídico-Positivista, junto a FD Jurídico-indígena já é inclusive marcada na denúncia 

feita na Carta da CONAMQ e dos parlamentares indígenas, enviada à Presidenta da 

Câmara de Deputados da Bolívia no dia 24 de agosto de 2012, referente ao ainda 

projeto do texto da ley n. 300. 

Tal carta, trouxe o histórico do Antreprojeto de lei que havia sido discutido por 

cerca de um ano na organizações campesinas e indígenas. Os signatários alertam para 

esse diálogo de saberes: 



80 
 

 

el valor radica que los tres estratos conceptuales, el medio ambiente, el 
ecológico y la cosmovisión indígena, enriquecen y logran un avance sustantivo 
em la comprensión integral del modelo civilizatório del Vivir Bien, alternativo al 
capitalismo, a la modernidad y al desarrollo, como establecen las resoluciones 
de Tiquipaya (CARTA DE LA BRIGADA INDÍGENA, 2012, s/n). 

 

É necessário destacar as expressões los seres vivos y los indivíduos, que 

aparecem listadas no artigo 5º da ley n. 300, e por estarem conectadas pela conjunção 

y, pressupõem, numa leitura, sentidos diferentes, pois se assim não o fosse, não 

estariam ambas ali escritas. Estaríamos, então, tratando de um excesso ou de uma 

necessidade em deixar explícito no texto legal que, a partir de uma FD Jurídico-

Indígena, as expressões seres vivos e indivíduos não se confundem? Qual seria a 

referência de cada um destes termos? O que cada um deles estaria designando? 

Podemos tomar a noção de designação proposta por Zoppi-Fontana, a partir de 

Guimarães (2002), como um processo de “relações instáveis, produzidas pelo 

cruzamento de diferentes posições de sujeito” (ZOPPI-FONTANTA, 2003, p. 250). 

E a referencialidade  

 

como uma operação de base linguística que envolve mecanismos de 
substituição, construção de “sinônimos” e paráfrases determinadas pelo 
interdiscurso (MARIANI, 1996, p. 138). […] é em relação às outras designações 
com as quais se encontram em relação de reformulação parafrástica [...] são as 
relações de substituição estabelecidas entre as diversas designações nas 
formulações que permitem fixar as relações de referência (produzindo assim um 
objeto de referência) e não o contrário. É a substituibilidade da unidade (a 
designação) num discurso, que lhe confere neste discurso um caráter 
referencial, constituindo o objeto do discurso em objeto exterior. Neste sentido, 
a análise das famílias parafrásticas que se estabelecem entre as formulações 
permite delimitar, a partir (entre outros) dos processos de designação, as 
posições de sujeito que configuram  os enunciados (ZOPPI-FONTANA, 2003, p. 
250) 

 

A palavra indívíduos parece fazer referência, se tomarmos a FD Jurídico-

Positivista, aos homens propriamente ditos, enquanto o termo seres vivos abarcaria a 

fauna e a flora. Se tomarmos a FD Científico-Ecológica, entretanto, o termo indivíduos 

pode referenciar os elementos de um conjunto, como o número de elefantes numa 

manada, por exemplo. E, se levarmos em consideração apenas a FD Jurídico-Indígena, 

e tomando por base o perspectivismo ameríndio, no sentido de que “não existem 



81 
 

apenas humanos e animais, há também formas de vida – como “espíritos”, “pedaços de 

corpos”, “zumbis” e “homens feitos às pressas” – que podem ser, por exemplo, não-

todo-humanos ou ainda-não animais” (DUNKER, 2015, p. 295-296), poderíamos 

entender que os indivíduos seriam os humanos, mas que também seriam os seres 

vivos, pois a relação entre tais expressões poderia estar funcionando como 

hiperonímia, onde seres vivos contêm os indivíduos ao mesmo tempo em que a relação 

inversa é possível, ou seja, indivíduos podem conter seres vivos. 

O que nos remete ao sustentado por Zoppi-Fontana, de que os processos de 

designação têm relação com as posições de sujeito das FDs em relação. Diante disso, 

então, a conjunção y entre os termos analisados, estaria primando pelo excesso na 

necessidade em se dizer e conjugar coisas que poderiam ser redundantes, mas, por 

mobilizarem saberes interdiscursivos diferentes, não o são. Poderíamos arguir que aí 

estaria funcionando também certo estranhamento, proveniente da relação entre os 

saberes da FD Jurídico-Positivista com a FD Jurídico-Indígena atravessados pela FD 

Científico-Ecológica, observação que só viria a corroborar a possibilidade de existência 

e relação dessas formações. 

A relação conturbada entre a FD Jurídico-Indígena e a FD Científico-Ecológica: se 

o ecossistema, no seio desta, ele é entendido como a relação entre as partes orgânicas 

e inorgânicas, e no texto de lei a ele se agrega a expressão sociedades orgánicas, 

havendo o apagamento da sua oposição ao “inorgânico”, é lícito dizer que há um 

enviezamento pela FD Jurídico-Indígena, pois o que retorna do inorgânico não dito, 

como um pré-construído que todo índio sabe na elipse, é que a cosmovisão ameríndia 

não comporta a expressão que indique que algo “não tenha vida”. 

A relação com o rio, com a pedra, com a montanha é algo que extravaza o viés do 

funcionamento do imaginário, pois a linguagem materializa-se outra, daí a afirmação de 

que “‘real’ e ‘imaginário’ não são noções que façam qualquer sentido nesse contexto” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2014, p. 14). O Outro, no perspectivismo ameríndio, é 

sempre vivo, mesmo que seja um espírito, algo como o “vivo não-vivo”. Portanto, os 

saberes ameríndios agregam conhecimentos que podem vir a reescrever conceitos 

científicos, produzindo um estranhamento que põe em evidência o caráter heterogêneo 



82 
 

e contraditório do discurso ecológico quando entra em contato com o discurso dos 

povos nativos e sua história, no texto de lei. 

A expressão Tierra trabalha a historicidade de casa, tal qual o prefixo grego eco-, 

mas é através da palavra Madre que a memória dos povos indígenas vem a atravessar 

o texto de lei e, por conseguinte, o discurso jurídico enquanto direito estabelecido, 

promovendo a elevação do status do planeta de propriedade do homem e objeto do 

litígio na relação jurídica para uma relação mãe e filho. Ou, em outras palavras, trata-se 

de rechaçar a ideia de valor instrumental (a natureza serve para um fim) ou a visão de 

valor agregado à mais-valia (a natureza, como mercadoria, serve para dar lucro), 

remontando à máxima: “No hagas a la Madre Tierra lo que no harías a tu própria 

madre” (WERMUS, 2002, p. 10). 

Diante disso, destacamos o último recorte de análise atentando para o viés 

cosmovisionário propriamente dito: nestes artigos legais, a equivalência vai até a 

palavra sagrada, depois os textos trazem redações diferentes. 

O artigo 3º da ley corta assim prescreve: “La Madre Tierra es considerada sagrada 

desde las cosmovisiones de las naciones y pueblos indígena originário campesinos”. E 

o artigo 5º da ley marco o faz assim: “La Madre Tierra es considerada sagrada; alimenta 

y es el hogar que contiene, sostiene y reproduce a todos)”.  

No artigo 3º da ley n. 71, que é o que respeita a redação dada pelo Anteproyecto, 

o que segue após a perífrase verbal es considerada reclama dois complementos: é 

considerada algo por alguém, ou seja, es considerada X por Y, no caso, sendo X = 

sagrada e Y = cosmovisiones de las naciones y pueblos indígena originário 

campesinos. 

Neste funcionamento, podemos observar o viés do perspectivismo ameríndio que 

havíamos anotado antes através das palavras de Dunker (2011) sobre a 

autorreferência, isto é, de que há uma diferença entre dizer “eu me chamo X” 

(totemismo) e “sou chamado de X por Y” (animismo). É, então, na sintaxe desta 

perífrase verbal e no que vem a substituir seus elementos necessários, que 

percebemos estar marcada a posição da FD Jurídico-Indígena, fazendo retornar uma 

memória de origem ancestral que tem uma relação com a terra diferente da posição 

sustentada por uma FD Jurídico-Positivista, que tende a primar pelo objetivismo do uso 



83 
 

simples do verbo de ligação, como em La Madre Tierra es el sistema viviente, ou seja, 

no funcionamento sintático do algo é algo, ou X é Y, ou eu sou Z. Lembrando que nem 

este funcionamento é evidente, pois todo discurso tem furos, mas é importante anotar 

que, no âmbito do discurso jurídico, tal evidência “tem que” parecer mais forte e 

necessária.  

O artigo 5º da ley n. 300, ao contrário, promove o apagamento do segundo 

elemento, ou seja, do elemento Y. Aqui a redação acaba no sagrada, ou seja, aquele 

funcionamento de ser considerada X por Y não se configura. Estaríamos diante de uma 

falta necessária, no sentido que lhe dá Ernst (2009), porque não seria necessário dizer 

o por Y, dado estar devidamente marcado através do pressuposto requerido pela 

estrutura sintática da perífrase verbal? O que levaria a concluir que, neste caso, nem 

seria uma falta propriamente dita? Ou, então, essa falta é algo que invade, como o 

discurso transverso de uma FD Jurídico-Positivista que prega o apagamento da voz 

indígena originária?  Qualquer ponto de vista das questões indica que há ruído aí neste 

apagamento, o que pode levar, pelo menos, a um estranhamento.  

O que segue após o termo sagrada neste artigo 5º da ley marco, é o que pode 

traçar um caminho de resposta. Ele diz assim: alimenta y es el hogar que contiene, 

sostiene y reproduce a todos. É uma posição que pulula da FD Jurídico-Indígena, por 

quase evidência, e se mobilizarmos os saberes que aí poderiam estar constituídos, a 

partir do trabalho do interdiscurso e, num movimento parafrástico, substituirmos 

alimenta e el hogar [que contiene, sostiene y reproduce a todos] por amamenta e ventre 

podemos observar como o pré-construído se materializa aí. Da posição do indío em 

resistência vem o saber que a terra é o ventre e que “o corpo é como um feixe de afetos 

e capacidades”, consoante Viveiros de Castro (2015, p. 66).  

Em resposta às questões propostas, teríamos que a falta do elemento Y indica, 

portanto, as duas coisas, ou seja, não seria necessário dizê-lo, pois estaria marcado 

como pressuposto a partir do que segue, que já marca a posição da cosmovisão 

indígena originária. Tratar-se-ia, possivelmente, de uma falta que emerge para justificar 

o excesso posterior na linearidade intradiscursiva. Ou, tomando o segmento, ao apagar 

o quem considera a Mãe Terra sagrada, mas trazendo o movimento de sentidos de 



84 
 

alimenta/amamenta e lugar/ventre, a falta brinca de ser excesso, operando uma certa 

desestrutura no discurso do direito como língua de madeira. 

 

A língua do direito representa, assim, na língua, a maneira política de denegar a 
política: espaço do artifício e da dupla linguagem, linguagem dotada de senha e 
na qual para ´bom entendedor’ meia palavra basta. A língua do direito é uma 
língua de madeira (GADET e PÊCHEUX, [1981], 2010). 

 

É como se a descrição legal da Madre Tierra fosse o cupim desta lei de madeira. 

As análises apresentadas neste capítulo parecem sugerir isso. O discurso jurídico 

positivista euro-colonial, neste caso, estaria “foracluindo” saberes de outros lugares, na 

contradição que lhe é inerente, e modificando-se, ao “aceitar” La Madre Tierra como 

sujeito coletivo em corpo. 

É a língua de madeira sendo re-esculpida para incorporar o discurso dos povos 

nativos? Ou como propusemos, uma espécie de sintoma materializado no nome da lei e 

na descrição legal, fazendo emergir a necessidade de cura de algo nesta formação 

social? Ou, a manifestação de uma nova forma de sujeito histórica, decorrente da crise 

do sujeito moderno-contemporâneo? Ou ainda, uma forma de resistência ao trabalho de 

interpelação? Se tais leis emergem na ordem do discurso como capazes de gerar 

certos ruídos perturbadores e possibilitam a formulação de tais indagações, pelo menos 

alguma rachadura à lei e à constituição do sujeito elas são capazes de materializar. 

É “‘a brusca intrusão de Gaia’ no horizonte histórico humano”, como alerta Viveiros 

de Castro, 

 

o sentimento da irrupção definitiva de uma forma de transcendência que 
pensávamos haver transcendido, e que agora reaparece mais formidável do 
que nunca. Gaia irrompe entre nós suscitada pela transformação de nossa 
espécie […] Ou seja: finalmente aterrissamos. Nosso abrupto choque com a 
Terra, a comunicação aterradora do geopolítico com o geofísico, tudo isso faz 
desmoronar a distinção fundacional das ciências sociais, aquela entre a ordem 
do cosmológico e a do antropológico, separadas desde sempre, isto é, pelo 
menos desde o século XVII (lembremos da bomba de ar e do Leviatã) por uma 
dupla descontinuidade, de escala e de essência: evolução das espécies e 
história do capitalismo, termodinâmica e bolsa de valores, física nuclear e 
política parlamentar, climatologia e sociologia — em duas palavras, natureza e 
cultura (VIVEIROS DE CASTRO, 2012, p. 151).  

 



85 
 

Tanto o perspectivismo ameríndio como a “crise do sujeito” propõem questões que 

podem dialogar com a proposta teórica da AD. Esta tese, em ritmo de ensaio, não 

nego, é uma forma de poder adentrar em outro mundo de sentidos, um mundo em que 

o princípio da cosmovisão atravessa o discurso jurídico num trabalho de reconstrução. 

Estaríamos, portanto, diante do fim do sujeito como o conhecemos? Do fim do direito? 

Do fim da luta de classes e do início da luta de povos?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



86 
 

5 Considerações Finais 

 

 

 

 

A emergência de um texto de lei que escreve a Madre Tierra como sujeito de 

direitos faz estremecer a ordem discursiva na produção de sentidos e na constituição 

de sujeito, colocando-o numa trilha alternativa de dizer-se, ainda que não fale. O gesto 

interpretativo tomado foi através do movimento pendular entre a teoria do discurso 

pêcheuxtiana e o corpus, que levou a uma aproximação com o perspectivismo 

ameríndio, como teoria indígena. 

Essa aproximação entre epistemes de origens distintas, colocou em evidência 

uma história de cerca de 20.000 anos de modo de vida em harmonia com a natureza 

que a ideologia colonizadora, em pouco tempo, colocou em bancarrota. No caso da 

América, paisagens milenares modificaram-se bruscamente em cerca de 500 anos. 

Trazer, portanto, a Madre Tierra para o texto de lei é recuperar uma historicidade crítica 

ao sistema capitalista colonizador, no sentido pleonástico da expressão, e oferecer uma 

saída para o colapso ecológico iminente.  

A escrita do primeiro capítulo foi cadenciada pela incerteza em gestar uma criança 

e escrever sobre o fim do mundo: era como evitar olhar o abismo e procurar manter o 

foco no horizonte. Trabalhar o Antropoceno, o Capitaloceno e o Chthuluceno, 

movimentando os monstros da fatalidade, com a esperança do discurso de resistência 

das vítimas de um etnocídio, era buscar ver no desequilíbrio uma certa saída para o 

que já está em curso e o que ainda há por vir, como finalmente entender o 

funcionamento do chamado tempo verbal futuro do pretérito. O objetivo foi mostrar a 

realidade ambiental do planeta e a urgência em agir com outras escolhas e responder à 



87 
 

questão sobre como se constituíram as condições de produção do discurso que 

possibilitiou o surgimento da Madre Tierra como sujeito de direito em um texto de lei. 

O segundo capítulo tratou da materialização de uma dessas escolhas: o 

surgimento de uma lei que coloca a Madre Tierra como agente político de uma luta pela 

sobrevivência e de uma mudança de rumo para o mundo tal qual o conhecemos. 

Observou-se o cosmovisionário fazer retornar a Madre no nome de lei e fazê-la 

funcionar no entremeio do discurso jurídico-colonizador. A ação de nomear marcou o 

início da consolidação do surgimento desse sujeito cujo corpo é celeste, e no entremeio 

entre o reduntande não-redundante, fez o sentido produzir efeito através do excesso 

em querer sanar a falta.  

O terceiro capítulo é onde, a partir da análise da descrição da Madre Tierra no 

texto legal, o foco pende para a questão da subjetividade, na tentativa de entramar os 

conceitos teóricos da Análise do Discurso com a teoria indígena do perspectivismo 

ameríndio. As inquietações pêcheuxtianas acerca do sujeito coletivo e o ponto de vista 

do corpo ameríndio mesclam-se com o discurso ecológico, materializados no discurso 

jurídico. As análises dão conta de mostrar as marcas em que essas posições de 

resistência, a partir de uma aliança entre a ciência do clima com a ciência ameríndia, 

numa relação de luta pela terra e intercâmbio de saberes e epistemologias, 

congregaram memórias distintas funcionando no presente da lei. 

Um discurso silenciado emergiu de outro lugar e tomou posse de uma posição no 

discurso jurídico, deslocando-se de posição-objeto para agente de intenções e criações. 

O desvio ao processo de colonização, aliado ao discurso ecológico e à forma do direito 

positivo, veio de outro lugar para emergir como resistência. Um ruído que fez eco neste 

tempo de fim de mundo. 

Seria, então, o nome da lei e a descrição legal da Madre Tierra aquilo que 

simboliza a necessidade de uma certa cura desta formação social capitalista? Se o 

diagnóstico para o impasse civilizatório que atravessamos é retornar a uma memória de 

outra relação com a terra, então é bem possível considerar tais leis como um processo 

sintomático que afeta a humanidade. Ou compreendê-las como um discurso com o que 

o sujeito se depara e tropeça, na fuga pela estabilidade lógica como salvação. 



88 
 

É, portanto, no excesso marcado no nome da lei e no entrecruzamento de 

discursos presentes na descrição legal da Madre Tierra, consolidando-a como sujeito 

de direitos, que faz ecoar um discurso de resistência na estrutura de formulações sobre 

a constituição de novas subjetividades, ao menos no fio do discurso de lei, que 

irrompem na atualidade, fazendo emergir uma outra forma de se dizer sujeito: 

incompleto, e na relação com aquela que. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



89 
 

Epílogo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Luxo mesmo 

é uma tese de doutorado 

caber num hai kai 

 

 

 

  



90 
 

Referências 

 

ANGELO, Claudio. Nasa: 2016 bateria recorde de temperatura mesmo sem El Niño. 
2017. Disponível em: <http://www.observatoriodoclima.eco.br/nasa-2016-seria-recorde-
mesmo-sem-el-nino/>. Acesso em: 18 jan. 2017. 
 
AUTHIER, Jacqueline. Palavras mantidas a distância. In: CONEIN, Bernard et al (Org.). 
Materialidades Discursivas. Campinas: Editora da Unicamp, 2016. p. 201-246.  

 
BALDINI, Lauro José; MARIANI, Bethania. O real é o nome que se dá ao inominável. In: 
INDURSKY, Freda; FERREIRA, Maria Cristina Leandro; MITTMANN, S. (Orgs.). O 
acontecimento do discurso no Brasil. Campinas, SP: Mercado das Letras, 2013. p. 

103-114. 
 
BALDINI, Lauro José. A Análise de Discurso e "uma teoria da subjetividade (de 
natureza psicanalítica)". Letras, Santa Maria, v. 24, n. 48, p.117-129, jan./jun. 2014.  

 
______.  Um caleidoscópio de nomes. In: FLORES, Giovanna Gertrudes Benedetto et 
al. Análise de Discurso em Rede: Cultura e Mídia. Campinas: Pontes Editores, 2016. 
p. 65-75.  
 
BOBBIO, Norberto; MATTEUCCI, Nicola; PASQUINO, Gianfranco. Dicionário de 
Política. 12. ed. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1999.  
 
BOLIVIA. Constituición Política del Estado. La Paz: Assembleia Legislativa 
Plurinacional da Bolívia, 2009. Disponível em: 
<http://www.gacetaoficialdebolivia.gob.bo/index.php/normas/lista/9>. Acesso em: 13 
mar. 2017. 
 
BOLÍVIA. Acuerdo de Los Pueblos. Cochabamba: Conferencia Mundial de los 

Pueblos sobre el Cambio Climático y los Derechos de la Madre Tierra, 2010. Disponível 
em: <https://cmpcc.wordpress.com/acuerdo-de-los-pueblos/>. Acesso em: 06 jul. 2017. 
 
BOLÍVIA. Declaración Universal de los Derechos de la Madre Tierra. Cochabamba: 

Conferencia Mundial de los Pueblos sobre el Cambio Climático y los Derechos de la 
Madre Tierra, 2010. Disponível em: <https://cmpcc.wordpress.com/derechos-madre-
tierra/>. Acesso em: 06 jul. 2017.  
 
BOLÍVIA. Anteproyecto de Ley de la Madre Tierra. 2010. Disponível em: 
<http://www.cambioclimatico.org.bo/derechosmt/052011/AnteproyectoMT%20220211.p
df>. Acesso em: 06 jul. 2017.  
 
BOLÍVIA. Ley 71, de 21 de dezembro de 2010. Ley de Derechos de La Madre Tierra. 
La Paz, 21 dez. 2010.  
 

http://www.observatoriodoclima.eco.br/nasa-2016-seria-recorde-mesmo-sem-el-nino/
http://www.observatoriodoclima.eco.br/nasa-2016-seria-recorde-mesmo-sem-el-nino/
https://pt.wikipedia.org/wiki/Assembleia_Legislativa_Plurinacional_da_Bol%C3%ADvia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Assembleia_Legislativa_Plurinacional_da_Bol%C3%ADvia
http://www.gacetaoficialdebolivia.gob.bo/index.php/normas/lista/9
https://cmpcc.wordpress.com/acuerdo-de-los-pueblos/
https://cmpcc.wordpress.com/derechos-madre-tierra/
https://cmpcc.wordpress.com/derechos-madre-tierra/
http://www.cambioclimatico.org.bo/derechosmt/052011/AnteproyectoMT%20220211.pdf
http://www.cambioclimatico.org.bo/derechosmt/052011/AnteproyectoMT%20220211.pdf


91 
 

BOLÍVIA. Ley nº 300, de 15 de outubro de 2012. Ley marco de La Madre Tierra y 
desarrollo integral para vivir bien. La Paz, 15 out. 2012. 
 
BORGES, Águeda. O corpo indígena enredado no corpo da cidade: efeitos do/no 
discurso. In: INDURSKY, Freda; FERREIRA, Maria Cristina Leandro; MITTMANN, 
Solange. O acontecimento do discurso no Brasil. Campinas: Mercado das Letras, 
2013. p. 249-262.  
 
BRIGADA INDÍGENA (Bolívia). Carta de la Brigada Indígena. Plataforma Energetica. 

La Paz, 24 ago. 2012. Disponível em: <http://plataformaenergetica.org/content/3602>. 
Acesso em: 06 jul. 2017. 
 
CONFERENCIA MUNDIAL DE LOS PUEBLOS SOBRE EL CAMBIO CLIMÁTICO Y 
LOS DERECHOS DE LA MADRE TIERRA, 2010, Cochabamba. Acuerdo de los 
pueblos. Disponível em: 

<http://www.oei.es/historico/divulgacioncientifica/noticias_301.htm>. Acesso em: 19 
maio 2017. 
 
______. Proyecto de Declaración de los Derechos de La Madre Tierra. Disponível 

em: <https://cmpcc.wordpress.com/derechos-madre-tierra/>. Acesso em: 19 maio 2017. 
 
CAZARIN, Ercília Ana; RASIA, Gesualda dos Santos. As noções de acontecimento 
enunciativo e de acontecimento discursivo: um olhar sobre o discurso político. Letras, 

Santa Maria, v. 24, n. 48, p.193-210, [s.d]. 2014.  
 
COSTA, Alexandre Araújo. Sobre Crise Ecológica, Violência e Capitalismo no Século 
XXI. In: MIL NOMES DE GAIA DO ANTROPOCENO À IDADE DA TERRA, 1., 2014, 
Rio de Janeiro. Anais. Rio de Janeiro: Mil Nomes de Gaia, 2014. p. 1-14. Disponível 
em: <https://osmilnomesdegaia.files.wordpress.com/2014/11/alexandre-costa.pdf>. 
Acesso em: 07 jan. 2017. 
 
COURTINE, Jean-jacques. Análise do discurso político: o discurso comunista 
endereçado aos cristãos. São Carlos: Edufscar, 2009. 
 
COUTO, Hildo Honório do. Ecolinguística: estudo das relações entre língua e meio 

ambiente. Brasília: Thesaurus, 2007. 
 
CRUTZEN, Paul; STOERMER, Eugene. The "Anthropocene". Global Change News 
Letter: The International Geosphere–Biosphere Programme (IGBP): A Study of 
Global Change of the International Council for Science (ICSU), Stockholm, n. 41, 
p.17-18, Maio 2000. Disponível em: 
<http://www.igbp.net/download/18.316f18321323470177580001401/1376383088452/NL
41.pdf>. Acesso em: 20 jan. 2017. 
 
DANOWSKI, Débora; CASTRO, Eduardo Viveiros de. Há mundo por vir?: Ensaio 

sobre os medos e os fins. 2. ed. Florianópolis: Cultura e Barbárie - Instituto 
Socioambiental, 2017. 

http://plataformaenergetica.org/content/3602
http://www.oei.es/historico/divulgacioncientifica/noticias_301.htm
https://cmpcc.wordpress.com/derechos-madre-tierra/
https://osmilnomesdegaia.files.wordpress.com/2014/11/alexandre-costa.pdf
http://www.igbp.net/download/18.316f18321323470177580001401/1376383088452/NL41.pdf
http://www.igbp.net/download/18.316f18321323470177580001401/1376383088452/NL41.pdf


92 
 

 
DUNKER, Christian. Mal-estar, sofrimento e sintoma: releitura da diagnóstica lacaniana 
a partir do perspectivismo animista. Tempo Social: revista de sociologia da USP, São 

Paulo, v. 23, n. 1, p.115-136, mar. 2011.  
 
______. Releitura da Diagnóstica Lacaniana a partir do Perspectivismo Ameríndio. In: 
CONFERêNCIA NOCENTRO DE ESTUDOS PSICANALÍTICOS DE SÃO PAULO, 1., 
2012, São Paulo. Conferência Releitura da Diagnóstica Lacaniana a partir do 
Perspectivismo Ameríndio. São Paulo: CEP, 2012. v. 1, p. 1 - 7. Disponível em: 

<https://vimeo.com/42505791>. Acesso em: 27 maio 2017. 
 
ERNST, Aracy Graça. A falta, o excesso e o estranhamento na 
constituição/interpretação do corpus discursivo. In: SEMINÁRIO DE ESTUDOS EM 
ANÁLISE DO DISCURSO, 4., 2009, Porto Alegre, RS. Anais do IV SEAD - Seminário 
de Estudos em Análise do Discurso. Porto Alegre: UFRGS, 2009. Disponível em: 
<http://anaisdosead.com.br/4SEAD/SIMPOSIOS/AracyErnstPereira.pdf>. Acesso em 30 
set. 2016. 
 
GADET, Françoise; PÊCHEUX, Michel. A língua inatingível. 2. ed. Campinas: Editora 

RG,  2010. 
 
______. A língua inatingível. In: PÊCHEUX, Michel. Análise de Discurso. Campinas: 
Pontes Editores, 2012 [1983;1991]. p. 93-105. 
 
GUDYNAS, Eduardo. Los Derechos de la Naturaleza en serio: respuestas y aportes 
desde la ecología política. In: ACOSTA, Alberto; MARTÍNEZ, Esperanza (Org.). La 
Naturaleza con Derechos: de la filosofia a la política. Quito: Abya Yala y Universidade 

Politécnica Salesiana, 2011. p. 239-258.  
 
______. Buen Vivir: Germinando alternativas al desarrollo. América Latina en 
Movimiento (ALAI). n. 462, fev. 2011. Acesso em 26 Abr. 2014. Disponível em: 

<http://alainet.org/active/48052>  
 
GUIMARÃES, E. Semântica do acontecimento: um estudo enunciativo da 
designação. Campinas: Pontes, 2002.   
 
HARAWAY, Donna. Entrevista. Rio de Janeiro: 2014. Mil Nomes de Gaia. Do 

Antropoceno a idade da Terra, Rio de Janeiro, 21 ago. 2014. Entrevista concedida a 
Eduardo Viveiros de Castro, Juliana Fausto, Débora Danowski.  
 
_____. Antropoceno, Capitaloceno, Plantationoceno, Chthuluceno: fazendo parentes. 
Climacom Cultura CientÍfica - Pesquisa, Jornalismo e Arte: Sub-rede Divulgação 
Científica e Mudanças Climáticas da Rede CLIMA, S.I., v. 2, n. 2, p.1-2, 10 mar. 

2016. Disponível em: <http://climacom.mudancasclimaticas.net.br/?p=5258&fs;=>. 
Acesso em: 17 jan. 2017. 
 

https://vimeo.com/42505791
http://anaisdosead.com.br/4SEAD/SIMPOSIOS/AracyErnstPereira.pdf
http://alainet.org/active/48052
http://climacom.mudancasclimaticas.net.br/?p=5258&fs;=


93 
 

HENRY, Paul. A ferramenta imperfeita: língua, sujeito e discurso. 2. ed. Campinas: 

Editora da Unicamp, 2013. 
 
HERBERT, Thomas. Reflexões sobre a situação teórica das ciências sociais e, 
especialmente, da psicologia social. In: ORLANDI, Eni P. (Org). Análise do Discurso: 

Michel Pêcheux. 3ª ed. Campinas: Pontes Editores, 2012. p. 21-54. 
 
HONÓRIO, Ceci-maria Aparecida. Sobre culturas: alteridades e identidades em 
transformação. In: MARIANI, Bethania; MEDEIROS, Vanise. Discurso e...: ideologia, 

inconsciente, memória, desejo, movimentos sociais, cinismo, corpo, witz, rede 
eletrônica, língua materna, poesia, cultura, mídia, educação, tempo, 
(homo)sexualidade. Rio de Janeiro: 7letras, 2012. p. 59-72.  
 
INDURSKY, Freda. A fala dos quartéis e as outras vozes. 2. ed. Campinas: Editora 
da Unicamp, 2013. 
 
KASHIURA Jr, C. N. Sujeito de direito e interpelação ideológica: considerações sobre 
ideologia jurídica a partir de Pachukanis e Althusser. Direito & Práxis, Rio de Janeiro, 
v. 06, n. 10, p. 49-70, 2015. Disponível em: <http://www.e-
publicacoes.uerj.br/index.php/revistaceaju/article/view/12742>. Acesso em: 27 abr. 
2016. 
 
LACAN, Jacques. Nomes-do-pai. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2005. 

 
______. Seminário 18: de um discurso que não fosse semblante. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar, 2009. 
 
LUZ, Luziane Mesquita da; MARCAL, Mônica dos Santos. A perspectiva geográfica do 
Antropoceno. Revista de Geografia, Recife, v. 33, n. 2, p.143-160, 11 set. 2016. 

 
MACEDO, Valéria. A cosmopolítica das mudanças: (climáticas e outras). In: RICARDO, 
Beto; RICARDO, Fany. Povos indígenas no Brasil: 2006-2010. São Paulo: Instituto 
Socioambiental, 2011. p. 18-18. Disponível em: 
<https://books.google.com.br/books?id=XXaFH9Y_z0sC&lpg=PP1&hl=pt-
BR&pg=PP1#v=onepage&q&f;=false>. Acesso em: 20 maio 2017. 
 
MALDIDIER, Denise. A inquietude do discurso: um trajeto na história da Análise do 
Discurso: o trabalho de Michel Pêcheux. In: PIOVEZANI, Carlos; SARGENTINI, Vanice 
(Org.). Legados de Michel Pêcheux: inéditos em análise do discurso. São Paulo: 

Contexto, 2011. p. 39-75. 
 
MARIANI, Bethania. O comunismo imaginario: práticas discursivas da imprensa sobre 
o PCB (1922-1989). 1996. 259 f. Tese (Doutorado em Letras - Linguística), Unicamp, 
Campinas, 1996. 
 
______. Sentidos de subjetividade: imprensa e psicanálise. Polifonia, Cuiabá, v. 12, n. 
1, p. 21-45, jul. 2006.  

http://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/revistaceaju/article/view/12742
http://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/revistaceaju/article/view/12742
https://books.google.com.br/books?id=XXaFH9Y_z0sC&lpg=PP1&hl=pt-BR&pg=PP1#v=onepage&q&f;=false
https://books.google.com.br/books?id=XXaFH9Y_z0sC&lpg=PP1&hl=pt-BR&pg=PP1#v=onepage&q&f;=false


94 
 

 
______. Análise do Discurso e Psicanálise. In: MARIANI, Bethania; MEDEIROS, 
Vanise. Discurso e...: ideologia, inconsciente, memória, desejo, movimentos sociais, 

cinismo, corpo, witz, rede eletrônica, língua materna, poesia, cultura, mídia, educação, 
tempo, (homo)sexualidade. Rio de Janeiro: 7letras, 2012. p. 50-58.  
 
_____. NOME PRÓPRIO E CONSTITUIÇÃO DO SUJEITO. Letras, [s.l.], n. 48, p.131-

141, 27 jun. 2014. Universidad Federal de Santa Maria. Disponível em: 
<http://dx.doi.org/10.5902/2176148514428>. Acesso em: 05 jul. 2017.  

 
MATIAS, Iraldo Alberto Alves; MATIAS, Rui. "Crise ambiental" e "sustentabilidade": 
princípios para uma crítica à ecologia política. Cadernos CERMAX - Centro de 
Estudos Marxistas, IFCH - UNICAMP. n. 5,  2009. ISSN 2318-065X. p. 211-226. 

Disponível em: 
<http://www.ifch.unicamp.br/ojs/index.php/cemarx/article/view/1385/960>. Acesso em 25 
de abril de 2014. 
 
MOORE, Jason. The Capitalocene: Part I: On the Nature & Origins of Our Ecological 
Crisis. 2014. Disponível em: 
<http://www.jasonwmoore.com/uploads/The_Capitalocene__Part_I__June_2014.pdf>. 
Acesso em: 17 fev. 2017.   
 
NUNES, Rodrigo. O luxo do comunismo. In: MIL NOMES DE GAIA DO 
ANTROPOCENO À IDADE DA TERRA, 1., 2014, Rio de Janeiro. Anais. Rio de Janeiro: 

Mil Nomes de Gaia, 2014. p. 1-16. Disponível em: 
<https://osmilnomesdegaia.files.wordpress.com/2014/11/rodrigo-nunes.pdf>. Acesso 
em: 06 jul. 2017. 
 
OBSERVATÓRIO DO CLIMA. 16 fatos marcantes para o clima em 2016. 2016. 
Disponível em: <http://www.observatoriodoclima.eco.br/16-fatos-marcantes-para-o-
clima-em-2016/>. Acesso em: 19 maio 2017. 
 
ODUM, Eugene; BARRETT, Gary. Fundamentos de ecologia. 5. ed. São Paulo: 
Thomson Learning, 2007. 
 
ORLANDI, Eni. As formas do silêncio: no movimento dos sentidos. 2. ed. Campinas, 

SP: Editora da UNICAMP, 1993. 
 
______. Análise de discurso: princípios e procedimentos. 5. ed. Campinas: Pontes 
Editora, 2003. 
 
______. Discurso e Leitura. 8. ed. São Paulo, Cortez, 2008. 

 
______. Análise de discurso, ciência e atualidade. In: INDURSKY, Freda; FERREIRA, 
Maria Cristina Leandro; MITTMANN, Solange (Org.). O acontecimento do discurso no 
Brasil. Campinas: Mercado das Letras, 2013. p. 17-30. 

 

http://dx.doi.org/10.5902/2176148514428
http://www.ifch.unicamp.br/ojs/index.php/cemarx/article/view/1385/960
http://www.jasonwmoore.com/uploads/The_Capitalocene__Part_I__June_2014.pdf
https://osmilnomesdegaia.files.wordpress.com/2014/11/rodrigo-nunes.pdf
http://www.observatoriodoclima.eco.br/16-fatos-marcantes-para-o-clima-em-2016/
http://www.observatoriodoclima.eco.br/16-fatos-marcantes-para-o-clima-em-2016/


95 
 

______. O sujeito discursivo contemporâneo: um exemplo. In: FERREIRA, Maria 
Cristina Leandro; INDURSKY, Freda. Análise do discurso no Brasil: mapeando 
conceitos. São Carlos: Claraluz, 2007. p. 11-20.  
 
_____. Terra à vista – discurso do confronto: velho e novo mundo. 2. ed. Campinas, 

SP: Editora da UNICAMP, 2008. 
 
PARA onde foram as andorinhas?. Direção de Mari Corrêa. Roteiro: Paulo Junqueira. 
S.i.: Instituto Catitu e Instituto Socioambiental, 2016. (21 min.), son., color. 

Legendado. Prêmio de Melhor Curta Metragem no Festival Ambiental das Ilhas 
Canárias, 2016. Prêmio Refúgios e Mudanças no Festival ENTRETODOS de Direitos 
Humanos, 2016. Prêmio de Melhor Curta Metragem FestCine Amazônia, 2016. 
Disponível em: <https://vimeo.com/179228552>. Acesso em: 07 jan. 2017. 
 
PÊCHEUX, Michel. Delimitações, inversões, deslocamentos. Cadernos de Estudos 
Linguísticos, Campinas: Unicamp/IEL, v. 19, p. 7-24, 1990. 
 
______. Semântica e discurso: uma crítica à afirmação do óbvio. 2. ed. Campinas, 
SP: Editora da UNICAMP, 1995. 
 
______. O discurso: Estrutura ou acontecimento. Traduzido por Eni Orlandi. 3. ed. 

Campinas: Pontes, [1983] 2002. 
 
______. Leitura e Memória: projeto de pesquisa. In: PÊCHEUX, Michel. Análise de 
Discurso. Campinas: Pontes Editores, 2012. p. 141-150. 

 
______. Metáfora e Interdiscurso. In: PÊCHEUX, Michel. Análise de Discurso. 

Campinas: Pontes Editores, 2012. p. 158-161. Textos escolhidos por: Eni Puccinelli 
Orlandi. 
 
______. As massas populares são um objeto inanimado? In: PÊCHEUX, Michel. 
Análise de Discurso. Campinas: Pontes Editores, 2012. p. 251-273. 
 
_____. Ousar pensar e ousar se revoltar: ideologia, marxismo, luta de classes. 
Décalages. v. 1: Iss.4, 2015 [1984]. p. 1-22.  

 
______. Abertura do Colóquio. In: CONEIN, Bernard et al. Materialidades Discursivas. 

Campinas: Editora da Unicamp, 2016 [1980]. p. 23-29. Colóquio "Materialidades 
Discursivas". 
 
______. O enunciado: encaixe, articulação e (des)ligação. In: CONEIN, Bernard et al. 
Materialidades Discursivas. Campinas: Editora da Unicamp, 2016 [1980]. p. 227-246. 
Colóquio "Materialidades Discursivas". 
 
POTTER, Sean; CABBAGE, Michael; MCCARTHY, Leslie. NASA, NOAA Data Show 
2016 Warmest Year on Record Globally. 2017. Release 16-0008, NOOA-NASA/GISS, 

https://vimeo.com/179228552


96 
 

2016. Disponível em: <https://www.nasa.gov/press-release/nasa-noaa-data-show-2016-
warmest-year-on-record-globally>. Acesso em: 26 jan. 2017. 
 
PRADA, Raúl. Historia de la lucha del Pacto de la Unidad en Defensa de la Madre 
Tierra. Rebelión. Bolivia, p. 1-4. 10 dez. 2010. Disponível em: 

<http://www.rebelion.org/noticia.php?id=118335>. Acesso em: 13 mar. 2017. 
 
______. Potencia, existencia y plenitud: El camino de la guerra y el camino de la 
sabiduría - Reflexiones en torno al sumak kausay/sumaj qam. Rebelión. Bolívia, p. 1-

57.  2013. Disponível em: <http://www.rebelion.org/docs/178426.pdf>. Acesso em: 22 
maio  2017. 
 
RODRÍGUEZ, Edwin Cruz. Movimientos Indígenas, identidad y nación en Bolivia y 
Ecuador: Una genealogía del estado plurinacional. Quito: Ediciones Abya-yala, 2012. 
 
SANTOS, Boaventura de Souza. Refundación del Estado en América Latina: 
Perspectivas desde una epistemologia del Sur. Lima: Instituto Internacional de Derecho 
y Sociedad, 2010. 156 p. (Programa Democracia y Tranformación Social). Disponível 
em: <http://www.boaventuradesousasantos.pt/media/Refundacion del 
Estado_Lima2010.pdf>. Acesso em: 13 mar. 2017. 
 
______. Cuando los excluidos tienen Derecho: justicia indígena, plurinacionalidad e 
interculturalidad. In: SANTOS, Boaventura de Sousa; RODRÍGUEZ, José Luis Exeni. 
Justicia Indígena, plurinacionalidad e interculturalidad en Bolivia. 2. ed. Quito: 
Ediciones Abya-yala, 2012. p. 11-48.  
 
SCHAVELZON, Salvador. Plurinacionalidad y Vivir Bien/Buen Vivir: dos conceptos 

leídos desde Bolivia y Ecuador post-constituyentes. Quito: Ediciones Abya-yala, 2015. 
Disponível em: 
<http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20160202103454/Plurinacionalidad.pdf>. 
Acesso em: 8 mar. 2017. 
 
STUDIES, Nasa's Goddard Institute For Space. NASA, NOAA data show 2016 
warmest year on record globally. 2017. Disponível em: 
<http://climate.nasa.gov/news/2537/nasa-noaa-data-show-2016-warmest-year-on-
record-globally/>. Acesso em: 18 jan. 2017. 
 
UNITED NATIONS NON-GOVERNMENTAL LIAISON SERVICE (UN-NGLS). 
Conferencia Mundial de los Pueblos sobre el Cambio Climático y los Derechos de 
la Madre Tierra: respuesta a la Conferencia de Copenhague. 2010. Disponível em: 
<https://www.unngls.org/index.php/espanol/2010/1088-conferencia-mundial-pueblos-
cambio-climatico-dchos-madre-tierra-respuesta-conf-copenhague>. Acesso em: 19 
maio 2017. 
 
VINHAS, Luciana Iost. No encontro do real do corpo com o real da história. In: 
GRIGOLETTO, Evandra; NARDI, Fabiele Stockmans de. A Análise do discurso e sua 
história: avanços e perspectivas. Campinas: Pontes Editora, 2016. p. 209-219. 

https://www.nasa.gov/press-release/nasa-noaa-data-show-2016-warmest-year-on-record-globally
https://www.nasa.gov/press-release/nasa-noaa-data-show-2016-warmest-year-on-record-globally
http://www.rebelion.org/noticia.php?id=118335
http://www.rebelion.org/docs/178426.pdf
http://www.boaventuradesousasantos.pt/media/Refundacion%20del%20Estado_Lima2010.pdf
http://www.boaventuradesousasantos.pt/media/Refundacion%20del%20Estado_Lima2010.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20160202103454/Plurinacionalidad.pdf
http://climate.nasa.gov/news/2537/nasa-noaa-data-show-2016-warmest-year-on-record-globally/
http://climate.nasa.gov/news/2537/nasa-noaa-data-show-2016-warmest-year-on-record-globally/
https://www.unngls.org/index.php/espanol/2010/1088-conferencia-mundial-pueblos-cambio-climatico-dchos-madre-tierra-respuesta-conf-copenhague
https://www.unngls.org/index.php/espanol/2010/1088-conferencia-mundial-pueblos-cambio-climatico-dchos-madre-tierra-respuesta-conf-copenhague


97 
 

 
VIOLA, Eduardo; BASSO, Larissa. O sistema internacional no antropoceno. Revista 
Brasileira de Ciências Sociais, [s.l.], v. 31, n. 92, p.01-18, 29 ago. 2016. ANPOCS. 

http://dx.doi.org/10.17666/319201/2016. 
 
VIVEIROS de CASTRO, Eduardo; FAUSTO, Juliana. Comentários a entrevista de 
Donna Haraway. In: Os Mil nomes de Gaia. 15 a 19 de setembro de 2014, das 8h30 às 

19h30, na Casa Rui Barbosa. Disponível em: 
<https://www.youtube.com/watch?v=Qg0oyW9-rA0>. Acesso em 19/5/2017. 
 
VIVEIROS de CASTRO, Eduardo. Os pronomes cosmológicos e o perspectivismo 
ameríndio. Mana, [s.l.], v. 2, n. 2, p.115-144, out. 1996. FapUNIFESP (SciELO). 
Disponível em: <http://dx.doi.org/10.1590/s0104-93131996000200005>. Acesso em: 06 
jul. 2017. 
 
______. "Transformação" na Antropologia, transformação da "antropologia". Maná, Rio 
de Janeiro, v. 1, n. 18, p.151-171, 2012.  
 
______. Gaia e os terranos no contexto amazônico. In: O fim, o resto e o meio. 

Colóquio sobre o contemporâneo. 18 e 19/11 de 2013, das 8h30 às 19h30, na 
Faculdade de Letras da UFRJ. Disponível em: 
<https://www.youtube.com/watch?v=8C6EZXDb7G0>. Acesso em: 19 maio 2017. 
 
______. Inconstância da alma selvagem - e outros ensaios de antropologia. São 
Paulo: Cosac Naify, 2014. 
 
______. Metafísicas canibais: elementos para uma antropologia pós-estrutural. São 

Paulo: Cosac Naify, 2015. 
 
______. Os involuntários da pátria. 2016. Disponível em: 
<http://provocadisparates.blogspot.com.br/2016/04/os-involuntarios-da-patria-
eduardo.html'>. Acesso em: 07 jan. 2017. 
 
______. Entrevista. Lisboa: 2017. O que estamos vendo no planeta hoje é um 
combate de povos e não de classes. Ou as classes estão voltando a se redefinir 
como povos. Lisboa, 18 mai. 2017. Entrevista concedida a Rita Natálio e Pedro Neves 
Marques. Disponível em: <http://www.buala.org/pt/cara-a-cara/o-que-estamos-vendo-
no-planeta-hoje-e-um-combate-de-povos-e-nao-de-classes-ou-as-classes>. Acesso em: 
20 maio 2017. 
 
WERMUS, Daniel. Madre Tierra!: por el renacimiento indígena. Quito: Ediciones Abya-

yala, 2002. 
 
ZOPPI-FONTANA, Mónica. Identidades informais: contradição, processos de 
designação e subjetivação na diferença. Organon: Revista do Instituto de Letras da 
UFRGS, Porto Alegre, v. 17, n. 35, p.245-282, 2003.  

 

http://dx.doi.org/10.17666/319201/2016
https://www.youtube.com/watch?v=Qg0oyW9-rA0
http://dx.doi.org/10.1590/s0104-93131996000200005
https://www.youtube.com/watch?v=8C6EZXDb7G0
http://provocadisparates.blogspot.com.br/2016/04/os-involuntarios-da-patria-eduardo.html'
http://provocadisparates.blogspot.com.br/2016/04/os-involuntarios-da-patria-eduardo.html'
http://www.buala.org/pt/cara-a-cara/o-que-estamos-vendo-no-planeta-hoje-e-um-combate-de-povos-e-nao-de-classes-ou-as-classes
http://www.buala.org/pt/cara-a-cara/o-que-estamos-vendo-no-planeta-hoje-e-um-combate-de-povos-e-nao-de-classes-ou-as-classes


98 
 

Anexos 

 

Anexo 1 – Ley nº 71 

 

LEY Nº 071 

LEY DE 21 DE DICIEMBRE DE 2010 

 

EVO MORALES AYMA 

PRESIDENTE CONSTITUCIONAL DEL ESTADO 

PLURINACIONAL DE BOLIVIA 

 

Por cuanto, la Asamblea Legislativa Plurinacional, ha sancionado la siguiente Ley: 

 

 

LA ASAMBLEA LEGISLATIVA PLURINACIONAL, 

 

DECRETA: 

LEY DE DERECHOS DE LA MADRE TIERRA 

 

CAPÍTULO I 

OBJETO Y PRINCIPIOS 

 

Artículo 1. (OBJETO). La presente Ley tiene por objeto reconocer los derechos 

de la Madre Tierra, así como las obligaciones y deberes del Estado Plurinacional y de la 

sociedad para garantizar el respeto de estos derechos. 

 

Artículo 2. (PRINCIPIOS). Los principios de obligatorio cumplimiento, que rigen la 

presente ley son:  

 



99 
 

 Armonía. Las actividades humanas, en el marco de la pluralidad y la diversidad, 

deben lograr equilibrios dinámicos con los ciclos y procesos inherentes a la Madre 

Tierra. 

 

 Bien Colectivo. El interés de la sociedad, en el marco de los derechos de la 

Madre Tierra, prevalecen en toda actividad humana y por sobre cualquier derecho 

adquirido. 

  

 Garantía de regeneración de la Madre Tierra. El Estado en sus diferentes 

niveles y la sociedad, en armonía con el interés común, deben garantizar las 

condiciones necesarias para que los diversos sistemas de vida de la Madre Tierra 

puedan absorber daños, adaptarse a las perturbaciones, y regenerarse sin alterar 

significativamente sus características de estructura y funcionalidad, reconociendo que 

los sistemas de vida tienen límites en su capacidad de regenerarse, y que la humanidad 

tienen límites en su capacidad de revertir sus acciones. 

  

 Respeto y defensa de los Derechos de la Madre Tierra. El Estado y cualquier 

persona individual o colectiva respetan, protegen y garantizan los derechos de la Madre 

Tierra para el Vivir Bien de las generaciones actuales y las futuras.  

 

 No mercantilización. Por el que no pueden ser mercantilizados los sistemas de 

vida, ni los procesos que sustentan, ni formar parte del patrimonio privado de nadie. 

  

 Interculturalidad. El ejercicio de los derechos de la Madre Tierra requiere del 

reconocimiento, recuperación, respeto, protección, y diálogo de la diversidad de 

sentires, valores, saberes, conocimientos, prácticas, habilidades, trascendencias, 

transformaciones, ciencias, tecnologías y normas, de todas las culturas del mundo que 

buscan convivir en armonía con la naturaleza. 

  

  

CAPÍTULO II 



100 
 

MADRE TIERRA, DEFINICIÓN Y CARÁCTER 

  

Artículo 3. (MADRE TIERRA). La Madre Tierra es el sistema viviente dinámico 

conformado por la comunidad indivisible de todos los sistemas de vida y los seres vivos, 

interrelacionados, interdependientes y complementarios, que comparten un destino 

común. 

  

La Madre Tierra es considerada sagrada, desde las cosmovisiones de las 

naciones y pueblos indígena originario campesinos. 

  

Artículo 4. (SISTEMAS DE VIDA). Son comunidades complejas y dinámicas de 

plantas, animales, micro organismos y otros seres y su entorno, donde interactúan 

comunidades humanas y el resto de la naturaleza como una unidad funcional, bajo la 

influencia de factores climáticos, fisiográficos y geológicos, así como de las prácticas 

productivas, y la diversidad cultural de las bolivianas y los bolivianos, y las 

cosmovisiones de las naciones y pueblos indígena originario campesinos, las 

comunidades interculturales y afrobolivianas. 

  

Artículo 5. (CARÁCTER JURÍDICO DE LA MADRE TIERRA). Para efectos de la 

protección y tutela de sus derechos, la Madre Tierra adopta el carácter de sujeto 

colectivo de interés público. La Madre Tierra y todos sus componentes incluyendo las 

comunidades humanas son titulares de todos los derechos inherentes reconocidos en 

esta Ley. La aplicación de los derechos de la Madre Tierra tomará en cuenta las 

especificidades y particularidades de sus diversos componentes. Los derechos 

establecidos en la presente Ley, no limitan la existencia de otros derechos de la Madre 

Tierra. 

  

Artículo 6. (EJERCICIO DE LOS DERECHOS DE LA MADRE TIERRA). Todas 

las bolivianas y bolivianos, al formar parte de la comunidad de seres que componen la 

Madre Tierra, ejercen los derechos establecidos en la presente Ley, de forma 

compatible con sus derechos individuales y colectivos.  



101 
 

  

El ejercicio de los derechos individuales están limitados por el ejercicio de los 

derechos colectivos en los sistemas de vida de la Madre Tierra, cualquier conflicto entre 

derechos debe resolverse de manera que no se afecte irreversiblemente la 

funcionalidad de los sistemas de vida. 

  

CAPÍTULO III 

DERECHOS DE LA MADRE TIERRA 

  

  

Artículo 7. (DERECHOS DE LA MADRE TIERRA)  

  

I.  La Madre Tierra tiene los siguientes derechos: 

  

 A la vida: Es el derecho al mantenimiento de la integridad de los sistemas de vida 

y los procesos naturales que los sustentan, así como las capacidades y condiciones 

para su regeneración. 

  

 A la diversidad de la vida: Es el derecho a la preservación de la diferenciación y 

la variedad de los seres que componen la Madre Tierra, sin ser alterados 

genéticamente ni modificados en su estructura de manera artificial, de tal forma que se 

amenace su existencia, funcionamiento y potencial futuro. 

  

 Al agua: Es el derecho a la preservación de la funcionalidad de los ciclos del 

agua, de su existencia en la cantidad y calidad necesarias para el sostenimiento de los 

sistemas de vida, y su protección frente a la contaminación para la reproducción de la 

vida de la Madre Tierra y todos sus componentes. 

  

 Al aire limpio: Es el derecho a la preservación de la calidad y composición del 

aire para el sostenimiento de los sistemas de vida y su protección frente a la 



102 
 

contaminación, para la reproducción de la vida de la Madre Tierra y todos sus 

componentes. 

  

 Al equilibro: Es el derecho al mantenimiento o restauración de la interrelación, 

interdependencia, complementariedad y funcionalidad de los componentes de la Madre 

Tierra, de forma equilibrada para la continuación de sus ciclos y la reproducción de sus 

procesos vitales. 

  

 A la restauración: Es el derecho a la restauración oportuna y efectiva de los 

sistemas de vida afectados por las actividades humanas directa o indirectamente. 

  

 A vivir libre de contaminación: Es el derecho a la preservación de la Madre 

Tierra de contaminación de cualquiera de sus componentes, así como de residuos 

tóxicos y radioactivos generados por las actividades humanas. 

  

CAPÍTULO IV 

OBLIGACIONES DEL ESTADO Y DEBERES DE LA SOCIEDAD 

  

  

Artículo 8. (OBLIGACIONES DEL ESTADO PLURINACIONAL). El Estado 

Plurinacional, en todos sus niveles y ámbitos territoriales y a través de todas sus 

autoridades e instituciones, tiene las siguientes obligaciones:  

  

 Desarrollar políticas públicas y acciones sistemáticas de prevención, alerta 

temprana, protección, precaución, para evitar que las actividades humanas conduzcan 

a la extinción de poblaciones de seres, la alteración de los ciclos y procesos que 

garantizan la vida o la destrucción de sistemas de vida, que incluyen los sistemas 

culturales que son parte de la Madre Tierra. 

  

 Desarrollar formas de producción y patrones de consumo equilibrados para la 

satisfacción de las necesidades del pueblo boliviano para el Vivir Bien, salvaguardando 



103 
 

las capacidades regenerativas y la integridad de los ciclos, procesos y equilibrios vitales 

de la Madre Tierra. 

  

 Desarrollar políticas para defender la Madre Tierra en el ámbito plurinacional e 

internacional de la sobreexplotación de sus componentes, de la mercantilización de los 

sistemas de vida o los procesos que los sustentan y de las causas estructurales del 

Cambio Climático Global y sus efectos.  

  

 Desarrollar políticas para asegurar la soberanía energética a largo plazo a partir 

del ahorro, el aumento de la eficiencia y la incorporación paulatina de fuentes 

alternativas limpias y renovables en la matriz energética. 

  

 Demandar en el ámbito internacional el reconocimiento  

de la deuda ambiental a través de financiamiento y transferencia de tecnologías 

limpias, efectivas y compatibles con los derechos de la Madre Tierra, además de otros 

mecanismos. 

  

 Promover la paz y la eliminación de todas las armas nucleares, químicas, 

biológicas y de destrucción masiva. 

  

 Promover el reconocimiento y defensa de los derechos de la Madre Tierra en el 

ámbito multilateral, regional y bilateral de las relaciones internacionales. 

  

Artículo 9. (DEBERES DE LAS PERSONAS) Son deberes de las personas 

naturales y jurídicas, públicas o privadas:  

  

 Defender y respetar los derechos de la Madre Tierra.  

  

 Promover la armonía en la Madre Tierra en todos los ámbitos de su 

relacionamiento con el resto de las comunidades humanas y el resto de la naturaleza 

en los sistemas de vida. 



104 
 

  

 Participar de forma activa, personal o colectivamente, en la generación de 

propuestas orientadas al respeto y la defensa de los derechos de la Madre Tierra. 

  

 Asumir prácticas de producción y hábitos de consumo en armonía con los 

derechos de la Madre Tierra. 

  

 Asegurar el uso y aprovechamiento sustentable de los componentes de la Madre 

Tierra. 

  

 Denunciar todo acto que atente contra los derechos de la Madre Tierra, sus 

sistemas de vida y/o sus componentes.  

  

 Acudir a la convocatoria de las autoridades competentes o la sociedad civil 

organizada para la realización de acciones orientadas a la conservación y/o protección 

de la Madre Tierra. 

  

Artículo 10. (DEFENSORÍA DE LA MADRE TIERRA). Se crea la Defensoría de 

la Madre Tierra, cuya misión es velar por la vigencia, promoción, difusión y 

cumplimiento de los derechos de la Madre Tierra, establecidos en la presente Ley. Una 

ley especial establecerá su estructura, funcionamiento y atribuciones. 

 

Remítase al Órgano Ejecutivo, para fines constitucionales. 

 

Es dada en la Sala de Sesiones de la Asamblea Legislativa Plurinacional, a los 

siete días del mes de diciembre del año dos mil diez. 

 

Fdo. René Oscar Martínez Callahuanca, Héctor Enrique Arce Zaconeta, Ándres A. 

Villca Daza, Clementina Garnica Cruz, Ángel David Cortés Villegas, José Antonio Yucra 

Paredes.  

 



105 
 

Por tanto, la promulgo para que se tenga y cumpla como Ley del Estado 

Plurinacional de Bolivia. 

 

Palacio de Gobierno de la ciudad de La Paz, a los veintiún días del mes de 

diciembre de dos mil diez años. 

FDO. EVO MORALES AYMA, David Choquehuanca Céspedes, Oscar Coca 

Antezana, María Esther Udaeta Velásquez, Nemesia Achacollo Tola, Carlos Romero 

Bonifaz, Zulma Yugar Párraga.  

SUSCRIPCION OBLIGATORIA  

DECRETO SUPREMO Nº 690  

 

03 DE NOVIEMBRE DE 2010. Dispone la suscripción obligatoria, sin excepción alguna, 

de todas las entidades del sector público que conforman la estructura organizativa del 

Organo Ejecutivo, así como de entidades y empresas públicas que se encuentran bajo 

su dependencia o tuición, a la Gaceta Oficial de Bolivia, dependiente del Ministerio de la 

Presidencia, para la obtención física de Leyes, Decretos y Resoluciones Supremas.  

 

 

TEXTO DE CONSULTA  

Gaceta Oficial del Estado Plurinacional de Bolivia  

Derechos Reservados © 2014  

www.gacetaoficialdebolivia.gob.bo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

www.gacetaoficialdebolivia.gob.bo


106 
 

Anexo 2 – Ley nº 300  

 

LEY Nº 300 

LEY DE 15 DE OCTUBRE DE 2012 

 

EVO MORALES AYMA  

PRESIDENTE CONSTITUCIONAL DEL ESTADO PLURINACIONAL DE BOLIVIA 

  

  

Por cuanto, la Asamblea Legislativa Plurinacional, ha sancionado la siguiente Ley: 

  

LA ASAMBLEA LEGISLATIVA PLURINACIONAL, 

  

  

D E C R E T A: 

  

LEY MARCO DE LA MADRE TIERRA Y  

DESARROLLO INTEGRAL PARA VIVIR BIEN 

  

TÍTULO I 

                        DISPOSICIONES GENERALES 

  

CAPÍTULO I 

OBJETO, ALCANCE Y FINES 

  

Artículo 1.  (OBJETO). La presente Ley tiene por objeto establecer la visión y los 

fundamentos del desarrollo integral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra para 

Vivir Bien, garantizando la continuidad de la capacidad de regeneración de los 

componentes y sistemas de vida de la Madre Tierra, recuperando y fortaleciendo los 

saberes locales y conocimientos ancestrales, en el marco de la complementariedad de 

derechos, obligaciones y deberes; así como los objetivos del desarrollo integral como 



107 
 

medio para lograr el Vivir Bien, las bases para la planificación, gestión pública e 

inversiones y el marco institucional estratégico para su implementación. 

  

Artículo 2.  (ALCANCE Y APLICACIÓN). La presente Ley tiene alcance en todos 

los sectores del nivel central del Estado Plurinacional de Bolivia y de las entidades 

territoriales autónomas en el Marco de las competencias asignadas en la Constitución 

Política del Estado, la Ley N° 031 Marco de Autonomías y Descentralización “Andrés 

Ibáñez” y la Ley N° 071 de Derechos de la Madre Tierra. 

  

Se constituye en Ley Marco y de preferente aplicación para el desarrollo de leyes 

específicas, políticas, normas, estrategias, planes, programas y proyectos. 

  

Artículo 3.  (FINES). Son fines de la presente Ley: 

  

1.      Determinar los lineamientos y principios que orientan el acceso a los 

componentes, zonas y sistemas de vida de la Madre Tierra. 

  

2.      Establecer los objetivos del desarrollo integral que orientan la creación de las 

condiciones para transitar hacia el Vivir Bien en armonía y equilibrio con la Madre 

Tierra. 

  

3.      Orientar las leyes específicas, políticas, normas, estrategias, planes, 

programas y proyectos del Estado Plurinacional de Bolivia para el Vivir Bien a través del 

desarrollo integral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra. 

  

4.      Definir el marco institucional para impulsar y operativizar el desarrollo 

integral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra para Vivir Bien. 

  

  

CAPÍTULO II 

PRINCIPIOS Y DEFINICIONES 



108 
 

  

Artículo 4.  (PRINCIPIOS). Los principios que rigen la presente Ley además de 

los establecidos en el Artículo 2 de la Ley N° 071 de Derechos de la Madre Tierra son: 

  

1.      Compatibilidad y complementariedad de derechos, obligaciones y 

deberes. Un derecho no puede materializarse sin los otros o no puede estar sobre los 

otros, implicando la interdependencia y apoyo mutuo de los siguientes derechos:  

  

a) Derechos de la Madre Tierra como sujeto colectivo de interés público.  

  

b) Derechos colectivos e individuales de las naciones y pueblos indígena originario 

campesinos, comunidades interculturales y afrobolivianas. 

  

c) Derechos fundamentales, civiles, políticos, sociales, económicos y culturales del 

pueblo boliviano para Vivir Bien a través de su desarrollo integral.  

        

d) Derecho de la población urbana y rural a vivir en una sociedad justa, equitativa 

y solidaria sin pobreza material, social y espiritual; así como su articulación con las 

obligaciones del Estado Plurinacional de Bolivia y los deberes de la sociedad y las 

personas. 

  

2.      No Mercantilización de las Funciones Ambientales de la Madre Tierra. 

Las funciones ambientales y procesos naturales de los componentes y sistemas de vida 

de la Madre Tierra, no son considerados como mercancías sino como dones de la 

sagrada Madre Tierra. 

  

3.      Integralidad. La interrelación, interdependencia y la funcionalidad de todos 

los aspectos y procesos sociales, culturales, ecológicos, económicos, productivos, 

políticos y afectivos desde las dimensiones del Vivir Bien deben ser la base del 

desarrollo integral, de la elaboración de las políticas, normas, estrategias, planes, 



109 
 

programas y proyectos, así como de los procesos de planificación, gestión e inversión 

pública, armonizados en todos los niveles del Estado Plurinacional de Bolivia.  

  

4.      Precautorio. El Estado Plurinacional de Bolivia y cualquier persona 

individual o colectiva se obliga a prevenir y/o evitar de manera oportuna eficaz y 

eficiente los daños a los componentes de la Madre Tierra incluyendo el medio 

ambiente, la biodiversidad, a la salud humana y a los valores culturales intangibles, sin 

que se pueda omitir o postergar el cumplimiento de esta obligación alegando la falta de 

certeza científica y/o falta de recursos. Los pequeños productores mineros y 

cooperativas mineras realizarán estas acciones con el apoyo de las entidades 

competentes del Estado Plurinacional de Bolivia. 

  

5.      Garantía de Restauración de la Madre Tierra. El Estado Plurinacional de 

Bolivia y cualquier persona individual, colectiva o comunitaria que ocasione daños de 

forma accidental o premeditada a los componentes, zonas y sistemas de vida de la 

Madre Tierra, está obligada a realizar una integral y efectiva restauración o 

rehabilitación de la funcionalidad de los mismos, de manera que se aproximen a las 

condiciones preexistentes al daño, independientemente de otras responsabilidades que 

puedan determinarse. 

  

6.      Garantía de Regeneración de la Madre Tierra. El Estado Plurinacional de 

Bolivia y cualquier persona individual, colectiva o comunitaria con derechos de 

propiedad, uso y aprovechamiento sobre los componentes de la Madre Tierra, está 

obligada a respetar las capacidades de regeneración de los componentes, zonas y 

sistemas de vida de la Madre Tierra.  

  

7.      Responsabilidad Histórica. El Estado y la sociedad asumen la obligación 

de impulsar las acciones que garanticen la mitigación, reparación y restauración de los 

daños de magnitud a los componentes, zonas y sistemas de vida de la Madre Tierra.  

  



110 
 

8.      Prioridad de la Prevención. Ante la certeza de que toda actividad humana 

genera impactos sobre los componentes, zonas y sistemas de vida de la Madre Tierra, 

se deben asumir prioritariamente las medidas necesarias de prevención y protección 

que limiten o mitiguen dichos impactos. 

  

9.      Participación Plural. El Estado Plurinacional de Bolivia y el pueblo 

boliviano, para la defensa de los derechos de la Madre Tierra, utilizan procedimientos 

consensuados y democráticos con participación amplia en sus diversas formas.  

  

10.    Agua Para la Vida. El Estado Plurinacional de Bolivia y la sociedad asumen 

que el uso y acceso indispensable y prioritario al agua, debe satisfacer de forma integral 

e indistinta la conservación de los componentes, zonas y sistemas de vida de la Madre 

Tierra, la satisfacción de las necesidades de agua para consumo humano y los 

procesos productivos que garanticen la soberanía con seguridad alimentaria.  

  

11.    Solidaridad Entre Seres Humanos. El Estado Plurinacional de Bolivia 

promueve acciones de desarrollo integral que priorizan a las personas de menores 

ingresos económicos y con mayores problemas en la satisfacción de sus necesidades 

materiales, sociales y espirituales, y goce pleno de sus derechos fundamentales.  

12.    Relación Armónica. El Estado Plurinacional de Bolivia promueve una 

relación armónica, dinámica, adaptativa y equilibrada entre las necesidades del pueblo 

boliviano con la capacidad de regeneración de los componentes y sistemas de vida de 

la Madre Tierra. 

  

13.    Justicia Social. El Estado Plurinacional de Bolivia tiene como fin construir 

una sociedad justa, equitativa y solidaria sin pobreza material, social y espiritual, que 

significa que el pueblo boliviano en su conjunto cuenta con las capacidades, 

condiciones, medios e ingresos económicos necesarios para satisfacer sus 

necesidades materiales, sociales y afectivas, en el marco del respeto a la pluralidad 

económica, social, jurídica, política y cultural para la plena realización del Vivir Bien.  

  



111 
 

14.    Justicia Climática. El Estado Plurinacional de Bolivia, en el marco de la 

equidad y las responsabilidades comunes pero diferenciadas de los países ante el 

cambio climático, reconoce el derecho que tiene el pueblo boliviano y sobre todo las 

personas más afectadas por el mismo a alcanzar el Vivir Bien a través de su desarrollo 

integral en el marco del respeto a las capacidades de regeneración de la Madre Tierra. 

  

15.    Economía Plural. El Estado Plurinacional de Bolivia reconoce la economía 

plural como el modelo económico boliviano, considerando las diferentes formas de 

organización económica, sobre los principios de la complementariedad, reciprocidad, 

solidaridad, redistribución, igualdad, sustentabilidad, equilibrio y armonía, donde la 

economía social comunitaria complementará el interés individual con el Vivir Bien 

colectivo. 

  

16.    Complementariedad y Equilibrio. El Estado Plurinacional de Bolivia 

promueve la complementariedad de los seres vivos en la Madre Tierra para Vivir Bien.  

  

17.    Diálogo de Saberes. El Estado Plurinacional de Bolivia asume la 

complementariedad entre los saberes y conocimientos tradicionales y las ciencias.  

  

Artículo 5.  (DEFINICIONES). A los efectos de la presente Ley se entiende por: 

  

1.      Madre Tierra. Es el sistema viviente dinámico conformado por la comunidad 

indivisible de todos los sistemas de vida y los seres vivos, interrelacionados, 

interdependientes y complementarios, que comparten un destino común. La Madre 

Tierra es considerada sagrada; alimenta y es el hogar que contiene, sostiene y 

reproduce a todos los seres vivos, los ecosistemas, la biodiversidad, las sociedades 

orgánicas y los individuos que la componen. 

  

2.      El Vivir Bien (Sumaj Kamaña, Sumaj Kausay, Yaiko Kavi Päve). Es el 

horizonte civilizatorio y cultural alternativo al capitalismo y a la modernidad que nace en 

las cosmovisiones de las naciones y pueblos indígena originario campesinos, y las 



112 
 

comunidades interculturales y afrobolivianas, y es concebido en el contexto de la 

interculturalidad. Se alcanza de forma colectiva, complementaria y solidaria integrando 

en su realización práctica, entre otras dimensiones, las sociales, las culturales, las 

políticas, las económicas, las ecológicas, y las afectivas, para permitir el encuentro 

armonioso entre el conjunto de seres, componentes y recursos de la Madre Tierra. 

Significa vivir en complementariedad, en armonía y equilibrio con la Madre Tierra y las 

sociedades, en equidad y solidaridad y eliminando las desigualdades y los mecanismos 

de dominación. Es Vivir Bien entre nosotros, Vivir Bien con lo que nos rodea y Vivir Bien 

consigo mismo. 

  

3.      Desarrollo Integral Para Vivir Bien. Es el proceso continuo de generación e 

implementación de medidas y acciones sociales, comunitarias, ciudadanas y de gestión 

pública para la creación, provisión y fortalecimiento de condiciones, capacidades y 

medios materiales, sociales y espirituales, en el marco de prácticas y de acciones 

culturalmente adecuadas y apropiadas, que promuevan relaciones solidarias, de apoyo 

y cooperación mutua, de complementariedad y de fortalecimiento de vínculos 

edificantes comunitarios y colectivos para alcanzar el Vivir Bien en armonía con la 

Madre Tierra. No es un fin, sino una fase intermedia para alcanzar el Vivir Bien como un 

nuevo horizonte civilizatorio y cultural. Está basado en la compatibilidad y 

complementariedad de los derechos establecidos en la presente Ley. 

  

4.      Componentes de la Madre Tierra Para Vivir Bien. Son los seres, 

elementos y procesos que conforman los sistemas de vida localizados en las diferentes 

zonas de vida, que bajo condiciones de desarrollo sustentable pueden ser usados o 

aprovechados por los seres humanos, en tanto recursos naturales, como lo establece la 

Constitución Política del Estado.  

  

5.      Diversidad Biológica. Es la variabilidad de los organismos vivos de 

cualquier fuente incluidos, entre otras cosas, los ecosistemas terrestres y marinos y 

otros ecosistemas acuáticos, así como los complejos ecológicos de los que forman 



113 
 

parte; comprende la diversidad dentro de cada especie, entre las especies y de los 

ecosistemas.  

  

6.      Aprovechamiento. Es la utilización de los productos de los componentes de 

la Madre Tierra por personas individuales y colectivas para el desarrollo integral, con 

fines de interés público y/o comercial, autorizados por el Estado Plurinacional de 

Bolivia, en armonía y equilibrio con la Madre Tierra. 

  

7.      Diversidad Cultural. Es la condición de heterogeneidad y pluralidad cultural 

de las bolivianas y los bolivianos, las naciones y pueblos indígena originario 

campesinos, y las comunidades interculturales y afrobolivianas, que conviven y se 

expresan a través de diversas dinámicas, realidades y formas de complementariedad 

cultural.  

  

8.      Funciones Ambientales. Es el resultado de las interacciones entre las 

especies de flora y fauna de los ecosistemas, de la dinámica propia de los mismos, del 

espacio o ambiente físico (o abiótico) y de la energía solar. Son ejemplos de las 

funciones ambientales los siguientes: el ciclo hidrológico, los ciclos de nutrientes, la 

retención de sedimentos, la polinización (provisión de polinizadores para reproducción 

de poblaciones de plantas y dispersión de semillas), la filtración, purificación y 

desintoxicación (aire, agua y suelo), el control biológico (regulación de la dinámica de 

poblaciones, control de plagas y enfermedades), el reciclado de nutrientes (fijación de 

nitrógeno, fósforo, potasio), la formación de suelos (meteorización de rocas y 

acumulación de materia orgánica), la regulación de gases con efecto invernadero 

(reducción de emisiones de carbono, captación o fijación de carbono), la provisión de 

belleza escénica o paisajística (paisaje).  

  

9.      Proceso Natural. Es un proceso que existe en la naturaleza o es producido 

por "la acción de las fuerzas naturales", pero no así por la acción o intervención de los 

seres humanos. 

  



114 
 

10.    Restauración. Es el proceso planificado de modificación intencional de una 

zona de vida o sistema de vida alterado con el objetivo de restablecer la diversidad de 

sus componentes, procesos, ciclos, relaciones e interacciones y su dinámica, de 

manera que se aproximen a las condiciones preexistentes al daño, en un tiempo 

definido. El sistema resultante debe ser auto sustentable en términos ecológicos, 

sociales, culturales y económicos.  

  

11.    Regeneración. Es la capacidad de una zona de vida o sistema de vida de la 

Madre Tierra para absorber daños, adaptarse a las perturbaciones y regenerarse, sin 

alterar significativamente sus características de estructura y funcionalidad inicial. 

  

12.    Sistemas de Vida. Son comunidades organizadas y dinámicas de plantas, 

animales, micro organismos y otros seres y su entorno, donde interactúan las 

comunidades humanas y el resto de la naturaleza como una unidad funcional, bajo la 

influencia de factores climáticos, fisiográficos y geológicos, así como de las prácticas 

productivas, la diversidad cultural de las bolivianas y los bolivianos, incluyendo las 

cosmovisiones de las naciones y pueblos indígena originario campesinos, las 

comunidades interculturales y afrobolivianas. En lo operacional los sistemas de vida se 

establecen a partir de la interacción entre las zonas de vida y las unidades 

socioculturales predominantes que habitan cada zona de vida e identifican los sistemas 

de manejo más óptimos que se han desarrollado o pueden desarrollarse como 

resultado de dicha interrelación. 

  

13.    Sociedad Justa, Equitativa y Solidaria. Es una sociedad donde todas las 

personas cuentan con las capacidades, condiciones, medios e ingresos suficientes, 

para satisfacer sus necesidades materiales, sociales y afectivas, y gozar de sus 

derechos fundamentales, sin diferencias de clases sociales y sin pobreza de ninguna 

naturaleza.  

  



115 
 

14.    Uso. Es la utilización de los componentes de la Madre Tierra por parte del 

pueblo boliviano de manera sustentable con fines no comerciales y en armonía y 

equilibrio con la Madre Tierra.  

  

15.    Vínculos Edificantes. Son los procesos y dinámicas positivas colectivas y 

comunitarias que sientan las bases para la construcción de una sociedad justa, 

equitativa y solidaria en el marco de la justicia social y climática. 

  

16.    Zonas de Vida. Son las unidades biogeográficas-climáticas que están 

constituidas por el conjunto de las comunidades organizadas de los componentes de la 

Madre Tierra en condiciones afines de altitud, ombrotipo, bioclima y suelo. 

  

  

TÍTULO II 

VISIÓN DEL VIVIR BIEN A TRAVÉS DEL DESARROLLO INTEGRAL 

EN ARMONÍA Y EQUILIBRIO CON LA MADRE TIERRA 

  

CAPÍTULO I 

VALORES DEL VIVIR BIEN COMO  

HORIZONTE ALTERNATIVO AL CAPITALISMO 

  

Artículo 6.  (VALORES DEL VIVIR BIEN). En el marco del Vivir Bien se 

establecen los siguientes valores del vivir bien del Estado Plurinacional de Bolivia, para 

la construcción de una sociedad justa, equitativa y solidaria: 

  

1.      Saber Crecer. Vivir Bien, es crecer y compartir con espiritualidad y fe, en el 

marco del respeto a la libertad de religión y de las creencias espirituales de acuerdo a 

las cosmovisiones del pueblo boliviano, que promueve y construye vínculos edificantes, 

virtudes humanitarias y solidarias para llevar una vida armoniosa. 

  



116 
 

2.      Saber Alimentarse. Vivir Bien, es alimentarse con calidad y productos 

naturales; saber combinar las comidas y bebidas adecuadas a partir de las estaciones 

del año, respetando los ayunos y ofrendando alimentos a la Madre Tierra. 

  

3.      Saber Danzar. Vivir Bien, es danzar en gratitud a la Madre Tierra y en 

celebración de la comunidad y armonía entre las personas donde se manifiesta la 

dimensión espiritual y energética.  

  

4.      Saber Trabajar. Vivir Bien, es considerar el trabajo como fiesta y como 

felicidad. Se retoma el pensamiento ancestral de que el trabajo es fiesta, por tanto se lo 

realiza con amor y pasión. Es trabajar en reciprocidad y complementariedad; es más 

que devolver el trabajo o los productos de la ayuda prestada en cualquier actividad. 

  

5.      Saber Comunicarse. Vivir Bien, es comunicarse y saber hablar. Sentir y 

pensar bien para hablar, lo que implica hablar para construir, para alentar, para aportar. 

Todo lo que hablemos se escribe en los corazones y en la memoria genética de los 

seres de la Madre Tierra. 

 

6.      Saber Soñar. Vivir Bien, es soñar en un buen futuro, que es proyectar la 

vida, partiendo de que todo empieza desde el sueño, por lo tanto el sueño es el inicio 

de la realidad.  

  

7.      Saber Escuchar. Vivir Bien, es escucharnos para conocernos, 

reconocernos, respetarnos y ayudarnos. Es escuchar a los mayores y revalorizar los 

saberes de las naciones indígena originario campesinas; es leer las arrugas de los 

abuelos para poder retomar el camino. Es no sólo escuchar con los oídos, es percibir, 

sentir y escuchar con todo nuestro espíritu, conciencia y cuerpo. 

  

8.      Saber Pensar. Es la reflexión no sólo desde lo racional sino desde el sentir, 

para que sin perder la razón caminemos en la senda del corazón. 

  



117 
 

CAPÍTULO II 

VIVIR BIEN A TRAVÉS DEL DESARROLLO INTEGRAL  

  

Artículo 7.  (CONSTRUCCIÓN DE UNA SOCIEDAD JUSTA, EQUITATIVA Y 

SOLIDARIA). El Estado Plurinacional de Bolivia está orientado a la búsqueda del Vivir 

Bien, a través del desarrollo integral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra para la 

construcción de una sociedad justa, equitativa y solidaria con respeto a la pluralidad 

económica, social, jurídica, política y cultural del pueblo boliviano. 

  

Artículo 8.  (REALIZACIÓN DEL VIVIR BIEN A TRAVÉS DEL DESARROLLO 

INTEGRAL). Se ejecuta, implementa y realiza en base a los objetivos del Vivir Bien, a 

través del desarrollo integral en el marco del proceso descolonizador del Estado 

Plurinacional de Bolivia, basado en la compatibilidad y complementariedad de los 

derechos establecidos en la presente Ley, así como con las obligaciones del Estado 

Plurinacional de Bolivia y deberes de la sociedad y las personas. 

  

  

CAPÍTULO III 

DERECHOS, OBLIGACIONES Y DEBERES 

  

Artículo 9.  (DERECHOS). El Vivir Bien a través del desarrollo integral en armonía 

y equilibrio con la Madre Tierra, debe ser realizado de manera complementaria, 

compatible e interdependiente de los siguientes derechos: 

  

1.      Derechos de la Madre Tierra, como sujeto colectivo de interés público como 

la interacción armónica y en equilibrio entre los seres humanos y la naturaleza, en el 

marco del reconocimiento de que las relaciones económicas, sociales, ecológicas y 

espirituales de las personas y sociedad con la Madre Tierra están limitadas por la 

capacidad de regeneración que tienen los componentes, las zonas y sistemas de vida 

de la Madre Tierra en el marco de la Ley N° 071 de Derechos de la Madre Tierra. 

  



118 
 

2.      Derechos colectivos e individuales de las naciones y pueblos indígena 

originario campesinos, comunidades interculturales y afrobolivianas en el marco de la 

Constitución Política del Estado y la Declaración de las Naciones Unidas sobre los 

Derechos de los Pueblos Indígenas y el Convenio 169 de la Organización Internacional 

del Trabajo.  

 

3.      Derechos civiles, políticos, sociales, económicos y culturales del pueblo 

boliviano para Vivir Bien a través de su desarrollo integral, satisfaciendo las 

necesidades de las sociedades y personas en el marco de las dimensiones sociales, 

culturales, políticas, económicas, productivas, ecológicas y espirituales. 

  

4.      Derecho de la población rural y urbana a vivir en una sociedad justa, 

equitativa y solidaria sin pobreza material, social y espiritual, en el marco del goce pleno 

de sus derechos fundamentales. 

 

Artículo 10.            (OBLIGACIONES DEL ESTADO PLURINACIONAL). El 

Estado Plurinacional de Bolivia tiene la obligación de: 

  

1.      Crear las condiciones para garantizar el sostenimiento del propio Estado en 

todos sus ámbitos territoriales para alcanzar el Vivir Bien, a través del desarrollo integral 

del pueblo boliviano de acuerdo a la Ley N° 031 Marco de Autonomías y 

Descentralización “Andrés Ibáñez”, la Ley N° 071 de Derechos de la Madre Tierra y la 

presente Ley. 

  

2.      Incorporación del desarrollo integral en armonía y equilibrio con la Madre 

Tierra para Vivir Bien en las políticas, normas, estrategias, planes, programas y 

proyectos del nivel central del Estado y de las entidades territoriales autónomas.  

  

3.      Formular, implementar, realizar el monitoreo y evaluar las políticas, normas, 

estrategias, planes, programas y proyectos para el cumplimiento de los objetivos, metas 



119 
 

e indicadores del Vivir Bien, a través del desarrollo integral en armonía y equilibrio con 

la Madre Tierra. 

  

4.      Crear las condiciones necesarias para la realización del ejercicio compatible 

y complementario de los derechos, obligaciones y deberes para Vivir Bien, en armonía y 

equilibrio con la Madre Tierra. 

  

5.      Garantizar la continuidad de la capacidad de regeneración de los 

componentes, zonas y sistemas de vida de la Madre Tierra.  

  

6.      Promover la industrialización de los componentes de la Madre Tierra, en el 

marco del respeto de los derechos y de los objetivos del Vivir Bien y del desarrollo 

integral establecidos en la presente Ley. 

  

7.      Avanzar en la eliminación gradual de la contaminación de la Madre Tierra, 

estableciendo responsabilidades y sanciones a quienes atenten contra sus derechos y 

especialmente al aire limpio y a vivir libre de contaminación.  

  

Artículo 11.            (DEBERES DE LA SOCIEDAD Y LAS PERSONAS). Las 

personas de forma individual y colectiva tienen el deber de: 

  

1.      Asumir conductas individuales y colectivas para avanzar en el cumplimiento 

de los principios y objetivos de desarrollo integral en armonía y equilibrio con la Madre 

Tierra en el marco de la Ley N° 071 de Derechos de la Madre Tierra. 

  

2.      Participar en la priorización de sus necesidades para la creación de las 

condiciones necesarias para el Vivir Bien, su desarrollo integral en concordancia con los 

Artículos 241 y 242 de la Constitución Política del Estado y el Sistema de Planificación 

Integral del Estado. 

  



120 
 

3.      Promover de forma sostenida y permanente procesos de desmercantilización 

de las relaciones entre los seres humanos y la naturaleza. 

  

4.      Toda persona natural o jurídica, pública o privada, a momento de obtener la 

autorización, el permiso o el derecho de aprovechamiento de los componentes de la 

Madre Tierra, cuando se trate de actividades de alto riesgo para la Madre Tierra y las 

zonas de vida, deberá, asumir compromisos a través de instrumentos económicos de 

regulación ambiental conforme a norma específica.  

  

5.      El responsable directo del daño ocasionado a los componentes o zonas de 

vida de la Madre Tierra está obligado a restaurar el mismo, de manera que se 

aproximen a las condiciones preexistentes al daño, sea directamente o por medio del 

Estado, cuando corresponda. El Estado Plurinacional de Bolivia a su vez exigirá la 

devolución de lo erogado al responsable directo, conforme a Ley específica.  

  

CAPÍTULO IV 

ALCANCES DE LOS OBJETIVOS DEL VIVIR BIEN A TRAVÉS 

DEL DESARROLLO INTEGRAL 

  

Artículo 12.            (OBJETIVOS DEL VIVIR BIEN A TRAVÉS DEL 

DESARROLLO INTEGRAL). En el marco del Vivir Bien a través del desarrollo integral 

en armonía y equilibrio con la Madre Tierra, se establecen los siguientes objetivos del 

Estado Plurinacional de Bolivia para la construcción de una sociedad justa, equitativa y 

solidaria: 

  

1.      Saber alimentarse para Vivir Bien. 

  

2.      Promover hábitos de consumo sustentables. 

  

3.      Establecer procesos de producción no contaminantes y que respetan la 

capacidad de regeneración de la Madre Tierra, en función del interés colectivo. 



121 
 

  

4.      Conservar los componentes, zonas y sistemas de vida de la Madre Tierra en 

el marco de un manejo integral y sustentable. 

  

5.      Prevenir y disminuir las condiciones de riesgo y vulnerabilidad del pueblo 

boliviano.  

  

6.      Orientar la inversión y distribución de la riqueza con justicia social. 

 

7.      Facilitar el acceso equitativo a los componentes de la Madre Tierra. 

  

8.      Democratizar el acceso a los medios y factores de producción. 

 

9.      Promover fuentes de empleo digno en el marco del desarrollo integral. 

  

10.    Facilitar el acceso universal del pueblo boliviano a la educación y salud. 

  

  

Artículo 13. (SABER ALIMENTARSE PARA VIVIR BIEN). El Estado 

Plurinacional de Bolivia promoverá el derecho a la alimentación y a la salud con 

soberanía y seguridad alimentaria, considerando complementariamente en el saber 

alimentarse todos los objetivos del Vivir Bien, mediante los siguientes aspectos 

principales: 

  

1.      Desarrollo de acciones estatales para el fortalecimiento de los sistemas 

económicos, productivos, sociales, culturales, políticos y ecológicos de las poblaciones 

con mayores problemas en la realización del Saber Alimentarse para Vivir Bien en el 

marco de la reconstitución integral de sus capacidades. 

  

2.      Desarrollo de procesos y acciones integrales en el marco del respeto y 

agradecimiento a la Madre Tierra, priorizando: el acceso a la tierra y territorio con agua 



122 
 

y buena producción; el manejo y el control de los riesgos ambientales, climáticos y la 

contaminación; la producción, transformación y comercialización de una diversidad de 

productos ecológicos y orgánicos; acceso a la alimentación y salud en familia y en 

comunidad revalorizando y fortaleciendo los saberes locales y conocimientos 

ancestrales y colectivos y la educación para la alimentación; un crecimiento sano de las 

personas; y más y mejor empleo e ingresos para el pueblo boliviano. 

  

3.      Avances progresivos del Estado Plurinacional de Bolivia y de acuerdo a sus 

capacidades para garantizar el acceso a los alimentos en cantidad y calidad para las 

poblaciones que no pueden conseguirlos por sí mismos en su vida diaria. 

  

4.      Reconocimiento y fomento a la diversificación de la producción, la diversidad 

de los productos en los mercados, las prácticas de intercambio comunitarios y en la 

dieta alimentaria, la protección a las variedades locales y nativas, así como el fomento a 

las culturas y tradiciones alimentarias. 

  

5.      Acciones para evitar la mercantilización de los recursos genéticos, la 

privatización del agua, la biopiratería y el traslado ilegal de material genético, así como 

la participación de monopolios y/o oligopolios en la producción y comercialización de 

semillas y alimentos.  

  

6.      Priorización del abastecimiento interno con producción nacional, fomento del 

comercio justo y solidario de productos agropecuarios y provenientes del bosque, así 

como de la formulación de políticas comerciales que beneficien al pequeño productor y 

a la economía comunitaria.  

  

7.      Protección de la población de la malnutrición con énfasis en el control de la 

comercialización de alimentos que dañan la salud humana. 

  

8.      Sanciones a la especulación financiera basada en la producción y 

comercialización de alimentos. 



123 
 

  

9.      Establecimiento de mejores condiciones y capacidades integrales para la 

producción, acceso y consumo de alimentos más sanos, inocuos, nutritivos, 

agroecológicos y culturalmente adecuados para los seres humanos, con énfasis en las 

áreas urbanas. 

  

10.    Revalorización y fortalecimiento de los sistemas de vida de los pequeños 

productores, de las naciones y pueblos indígena originario campesinos, comunidades 

interculturales y afrobolivianas, cooperativas y otros sistemas asociativos, a través del 

manejo sustentable de su biodiversidad y del respeto, revalorización y reafirmación de 

sus saberes en el marco de la diversidad cultural. 

  

11.    Desarrollo de procesos de educación alimentaria y nutricional, promoción de 

micronutrientes y alimentos biofortificados.  

  

12.    Planificación estratégica alimentaria participativa de la sociedad civil 

organizada, naciones y pueblos indígena originario campesinos, comunidades 

interculturales y afrobolivianas, y asociaciones de los actores productivos de la 

economía plural, sobre la base de la vocación y potencial productivo de las zonas de 

vida y en el marco de estrategias, planes y programas de desarrollo productivo 

agropecuario, agroforestal y piscícola integral y sustentable. 

  

Artículo 14. (PROMOVER HÁBITOS DE CONSUMO SUSTENTABLES). El 

Estado Plurinacional de Bolivia impulsará un cambio gradual hacia el establecimiento 

de hábitos de consumo sustentables del pueblo boliviano, mediante los siguientes 

aspectos principales: 

  

1.      Acciones para fortalecer hábitos de consumo sustentables que se basan en 

las relaciones de complementariedad entre los seres humanos con la Madre Tierra y 

están limitados por las capacidades de regeneración de sus componentes y sistemas 

de vida.  



124 
 

  

2.      Acciones para promover que el uso de bienes y servicios que responden a 

satisfacer las necesidades básicas del pueblo boliviano minimicen el aprovechamiento 

desmedido de los componentes de la Madre Tierra, el empleo de materiales tóxicos, y 

las emisiones de desperdicios y contaminantes. 

  

3.      Promoción y fortalecimiento de conductas individuales y colectivas que 

valoren el consumo de los alimentos ecológicos nacionales, el uso racional de energía, 

la conservación del agua, la reducción del consumismo, el tratamiento de los residuos 

sólidos y el reciclaje. 

  

4.      Desarrollo de acciones informativas y educativas para reforzar los valores, 

toma de decisiones y comportamiento del pueblo boliviano hacia un consumo informado 

y responsable que evalúa los beneficios culturales, ambientales, sociales y económicos 

de las actividades productivas y la utilización sustentable de los componentes de la 

Madre Tierra. 

  

5.      Promover la investigación científica de la interrelación entre la alimentación y 

salud. 

   

Artículo 15. (ESTABLECER PROCESOS DE PRODUCCIÓN NO 

CONTAMINANTES Y QUE RESPETAN LA CAPACIDAD DE REGENERACIÓN DE LA 

MADRE TIERRA EN FUNCIÓN DEL INTERÉS PÚBLICO). El Estado Plurinacional de 

Bolivia impulsará de forma progresiva y de acuerdo a las circunstancias locales, la 

creación y fortalecimiento de patrones de producción más sustentables, limpios y que 

contribuyan a una mayor calidad ambiental, mediante: 

  

1.      Impulso al uso y aprovechamiento de los recursos naturales renovables de la 

Madre Tierra de acuerdo a su capacidad de regeneración y a la capacidad de las zonas 

de vida de asimilar daños, reconociendo que las relaciones económicas están limitadas 



125 
 

por la capacidad de regeneración que tiene la Madre Tierra y sus zonas de vida, en 

función del interés colectivo para Vivir Bien. 

  

2.      Transformación progresiva de la matriz energética del país hacia fuentes 

renovables y más limpias. 

  

3.      Acciones para promover el incremento progresivo de la eficiencia en el uso y 

aprovechamiento sustentable de los componentes no renovables de la Madre Tierra y 

para que los procesos vinculados a actividades extractivas e industriales utilicen las 

mejores tecnologías disponibles para prevenir, mitigar y remediar los daños causados y 

para restaurar los componentes y las zonas de vida de la Madre Tierra.  

  

4.      Fortalecimiento de sistemas productivos compatibles con la vocación 

productiva de las zonas y sistemas de vida en los procesos de satisfacción de las 

necesidades del pueblo boliviano.  

  

5.      La maximización de la eficiencia energética en los procesos productivos y la 

toma de decisiones y acciones que eviten daños irreversibles a los componentes, zonas 

y sistemas de vida de la Madre Tierra. 

  

6.      Desarrollo de procesos productivos agropecuarios, que garanticen una 

mayor productividad, la capacidad de regeneración de la Madre Tierra, el respeto a las 

zonas y sistemas de vida de las diferentes regiones y la prioridad de garantizar la 

soberanía y seguridad alimentaria.  

  

7.      Acciones para sustituir gradualmente y limitar la utilización de tecnologías 

degradantes y compuestos químicos tóxicos que puedan ser reemplazados con otras 

alternativas equivalentes ecológica y socialmente adecuadas. 

  



126 
 

8.      Acciones para evitar la monoproducción que deteriora las prácticas 

productivas locales y facilita la degradación de los componentes y zonas de vida de la 

Madre Tierra.  

  

9.      Establecimiento de mecanismos para que las personas individuales y 

colectivas, públicas o privadas, responsables de la contaminación y/o daño a los 

componentes y zonas de vida de la Madre Tierra, realicen las acciones necesarias para 

la efectiva restauración o rehabilitación de los mismos, así como la mitigación de los 

daños. 

  

Artículo 16. (CONSERVAR LOS COMPONENTES, ZONAS Y SISTEMAS DE 

VIDA DE LA MADRE TIERRA EN EL MARCO DE UN MANEJO INTEGRAL Y 

SUSTENTABLE). El Estado Plurinacional de Bolivia promoverá el manejo integral y 

sustentable de los componentes, zonas y sistemas de vida para garantizar el 

sostenimiento de las capacidades de regeneración de la Madre Tierra, mediante los 

siguientes aspectos principales: 

  

1.      Generación de condiciones necesarias para el uso y aprovechamiento de los 

componentes de la Madre Tierra en el marco de sistemas de vida sustentables que 

desarrollen integralmente los aspectos sociales, ecológicos, culturales y económicos del 

pueblo boliviano tomando en cuenta los saberes y conocimientos de cada nación y 

pueblo indígena originario campesino, comunidad intercultural y afroboliviana, en el 

marco de la consulta previa, libre e informada. 

  

2.      Planificación y regulación de la ocupación territorial y el uso de los 

componentes de la Madre Tierra de acuerdo a las vocaciones ecológicas y productivas 

de las zonas de vida, las tendencias del cambio climático y los escenarios deseados por 

la población en el marco del Vivir Bien, a través del desarrollo integral en armonía y 

equilibrio con la Madre Tierra. 

  



127 
 

3.      Acciones para garantizar el aprovechamiento sustentable de la tierra y 

territorios, bajo cualquier forma de propiedad, incorporando criterios sociales, 

económicos, productivos, ecológicos, espirituales y de sostenimiento de la capacidad 

de regeneración de la Madre Tierra en la función social y función económico social.  

  

4.      Fomento, control y fiscalización del aprovechamiento de los componentes de 

la Madre Tierra de acuerdo a cada zona de vida y sistemas de vida, respetando los 

fines y objetivos de las áreas protegidas del Sistema Nacional, Departamental, y 

Municipal de Áreas Protegidas. 

  

5.      La gestión, uso y aprovechamiento de los componentes renovables de la 

Madre Tierra, debe garantizar que la velocidad de reposición de dichos componentes 

sea igual o mayor a su velocidad de agotamiento.  

  

6.      Reconocimiento, respeto y promoción de la gestión territorial integral y 

sustentable de los componentes de la Madre Tierra, que se encuentran en los territorios 

de las naciones y pueblos indígena originario campesinos, comunidades interculturales 

y afrobolivianas, en el marco de la recuperación y uso de las normas, procedimientos, 

prácticas, saberes y conocimientos tradicionales propios y de las normas del Estado 

Plurinacional de Bolivia. 

  

7.      Fortalecimiento de las prácticas productivas locales para el uso y 

aprovechamiento de los componentes de la Madre Tierra, fortaleciendo los medios de 

vida, capacidades organizacionales y habilidades de las poblaciones locales en el 

marco del manejo múltiple y diversificado de las zonas de vida. 

  

8.      Disponer recursos económicos para programas de restauración o 

rehabilitación de los componentes o zonas de vida dañados, sin perjuicio de las 

responsabilidades en que incurran los causantes del daño y de la exigencia del Estado 

Plurinacional de Bolivia, del desembolso de los costos emergentes de las medidas de 

restauración.  



128 
 

  

9.      La integridad de las zonas y sistemas de vida debe ser asegurada mediante 

el control y monitoreo participativo por parte del Estado Plurinacional de Bolivia en 

todos los niveles territoriales y de forma complementaria con los actores productivos y 

las comunidades locales; bajo parámetros y lineamientos emitidos por el nivel central 

del Estado, de acuerdo a lo establecido en la Constitución Política del Estado. Las 

naciones y pueblos indígena originario campesinos, comunidades interculturales y 

afrobolivianas desarrollarán estos procesos en sus territorios, de acuerdo a sus normas 

y procedimientos propios conforme a Ley. 

  

Artículo 17. (PREVENIR Y DISMINUIR LAS CONDICIONES DE RIESGO Y 

VULNERABILIDAD DE LA MADRE TIERRA Y DEL PUEBLO BOLIVIANO). El Estado 

Plurinacional de Bolivia promoverá acciones para prevenir y disminuir las condiciones 

de riesgo y vulnerabilidad de la Madre Tierra y del pueblo boliviano ante los desastres 

naturales e impactos del cambio climático, mediante los siguientes aspectos principales: 

  

1.      Incorporación e innovación permanente del enfoque de prevención, gestión 

del riesgo de desastres y de adaptación al cambio climático en el Sistema de 

Planificación Integral del Estado Plurinacional de Bolivia. 

  

2.      Acciones de gestión de riesgo en el sector agropecuario para prevenir la 

disminución de las capacidades de producción alimentaria del país en el marco de la 

soberanía y seguridad alimentaria con énfasis en la población y regiones más 

vulnerables. 

  

3.      Integración del enfoque de reducción del riesgo de desastres y adaptación al 

cambio climático en los programas y proyectos de desarrollo del nivel central del Estado 

y de las entidades territoriales autónomas, fortaleciendo las capacidades institucionales 

y mejorando los procesos de coordinación entre las entidades competentes en la 

planificación, gestión y ejecución de intervenciones en esta materia, en el marco de sus 

competencias. 



129 
 

  

4.      Desarrollo de redes de información climática, alerta temprana y estrategias 

de información y difusión para la prevención de los desastres naturales, con la 

incorporación de medios de comunicación en acciones de sensibilización de la 

población y con énfasis en el sector agropecuario y el cambio climático considerando 

las experiencias y la sabiduría de las naciones indígena originario campesinas, 

comunidades interculturales y afrobolivianas en el manejo de indicadores para la 

predicción climática local. 

  

5.      Fortalecimiento de los procesos de gestión territorial en las entidades 

territoriales autónomas y en los territorios, bajo cualquier forma de propiedad, con un 

enfoque de gestión de riesgos y de adaptación al cambio climático. 

  

6.      Articulación entre entidades públicas, privadas, sector académico y 

organizaciones sociales para desarrollar procesos de investigación, información, 

planificación y ejecución de intervenciones en la gestión del riesgo de desastres con un 

enfoque de adaptación al cambio climático. 

  

Artículo 18. (ORIENTAR LA INVERSIÓN Y DISTRIBUCIÓN DE LA RIQUEZA 

DEL ESTADO CON JUSTICIA SOCIAL). El Estado Plurinacional de Bolivia creará 

condiciones para que la distribución de la riqueza generada por los sectores 

estratégicos de la economía, basados en el aprovechamiento y transformación de los 

recursos naturales renovables y no renovables, tenga un impacto directo en la 

construcción de una sociedad más justa, equitativa y solidaria sin pobreza material, 

social y espiritual, mediante los siguientes criterios principales: 

  

1.      Potenciamiento productivo de las diferentes formas de la economía plural 

con énfasis en los pequeños productores y en la economía comunitaria. 

  



130 
 

2.      Establecimiento de equilibrios en la distribución de la riqueza en base a las 

necesidades de las regiones y a la reducción de las desigualdades socioeconómicas 

regionales. 

  

3.      Prioridad en la inversión de la riqueza de forma inversamente proporcional a 

la concentración de servicios financieros y no financieros. 

  

4.      Reducción de las vulnerabilidades regionales que resultan del impacto del 

cambio climático en el pueblo boliviano y en las zonas de vida del país. 

  

5.      La participación del Estado Plurinacional de Bolivia como actor económico 

productivo estratégico, regulador, dinamizador de las relaciones económicas y 

redistribuidor del excedente entre las distintas formas de organización de la economía 

plural. 

  

Artículo 19. (FACILITAR EL ACCESO EQUITATIVO A LOS COMPONENTES 

DE LA MADRE TIERRA). El Estado Plurinacional de Bolivia facilitará la reducción de 

las diferencias con relación al acceso del pueblo boliviano a la tierra, agua, bosques, 

biodiversidad y otros componentes de la Madre Tierra así, mediante los siguientes 

aspectos principales: 

  

1.       Acciones para que la distribución de los componentes de la Madre Tierra 

responda a la construcción de una sociedad justa, equitativa y solidaria sin pobreza 

material, social y espiritual.  

  

2.      Eliminación de la concentración de la propiedad de la tierra o latifundio y 

otros componentes de la Madre Tierra en manos de propietarios agrarios y empresas 

para que se logre una mayor equidad en el acceso a los beneficios de la Madre Tierra, 

con énfasis en la soberanía y seguridad alimentaria y en el fortalecimiento de la 

economía comunitaria, en el marco de lo dispuesto por el Capítulo IX del Título II Cuarta 

Parte de la Constitución Política del Estado. 



131 
 

  

3.      Regulación y control de la extranjerización en la propiedad, acceso y 

aprovechamiento de los componentes de la Madre Tierra.  

  

4.      Establecimiento de condiciones equitativas en el acceso al agua para 

consumo, riego y uso industrial en el marco de la gestión integral de cuencas y recursos 

hídricos. 

  

Artículo 20. (DEMOCRATIZAR EL ACCESO A LOS MEDIOS Y FACTORES DE 

PRODUCCIÓN). El Estado Plurinacional de Bolivia promoverá un mayor acceso y 

control del Estado y del pueblo boliviano a los medios y factores de producción para 

mejorar su capacidad de producción, agregación de valor y su comercialización, 

mediante los siguientes aspectos principales:  

  

1.      Potenciamiento del sistema productivo estatal, en el marco de la economía 

plural, para la generación y diversificación de la riqueza productiva. 

  

2.      El acceso equitativo a los medios y factores de producción para el pueblo 

boliviano, promoviendo formas comunitarias y colectivas de producción, urbanas y 

rurales, con impulso a los procesos productivos sustentables, diversificación y 

agregación de valor. 

  

3.      La ampliación y acceso expedito por parte del pueblo boliviano a mercados y 

prácticas de intercambio, servicios de asistencia técnica, procesos de innovación, 

diálogo de saberes y desarrollo técnico y tecnológico que promuevan y fortalezcan 

emprendimientos productivos y de servicios sustentables. 

  

4.      Desarrollo de complejos productivos, en el marco de la economía plural, 

incluyendo encadenamientos productivos entre sectores y regiones que dinamicen 

economías locales e iniciativas vinculadas a la micro, pequeña, mediana empresa y 



132 
 

economía comunitaria, involucrando con prioridad a los sectores agropecuario, 

artesanal, industrial y de servicios.  

  

5.      Profundización de la democratización y diversificación del sistema financiero 

priorizando el desarrollo del sector productivo y la demanda de las productoras y los 

productores históricamente excluidos, así como la soberanía y seguridad alimentaria, 

con un enfoque de género y de sustentabilidad.  

  

6.      Promoción y financiamiento del desarrollo productivo nacional con 

características de solidaridad y fomento, con tasas de interés, garantías, plazos y otras 

condiciones de financiamientos convenientes y acordes al ciclo de producción de los 

sectores productivos. 

  

7.      Orientación y apoyo a la transformación, diversificación y crecimiento de la 

matriz productiva, a partir de la otorgación de financiamiento en articulación con 

servicios no financieros que respondan a las necesidades y características de los 

productores. 

  

Artículo 21. (PROMOVER FUENTES DE EMPLEO DIGNO EN EL MARCO DEL 

VIVIR BIEN, A TRAVÉS DEL DESARROLLO INTEGRAL). El Estado Plurinacional de 

Bolivia impulsará la creación, consolidación y fortalecimiento de más y mejor empleo 

digno para el pueblo boliviano, mediante los siguientes aspectos principales:  

  

1.      Promoción de empleo a través del incentivo a una economía diversificada en 

el marco de la economía plural, democratización del acceso a los medios y factores de 

producción, y fortalecimiento del desarrollo productivo de la micro, pequeña, mediana 

empresa y economía comunitaria. 

  

2.      Institucionalización de un servicio público de empleo de alcance plurinacional 

para contribuir a la inserción laboral de los trabajadores. 

  



133 
 

3.      Desarrollo de procesos de certificación de competencias laborales y 

capacitación de mano de obra calificada.  

  

4.      Acciones para apoyar en el ámbito plurinacional a los procesos de inserción 

de las y los jóvenes a los mercados y prácticas de intercambio laborales permitiéndoles 

acceder a fuentes de trabajo de carácter estable. 

  

Artículo 22. (FACILITAR EL ACCESO UNIVERSAL DEL PUEBLO BOLIVIANO 

A LA EDUCACIÓN Y SALUD). El Estado Plurinacional de Bolivia fortalecerá las 

condiciones básicas para una vida integral y sana de las personas y de la sociedad así 

como de una educación relacionada con las necesidades del desarrollo integral en 

armonía y equilibrio con la Madre Tierra para Vivir Bien, en el marco de la Ley N° 070 

de la Educación “Avelino Siñani – Elizardo Pérez”. 

  

 TÍTULO III 

BASES Y ORIENTACIONES DEL VIVIR BIEN A TRAVÉS 

DEL DESARROLLO INTEGRAL EN ARMONÍA Y EQUILIBRIO CON LA MADRE 

TIERRA 

  

CAPÍTULO I 

BASES Y ORIENTACIONES  

  

Artículo 23.            (CONSERVACIÓN DE LA DIVERSIDAD BIOLÓGICA Y 

CULTURAL). Las bases y orientaciones del Vivir Bien a través del desarrollo integral en 

conservación de la diversidad biológica y cultural, incluyendo Áreas Protegidas, son: 

  

1.      Desarrollar políticas, estrategias, planes, programas y proyectos de uso, 

aprovechamiento, protección y conservación de la biodiversidad de forma participativa, 

de acuerdo a las características de cada sistema de vida.  

  



134 
 

2.      Fomentar el desarrollo de capacidades para la evaluación de riesgos para la 

biodiversidad, la salud humana y los sistemas de vida, inherentes a la introducción de 

especies exóticas invasoras, productos agrícolas y otros. 

 

3.      Establecer e implementar políticas, planes, programas y proyectos para el 

mantenimiento del patrimonio genético y la diversidad de recursos genéticos existente 

en el país y los conocimientos ancestrales asociados a éstos. 

  

4.      Promover la conservación y protección de las zonas de recarga hídrica, 

cabeceras de cuenca, franjas de seguridad nacional del país y áreas con alto valor de 

conservación, en el marco del manejo integral de cuencas.  

  

5.      Respeto a la clasificación de las zonas y sistemas de vida y cumplimiento 

estricto de la aptitud de uso del suelo por parte del nivel central del Estado, entidades 

territoriales autónomas y propietarios agrarios y comunitarios. 

  

6.      Fortalecer y promover el Sistema de Áreas Protegidas Nacional, 

Departamental, y Municipal definidos en la Constitución Política del Estado, como uno 

de los principales instrumentos de defensa de la Madre Tierra. Las Áreas Protegidas y 

otras áreas de conservación y protección están sujetas a Ley específica. 

  

Artículo 24. (AGRICULTURA, PESCA Y GANADERÍA). Las bases y 

orientaciones del Vivir Bien, a través del desarrollo integral en agricultura y ganadería 

son: 

  

1.      Encarar la revolución productiva comunitaria agropecuaria, estableciendo 

como objetivo fundamental el logro de la soberanía con seguridad alimentaria. 

  

2.      Maximizar la eficiencia productiva y energética para minimizar el avance de 

la frontera agrícola, la afectación irreversible a las zonas de vida, y el uso y 

aprovechamiento de otros componentes de la Madre Tierra.  



135 
 

  

3.      Establecer los límites máximos de uso y aprovechamiento de los 

componentes de la Madre Tierra de acuerdo a cada zona y sistema de vida. 

  

4.      Desarrollar políticas de gestión armónica, adecuada, responsable y 

participativa de la producción agropecuaria de acuerdo a las características y la 

vocación regional de cada sistema de vida.  

  

5.      Priorizar e incentivar la agricultura, pesca, ganadería familiar comunitaria y la 

agroecología, de acuerdo a la cosmovisión de cada pueblo indígena originario 

campesino y comunidad intercultural y afroboliviana, con un carácter diversificado, 

rotativo y ecológico, para la soberanía con seguridad alimentaria, buscando el diálogo 

de saberes. 

  

6.      Promover e incentivar la agricultura y ganadería empresarial siempre y 

cuando incorporen tecnologías y prácticas que garantizan la capacidad de regeneración 

de las zonas y sistemas de vida, el incremento de la productividad de carácter 

diversificado y ecológico, para garantizar la soberanía y seguridad alimentaria.  

  

7.      Desarrollar acciones de protección del patrimonio genético de la 

agrobiodiversidad, prohibiendo la introducción, producción, uso, liberación al medio y 

comercialización de semillas genéticamente modificadas en el territorio del Estado 

Plurinacional de Bolivia, de las que Bolivia es centro de origen o diversidad y de 

aquellas que atenten contra el patrimonio genético, la biodiversidad, la salud de los 

sistemas de vida y la salud humana. 

  

8.      Desarrollar acciones que promuevan la eliminación gradual de cultivos de 

organismos genéticamente modificados autorizados en el país a ser determinada en 

norma específica.  

  



136 
 

9.      Desarrollar capacidades institucionales, técnicas, tecnológicas y legales para 

la detección, análisis de riesgos y control de organismos genéticamente modificados y 

sus derivados en condiciones de tránsito, así como para el monitoreo de aquellos 

presentes en el país con fines de su gradual eliminación.  

  

10.    Desarrollar sistemas de investigación, innovación tecnológica y de 

información oportuna así como un sistema de regulación de la producción y 

comercialización de los alimentos considerando elementos de volumen, calidad, tiempo 

y generación de reservas. 

  

11.    Prohibir la producción de agrocombustibles y la comercialización de 

productos agrícolas para la producción de los mismos en tanto que es prioridad del 

Estado Plurinacional de Bolivia precautelar la soberanía con seguridad alimentaria.  

  

12.    Mejorar el acceso a insumos, infraestructura productiva, asistencia técnica y 

capacitación. 

  

13.    Regular el uso de plaguicidas y otros insumos agropecuarios que causan 

daño y a la salud humana, según norma específica. 

  

14.    Promover e incentivar la agricultura urbana y periurbana en armonía y 

equilibrio con la Madre Tierra para el consumo familiar.  

  

15.    Fortalecer las capacidades orgánicas, productivas, de transformación, 

comercialización y financiamiento de las comunidades indígena originario campesinas, 

comunidades interculturales y afrobolivianas, desde un enfoque intercultural que 

recupere los saberes, prácticas y conocimientos ancestrales. 

  

16.    Identificar, actualizar, clasificar y delimitar la superficie agrícola total en base 

a la vocación de uso de suelo para promover mayor productividad de las actividades 



137 
 

agropecuarias, evitando la ampliación de la frontera agrícola en el marco de la 

soberanía con seguridad alimentaria. 

  

Artículo 25. (BOSQUES). Las bases y orientaciones del Vivir Bien, a través del 

desarrollo integral en bosques son: 

  

1.      Realizar un manejo integral y sustentable de los bosques con normas y 

criterios de gestión regionalizada ajustada a cada tipo de bosque de acuerdo a las 

zonas y sistemas de vida como condición para la preservación de derechos de uso y 

aprovechamiento.  

  

2.      Identificar, actualizar y clasificar la superficie boscosa total y las funciones 

del bosque para el uso y aprovechamiento planificado de los productos maderables y 

no maderables y la protección de los bosques primarios.  

  

3.      Promover y desarrollar políticas de manejo integral y sustentable de bosques 

de acuerdo a las características de las diferentes zonas y sistemas de vida, incluyendo 

programas de forestación, reforestación y restauración de bosques, acompañados de la 

implementación de sistemas agroforestales sustentables, en el marco de las prácticas 

productivas locales y de regeneración de los sistemas de vida. 

  

4.      Prohibir de manera absoluta la conversión de uso de suelos de bosque a 

otros usos en zonas de vida de aptitud forestal, excepto cuando se trata de proyectos 

de interés nacional y utilidad pública. 

  

Artículo 26. (MINERÍA E HIDROCARBUROS). Las bases y orientaciones del Vivir 

Bien, a través del desarrollo integral en minería e hidrocarburos son: 

  

1.      Las actividades de exploración, explotación, refinación, transformación, 

industrialización, transporte y comercialización de recursos mineros e hidrocarburíferos 

serán realizadas de forma progresiva, según corresponda con las tecnologías más 



138 
 

adecuadas y limpias con el objetivo de reducir al máximo los daños ambientales y 

sociales.  

  

2.      Los procesos productivos mineros e hidrocarburíferos se desarrollarán en el 

marco de instrumentos específicos de regulación y gestión de los sistemas de vida, 

mismos que estarán sujetos a procesos de monitoreo técnico integral recurrente e 

interinstitucional y auditorías de sistemas de vida con participación de la población 

afectada por éstos procesos productivos. Cuando los mismos se desarrollen en 

territorios de las naciones y pueblos indígena originario campesinos, comunidades 

interculturales y afrobolivianas, la participación en dicha auditoría se realizará en el 

marco de sus normas y procedimientos propios conforme a Ley.  

  

3.      Desarrollar procesos de industrialización en minería e hidrocarburos que han 

cumplido los requisitos con el Estado y que garanticen el sostenimiento de las 

capacidades de regeneración de las zonas y sistemas de vida.  

  

4.      Establecer medidas para que las empresas públicas y privadas, nacionales y 

extranjeras o cooperativas, que desarrollen actividades, obras o proyectos mineros e 

hidrocarburíferos, realicen procesos de restauración de las zonas de vida y mitigación 

de daños. Los pequeños productores mineros y cooperativas mineras realizarán estos 

procesos conjuntamente con las entidades competentes del Estado Plurinacional de 

Bolivia. 

  

5.      Establecer medidas para que las empresas públicas y privadas, nacionales y 

extranjeras o cooperativas mineras e hidrocarburíferas, que ocasionen daños 

irreversibles a los componentes de la Madre Tierra, sean sujetos a responsabilidades 

de acuerdo a Ley específica.  

  

6.      Toda forma de aprovechamiento de los componentes de la Madre Tierra, no 

metálicos, salmueras, evaporíticos y otros existentes, deben realizarse bajo procesos 



139 
 

de extracción y transformación en el marco de la armonía y equilibrio con la Madre 

Tierra.  

  

Artículo 27. (AGUA). Las bases y orientaciones del Vivir Bien a través del 

desarrollo integral en agua son: 

 

1.      Garantizar el derecho al agua para la vida, priorizando su uso, acceso y 

aprovechamiento como recurso estratégico en cantidad y calidad suficiente para 

satisfacer de forma integral e indistinta la conservación de los sistemas de vida, la 

satisfacción de las necesidades domésticas de las personas y los procesos productivos 

para garantizar la soberanía y seguridad alimentaria. 

  

2.      Toda actividad industrial y extractiva, que implique el aprovechamiento del 

agua según corresponda, debe implementar, entre otros, dinámicas extractivas y de 

transformación adecuadas que incluyen plantas y/o procesos de tratamiento que 

minimicen los efectos de la contaminación, así como la regulación de la descarga de 

desechos tóxicos a las fuentes de agua. Los pequeños productores mineros, 

cooperativas mineras y empresas comunitarias, desarrollarán estas acciones 

conjuntamente con el Estado Plurinacional de Bolivia. 

  

3.      El agua en todos su ciclos hídricos y estados, superficiales y subterráneos, 

así como sus servicios, no podrán ser objeto de apropiaciones privadas ni ser 

mercantilizados. El acceso al agua estará sujeto a un régimen de licencia, registros y 

autorizaciones conforme a Ley del Agua específica.  

  

4.      Regular, proteger y planificar el uso, acceso y aprovechamiento adecuado, 

racional y sustentable de los componentes hídricos, con participación social, 

estableciendo prioridades para el uso del agua potable para el consumo humano.  

  

5.      Regular, monitorear y fiscalizar los parámetros y niveles de la calidad de 

agua. 



140 
 

  

6.      Promover el aprovechamiento y uso sustentable del agua para la producción 

de alimentos de acuerdo a las prioridades y potencialidades productivas de las 

diferentes zonas. 

  

7.      Garantizar la conservación, protección, preservación, restauración, uso 

sustentable y gestión integral de las aguas fósiles, glaciales, humedales, subterráneas, 

minerales, medicinales y otras, priorizando el uso del agua para la vida. 

  

8.      Promover el aprovechamiento de los recursos hídricos de los ríos, lagos y 

lagunas que conforman las cuencas hidrográficas, considerados recursos estratégicos 

por su potencialidad, por la variedad de recursos naturales que contienen y por ser 

parte fundamental de los ecosistemas, para el desarrollo y la soberanía boliviana. 

  

9.      Regular y desarrollar planes interinstitucionales de conservación y manejo 

sustentable de las cuencas hidrográficas, bajo parámetros y lineamientos emitidos por 

el nivel central del Estado Plurinacional de Bolivia, de acuerdo a lo establecido en la 

Constitución Política del Estado, destinados a garantizar la soberanía con seguridad 

alimentaria y los servicios básicos y la conservación de los sistemas de vida, en el 

marco de las normas y procedimientos propios de los pueblos indígena originario 

campesinos, comunidades interculturales y afrobolivianas, conforme a Ley. 

  

10.    Desarrollar planes de gestión integral de las aguas en beneficio del pueblo y 

resguardar de forma permanente las aguas fronterizas y transfronterizas, para la 

conservación de la riqueza hídrica que contribuirá a la integración y salud de los 

pueblos.  

  

11.    Adoptar, innovar y desarrollar prácticas y tecnologías para el uso eficiente, la 

captación, almacenamiento, reciclaje y tratamiento de agua. 

  



141 
 

12.    Desarrollar políticas para el cuidado y protección de las cabeceras de 

cuenca, fuentes de agua, reservorios y otras, que se encuentran afectados por el 

cambio climático, la ampliación de la frontera agrícola o los asentamientos humanos no 

planificados y otros.  

  

13.    El aprovechamiento del agua para uso industrial estará sujeto a una 

regulación específica a ser determinada por la autoridad nacional competente, cuyos 

beneficios, cuando corresponda, serán invertidos en proyectos locales de desarrollo 

integral. 

  

Artículo 28. (TIERRA Y TERRITORIO). Las bases y orientaciones del Vivir Bien, 

a través del desarrollo integral en tierra y territorio son: 

  

1.      En concordancia con el Artículo 94 de la Ley N° 031 Marco de Autonomías y 

Descentralización “Andrés Ibáñez”, el ordenamiento territorial debe integrar la gestión 

integral de los sistemas de vida en armonía y equilibrio con la Madre Tierra, respetando 

la cosmovisión de las naciones y pueblos indígena originario campesinos, comunidades 

interculturales y afrobolivianas, cuando corresponda.  

  

2.      Las tierras fiscales serán dotadas, distribuidas y redistribuidas de manera 

equitativa con prioridad a las mujeres, pueblos indígena originario campesinos, 

comunidades interculturales y afrobolivianas que no las posean, garantizando su uso y 

aprovechamiento de acuerdo a las características de las zonas y sistemas de vida, 

según Ley de Tierra y Territorio específica. 

  

3.      El Estado reconoce la integridad y unidad de los territorios indígena 

originario campesinos y garantiza el ejercicio pleno de los derechos de la totalidad de 

naciones y pueblos que coexisten en un territorio indígena originario campesino. 

  

4.      Establecimiento de instrumentos institucionales, técnicos y jurídicos para 

verificar que el uso de la tierra y territorios se ajusten a las características de las zonas 



142 
 

y sistemas de vida, incluyendo la vocación de uso y aprovechamiento, condiciones para 

la continuidad de los ciclos de vida y necesidades de restauración. 

  

5.      Planificación del desarrollo integral incorporando el manejo integral de 

cuencas en la gestión de los componentes, zonas y sistemas de vida de la Madre 

Tierra, fortaleciendo los usos y costumbres, y promoviendo la innovación en la gestión 

del territorio.  

Artículo 29. (AIRE Y CALIDAD AMBIENTAL). Las bases y orientaciones del Vivir 

Bien a través del desarrollo integral en aire y calidad ambiental son: 

  

1.      Implementar medidas de control, prevención y mitigación para garantizar el 

aire limpio. 

  

2.      Regular, monitorear y fiscalizar los niveles de contaminación atmosférica por 

quemas, emisiones de gases de efecto invernadero, uso de aerosoles que afectan 

negativamente la capa de ozono y efectos del ruido y otros contaminantes atmosféricos 

para todos los sectores y actividades públicas y privadas, a fin de preservar y mantener 

la salud y el bienestar de la población.  

  

3.      Regular, monitorear y fiscalizar los niveles de contaminación 

electromagnética.  

  

4.      Regular, monitorear y fiscalizar la contaminación que resulta de las 

actividades extractivas y de la industria. 

  

5.      Establecer políticas para la preservación, conservación, mejoramiento y 

restauración de la calidad ambiental urbana y rural.  

  

Artículo 30. (ENERGÍA). Las bases y orientaciones del Vivir Bien, a través del 

desarrollo integral en energía son: 

  



143 
 

1.      Establecer la política energética y las medidas para lograr el cambio gradual 

de la matriz energética proveniente de recursos naturales no renovables a través de la 

sustitución paulatina de combustibles líquidos por gas natural, así como el incremento 

gradual de las energías renovables en sustitución de las provenientes de recursos no 

renovables.  

  

2.      Garantizar que se incorpore al Sistema Interconectado Nacional (SIN), un 

porcentaje de generación de energía proveniente de fuentes de energías alternativas 

renovables, que será incrementado gradualmente de forma sostenida. 

  

3.      Desarrollar, planes y programas de generación de energías alternativas 

renovables e incentivos para la producción y uso doméstico, priorizando las energías: 

solar y eólica, y las microcentrales hidroeléctricas y el ahorro energético nacional.  

  

4.      Promover la implementación de tecnologías y prácticas que garanticen la 

mayor eficiencia en la producción y uso de energía en armonía y equilibrio con los 

sistemas de vida y la Madre Tierra, de acuerdo a Ley específica. 

  

5.      Desarrollar políticas de importación, producción y comercialización de 

tecnologías, equipos y productos de eficiente consumo energético. 

  

Artículo 31. (GESTIÓN DE RESIDUOS). Las bases y orientaciones del Vivir Bien, 

a través del desarrollo integral en gestión de residuos son: 

  

1.      Promover la transformación de los patrones de producción y hábitos de 

consumo en el país y la recuperación y reutilización de los materiales y energías 

contenidos en los residuos, bajo un enfoque de gestión cíclica de los mismos.  

  

2.      Desarrollar mecanismos institucionales, técnicos y legales de prevención, 

disminución y reducción de la generación de los residuos, su utilización, reciclaje 



144 
 

tratamiento, disposición final sanitaria y ambientalmente segura, en el marco del 

Artículo 299 parágrafo II numerales 8 y 9 de la Constitución Política del Estado. 

  

3.      Garantizar el manejo y tratamiento de residuos de acuerdo a Ley específica. 

  

4.      Desarrollar acciones educativas sobre la gestión de residuos en sus 

diferentes actividades para la concienciación de la población boliviana.  

  

Artículo 32. (CAMBIO CLIMÁTICO). Las bases y orientaciones del Vivir Bien, a 

través del desarrollo integral en cambio climático son: 

  

1.      Establecer políticas, estrategias, planes, mecanismos organizativos, 

institucionales, técnicos y legales para la mitigación y adaptación al cambio climático y 

desarrollo de medidas de respuesta efectivas a sus impactos en armonía y equilibrio 

con la Madre Tierra. 

  

2.      Desarrollar capacidades institucionales y técnicas para el monitoreo, 

modelación y pronósticos de escenarios para la planificación y toma de decisiones 

sobre cambio climático a largo plazo.  

  

3.      Promover la recuperación y aplicación de prácticas, tecnologías, saberes y 

conocimientos ancestrales de las naciones y pueblos indígena originario campesinos, y 

las comunidades interculturales y afrobolivianas para el desarrollo de medidas de 

respuesta efectivas a los impactos del cambio climático en armonía y equilibrio con los 

sistemas de vida, priorizando la soberanía y seguridad alimentaria de los bolivianos. 

  

4.      Desarrollar y mejorar la capacidad de prevención y gestión de riesgos ante 

eventos climáticos extremos, con énfasis en las regiones con sistemas de vida más 

vulnerables al riesgo del cambio climático.  

  



145 
 

5.      Todos los planes y programas de reducción de emisiones de Gases de 

Efecto Invernadero (GEI), estarán enfocados en la no mercantilización de las funciones 

ambientales de los componentes de la Madre Tierra, por lo que no incluirán 

mecanismos de financiamiento asociados a los mercados de carbono. 

  

6.      El Estado impulsará que los recursos financieros de los fondos orientados al 

cambio climático, estén destinados al manejo integral y sustentable de todos los 

componentes de la Madre Tierra, promoviendo la capacidad de sostenimiento y 

adaptación de los sistemas de vida. 

  

Artículo 33. (EDUCACIÓN INTRACULTURAL E INTERCULTURAL, DIÁLOGO 

DE CONOCIMIENTOS Y SABERES). Las bases y orientaciones del Vivir Bien, a través 

del desarrollo integral en educación intracultural e intercultural y en el diálogo de 

conocimientos y saberes son: 

  

1.      Desarrollar políticas para la revalorización, protección y aplicación de 

conocimientos ancestrales, colectivos e individuales de las naciones y pueblos indígena 

originario campesinos, comunidades interculturales y afrobolivianas, relacionados con la 

capacidad de regeneración de la Madre Tierra y el uso de la biodiversidad. Estos 

conocimientos se utilizarán en beneficio de todo el pueblo boliviano, previa consulta con 

la nación, pueblo y comunidad correspondiente y respetando sus derechos colectivos e 

individuales de propiedad intelectual sobre dichos conocimientos ancestrales. 

  

2.      Desarrollar y aplicar políticas destinadas a fomentar y promocionar la 

investigación participativa revalorizadora a partir del diálogo de saberes entre la ciencia 

occidental moderna y las ciencias de las naciones indígena originario campesinas.  

  

3.      Incorporar la concepción de desarrollo integral en armonía y equilibrio con la 

Madre Tierra para Vivir Bien en el Sistema Educativo Plurinacional de acuerdo a la Ley 

N° 070 de la Educación “Avelino Siñani – Elizardo Pérez”, y la presente Ley. 

  



146 
 

4.      Fomentar e incentivar el desarrollo de competencias, aptitudes y habilidades 

físicas e intelectuales relacionadas con la conservación y protección del 

medioambiente, la biodiversidad y el territorio en el marco del enfoque de desarrollo 

integral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra para Vivir Bien.  

 

TÍTULO IV 

PROTECCIÓN Y GARANTÍA DE LOS DERECHOS 

DE LA MADRE TIERRA PARA VIVIR BIEN 

CAPÍTULO I 

PROTECCIÓN ADMINISTRATIVA 

Y JURISDICCIONAL DE LOS DERECHOS DE LA MADRE TIERRA 

  

Artículo 34. (PROTECCIÓN DE LOS DERECHOS). Son encargadas de proteger 

los derechos de la Madre Tierra, sus sistemas de vida y sus componentes, en el marco 

del desarrollo integral para Vivir Bien, las autoridades públicas administrativas y 

jurisdiccionales en función a sus competencias. 

  

Artículo 35. (PROTECCIÓN ADMINISTRATIVA). El Estado Plurinacional de 

Bolivia en todos sus niveles, deberá elaborar normas específicas y prever instancias 

técnico-administrativas sancionatorias por actos u omisiones que contravengan a la 

presente Ley.  

  

Artículo 36. (PROTECCIÓN JURISDICCIONAL). Los derechos de la Madre 

Tierra, en el marco del desarrollo integral para Vivir Bien, son protegidos y defendidos 

ante la jurisdicción Ordinaria, la jurisdicción Agroambiental y la jurisdicción Indígena 

Originaria Campesina, en el marco de la Constitución Política del Estado, la Ley del 

Órgano Judicial y Leyes Específicas, en el ámbito de sus competencias.  

  

Artículo 37. (OBLIGACIÓN DE COOPERACIÓN). Con el fin de garantizar la 

protección de los derechos de la Madre Tierra, en el marco del desarrollo integral para 

Vivir Bien, toda persona, autoridad pública o autoridad indígena originaria campesina y 



147 
 

organizaciones de la sociedad civil, tienen la obligación de cooperar con la autoridad 

jurisdiccional competente, cuando ésta lo requiera de acuerdo a procedimientos.  

  

Artículo 38. (CARÁCTER DE LA VULNERACIÓN DE LOS DERECHOS). La 

vulneración de los derechos de la Madre Tierra, en el marco del desarrollo integral para 

Vivir Bien, constituye una vulneración del derecho público y los derechos colectivos e 

individuales. 

 

CAPÍTULO II 

GARANTÍA DE LOS DERECHOS DE LA MADRE TIERRA 

  

Artículo 39. (SUJETOS ACTIVOS O LEGITIMADOS).  

  

I.            Están obligados a activar las instancias administrativas y/o 

jurisdiccionales, con el objeto de exigir la protección y garantía de los derechos de la 

Madre Tierra, en el marco del desarrollo integral para Vivir Bien, las siguientes 

entidades según corresponda: 

  

1.      Las autoridades públicas, de cualquier nivel del Estado Plurinacional de 

Bolivia, en el marco de sus competencias.  

  

2.      El Ministerio Público. 

  

3.      La Defensoría de la Madre Tierra. 

  

4.      Tribunal Agroambiental. 

II.           Asimismo, podrán hacerlo las personas individuales o colectivas, 

directamente afectadas. 

  



148 
 

III.          Cualquier persona individual o colectiva, que conozca la vulneración de 

los derechos de la Madre Tierra, en el marco del desarrollo integral para Vivir Bien, 

tiene el deber de denunciar este hecho ante las autoridades competentes. 

  

Artículo 40. (UNIFICACIÓN DE LA DENUNCIA O ACCIÓN). Iniciada una 

denuncia o acción por alguno de los sujetos señalados en el Artículo anterior, no se 

podrá interponer otras denuncias o acciones por el mismo hecho, esto no impide que 

los demás puedan intervenir como terceros interesados.  

  

Artículo 41. (RESPONSABILIDADES POR LA VULNERACIÓN DE LOS 

DERECHOS).  

  

I.            De la vulneración a los derechos de la Madre Tierra, en el marco del 

desarrollo integral para Vivir Bien, pueden emerger responsabilidades administrativas y 

jurisdiccionales, conforme a Ley.  

  

II.           Las responsabilidades son independientes entre sí, no pudiendo alegarse 

doble sanción por el mismo hecho.   

 

Artículo 42. (TIPOS DE RESPONSABILIDADES POR EL DAÑO CAUSADO). 

Los tipos de responsabilidad por el daño causado a los derechos de la Madre Tierra, 

serán regulados por Ley específica. 

  

Artículo 43. (RESPONSABILIDAD SOLIDARIA). Cuando en la vulneración de los 

derechos de la Madre Tierra, en el marco del desarrollo integral para Vivir Bien, no sea 

posible determinar la medida del daño de cada responsable, en el ámbito civil y/o 

administrativo, se aplicará la responsabilidad solidaria así como el derecho de 

repetición, cuando se determine la medida específica del daño de cada uno, de acuerdo 

a Ley específica. 

  

Artículo 44. (SANCIÓN PENAL).  



149 
 

  

I.            En delitos relacionados con la Madre Tierra, no habrá lugar al beneficio 

de la suspensión condicional de la pena. El reincidente será sancionado con la 

agravación de un tercio de la pena más grave. 

  

II.          Los delitos relacionados con la Madre Tierra son imprescriptibles. 

  

TÍTULO V 

POLÍTICAS PÚBLICAS, INSTRUMENTOS E INSTITUCIONALIDAD 

PARA VIVIR BIEN  

  

CAPÍTULO I 

POLÍTICAS E INVERSIÓN PÚBLICA EN EL MARCO DE LA 

COMPATIBILIDAD Y COMPLEMENTARIEDAD DE 

DERECHOS, OBLIGACIONES Y DEBERES 

  

Artículo 45. (POLÍTICAS). Las políticas orientadas al Vivir Bien, a través del 

desarrollo integral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra deben considerar lo 

siguiente: 

  

1.      Las políticas públicas deben ser dignificantes y humanamente 

transformadoras para garantizar el Vivir Bien del pueblo boliviano, en el marco de sus 

propias visiones bioculturales.  

  

2.      Las políticas y la gestión pública deben ser desarrolladas e implementadas, 

considerando procesos de intracultural e interculturalidad, descolonización y 

despatriarcalización.  

  

3.      Las políticas públicas y los procesos de planificación y gestión pública, 

deben considerar los objetivos y la integralidad de las dimensiones del Vivir Bien, así 

como la compatibilidad y complementariedad de los derechos, obligaciones y deberes 



150 
 

para el desarrollo integral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra, en el marco del 

fortalecimiento de los saberes locales y conocimientos ancestrales, establecidos en la 

presente Ley.  

  

4.      Las políticas públicas, deben estar orientadas a satisfacer los intereses del 

Estado Plurinacional de Bolivia y la atención de las necesidades del pueblo boliviano, 

garantizando el sostenimiento de la capacidad de regeneración de los componentes, 

zonas y sistemas de vida de la Madre Tierra.  

  

5.      Las políticas públicas, deben estar sujetas al control social en cumplimiento 

a lo definido en la Constitución Política del Estado. 

  

Artículo 46. (INVERSIÓN PÚBLICA). La inversión pública, estará orientada al 

cumplimiento de los objetivos, metas e indicadores del Vivir Bien, a través del desarrollo 

integral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra, en el marco de los instrumentos de 

planificación integral y participativa, y de gestión pública intercultural del nivel central del 

Estado y de las entidades territoriales autónomas.  

  

Artículo 47. (COMPATIBILIDAD Y COMPLEMENTARIEDAD DE DERECHOS). 

La compatibilización y complementariedad de los derechos, obligaciones y deberes, 

serán establecidas en los instrumentos de planificación integral y participativa, y de 

gestión pública intercultural, de acuerdo a norma específica.  

  

CAPÍTULO II 

INSTRUMENTOS DE PLANIFICACIÓN Y GESTIÓN PÚBLICA 

INTERCULTURAL DEL VIVIR BIEN A TRAVÉS DEL 

DESARROLLO INTEGRAL 

  

Artículo 48. (ORDENAMIENTO DE ZONAS Y SISTEMAS DE VIDA). La 

Autoridad Nacional Competente en coordinación con las instancias sectoriales, 

elaborará un ordenamiento en base a los conceptos de zonas y sistemas de vida, y éste 



151 
 

se constituirá en una de las bases fundamentales para la planificación del desarrollo 

integral en armonía con la Madre Tierra para Vivir Bien, que será reglamentado 

mediante norma específica.  

  

Artículo 49. (PLANIFICACIÓN INTEGRAL Y PARTICIPATIVA).  

  

I.            El Sistema de Planificación Integral del Estado Plurinacional de Bolivia, el 

Plan General de Desarrollo Económico y Social del país y los planes de las entidades 

territoriales autónomas, deberán orientarse al logro del Vivir Bien, a través del desarrollo 

integral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra. 

  

II.           La planificación de toda actividad económica, productiva y de 

infraestructura, de carácter público o privado, deberá incluir en el análisis 

costo/beneficio integral, el costo/beneficio ambiental, previo a su ejecución, de acuerdo 

a categorías definidas en norma específica. 

  

Artículo 50. (OBJETIVOS, METAS E INDICADORES).  

  

I.            El Estado Plurinacional de Bolivia, definirá las metas e indicadores 

anuales y plurianuales de los objetivos del Vivir Bien, a través del desarrollo integral en 

armonía y equilibrio con la Madre Tierra, sobre la base de un enfoque holístico y en el 

marco de los principios de la presente Ley.  

  

II.           El Plan General de Desarrollo Económico y Social para Vivir Bien y los 

planes de las entidades territoriales autónomas, deben formularse en función al 

cumplimiento de los objetivos del Vivir Bien, a través del desarrollo integral en armonía 

y equilibrio con la Madre Tierra, promoviendo programas y proyectos que estén 

orientados a alcanzar dichos objetivos. 

  

Artículo 51. (SISTEMA DE REGISTRO DE LOS COMPONENTES DE LA 

MADRE TIERRA).  



152 
 

  

I.            El Estado Plurinacional de Bolivia, a través de la Autoridad Nacional 

competente, realizará de forma progresiva el registro de los componentes de la Madre 

Tierra, con alto valor estratégico y priorizando los componentes naturales renovables, 

que comprende el desarrollo de líneas de base, inventariación y/o indicadores según 

corresponda, que expresan el estado de situación de los componentes de la Madre 

Tierra, en los términos que establece el Artículo 346 de la Constitución Política del 

Estado y en base a reglamentación específica, así como el desempeño de la economía 

con relación a éste y sin asignarle un valor monetario a los componentes de la Madre 

Tierra. 

  

II.           El Estado Plurinacional de Bolívia, a través de La Autoridad Nacional 

competente, establecerá con fines de planificación y gestión pública, el marco indicativo 

de las capacidades de regeneración de los componentes de alto valor estratégico de la 

Madre Tierra, en función a las zonas y sistemas de vida del país, en coordinación con 

las instancias sectoriales correspondientes. 

  

III.          La Autoridad Nacional competente constituirá el Sistema de Registro y el 

Marco Indicativo de las Capacidades de Regeneración de los Componentes de la 

Madre Tierra, en coordinación con los Ministerios del Órgano Ejecutivo y las entidades 

territoriales autónomas.  

  

IV.         Los resultados del Sistema de Registro y del Marco Indicativo de las 

Capacidades de Regeneración de los Componentes de la Madre Tierra, deberán 

presentarse anualmente en las estadísticas oficiales del país y se utilizarán en los 

procesos de planificación integral y participativa y gestión pública intercultural de 

alcance plurinacional por parte de los Ministerios y entidades públicas del Órgano 

Ejecutivo y entidades territoriales autónomas, de forma articulada a los objetivos, metas 

e indicadores de desarrollo integral. 

 

CAPÍTULO III 



153 
 

CONSEJO PLURINACIONAL PARA VIVIR BIEN EN ARMONÍA  

Y EQUILIBRIO CON LA MADRE TIERRA 

  

Artículo 52. (CONSEJO PLURINACIONAL PARA VIVIR BIEN EN ARMONÍA Y 

EQUILIBRIO CON LA MADRE TIERRA).  

  

I.            El Consejo Plurinacional para Vivir Bien en Armonía y Equilibrio con la 

Madre Tierra, es la instancia de seguimiento, consulta y participación en la elaboración 

de políticas, planes, programas y proyectos para el cumplimiento de esta Ley.  

  

II.           El Consejo Plurinacional para Vivir Bien, en Armonía y Equilibrio con la 

Madre Tierra, coordinará y articulará el accionar de otros consejos sectoriales, 

constituidos en normas específicas. 

  

III.          El Consejo se regirá por el Sistema Político de Democracia Participativa y 

Ejercicio Plural, definido en la Constitución Política del Estado y el Vivir Bien. 

  

IV.         El Consejo elaborará su régimen y Reglamento interno para su 

funcionamiento.  

             

V.          El Consejo contará con una Secretaría Técnica, ejercida por el Ministerio 

de Planificación del Desarrollo a cargo de la coordinación y seguimiento a las acciones 

de implementación de la presente Ley y normativa derivada de ella. 

  

VI.         El Consejo estará presidido por el Presidente del Estado Plurinacional de 

Bolivia y conformado por representantes de la Asamblea Legislativa Plurinacional, el 

Órgano Ejecutivo, la Defensoría de la Madre Tierra, los Gobiernos Autónomos 

Departamentales, representantes de los Consejos Plurinacionales Sectoriales y 

representantes de las organizaciones sociales, cuya conformación será reglamentada. 

  

CAPÍTULO IV 



154 
 

MARCO INSTITUCIONAL SOBRE 

CAMBIO CLIMÁTICO 

  

Artículo 53. (AUTORIDAD PLURINACIONAL DE LA MADRE TIERRA).  

  

I.            Se constituye la Autoridad Plurinacional de la Madre Tierra, como una 

entidad estratégica y autárquica de derecho público con autonomía de gestión 

administrativa, técnica y económica, bajo tuición del Ministerio de Medio Ambiente y 

Agua, cuyo funcionamiento será establecido en Decreto Supremo. 

  

II.           Actúa en el marco de la política y Plan Plurinacional de Cambio Climático 

para Vivir Bien con enfoque transversal e intersectorial, es responsable de la 

formulación de políticas, planificación, gestión técnica, elaboración y ejecución de 

estrategias, planes, programas y proyectos, administración y transferencia de recursos 

financieros relacionados con los procesos y dinámicas del cambio climático. 

  

III.          La Autoridad Plurinacional de la Madre Tierra, tiene como funciones 

principales las siguientes: 

  

1.      Formular e implementar la política y el Plan Plurinacional de Cambio 

Climático para Vivir Bien en coordinación y articulación con los ministerios y otras 

entidades del Órgano Ejecutivo, entidades territoriales autónomas, organizaciones de 

las naciones y pueblos indígena originario campesinos, comunidades interculturales y 

afrobolivianas, organizaciones sociales, económica productiva de la sociedad civil, 

cooperativas, asociaciones de productores, entidades financieras, entidades públicas y 

privadas y pueblo boliviano.  

  

2.      Realizar acciones de planificación, gestión, monitoreo y evaluación sobre el 

cambio climático, en el marco de criterios de priorización basados en la justicia 

climática. 

  



155 
 

3.      Realizar procesos de negociación, administración, gestión, canalización, 

asignación y ejecución de recursos financieros, a través del Fondo Plurinacional de 

Justicia Climática. 

  

4.      Desarrollar, administrar y ejecutar las políticas, estrategias, planes y 

programas vinculados a la mitigación y adaptación al cambio climático en el país, a 

través de mecanismos de carácter técnico, metodológico y financiero e instrumentos de 

regulación, control, promoción, evaluación y monitoreo en el marco de la presente Ley. 

  

5.      Establecer lineamientos sobre cambio climático, que orienten y definan las 

intervenciones y coordinación del nivel central del Estado y entidades territoriales 

autónomas.  

  

6.      Formular, coordinar y transversalizar las intervenciones en mitigación y 

adaptación al cambio climático con las organizaciones sociales y económico 

productivas, propietarios agrarios, entidades territoriales autónomas, Órgano Ejecutivo, 

entidades públicas y privadas, para cumplir los objetivos propuestos en la política y Plan 

Plurinacional de Cambio Climático.  

  

7.      Desarrollar acciones de coordinación, desarrollo de procesos metodológicos, 

gestión de conocimientos y aspectos operacionales vinculados a la mitigación y 

adaptación al cambio climático. 

  

8.      Realizar transferencias reembolsables y no reembolsables de recursos 

financieros de carácter público-público y público-privado condicionadas al alcance de 

objetivos y/o metas de mitigación y adaptación al cambio climático. 

  

9.      Realizar la administración de los Mecanismos de Mitigación y Adaptación y 

del Fondo Plurinacional de la Madre Tierra, establecidos en la presente Ley. 

  



156 
 

10.    Coordinar, administrar y ejecutar los planes, programas, proyectos y 

actividades inscritas y aprobadas en el marco de la política y el Plan Plurinacional de 

Cambio Climático y aquellos en los que exista concurrencia de financiamiento, en 

coordinación con los gobiernos autónomos y entidades públicas y privadas.  

  

11.    Apoyar técnica e integralmente, el desarrollo de las capacidades de las 

unidades productivas públicas, privadas, comunitarias y mixtas, en aspectos 

relacionados con el desarrollo integral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra para 

Vivir Bien en un contexto de cambio climático. 

  

12.    Regular el funcionamiento de emprendimientos económicos relacionados a 

las acciones de promoción y fomento a la mitigación y adaptación al cambio climático. 

  

13.    Administrar y ejecutar los recursos de programas y proyectos, provenientes 

de fuentes de financiamiento interna y externa en su ámbito de competencia, y de las 

entidades territoriales autónomas que transfieran recursos financieros al Fondo 

Plurinacional de la Madre Tierra, con el propósito de desarrollar acciones articuladas 

para la mitigación y adaptación al cambio climático. 

  

14.    Realizar procesos de coordinación y administración de otros fondos públicos 

y de entidades territoriales autónomas, consensuados con dichas entidades, para la 

articulación de sus intervenciones hacia los objetivos del cambio climático. 

  

15.    Generación, articulación, desarrollo y gestión de información, conocimientos, 

innovación, tecnología e investigación relacionada con los procesos de mitigación y 

adaptación al cambio climático. 

  

16.    Establecimiento de categorías de municipios con relación a sus avances en 

procesos de mitigación y adaptación al cambio climático y al manejo integral y 

sustentable de los bosques y sistemas de vida de la Madre Tierra de acuerdo a 

reglamentación específica. 



157 
 

  

17.    Otras funciones encomendadas por el Ministerio de Medio Ambiente y Agua, 

en el marco del cumplimiento de sus funciones. 

  

IV.         La Autoridad Plurinacional de la Madre Tierra, opera técnicamente a 

través de los siguientes mecanismos:  

  

1.      Mecanismo Conjunto de Mitigación y Adaptación para el Manejo Integral y 

Sustentable de los Bosques y la Madre Tierra.  

  

2.      Mecanismo de Mitigación para Vivir Bien. 

  

3.      Mecanismo de Adaptación para Vivir Bien. 

  

Artículo 54. (MECANISMO CONJUNTO DE MITIGACIÓN Y ADAPTACIÓN 

PARA EL MANEJO INTEGRAL Y SUSTENTABLE DE LOS BOSQUES Y LA MADRE 

TIERRA).  

  

I.            Se constituye el Mecanismo Conjunto de Mitigación y Adaptación para el 

Manejo Integral y Sustentable de los Bosques y la Madre Tierra, operado por la 

Autoridad Plurinacional de la Madre Tierra. 

  

1.      El mecanismo tiene el objetivo de promover el manejo integral y el 

aprovechamiento sustentable de los bosques y los sistemas de vida de la Madre Tierra, 

la conservación, protección y restauración de los sistemas de vida, de la biodiversidad y 

las funciones ambientales, facilitando usos más óptimos del suelo a través del 

desarrollo de sistemas productivos sustentables, incluyendo agropecuarios y forestales, 

para enfrentar las causas y reducir la deforestación y degradación forestal, en un 

contexto de mitigación y adaptación al cambio climático. 

  



158 
 

2.      Está basado en la no mercantilización de las funciones ambientales de la 

Madre Tierra, en el manejo integral y sustentable, en la multifuncionalidad de los 

bosques y sistemas de vida de la Madre Tierra, y en el respeto a los derechos de los 

pueblos indígena originario campesinos, comunidades interculturales y afrobolivianas. 

  

3.      Está orientado a fortalecer los medios de vida sustentables de las 

poblaciones locales y de las naciones y pueblos indígena originario campesinos, 

comunidades intraculturales e interculturales y afrobolivianas, en áreas de bosque o 

zonas de vida con aptitud forestal, en un contexto de mitigación y adaptación al cambio 

climático.  

  

II.           Las principales funciones del Mecanismo Conjunto de Mitigación y 

Adaptación para el Manejo Integral y Sustentable de los Bosques y la Madre Tierra son: 

  

1.      Desarrollo de procesos de planificación, coordinación, gestión y desarrollo de 

intervenciones con el Órgano Ejecutivo, entidades territoriales autónomas, territorios 

indígena originario campesinos, comunidades interculturales y afrobolivianas, 

propietarios agrarios, entidades públicas y privadas en general, y con el conjunto de 

usuarios de los bosques para la definición de acciones y metas conjuntas de mitigación 

y adaptación al cambio climático, en el marco del manejo integral y sustentable de los 

bosques y la Madre Tierra, y la reducción de la deforestación y degradación forestal.  

  

2.      Desarrollo de un marco operativo y metodológico para la intervención en el 

fortalecimiento de procesos de gestión territorial con impactos en mitigación y 

adaptación al cambio climático con relación a los bosques y a los sistemas de vida de la 

Madre Tierra. 

  

3.      Desarrollo de procesos educativos con enfoque de educación intracultural e 

intercultural a lo largo de la vida para el manejo integral y sustentable de los bosques y 

sistemas de vida de la Madre Tierra. 

  



159 
 

4.      Apoyo y articulación de instrumentos de regulación, control, evaluación, 

monitoreo y promoción de carácter financiero y no financiero, reembolsable y no 

reembolsable, en coordinación con las entidades financieras y no financieras del Estado 

Plurinacional de Bolivia, para el desarrollo de procesos de gestión territorial, planes de 

manejo, e iniciativas orientadas a la producción, transformación y comercialización de 

productos del bosque y sistemas de vida de la Madre Tierra, con énfasis en la 

diversificación y en el fortalecimiento de las prácticas productivas locales. 

  

5.      Apoyo al desarrollo y fortalecimiento de instituciones locales en acciones 

orientadas al manejo integral y sustentable de los bosques y sistemas de vida de la 

Madre Tierra.  

  

6.      Apoyo a la fiscalización y control para el gobierno de los bosques y sistemas 

de vida de la Madre Tierra, a cargo de la Autoridad Nacional Competente. 

  

7.      Articulación y compatibilización de políticas relacionadas con los objetivos 

del Mecanismo y definición de las mejores alternativas de intervención con relación a 

políticas, normas, planes, programas y proyectos que promuevan la reducción de la 

deforestación y degradación forestal y el manejo integral y sustentable de los bosques y 

sistemas de vida de la Madre Tierra. 

  

8.      Apoyo al monitoreo de la deforestación y degradación forestal y seguimiento 

a los indicadores de manejo integral y sustentable de los bosques, a los indicadores 

conjuntos de mitigación y adaptación al cambio climático y al manejo integral y 

sustentable de bosques. 

  

9.      Generación y articulación de información relacionada con los procesos de 

mitigación y adaptación al cambio climático, manejo integral y sustentable de los 

bosques y sistemas de vida de la Madre Tierra, deforestación y degradación forestal. 

  



160 
 

10.    Desarrollo de procesos de registro y adscripción de iniciativas, programas y 

proyectos nacionales públicos, privados, asociativos, comunitarios, y otros al 

Mecanismo relacionados con el manejo de los bosques y sistemas de vida de la Madre 

Tierra en base a reglamentación específica. 

  

11.    Desarrollo de acuerdos locales, basados en la complementariedad con la 

Madre Tierra orientados a promover procesos de conservación y restauración de las 

funciones ambientales de la Madre Tierra.  

  

Artículo 55. (MECANISMO DE MITIGACIÓN PARA VIVIR BIEN). Se constituye 

el Mecanismo de Mitigación para Vivir Bien, operado por la Autoridad Plurinacional de la 

Madre Tierra, con las siguientes funciones principales: 

  

1.      Desarrollo de políticas, normas, planes, programas, proyectos y acciones de 

coordinación, administración, gestión y desarrollo de intervenciones con el Órgano 

Ejecutivo, entidades territoriales autónomas, entidades públicas y privadas, 

organizaciones sociales, actores empresariales y sociedad civil organizada para la 

definición de acciones y metas de mitigación al cambio climático dirigidas a la reducción 

de emisiones de gases de efecto invernadero (GEI), conservación energética, 

desarrollo de energía con baja emisión de carbono, y el desarrollo de economías 

sustentables en armonía con la Madre Tierra para Vivir Bien, con énfasis en los 

sectores económico-productivos. 

  

2.      Desarrollo de un marco regulatorio, operativo y metodológico para alcanzar 

un manejo energético eficiente en los actores productivos y acciones de 

responsabilidad climática y ambiental empresarial. 

  

3.      Acciones de apoyo financiero y no financiero, reembolsable y no 

reembolsable, innovación y tecnología y revalorización de los saberes ancestrales para 

la implementación de planes, programas, proyectos, acciones e iniciativas de mitigación 

al cambio climático. 



161 
 

  

4.      El Estado Plurinacional de Bolivia desarrollará un sistema de apoyo 

financiero, no financiero, tributario y fiscal, según corresponda, para la participación del 

sector productivo en acciones de mitigación del cambio climático, en el marco de 

normativa específica. 

  

5.      Realización de procesos de monitoreo relacionados con la reducción de 

gases de efecto invernadero (GEI) y seguimiento al cumplimiento de las metas de 

mitigación al cambio climático.  

  

6.      Acciones de registro y adscripción de iniciativas, programas y proyectos del 

ámbito plurinacional públicos, privados, asociativos, comunitarios y otros al mecanismo 

en base a reglamentación específica.  

  

Artículo 56. (MECANISMO DE ADAPTACIÓN PARA VIVIR BIEN). Se constituye 

el Mecanismo de Adaptación para Vivir Bien operado por la Autoridad Plurinacional de 

la Madre Tierra, con las siguientes funciones principales: 

  

1.      Coordinación, administración, gestión y desarrollo de intervenciones con el 

Órgano Ejecutivo, entidades territoriales autónomas, entidades públicas y privadas, 

organizaciones sociales y actores productivos, en el marco de la economía plural, 

enfocadas a procesos de adaptación al cambio climático para Vivir Bien. 

  

2.      Desarrollo de un marco operativo y metodológico para impulsar procesos de 

adaptación al cambio climático, promoviendo la construcción de acciones de resiliencia 

climática de los sistemas de vida en diferentes ámbitos, incluyendo procesos de 

soberanía con seguridad alimentaria, gestión integral del agua, y gestión para la 

prevención y reducción del riesgo a los impactos del cambio climático. 

3.      Apoyo y articulación de instrumentos de regulación, control, evaluación, 

monitoreo y promoción de carácter financiero y no financiero, reembolsable y no 

reembolsable, innovación, tecnología y de procesos de diálogo de saberes y 



162 
 

conocimientos tradicionales para la implementación de planes, programas, proyectos, 

acciones e iniciativas de adaptación al cambio climático. 

  

4.      Promover y desarrollar acciones de monitoreo y evaluación de las 

intervenciones relacionadas con los procesos y metas de adaptación al cambio 

climático. 

  

5.      Acciones de registro y adscripción de iniciativas, programas y proyectos del 

ámbito plurinacional públicos, privados, asociativos, comunitarios y otros al mecanismo 

en base a reglamentación específica.  

  

Artículo 57. (FONDO PLURINACIONAL DE LA MADRE TIERRA).  

  

I.            Se constituye el Fondo Plurinacional de la Madre Tierra como el 

mecanismo financiero bajo dependencia de la Autoridad Plurinacional de la Madre 

Tierra, cuyo funcionamiento será establecido en Decreto Supremo de la Autoridad 

Plurinacional de la Madre Tierra. 

  

II.           El Fondo tiene como función principal canalizar, administrar y asignar de 

manera eficiente, transparente, oportuna y sostenible recursos financieros de apoyo a la 

realización de los planes, programas, proyectos, iniciativas, acciones y actividades de 

mitigación y adaptación al cambio climático de los Mecanismos de Mitigación y 

Adaptación de esta entidad. 

  

III.          El Fondo Plurinacional la Madre Tierra, tiene la capacidad de gestionar y 

administrar:  

  

1.      Recursos públicos vinculados a la cooperación multilateral y bilateral al 

cambio climático.  

  



163 
 

2.      Recursos públicos de otros Fondos del Estado Plurinacional de Bolivia, 

asignados de forma consensuada a acciones de mitigación y adaptación al cambio 

climático. 

  

3.      Recursos públicos de entidades territoriales autónomas para su 

administración en programas y proyectos de mitigación y/o adaptación al cambio 

climático, asignados al Fondo de forma consensuada con dichas entidades, en el marco 

de la Ley No 031 Marco de Autonomías y Descentralización “Andrés Ibáñez”. 

  

4.      Recursos privados provenientes de donaciones en base a reglamentación 

específica.  

 

5.      Fondos del Tesoro General de la Nación. 

  

6.      Préstamos o donaciones de organismos nacionales. 

  

7.      Recursos propios generados por intereses bancarios. 

  

8.      Préstamos o contribuciones de organismos internacionales de 

financiamiento. 

  

9.      Recursos resultados de operaciones financieras innovadoras, de préstamos, 

así como de operaciones de intermediación financiera, tanto a nivel nacional como 

internacional. 

  

10.    Otros recursos complementarios que el Órgano Ejecutivo le asigne. 

  

IV.         Los recursos mencionados en el parágrafo anterior, serán gestionados a 

través de un Fideicomiso denominado “Fondo Plurinacional de la Madre Tierra” abierto 

en el Banco Central de Bolivia. Las condiciones del Fideicomiso serán determinadas 



164 
 

entre la Autoridad Plurinacional de la Madre Tierra y el Banco Central de Bolivia. Estas 

entidades podrán implementar nuevas modalidades de gestión. 

  

  

CAPITULO V 

FINANCIAMIENTO 

  

Artículo 58. (RECURSOS DEL NIVEL CENTRAL Y DE LAS ENTIDADES 

AUTÓNOMAS).  

  

I.            El nivel central del Estado Plurinacional de Bolivia y las entidades 

territoriales autónomas en el marco de sus competencias, destinarán sus recursos para 

la planificación, gestión y ejecución del Vivir Bien a través del desarrollo integral en 

armonía y equilibrio con la Madre Tierra, en el marco de la presente Ley.  

  

II.           Los recursos de cooperación interna e internacional en todas sus 

modalidades, deben estar orientados al cumplimiento de los alcances, objetivos y metas 

para Vivir Bien a través del desarrollo integral en armonía y equilibrio con la Madre 

Tierra. 

  

DISPOSICIONES ADICIONALES 

  

PRIMERA. Los Mecanismos de Mitigación y Adaptación de la Autoridad 

Plurinacional de la Madre Tierra, realizarán la adscripción de los programas, proyectos 

e iniciativas relacionados con sus objetivos y áreas temáticas de intervención que son 

desarrollados en el país por entidades públicas, privadas, comunitarias y/o mixtas de 

acuerdo a reglamentación específica a ser formulada por la Entidad para cada 

Mecanismo, promoviendo el alineamiento, ajuste y la articulación de estas iniciativas a 

las políticas del ámbito plurinacional. 

  



165 
 

SEGUNDA. Los fundamentos de la concepción del Vivir Bien, a través del 

desarrollo integral en armonía y equilibrio con la Madre Tierra, establecidos en la 

presente Ley, deben ser de aplicación e implementación gradual por el Estado 

Plurinacional de Bolivia y el pueblo boliviano. a través de leyes específicas, 

reglamentos, políticas, normas, planes, programas y proyectos. 

  

DISPOSICIONES TRANSITORIAS 

  

PRIMERA. Las entidades que trabajan con recursos de cooperación internacional, 

deberán articular sus intervenciones a los enfoques, principios, lineamientos, 

estrategias, planes, prioridades y objetivos del Vivir Bien, a través del desarrollo integral 

en armonía y equilibrio con la Madre Tierra, en el plazo máximo de ciento ochenta (180) 

días calendario a partir de la publicación de la presente Ley y el Decreto Supremo 

Reglamentario. 

  

SEGUNDA. Se dispone el cierre del Programa Nacional de Cambio Climático 

(PNCC) del Ministerio de Medio Ambiente y Agua, cuyos recursos humanos, activos 

adquiridos, bienes, patrimonio financiero, pasivos y presupuestos, así como los 

programas y proyectos en ejecución, aprobados y en proceso de negociación, se 

transfieren a la Autoridad Plurinacional de la Madre Tierra, en un plazo no mayor a los 

noventa (90) días. Los recursos humanos serán transferidos a sus nuevas 

dependencias, previa evaluación y análisis de su situación a cargo de la Máxima 

Autoridad Ejecutiva de la Autoridad Plurinacional de la Madre Tierra. El Ministerio de 

Medio Ambiente y Agua, ejecutará este proceso. 

  

TERCERA. El Ministerio de Planificación del Desarrollo, deberá ajustar el Plan 

General de Desarrollo Económico y Social, así como los planes de las entidades 

territoriales autónomas, al enfoque del Vivir Bien, a través del desarrollo integral en 

armonía y equilibrio con la Madre Tierra, en un plazo máximo de ciento ochenta (180) 

días a partir de la promulgación de la presente Ley. 

  



166 
 

CUARTA. El Órgano Ejecutivo reglamentará la presente Ley, en el plazo máximo 

de ciento veinte (120) días, computable a partir de su publicación oficial.  

  

  

DISPOSICIÓN ABROGATORIA Y DEROGATORIA 

  

ÚNICA. Se abrogan y derogan todas las disposiciones de igual o inferior jerarquía 

contrarias a la presente Ley. 

  

DISPOSICIÓN FINAL 

  

ÚNICA. La presente Ley entra en vigencia en el plazo de ciento veinte (120) días a 

partir de la publicación del Reglamento. 

  

Remítase al Órgano Ejecutivo para fines constitucionales. 

  

Es dada en la Sala de Sesiones de la Asamblea Legislativa Plurinacional, a los 

cinco días del mes de septiembre del año dos mil doce. 

  

Fdo. Lilly Gabriela Montaño Viaña, Rebeca Elvira Delgado Burgoa, Mary Medina 

Zabaleta, David Sánchez Heredia, Wilson Changaray T., Angel David Cortez Villegas.  

  

Por tanto, la promulgo para que se tenga y cumpla como Ley del Estado 

Plurinacional de Bolivia 

  

Palacio de Gobierno de la ciudad de La Paz, a los quince días del mes de octubre 

del año dos mil doce. 

  

FDO. EVO MORALES AYMA, Juan Ramón Quintana Taborga MINISTRO DE LA 

PRESIDENCIA E INTERINO DE RELACIONES EXTERIORES, Elba Viviana Caro 

Hinojosa, Ana Teresa Morales Olivera MINISTRA DE DESARROLLO PRODUCTIVO Y 



167 
 

ECONOMIA PLURAL E INTERINA DE ECONOMIA Y FINANZAS PUBLICAS, Juan 

José Hernando Sosa Soruco, Mario Virreira Iporre, Daniel Santalla Torrez, Juan Carlos 

Calvimontes Camargo, José Antonio Zamora Gutiérrez, Roberto Iván Aguilar Gómez, 

Nemesia Achacollo Tola, Claudia Stacy Peña Claros, Pablo Cesar Groux Canedo, 

Amanda Dávila Torres MINISTRA DE COMUNICACIÓN E INTERINA DE JUSTICIA. 

  

  

SUSCRIPCION OBLIGATORIA  

DECRETO SUPREMO Nº 690  

 

03 DE NOVIEMBRE DE 2010 .- Dispone la suscripción obligatoria, sin excepción 

alguna, de todas las entidades del sector público que conforman la estructura 

organizativa del Organo Ejecutivo, así como de entidades y empresas públicas que se 

encuentran bajo su dependencia o tuición, a la Gaceta Oficial de Bolivia, dependiente 

del Ministerio de la Presidencia, para la obtención física de Leyes, Decretos y 

Resoluciones Supremas.  

  

 

TEXTO DE CONSULTA  

Gaceta Oficial del Estado Plurinacional de Bolivia  

Derechos Reservados © 2014  

www.gacetaoficialdebolivia.gob.bo 

 

 

www.gacetaoficialdebolivia.gob.bo

