
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS  
Centro de Letras e Comunicação  

Programa de Pós-Graduação em Letras  
 
 
 
 
 
 

Dissertação 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 A Capitu de Dom Casmurro :  
 

relações dialógicas entre o romance de Machado de Assis e sua adaptação 
cinematográfica  

 
 
 
 
 
 
 

Danielle Rasmussen Betemps  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Pelotas, 2018



 

 

Danielle Rasmussen Betemps 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 A Capitu de Dom Casmurro 
relações dialógicas entre o romance de Machado de Assis e sua adaptação 

cinematográfica 
 
 
 
 
 
 
Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Letras do Centro de Letras e 
Comunicação da Universidade Federal de 
Pelotas como requisito parcial à obtenção do 
título de Mestre em Letras (Área de 
Concentração: Literatura Comparada).  
 
 
 
 
 
 
 

Orientadora: Prof.ª Dr.ª Claudia Lorena Vouto da Fonseca 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Pelotas, 2018 



 

 

  



 

 



 

 

Agradecimentos  

 

A minha orientadora, Prof.a Dr.a Claudia Lorena Vouto da Fonseca, pela 

paciência, apoio e conhecimento dispendidos a esta dissertação e, principalmente, 

pela solicitude com a qual me tratou – e ainda trata – desde o meu ingresso 

conturbado no Mestrado.  

Às Prof.as Dr.as Beatriz Viégas-Faria e Rita Lenira de Freitas Bittencourt, cujas 

sugestões dadas durante meu Exame de Qualificação foram importantes para a 

constituição desta pesquisa.  

À banca examinadora, Prof. Dr. Alfeu Sparemberger e Prof.a Dr.a Cátia Rosana 

Dias Goulart, pela disponibilidade e generosidade em contribuir com este estudo.  

Ao Prof. Dr. João Luis Pereira Ourique, meu orientador de graduação e com 

quem pude contar para a realização da primeira (tímida) versão desta pesquisa, a qual 

resultou no meu Trabalho de Conclusão do curso de Bacharelado em Letras.  

Ao meu amigo Vitu, pela consultoria (gratuita) em inúmeras traduções – dentre 

as quais a do resumo desta dissertação.  

Ao meu sobrinho Áureo, pela amizade.  

A minha irmã Janaína, pela compreensão.  

Ao meu irmão Glauco, pelo alívio cômico.  

Ao meu irmão Jeferson, pelo suporte.  

A minha mãe, pelo amor.    



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aqui o diálogo não é o limiar da ação mas a própria ação. 

[...] Ser significa comunicar-se pelo diálogo. Quando 

termina o diálogo, tudo termina. Daí o diálogo, em 

essência, não poder nem dever terminar.  

(BAKHTIN, 2002 [1963], p. 256-257) 



 

 

Resumo  

 

BETEMPS, Danielle Rasmussen. A Capitu de Dom Casmurro: relações dialógicas 
entre o romance de Machado de Assis e sua adaptação cinematográfica. 2018. 99 
folhas. Dissertação (Mestrado em Letras – Literatura Comparada) – Programa de Pós-
Graduação em Letras, Centro de Letras e Comunicação, Universidade Federal de 
Pelotas, Pelotas, 2018.  
 
 
 
 
O presente trabalho é o resultado da análise comparativista de relações dialógicas 
que perpassam o romance Dom Casmurro (1899), de Machado de Assis, e sua 
adaptação cinematográfica Capitu (1968), dirigida por Paulo Cezar Saraceni, 
considerando também o roteiro fílmico escrito por Lygia Fagundes Telles e Paulo 
Emilio Salles Gomes. Para tanto, as reflexões baseiam-se na pesquisa bibliográfica 
sobre a tríade conceitual: intertextualidade, intermidialidade e adaptação. 
Primeiramente, a noção de intertextualidade é discorrida a partir dos preceitos 
elencados por Tiphane Samoyault. Em seguida, o fenômeno da intermidialidade é 
elucidado por meio de postulados de Claus Clüver, Irina Rajewky e Lucia Santaella. A 
tríade encerra-se com a abordagem da prática da adaptação pelos vieses de estudos 
da tradução (Haroldo de Campos e Julio Plaza) e da reciclagem de narrativas (James 
Naremore), e igualmente com a exposição da teoria proposta por Linda Hutcheon, a 
qual configura o texto-guia da análise aqui proposta. Ademais, o potencial literário dos 
roteiros de cinema constitui outra questão trazida à luz neste estudo. Desse modo, 
são verificadas as especificidades de produção do filme Capitu, o qual resultou do 
trabalho adaptativo de uma escritora de literatura e um crítico de cinema, bem como 
de um cineasta vinculado ao movimento mais inovador da história do cinema brasileiro 
– a saber, o Cinema Novo –, mas que não foi feliz na confecção de uma adaptação 
transcriadora e bem-sucedida, aos moldes de Campos e Hutcheon, e falhou em seu 
projeto de mover o foco narrativo e, assim, recriar, em outra linguagem, o texto 
machadiano.  
 
 
 
Palavras-chave: literatura; cinema; adaptação; roteiro



 

 

Abstract  

 

BETEMPS, Danielle Rasmussen. The Dom Casmurro's Capitu: dialogical relations 
between the novel by Machado de Assis and its film adaptation. 2018. 99 pages. 
Dissertation (Comparative Literature Master’s Degree) – Graduate Program in 
Languages, Center of Languages and Communication, Federal University of Pelotas, 
Pelotas, 2018.  
 
 
 
 
This paper is the result of the comparativist analisys of the dialogical relations between 
the novel Dom Casmurro (1899), by Machado de Assis, and its cinematographic 
adaptation Capitu (1968), directed by Paulo Cezar Saraceni, also considering the 
screenplay written by Lygia Fagundes Telles e Paulo Emilio Salles Gomes. Therefore, 
the reflexions are based on the bibliographic research about the conceptual triad: 
intertextuality, intermidiality and adaptation. First, the concept of intertextuality is 
developed from the precepts listed by Tiphane Samoyault. Then, the phenomenon of 
the intermidiality is elucidated by means of postulates by Claus Clüver, Irina Rajewky 
and Lucia Santaella. The triad closes with the approach of the adaptation practice by 
the perspectives of the translation studies (Haroldo de Campos and Julio Plaza) and 
narratives recycling (James Naremore), and equally with the demonstration of the 
theory proposed by Linda Hutcheon, which configures the guide text of the analisys 
proposed here. Furthermore, the literary potential of the screenplays constitutes 
another question brought to light in this study. This way, were verified the specificities 
of production of the film Capitu, which resulted from the adaptative work of a literature 
writer, a movie critic and a film-maker linked to the most innovative movement of the 
history of Brazilian Cinema – the Cinema Novo -, that wasn't happy in the confection 
of a transcreative and successfull adaptation, at the molds of Campos and Hutcheon, 
and failed in its project to move the narrative focus and, thus, recreate, in another 
language, the Machado de Assis' novel.  
 
 
 
Keywords: literature; cinema; adaptation; screenplay



 

 

Sumário  

 

1 Introdução ............................................................................................................... 9 

2 Intertextualidade ................................................................................................... 13 

3 Intermidialidade .................................................................................................... 22 

4 De uma linguagem à outra: formas de abordagem ........................................... 30 

4.1 Adaptar é traduzir .......................................................................................... 30 

4.2 Adaptar é reciclar .......................................................................................... 37 

4.3 Adaptar é a norma ......................................................................................... 39 

5 Sobre leitura e leituras ......................................................................................... 48 

6 Cinema + Literatura: um breve panorama .......................................................... 64 

7 Roteiro de cinema: uma espécie de crisálida .................................................... 69 

8 A Capitu de Dom Casmurro ................................................................................. 74 

8.1 Dom Casmurro: texto-fonte amabilíssimo ................................................... 74 

8.2 Capitu: adaptação oblíqua e dissimulada ................................................... 82 

9 Considerações finais ........................................................................................... 90 

Referências .............................................................................................................. 94 

 

 



 

 

 

1 Introdução  

 

Sabe-se que, desde o seu advento, o cinema vem se relacionando com a 

literatura e que, com o surgimento do cinematógrafo, o fazer literário também foi 

influenciado. Os autores passaram a incluir em suas obras mecanismos fílmicos com 

o intuito de aumentar a impressão de realidade, muito marcada nos filmes. Por outro 

lado, os cineastas viram na literatura um vasto acervo de conteúdo para suas 

produções. Assim, a secular relação entre o literário e o cinematográfico, a qual se 

estabeleceu naturalmente nos primórdios da sétima arte, rendeu uma série de 

empréstimos mútuos.  

Concluir apenas que a arte cinematográfica é posterior à literária não implica 

sua colocação atrás da literatura em um ranking de valor cultural. No entanto, há quem 

não concorde com essa relação interartes e considere os filmes adaptados como 

inferiores e empobrecedores das obras adaptadas. As adaptações cinematográficas 

de textos literários também costumam ser menosprezadas por muitos 

leitores/espectadores, os quais avaliam a qualidade dos filmes de acordo com o grau 

de (in)fidelidade deles em relação às obras que retratam – um critério falho, uma vez 

que literatura e cinema são campos de linguagens distintas.  

A presente dissertação tem como objetivo geral analisar a relação entre o 

romance Dom Casmurro, de Machado de Assis (edição anotada da Coleção L&PM 

POCKET, datada de junho de 2011), e o filme Capitu, de Paulo Cezar Saraceni (de 

1968, produzido por Imago Ltda, Saga Filmes e Tecla Filmes e distribuído por Difilm) 

– considerando também o roteiro escrito por Paulo Emilio Salles Gomes e Lygia 

Fagundes Telles (edição de 2008, publicada pela editora Cosac Naify, que inclui 

posfácio de Lygia Fagundes Telles e apêndice de Augusto Massi). A partir da 

perspectiva comparativista, propomo-nos a refletir acerca de diálogos transtextuais 

travados por esses textos, tratando a adaptação como um processo tripartite 

(romance-roteiro-filme), fruto de interpretação e consequentemente regido por 

escolhas e pela ligação que essas têm com fatores externos a elas.  

Este estudo insere-se na esfera interdisciplinar – uma vez que engloba os 

campos de Literatura e Cinema – e na área de concentração Literatura Comparada 

do Mestrado em Letras da Universidade Federal de Pelotas (UFPel), mais 

especificamente na linha de pesquisa Estudos de Intertextualidade. Por conta disso, 

o início da pesquisa dedica-se a dispor sobre algumas formas de abordagem teórico-



10 

 

 

críticas – consideradas aqui como as mais importantes – a respeito das relações 

estabelecidas entre diferentes textos e linguagens.  

Assim, começa-se pela teorização do conceito de intertextualidade baseada em 

Tiphaine Samoyault (A Intertextualidade, 2008) – a qual salienta as contribuições de 

Julia Kristeva e Mikhail Bakhtin –, passando pelos cinco tipos de transtextualidades 

cunhados por Gérard Genette em Palimpsestes (1982), com destaque para a distinção 

entre hipertexto e hipotexto, englobada no quarto tipo de transtextualidade: a 

hipertextualidade.  

Uma vez exposta a intertextualidade, o capítulo seguinte versa sobre o conceito 

de mídia e o fenômeno da intermidialidade, baseando-se nos postulados de Claus 

Clüver (2011), Dick Higgins (2012 [1981]) e Irina Rajewky (2012), bem como de Lucia 

Santaella (2003), a qual traz contribuições críticas acerca da chamada cultura das 

mídias.  

Após essas primeiras considerações, são reservadas três seções para a noção 

de adaptação, cada uma a explorando a partir de um viés distinto. O primeiro deles 

trata dos estudos de tradução e as reflexões sobre o processo tradutório a fim de 

aproximar a tarefa do tradutor à do adaptador. Destacaram-se, nesse sentido, os 

postulados de Haroldo de Campos (2006 [1967]) – sobre o fazer tradutório, a tradução 

como recriação e também transcriação – e Julio Plaza (2010 [1987]) – a respeito das 

traduções intersemióticas. Em seguida, traz-se à luz as ideias de James Naremore 

(2000), o qual vê o estudo da adaptação associado ao estudo da reciclagem (do 

remake, do recontar e repetir narrativas), e a perspectiva de sobrevida das narrativas 

pensada por Jacques Derrida (2002 [1987]). Por fim, na terceira seção dedicada à 

reflexão sobre adaptação, chega-se ao texto-guia desta dissertação: Uma Teoria da 

Adaptação, de Linda Hutcheon (2013), a qual toma as adaptações não como a 

exceção dentre as manifestações artísticas, mas como a norma que rege as narrativas 

desde sempre.  

A partir das discussões levantadas por Vincent Jouve (2002 [1993]), bem como 

Laurent Jullier e Michel Marie (2009), o capítulo seguinte preocupa-se em descrever 

os aspectos que cercam a atividade de leitura de textos literários e fílmicos. Tendo em 

vista que toda adaptação é, invariavelmente, precedida pela leitura e interpretação da 

obra que se pretende adaptar, foi necessário elucidar as abordagens teóricas que 

envolvem a prática leitora – tanto de literatura, quanto de cinema –, suas 

especificidades, terminologias e formas de análise.  



11 

 

 

A díade cinema-literatura, já salientada no início desta introdução, é 

aprofundada no sexto capítulo com a exposição de um panorama da relação (e 

implicações dessa relação) entre as duas linguagens. Desde o desejo de cinema puro 

– sentido por cineastas militantes de uma das fases da vanguarda europeia, os quais 

acreditavam nas especificidades de uma arte cinematográfica totalmente livre de 

diálogos com as artes mais velhas, anteriores a ela –, bem como a defesa de cinema 

impuro (BAZIN, 1991 [1958]), até o problema do desprestígio sofrido pelas adaptações 

devido à hierarquização de conceitos como original e cópia (STAM, 2006).  

Em seguida, é reservado um capítulo aos roteiros cinematográficos, os quais 

são comumente tratados em guias preocupados com o ensino do passo-a-passo, ou 

seja, com o domínio do como fazer um roteiro. Por isso, além de algumas disposições 

encontradas nos clássicos Manual do roteiro, de Syd Field (2001), e Da criação ao 

roteiro, de Doc Comparato (1995), o capítulo também cita postulados de José Carlos 

Avellar (2007) e Jean-Claude Carrière (2015 [1994]), os quais seguem perspectivas 

menos formais e presas a normas – assim como Flavio de Campos (2007), cujo 

Roteiro de Cinema e Televisão traz uma relação direta entre os roteiros e os gêneros 

literários.  

Finalmente, o oitavo capítulo dedica-se à análise comparativista das narrativas 

selecionadas para esta dissertação. Em duas seções, encontram-se considerações 

críticas sobre cada uma das obras, sua recepção, seus autores e características, bem 

como as reflexões acerca do processo de adaptação que resultou em Capitu e do 

diálogo dessa transposição com o romance que a alicerçou.  

É importante frisar a existência de estudos que, assim como este, utilizaram 

como corpus de análise adaptações do romance Dom Casmurro. Foram encontrados 

trabalhos científicos – desde artigos de periódicos até uma dissertação – que se 

valeram da adaptação televisiva Capitu, escrita por Euclydes Marinho, dirigida por Luiz 

Fernando Carvalho e exibida, em cinco capítulos, pela Rede Globo entre os dias nove 

e 13 de dezembro de 2008. Uma tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação 

em Letras e Linguística da Universidade Federal de Alagoas, em 2007, analisou duas 

adaptações cinematográficas de Dom Casmurro: além da mesma utilizada na 

presente dissertação, foi também trazido à luz o filme Dom (2003), de Moacyr Góes. 

Recentemente, em 2016, foi defendida uma dissertação, no Instituto de Estudos da 

Linguagem da Universidade Estadual de Campinas, que teve como objeto de estudo, 

além da minissérie exibida pela Rede Globo, a quadrinização de Felipe Greco e Mário 



12 

 

 

Cau do romance machadiano. Um artigo que se debruçou na crítica da transposição 

fílmica de Salles Gomes, Telles e Saraceni foi De Dom Casmurro a Capitu: 

transferências e interferências textuais problemáticas, de João Manuel dos Santos 

Cunha (2008), o qual será utilizado no desenvolvimento do presente texto.  

A maior parte das produções audiovisuais premiadas nos últimos anos nasceu 

de obras anteriores. Segundo estatísticas, 85% dos vencedores do Oscar de “Melhor 

Filme”, 95% das minisséries e 70% dos filmes produzidos para TV vencedores do 

Emmy Awards são adaptações (HUTCHEON, 2013, p. 24). No Brasil – de acordo com 

uma pesquisa que considerou as apropriações de fontes literárias pelo cinema 

contemporâneo –, foram produzidos mais de cem filmes declaradamente baseados 

em obras literárias entre 1995 e 2006 (SILVA, 2009, on-line).  

Além de trazer à luz essa espécie de manifestação artística que se encontra 

cada vez mais presente no mercado, esta pesquisa justifica-se por considerar a 

concepção de que “o roteiro é o momento em que realmente as coisas acontecem” 

(FURTADO, 2001 apud AVELLAR, 2007, p. 124), ou seja, sem ele a obra 

cinematográfica – seja ela uma adaptação ou não – é incapaz de se constituir, uma 

vez que “sem um bom roteiro não existe com certeza um bom filme” (COMPARATO, 

1995, p. 20).  

Ademais, é comum que as pesquisas sobre adaptações cinematográficas se 

atenham à análise da transposição do plano de expressão (palavra) ao plano de 

conteúdo (imagem) e, com isso, desconsiderem o elemento mediador e primordial 

desses dois planos: o roteiro. Portanto, é considerada, junto com romance e filme, a 

produção desse texto cinematográfico – o qual configura o estopim do processo 

adaptativo, a adaptação antes da adaptação, a ponte que liga o livro ao filme, que dá 

início ao diálogo entre eles. Para tanto, propomo-nos a colocar romance, roteiro 

cinematográfico e filme em níveis não hierarquizados de produção criativa e investigar 

como se deu o processo de adaptação para, então, avaliar o que se conquistou com 

o produto final.  

 



 

 

 

2 Intertextualidade  

 

O termo intertextualidade já foi pensado de diferentes formas e abordado em 

diferentes sentidos – gerando, assim, uma gama de possibilidades críticas. 

Comumente, são utilizados termos metafóricos (como diálogo, incorporação, 

entrelaçamento, etc.) para demarcar a presença de um (ou alguns) texto(s) dentro de 

outro(s). É evidente a impossibilidade de imaginar a literatura dentro de um limbo, pois 

essa nasce não só de sua relação com o mundo real, mas também da interação 

estabelecida consigo mesma, desde as suas origens. Assim, apesar de cada texto 

construir sua própria originalidade, ele certamente apontará – explicita ou 

implicitamente – para a sua história, já que é natural a troca gerada entre as produções 

artísticas.  

Algumas práticas de intertextualidade (como citação, alusão, referência, plágio, 

etc.) podem ser objetivamente descritas – o que não significa dizer que a teoria da 

intertextualidade é única, precisa e unânime entre os teóricos e críticos. É, portanto, 

com o objetivo de unir as ideias pensadas sobre a intertextualidade que Tiphaine 

Samoyault as expõe em seu livro, A Intertextualidade, do mesmo modo que explicita 

as variantes teóricas dessas perspectivas.  

Enquanto noção instável, a intertextualidade é considerada imprecisa por 

Samoyault devido à bipartição do sentido desse termo em duas vertentes diferentes: 

a primeira considera a intertextualidade um instrumento estilístico/linguístico 

representativo dos sentidos e discursos já produzidos por todos os enunciados – ou 

seja, sua base –, enquanto a segunda vertente a toma como uma noção poética, a 

qual se limita à retomada de enunciados literários (SAMOYAULT, 2008, p. 13). Juntas, 

essas vertentes corresponderiam respectivamente às definições restritivas e 

formalizadas e às definições extensivas e interpretativas (SAMOYAULT, 2008, p. 13).  

Partindo das concepções extensivas, a autora mostra-nos que, nos anos 60, 

surgiram os primeiros movimentos teóricos que visavam à fundamentação própria e 

específica do discurso literário, bem como a sua autonomia, ou seja, à independência 

de campos (como psicologia, sociologia e história) aos quais era ligado 

(SAMOYAULT, 2008, p. 13). A dissociação desses campos do conhecimento 

significava “considerar o texto independentemente de seu contexto, de maneira 

imanente, proibindo-se qualquer referência ao conteúdo ou às determinações 

exteriores” (SAMOYAULT, 2008, p. 14). Em meio a essa transformação  



14 
 

 

epistemológica, “em que a palavra texto abandona seu uso corrente para tornar-se 

puro objeto teórico” (SAMOYAULT, 2008, p. 14), surge a intertextualidade: nesse 

primeiro momento, como uma noção linguística e abstrata, capaz de considerar 

analiticamente os aspectos sociais e históricos (SAMOYAULT, 2008, p. 15), os quais 

perpassam todos os textos.  

De acordo com Samoyault, foi Julia Kristeva quem introduziu o termo 

intertextualidade oficialmente na redoma teórico-crítica por meio de dois artigos 

publicados em 1966 e 1967 na revista Tel Quel (SAMOYAULT, 2008, p. 15). Para 

Kristeva, cujo substrato teórico advém da noção bakhtiniana de dialogismo, existem 

três elementos dialogando no espaço textual, quais sejam: o sujeito da escritura, o 

destinatário e os textos exteriores (KRISTEVA, 2005 [1969], p. 67). A partir disso, o 

estatuto da palavra é definido em duas direções: “a) horizontalmente: a palavra no 

texto pertence simultaneamente ao sujeito da escritura e ao destinatário, e b) 

verticalmente: a palavra no texto está orientada para o corpus literário anterior ou 

sincrônico” (KRISTEVA, 2005 [1969], p. 67, destaques da autora).  

No entanto, dentro do universo discursivo literário, o destinatário assume 

propriamente o papel apenas de discurso. Sendo assim, funde-se  

 

com aquele outro discurso (aquele outro livro), em relação ao qual o escritor 
escreve seu próprio texto, de modo que o eixo horizontal (sujeito-destinatário) 
e o eixo vertical (texto-contexto) coincidem para revelar um fato maior: a 
palavra (o texto) é um cruzamento de palavras (de textos) onde se lê, pelo 
menos, uma outra palavra (texto) (KRISTEVA, 2005 [1969], p. 68).  

 

Isso significa dizer que todo texto é perpassado por textos anteriores ou 

sincrônicos e, a partir disso, nasce uma outra (nova) criação, uma vez que “todo texto 

se constrói como mosaico de citações, todo texto é absorção e transformação de um 

outro texto” (KRISTEVA, 2005 [1969], p. 68). A fim de objetivar a ideia de Kristeva, 

Philippe Sollers (1971, p. 75 apud SAMOYAULT, 2008, p. 17) diz que o texto está 

situado na união de outros textos, os quais é possível reler, aumentar, condensar, 

aprofundar e deslocar concomitantemente.  

Tais reformulações implicam um rompimento com a chamada “crítica das 

fontes” – à qual, segundo Kristeva, costumava estar associado o termo 

intertextualidade e, por isso, a autora lança mão, anos depois, do termo transposição 

como uma melhor opção para acompanhar os estudos intertextuais (KRISTEVA, 

1974, p. 60 apud SAMOYAULT, 2008, p. 17).  



15 
 

 

Em relação aos estudos de fontes e de influência, esses reinaram na escola 

clássica francesa e resumiram-se em “estabelecer filiações e em determinar imitações 

ou empréstimos” (CARVALHAL, 2006, p. 13), ou seja, focavam nas relações entre 

autores e obras – com perspectivas biográficas ou psicológicas de análise –, 

interessando-se mais em traçar uma historiografia literária do que em analisar uma 

“obra em sua totalidade ou de uma questão em sua generalidade” (CARVALHAL, 

2006, p. 35).  

É importante ressaltar que a pesquisa por traços de influência entre autores foi 

um problema durante a evolução teórica da literatura comparada, uma vez que esses 

traços eram sempre tomados como o interesse central do comparativista – ou seja, as 

semelhanças eram privilegiadas em detrimento das eventuais diferenças. Segundo 

Carvalhal, tal recorte  

 

não só limita a natureza da investigação como também cerceia o seu alcance. 
Ao aproximar elementos parecidos ou idênticos e só lidando com eles, o 
comparativista perde de vista a determinação da peculiaridade de cada autor 
ou texto e os procedimentos criativos que caracterizam a interação entre eles. 
Enfim, deixa de lado o que interessa (CARVALHAL, 2006, p. 31).  

 

René Wellek é ainda mais taxativo ao colocar os estudos de fontes e influências 

dentre os sintomas da crise diagnosticada por ele na literatura comparada (WELLEK, 

2011 [1959], p. 127). O autor diz que os antigos mestres do comparativismo (como 

Fernand Baldensperger e Paul Van Tieghem)  

 

acumularam uma enorme gama de paralelos, semelhanças e, algumas 
vezes, identidades, mas raramente se perguntaram o que estas relações 
devem mostrar, exceto, possivelmente, o fato de que um escritor conheceu 
ou leu um outro escritor. Obras de arte, no entanto, não são simples 
somatórios de fontes e influências; são conjuntos em que a matéria-prima 
vinda de outro lugar deixa de ser matéria inerte e passa a ser assimilada 
numa nova estrutura (WELLEK, 2011 [1959], p. 123).  

 

Ainda que tenha sido um viés contestável devido as suas limitações, devemos 

admitir a importância desses estudos para os progressos de teoria e crítica 

comparatistas. Destarte, baseando-se em Cionarescu – estudioso vinculado à 

literatura comparada tradicional –, Nitrini traz à luz a divisão do conceito de influência 

em duas perspectivas distintas:  

 



16 
 

 

a primeira, a mais corrente, é a que indica a soma de relações de contato de 
qualquer espécie, que se pode estabelecer entre um emissor e um receptor. 
[...] A segunda acepção é de ordem qualitativa. Influência é o “resultado 
artístico autônomo de uma relação de contato”, entendendo-se por contato o 
conhecimento direto ou indireto de uma fonte por um autor. A expressão 
“resultado autônomo” refere-se a uma obra literária produzida com a mesma 
independência e com os mesmos procedimentos difíceis de analisar, mas 
fáceis de se reconhecer intuitivamente, da obra literária em geral, ostentando 
personalidade própria, representando a arte literária e as demais 
características próprias de seu autor, mas na qual se reconhecem, ao mesmo 
tempo, num grau que pode variar consideravelmente, os indícios de contato 
entre seu autor e um outro, ou vários outros (NITRINI, 1997, p. 127).  

 

Assim, para a proposta francesa, as influências eram tomadas em seu caráter 

quantitativo, pois o objetivo era apenas elencá-las, sem ir além disso – mas ao se 

reconhecer a limitação dessa abordagem, passou-se a adotar uma visão qualitativa 

das influências, a partir da qual é possível identificar a intuitiva presença de 

características de um autor dentro do texto literário produzido por outro autor, 

considerando a autonomia e inovação intrínsecas a esse texto. Trata-se, então, do já 

referido conceito de intertextualidade cunhado por Julia Kristeva a partir da noção 

bakhtiniana de dialogismo, a qual abordaremos a seguir.  

Sabe-se que Bakhtin nunca usou os termos intertextualidade e intertexto, mas 

seus estudos acerca do romance sempre apontaram para sua crença na pluralidade 

de discursos carregados pelas palavras, possibilitando o diálogo entre um texto novo 

e textos anteriores (SAMOYAULT, 2008, p. 18). Entretanto, não se trata, a partir disso, 

“de determinar um intertexto qualquer, já que tudo se torna intertextual; trata-se antes 

de trabalhar sobre a carga dialógica das palavras e dos textos, os fragmentos de 

discursos que cada um deles introduz no diálogo” (SAMOYAULT, 2008, p. 18).  

Bakhtin descreve, então, o romance polifônico como um meio que representa 

a multiplicidade de discursos (vozes) e a põe em prática, implicando o dialogismo – 

as vozes (presentes nos enunciados dos personagens) dialogam entre si e também 

com a voz do autor do romance (SAMOYAULT, 2008, p. 18-19). O exemplo trazido à 

luz por Bakhtin é Dostoiévski, o qual seria  

 

o criador do romance polifônico. Criou um gênero romanesco essencialmente 
novo. [...] Suas obras marcam o surgimento de um herói cuja voz se estrutura 
do mesmo modo como se estrutura a voz do próprio autor no romance 
comum. A voz do herói sobre si mesmo e o mundo é tão plena como a palavra 
comum do autor; não está subordinada à imagem objetificada do herói como 
uma de suas características mas tampouco serve de intérprete da voz do 
autor. Ela possui independência excepcional na estrutura da obra, é como se 
soasse ao lado da palavra do autor, coadunando-se de modo especial com 



17 
 

 

ela e com as vozes plenivalentes de outros heróis (BAKHTIN, 2002 [1963], p. 
5, destaques do autor).  

 

Dessa forma, segundo Bakhtin, o autor é ativo, pois não renuncia a sua voz e, 

sim, a mescla, a faz coexistir, com as vozes dos seus personagens por meio da 

criação de “pessoas livres, capazes de colocar-se lado a lado com seu criador, de 

discordar dele e até rebelar-se contra ele” (BAKHTIN, 2002 [1963], p. 4). Daí a 

importância da ideia de alteridade para o movimento dos textos, o qual, para Bakhtin, 

está relacionado ao próprio movimento da consciência, uma vez que essa está 

calcada em elementos exteriores a ela e gerados por outros (SAMOYAULT, 2008, p. 

20).  

A intertextualidade de Kristeva descreve, então, os mesmos fenômenos que o 

dialogismo de Bakhtin – o que os diferencia, entretanto, é o fato de que o conceito de 

intertextualidade é mais abstrato e não tão metodológico quanto o de dialogismo 

(SAMOYAULT, 2008, p. 22). Não obstante, além das noções de dialogismo e 

alteridade, Bakhtin contribui para o aporte crítico da intertextualidade ao mostrar que 

“a retomada de linguagens ou de gêneros anteriores produz efeitos de 

sobrecodificação” (SAMOYAULT, 2008, p. 22), ou seja, transforma e renova essas 

mesmas linguagens.  

Roland Barthes, por sua vez, aproxima a intertextualidade do conceito de 

citação, e afirma que todo texto  

 

é um intertexto; outros textos estão presentes nele, em níveis variáveis, sob 
formas mais ou menos reconhecíveis; os textos da cultura anterior e os da 
cultura circundante, todo texto é um tecido novo de citações acabadas. 
Passam no texto, redistribuídos nele, pedaços de códigos, fórmulas, modelos 
rítmicos, fragmentos de linguagens sociais, etc., pois, sempre há linguagens 
antes do texto e ao redor dele. A intertextualidade, condição de qualquer 
texto, qualquer que ele seja, não se reduz evidentemente a um problema de 
fontes ou de influências; o intertexto é um campo geral de fórmulas anônimas, 
cuja origem é raramente localizável, de citações inconscientes ou 
automáticas feitas sem aspas (BARTHES, 1973 apud NITRINI, 1997, p. 165).  

 

Enquanto os textos constituem esse emaranhado de citações cuja origem nem 

sempre pode ser localizada, Barthes afirma também que, em virtude dessas trocas, 

não há como determinar um sentido único, divino e soberano, nem mesmo atribuir 

uma originalidade a todas as escrituras, ou seja,  

 



18 
 

 

um texto não é feito de uma linha de palavras a produzir um sentido único, de 
certa maneira teológico (que seria a “mensagem” do Autor-Deus), mas um 
espaço de dimensões múltiplas, onde se casam e se contestam escrituras 
variadas, das quais nenhuma é original: o texto é um tecido de citações, 
oriundas dos mil focos da cultura (BARTHES, 2004 [1984], p. 62).  

 

Além disso, o autor liga a intertextualidade à leitura do texto, o que possibilita 

pensar a recepção tanto pela escritura, quanto pela leitura e refletir sobre uma 

intertextualidade de superfície – observando tipologia/forma de retomada – e outra de 

profundidade – focando nas relações geradas pelos contatos dos textos entre si 

(SAMOYAULT, 2008, p. 24).  

Nesse sentido, outro teórico que versa sobre a intertextualidade considerando 

a leitura é Michael Riffaterre, o qual considera intertexto – diferentemente de 

intertextualidade – como “a percepção, pelo leitor, de relações entre uma obra e outras 

que a precederam ou a seguiram” (RIFFATERRE, 1979, p. 9 apud SAMOYAULT, 

2008, p. 28). Dessa forma, o intertexto resulta da interpretação e só existe a partir dela 

– o que o torna, ademais, um produtor de sentido, uma vez que seu reconhecimento 

gera a compreensão do texto, fazendo de ambos (intertexto e texto) inseparáveis e 

interdependentes, bem como a continuação, pelo leitor, da obra retomada 

(SAMOYAULT, 2008, p. 25).  

Assim, Riffaterre considera que localizar o intertexto é uma tarefa fácil, em 

virtude da  

 

presença, no texto, de uma resistência semântica ou gramatical. A silepse, 
que consiste em tomar uma mesma palavra em dois sentidos ao mesmo 
tempo, apresenta esta resistência estilística: sua ocorrência num texto deve 
despertar a atenção e, na maior parte do tempo, supõe o intertexto 
(SAMOYAULT, 2008, p. 26).  

 

No entanto, Samoyault ressalta que, ao estender a intertextualidade ao 

conjunto do corpus literário, seu campo de ação é reduzido – fazendo com que a 

referida noção passe a ser “um instrumento decisivo para a análise, fundada sobre 

microfenômenos estilísticos, da literariedade” (SAMOYAULT, 2008, p. 28) e comece 

a se encaminhar ao ramo das concepções restritas.  

O responsável pela efetivação dessa migração da linguística (concepções 

extensivas) para a poética (concepções restritas) é Gérard Genette, por meio da 

publicação de Palimpsestes, em 1982. Com essa mudança, o autor sugere que o 

termo intertextualidade seja reservado apenas a essa nova concepção e que se 



19 
 

 

conserve o termo dialogismo para as concepções generalizantes (SAMOYAULT, 

2008, p. 28-29).  

Para formular sua poética, Genette elenca cinco tipos de transtextualidades, 

isto é, o conjunto de categorias das quais cada texto provém. Dentre esses tipos, o 

autor coloca a intertextualidade, a qual, para ele, constitui “a relação de co-presença 

entre dois ou vários textos, isto é, essencialmente, e o mais freqüentemente, como 

presença efetiva de um texto em um outro” (GENETTE, 2006 [1982], p. 8), ou seja, 

quando um determinado texto (A) está efetivamente presente em outro texto (B). É o 

caso principalmente das citações, plágios, alusões, etc.  

O segundo tipo, paratextualidade, trata da relação de um texto com outros 

elementos textuais que o circundam, ou seja, são chamados de paratextos os títulos, 

prefácios, epígrafes, ilustrações, capa e  

 

tantos outros tipos de sinais acessórios, autógrafos ou alógrafos, que 
fornecem ao texto um aparato (variável) e por vezes um comentário, oficial 
ou oficioso, do qual o leitor, o mais purista e o menos vocacionado à erudição 
externa, nem sempre pode dispor tão facilmente como desejaria e pretende 
(GENETTE, 2006 [1982], p. 9-10).  

 

A metatextualidade compreende textos que versam criticamente sobre outros 

textos – resenhas e análises, por exemplo –, sem necessariamente citá-los. Mais 

silenciosa ainda é a relação de que trata a arquitextualidade, a qual engloba analogias 

de forma ou conteúdo entre textos, que, no máximo, articulam apenas uma menção 

paratextual (GENETTE, 2006 [1982], p. 11) e determinam o estatuto genérico dos 

textos (SAMOYAULT, 2008, p. 30).  

A categoria mais relevante para o estudo de Genette é chamada de 

hipertextualidade, a qual ocorre quando um texto se estrutura a partir de outro texto, 

ou seja, quando um texto é produzido em função de um texto anterior. Trata-se da 

relação entre um texto posterior (hipertexto) e o texto no qual aquele se baseou 

(hipotexto), sendo esse último transformado pelo primeiro.  

É importante aqui ressaltar que, para Robert Stam, todos os tipos transtextuais 

propostos por Genette conversam com a teoria do cinema e as adaptações, mas, 

segundo ele, o termo hipertextualidade  

 

possui uma rica aplicação potencial ao cinema, especialmente aos filmes 
derivados de textos preexistentes de forma mais precisa e específica que a 
evocada pelo termo “intertextualidade”. A hipertextualidade evoca, por 



20 
 

 

exemplo, a relação entre as adaptações cinematográficas e os romances 
originais, em que as primeiras podem ser tomadas como hipertextos 
derivados de hipotextos preexistentes, transformados por operações de 
seleção, amplificação, concretização e atualização (STAM, 2003, p. 233-
234).  

 

Com essa categorização das transtextualidades, Genette considera o 

componente relacional da noção de intertextualidade ao invés de o componente 

transformacional considerado pelas concepções extensivas, mas, ainda assim, 

valendo-se da dinâmica transformacional para caracterizar a hipertextualidade – 

tornando-a mais concreta (SAMOYAULT, 2008, p. 30).  

De acordo com Samoyault, a principal diferença entre a concepção proposta 

por Genette e as concepções extensivas (Bakhtin, Kristeva, etc.) é que, ao contrário 

dessas últimas, a primeira trata intertexto e hipotexto como produções possíveis de 

ser determinadas e localizadas, independentemente do quão implícitas elas estão 

(SAMOYAULT, 2008, p. 32).  

Além disso, ao limitar a definição de intertextualidade e criar nomenclatura e 

descrição restritivas, Genette possibilita – com o seu estudo sobre a hipertextualidade 

– iluminar o papel do leitor de interpretar as relações hipertextuais e a história da 

literatura enquanto meio de imitação e transformação (SAMOYAULT, 2008, p. 32-33). 

Para Samoyault, a restrição feita pelo teórico francês valida a noção de 

intertextualidade no discurso crítico e torna possível seu uso no estudo concreto de 

uma obra (SAMOYAULT, 2008, p. 34).  

Após traçar a história das teorias que sustentam a noção de intertextualidade, 

Tiphaine Samoyault abre espaço para a reflexão sobre o que foi estudado. A autora, 

então, toma a intertextualidade como a memória universal da literatura, isto é, uma 

memória ampla daquilo que fica e determina a forma de ser da literatura. Para ela, a 

literatura 

 

se escreve com a lembrança daquilo que é, daquilo que foi. Ela a exprimi, 
movimentando sua memória e a inscrevendo nos textos por meio de um certo 
número de procedimentos de retomadas, de lembranças e de re-escrituras, 
cujo trabalho faz aparecer o intertexto. [...] Fazendo da intertextualidade a 
memória da literatura, propõe-se uma poética inseparável de uma 
hermenêutica: trata-se de ver e de compreender do que ela procede, sem 
separar esse aspecto das modalidades concretas de sua inscrição 
(SAMOYAULT, 2008, p. 47).  

 



21 
 

 

Essa memória da literatura citada por Samoyault diferencia-se da nossa 

biblioteca interior (termo cunhado por Jorge Luís Borges1), a qual se movimenta e, 

assim, poderia alterar a tradição.  

No que tange aos autores, conforme T. S. Eliot, é a partir do diálogo com a 

tradição (cânone) que existe o talento individual. Assim, se observarmos a obra de um 

autor sem nos atentarmos apenas no quanto ele se difere de seus precursores, 

“poderemos amiúde descobrir que não apenas o melhor mas também as passagens 

mais individuais de sua obra podem ser aquelas em que os poetas mortos, seus 

ancestrais, revelam mais vigorosamente sua imortalidade” (ELIOT, 1989, p. 38). 

Assim, é possível dizer que a intertextualidade, considerada como o ponto de 

convergência em toda Literatura Comparada2, além de ser um produto comum a todos 

os textos, também é um processo pelo qual os autores exercitam sua criatividade e 

técnica literária.  

 

                                                 
1 Cf. BORGES, Jorge Luís. A biblioteca de Babel. In: ______. Ficções. São Paulo: Globo, 1999.  
2 Cf. NITRINI, 1997.  



 

 

 

3 Intermidialidade  

 

Assim como a presença de textos no interior de outros textos, as relações entre 

mídias também ocorrem no âmbito das produções criativas. É comum, nos estudos 

interessados por esses diálogos, que as discussões teóricas comecem com tentativas 

de conceituar mídia. Claus Clüver salienta que essa palavra é  

 

relativamente recente no português brasileiro, e no uso diário seu significado 
é normalmente restrito às mídias públicas, impressas ou eletrônicas, e às 
mídias digitais. A língua inglesa, onde o uso de medium e media tem uma 
longa tradição, oferece um leque de significados, entre os quais medium of 
communication e physical or technical medium são os mais relevantes para o 
discurso sobre intermidialidade, além de public media, que se refere a jornais 
e revistas, rádio, cinema e televisão (CLÜVER, 2011, p. 9).  

 

Nesse sentido, os meios técnicos/físicos citados acima denotam os 

instrumentos utilizados para a confecção de um signo – representação de algo dotado 

de sentido – em qualquer mídia. Os meios disponíveis para uma construção na mídia 

pintura, por exemplo, são a tela, o pincel e a tinta, e a utilização desses meios resulta 

na materialização do signo pictórico, ou seja, na formação de cores, linhas, texturas, 

etc. em uma superfície mais ou menos plana, que representam a “modalidade 

material” da referida mídia (CLÜVER, 2011, p. 9).  

Essa definição, segundo Clüver, é o alicerce de todo discurso sobre mídias, 

mas também é mais complexa do que parece. Baseado na ideia da transmissão de 

signos/mensagens de um emissor para um receptor, o autor amplia o alcance do 

termo ao design de um outdoor e à coreografia de um balé, por exemplo (CLÜVER, 

2011, p. 10). No entanto, parece ser mais aceitável “dizer que a mídia ‘TV’ transmite 

signos televisivos do que dizer que a mídia ‘dança’ transmite um balé, simplesmente 

porque estamos acostumados a nos referirmos à TV como mídia com seus próprios 

transmissores, e não à dança” (CLÜVER, 2011, p. 10). Tal convenção é quebrada 

pela nova perspectiva de reconceituação de mídias, abrangendo a dança, a música, 

as artes plásticas, etc.  

Em relação à recepção, essencial para essa discussão, Clüver afirma que a 

determinação da mídia é baseada pela percepção sensorial da materialidade do texto 

– ou seja, ao experienciarmos um texto musical, por exemplo, conseguimos captar as 



23 
 

 

propriedades da mídia música, bem como seus gêneros e submídias3 (CLÜVER, 

2011, p. 10). Entretanto, o autor destaca o caráter de abstração da percepção 

sensorial, uma vez que a interpretação dos signos está relacionada a essa percepção, 

ou seja, “a determinação da mídia é um ato interpretativo que antecipa a interpretação 

do texto” (CLÜVER, 2011, p. 10).  

Por associar-se a questões contextuais e individuais, a recepção de uma 

imagem, por exemplo, envolve elementos que vão além do reconhecimento visual. A 

esse respeito, Clüver explica que a recepção  

 

de uma imagem como pintura e não como serigrafia depende da percepção 
das diferenças das texturas resultantes do tipo de tinta aplicada, dos 
instrumentos e processos da aplicação e da superfície (tela ou muro em vez 
de papel ou tecido); a percepção de texturas, além do sentido visual, envolve 
o sentido táctil e possivelmente também o olfativo. Mas a qualificação de um 
texto visual como “pintura”, quer dizer, uma configuração da mídia “pintura”, 
depende também de contextos, convenções e práticas culturais. O próprio 
conceito de “pintura”, da mesma forma que o conceito de “mídia”, é uma 
construção cultural, resultado de circunstâncias históricas e ideológicas. A 
recepção de uma imagem como “pintura” é uma interpretação da percepção 
sensorial que atualmente ainda implica uma leitura da imagem como “obra de 
arte” (CLÜVER, 2011, p. 10, destaques do autor).  

 

Considerar, portanto, apenas os aspectos fechados das mídias torna inviável a 

construção de uma definição aceitável para o termo. Há que se atentar também para 

a relação entre as modalidades materiais das mídias e os cruzamentos de fronteiras 

midiáticas, os quais configuram as já citadas submídias e acarretam um diálogo 

intermidiático ao invés de um fenômeno intramidiático (como a mistura de gêneros, 

por exemplo) (CLÜVER, 2011, p. 12).  

No que tange à mídia verbal, Clüver afirma que, para essa, não há um 

substantivo que a rotule adequadamente, uma vez que literatura “indica apenas uma 

classe, com muitos gêneros, ao lado de muitos outros gêneros não-literários” 

(CLÜVER, 2011, p. 12). Além disso, sabemos que todo texto verbal pode ser 

comunicado pela voz ou por escrito. No entanto, para o autor, o texto falado – tendo 

a voz como meio físico e transmissor dos signos – por si só constitui, no máximo, 

                                                 
3 São consideradas submídias as manifestações artísticas que transpõem balizas convencionalmente 
construídas para caracterizar uma grande mídia. Clüver usa o exemplo da música eletrônica, a qual – 
para além das delimitações que distinguem os gêneros musicais uns dos outros – mescla música 
instrumental e música eletrônica tecnicamente manipulada, criando um cruzamento de delimitações 
midiáticas e uma ideia de mudança de uma mídia para outra (mas permanecendo dentro do território 
amplo da grande mídia música) (CLÜVER, 2011, p. 12).  



24 
 

 

“poesia sonora”, isto é, um gênero literário, e não uma mídia separada. Mas se 

musicalizado, por exemplo, esse texto torna-se, então, parte de outra mídia (CLÜVER, 

2011, p. 12). O texto escrito, por outro lado, denota uma mídia separada e particular, 

para Clüver. O autor salienta que  

 

além de existir em muitas formas de representação da linguagem verbal – 
alfabética, ideogramática, hieroglífica, cuneiforme, etc. – a escrita, manual ou 
impressa, consiste de signos sui generis, com um grande leque de 
expressividade. A informação comunicada por um texto escrito à mão pode 
ser rica em relação à personalidade do indivíduo que o escreveu, como 
também à época e ao lugar onde foi escrito. A escolha das fontes e tamanhos, 
especialmente dos cabeçalhos e títulos, é um aspecto importante no layout e 
design de uma revista, em cartazes e na publicidade televisiva. A caligrafia 
tem um papel importante e variado em muitas culturas, mais ainda nas 
orientais e árabes do que nas ocidentais (CLÜVER, 2011, p. 13). 

 

Há, portanto, uma série de meios físicos/técnicos e características espaço-

temporais que se referem à mídia escrita. Ultrapassando a mídia verbal, a escrita 

também é capaz de carregar uma carga semântica no âmbito da materialidade visual 

– é o caso da poesia concreta, por exemplo.  

Elucidadas as questões acerca da definição de mídia, nossa atenção volta-se, 

agora, ao termo intermidialidade, cujo significado denota um fenômeno comum “em 

todas as culturas e épocas, tanto na vida cotidiana como em todas as atividades 

culturais que chamamos de ‘arte’” (CLÜVER, 2011, p. 9). Trata-se do diálogo entre 

diferentes mídias, o qual ocorre quando há o cruzamento das fronteiras (metáfora, já 

citada, frequentemente usada para explicar esses processos) que, num primeiro 

momento, as separam umas das outras.  

O termo intermídia aparece em um ensaio originalmente publicado em 1966 e 

escrito pelo artista britânico Dick Higgins. A ele é atribuída a criação do referido termo 

– embora tenha salientado, num pós-escrito de 1981, que a palavra  

 

aparece nos escritos de Samuel Taylor Coleridge em 1812, exatamente em 
seu sentido contemporâneo – para definir obras que estão conceitualmente 
entre mídias que já são conhecidas, e eu vinha usando o termo por vários 
anos em palestras e discussões antes de meu pequeno ensaio ser escrito 
(HIGGINS, 2012 [1981], p. 46).  

 

Nesse mesmo texto, Higgins discorre sobre os motivos que o levaram a buscar 

um novo termo capaz de facilitar a compreensão das novas obras que surgiam:  

 



25 
 

 

a intenção era simplesmente oferecer um meio de ingresso a obras que já 
existiam, cujas formas eram de tal modo pouco familiares que muitos 
ouvintes, leitores ou espectadores potenciais eram “desligados” por elas. 
Naquela época [1965], o mundo estava cheio de poesia concreta, 
happenings, poesia sonora, ambientes, e de outros desdobramentos mais ou 
menos novos; a menos que o público encontrasse um modo de ver a obra, 
parando por um momento para tentar classificá-la, a obra era facilmente 
descartada como “vanguarda: para especialistas apenas”. Para qualquer 
não-especialista dedicado, isto poderia ser frustrante – querer conhecer a arte 
do seu tempo, ouvir sua própria voz na obra, sem as intervenções da história 
e os julgamentos históricos; esta era uma arte cujos horizontes podiam 
coincidir com os nossos (HIGGINS, 2012 [1981], p. 46, destaques do autor, 
acréscimo nosso).  

 

Com a busca de um termo-chave, é possível notar que Higgins objetivava a 

aproximação e o acesso do público leigo às novas obras (intermidiáticas) em 

detrimento da abordagem exclusiva de uma crítica especializada.  

Além disso, o ensaísta traz à luz a confusão feita entre os termos intermídia e 

mídia mista (ou técnica mista) – esse último comumente utilizado pela crítica de arte 

para denotar obras produzidas com mais de uma mídia (como as pinturas que se 

valem de grafite e aquarela, acrílica e guache, etc.). Já a intermídia, para Higgins, é 

formada quando diferentes elementos midiáticos se fundem conceitualmente 

(HIGGINS, 2012 [1981], p. 46). No entanto, ele frisa que  

 

o termo não é prescritivo; ele não elogia a si mesmo ou apresenta um modelo 
para fazer novas ou grandes obras. Diz apenas que as obras intermidiáticas 
existem. A falta de compreensão deste ponto poderia levar ao tipo de erro de 
pensar que intermídia está necessariamente datada no tempo por sua 
natureza, algo enraizado nos anos 1960, como um movimento artístico do 
período. Não houve e não poderia haver um movimento intermidiático. 
Intermidialidade sempre tem sido uma possibilidade desde os tempos mais 
antigos, e apesar de alguns bem-intencionados comissários tentarem rotulá-
la como formalista e, portanto, antipopular, ela permanece como uma 
possibilidade onde quer que haja o desejo de fundir duas ou mais mídias 
existentes (HIGGINS, 2012 [1981], p. 48).  

 

Destarte, a intermidialidade, para Higgins, é o resultado de trocas mútuas e 

infinitas entre as mídias que não pode ser associado a uma determinada época ou 

local, uma vez que está presente no universo artístico desde os tempos mais remotos. 

Ademais, é perceptível a defesa do autor pela desmistificação das obras 

intermidiáticas.  

Enquanto Higgins, no século passado, preocupou-se em reconhecer a 

tangibilidade de fenômenos que ele chamou de intermídias, Irina Rajewsky dispendeu 



26 
 

 

sua atenção às abordagens de análise possíveis desses fenômenos. Segundo a 

autora, existem perspectivas que  

 

põem em foco os progressos midiático-históricos ou as relações genealógicas 
entre mídias diferentes, os processos de transformação midiática, a formação 
mesma de uma dada mídia ou o processo de midiatização enquanto tal, 
outras abordagens tratam das questões relativas ao reconhecimento de uma 
mídia (Medienerkenntnis) ou pretendem explicar as funções da mídia em 
geral (RAJEWSKY, 2012, p. 51-52).  

 

Perspectivas adicionais decorrentes de áreas como as da literatura visam às 

formas e funções assumidas pelas práticas intermidiáticas concretas em 

determinadas obras (RAJEWSKY, 2012, p. 51-52). Essas condições e relações entre 

textos individuais/específicos em detrimento de aspectos mais generalizados e 

abstratos configuram o foco de exploração da maioria dos estudos de intermidialidade 

(CLÜVER, 2011, p. 15).  

Tendo em vista esse tipo de análise, Rajewsky traz à luz a comparação do 

sentido amplo de intermidialidade a um cruzamento de fronteiras, o qual “procede, 

evidentemente, da suposição de fronteiras tangíveis entre mídias individuais, bem 

como de especificidades e diferenças midiáticas” (RAJEWSKY, 2012, p. 53). Embora 

o uso dessa metáfora seja comum entre os estudiosos, Rajewsky frisa o fato de que 

as concepções de mídias estão em constante mutação e, portanto, isso não implica o 

estabelecimento de fronteiras fixas e estáveis entre mídias igualmente fixas e estáveis 

(RAJEWSKY, 2012, p. 57).  

A fim de compreender os diferentes modos de cruzar as fronteiras midiáticas, 

Rajewsky separa as práticas intermidiáticas em grupos de fenômenos de natureza 

distinta. Para tanto, a autora lança mão de dois campos de intermidialidade: o 

extracomposicional e o intracomposicional (RAJEWSKY, 2012, p. 59), dentro dos 

quais se encontram três subcategorias de intermidialidade. No primeiro campo, temos 

a intermidialidade em sentido estrito de transposição (ou transformação) midiática, isto 

é, adaptações cinematográficas de textos literários, novelizações, quadrinizações, etc. 

(RAJEWSKY, 2012, p. 58). Já no âmbito da intermidialidade intracomposicional, há a 

combinação de mídias e as referências intermidiáticas.  

A primeira subcategoria - combinação de mídias – diz respeito a fenômenos 

como ópera, filme, história em quadrinhos, ou seja, à mescla de mídias individuais 



27 
 

 

responsável pela configuração de outra mídia (RAJEWSKY, 2012, p. 58). Conforme 

Clüver, em obras dessa subcategoria 

 

temos a presença de pelo menos duas mídias em sua materialidade, em 
várias formas e graus de combinação. Podemos distinguir entre textos 
multimídias, que combinam “textos separáveis e separadamente coerentes, 
compostos em mídias diferentes”, e textos mixmídias, que “contêm signos 
complexos em mídias diferentes que não alcançariam coerência ou 
autossuficiência fora daquele contexto”. Canções, revistas, emblemas são 
textos multimídias; exemplos de textos mixmídias são cartazes de 
publicidade, histórias em quadrinhos e selos postais (CLÜVER, 2011, p. 15).  

 

Quanto às referências intermidiáticas, essas são caracterizadas pela 

menção/aparição de uma pintura num filme, de uma fotografia numa pintura, etc. 

Também entra nessa subcategoria a escrita fílmica, ou seja, quando há referências a 

um certo filme, gênero fílmico ou ao cinema, de um modo geral, num texto literário 

(RAJEWSKY, 2012, p. 58). Tal subcategoria é, possivelmente, a que mais aproxima 

o conceito de intermidialidade ao de intertextualidade. A respeito desse tipo de 

fenômeno intermidiático, Clüver afirma que é  

 

tão comum que já declarei em outro lugar que “a intertextualidade sempre 
significa também intermidialidade” (CLÜVER, 2006, p. 14), usando 
“intertextualidade” em referência a todos os tipos de texto; é uma forma 
condensada de dizer que entre os “intertextos” de qualquer texto (em 
qualquer mídia) sempre há referências (citações e alusões) a aspectos e 
textos em outras mídias (CLÜVER, 2011, p. 17, destaques do autor).  

 

Trata-se do mosaico de citações de um texto a outros textos e também a outras 

mídias. E, para ampliar ainda mais o arcabouço de categorias das mídias e 

compreender as possibilidades de formação desses mosaicos, Clüver cita a 

ocorrência de mídias plurimidiáticas, as quais – diferentemente das já mencionadas 

multimídias e mixmídias – se referem “à presença de várias mídias dentro de uma 

mídia como o cinema ou a ópera” (CLÜVER, 2011, p. 15), ou seja, é o caso da 

intermidialidade no sentido estrito de combinação de mídias, pensada por Rajewsky.  

O fenômeno da mescla de diferentes mídias em outra deve-se, em parte, à 

expansão e desenvolvimento das tecnologias da informação e da comunicação. Sobre 

esse tema versa algumas das contribuições teóricas de Lucia Santaella, segundo a 

qual foi no início dos anos 1980 que “começaram a se intensificar cada vez mais os 

casamentos e misturas entre linguagens e meios, misturas essas que funcionam como 



28 
 

 

um multiplicador de mídias” (SANTAELLA, 2003, p. 26). Nessa mesma época, o 

advento de novos aparatos tecnológicos colaborou para o surgimento de novas mídias 

e a instalação de uma cultura do disponível e do transitório – desde os aparelhos de 

videocassete até a criação da TV a cabo (SANTAELLA, 2003, p. 26-27). Para 

Santaella, esses equipamentos  

 

e as linguagens criadas para circularem neles têm como principal 
característica propiciar a escolha e consumo individualizados, em oposição 
ao consumo massivo. São esses processos comunicativos que considero 
como constitutivos de uma cultura das mídias (SANTAELLA, 2003, p. 27, 
destaque nosso).  

 

Dessa forma, os avanços tecnológicos alicerçaram também uma nova forma 

de recepção das obras midiáticas, estabelecendo, assim, o que Santaella chama de 

cultura das mídias. A autora explica que foram esses avanços que  

 

nos arrancaram da inércia da recepção de mensagens impostas de fora e nos 
treinaram para a busca da informação e do entretenimento que desejamos 
encontrar. Por isso mesmo, foram esses meios e os processos de recepção 
que eles engendram que prepararam a sensibilidade dos usuários para a 
chegada dos meios digitais cuja marca principal está na busca dispersa, 
alinear, fragmentada, mas certamente uma busca individualizada da 
mensagem e da informação (SANTAELLA, 2003, p. 26-27).  

 

Assim, os modos por meio dos quais nos relacionamos com as mídias 

mudaram em virtude da nova possibilidade, mais individualizada, de consumi-las. 

Para sintetizar os processos formadores da cultura das mídias, Santaella apoia-se em 

Françoise Sabbah, segundo a qual  

 

a nova mídia determina uma audiência segmentada, diferenciada que, 
embora maciça em termos de números, já não é uma audiência de massa em 
termos de simultaneidade e uniformidade da mensagem recebida. A nova 
mídia não é mais mídia de massa no sentido tradicional do envio de um 
número limitado de mensagens a uma audiência homogênea de massa. 
Devido à multiplicação de mensagens e fontes, a própria audiência torna-se 
mais seletiva. A audiência visada tende a escolher suas mensagens, assim 
aprofundando sua segmentação, intensificando o relacionamento individual 
entre o emissor e o receptor (SABBAH, 1985 apud CASTELLS, 1999, p. 424).  

 

Esse fenômeno se dá, portanto, em virtude da descentralização e hibridização 

tanto dos signos e mídias, quanto do público-alvo das obras. Da diversidade das 



29 
 

 

mídias e das mensagens que essas passam decorrem novas audiências de massa, 

segmentadas por ideologias, gostos e estilos de vida distintos.  

Para a conclusão desta seção, é importante elucidarmos outro termo que se 

pode associar à intermidialidade, qual seja: a interdiscursividade4. Em linguística, os 

discursos estão associados ao eixo sintagmático da linguagem e são gerados na 

instância da enunciação (GUARANHA, 2008, on-line). Podemos dizer que todo 

texto/mídia carrega um discurso, isso porque é sempre produzido em determinadas 

condições, as quais deixam marcas nas obras. Tais marcas têm a função de relacionar 

os textos/mídias com sua exterioridade, ou seja, com o contexto de produção que os 

influenciaram.  

Além disso, os discursos existem num continnum, pois constituem-se no agora 

a partir da escolha (recorte) de elementos discursivos anteriores – nesse sentido, o 

contexto imediato que fundamenta o discurso é ampliado ao âmbito ideológico. Assim, 

são reconhecidos três níveis interdependentes de análise do fenômeno: “o nível da 

relação com a realidade que o gerou (condições de produção e recepção), o do gênero 

escolhido e o do modo como os temas são veiculados, se recebem tratamento grave 

ou irônico, por exemplo” (GUARANHA, 2008, on-line).  

Resumida a noção de discurso, a interdiscursividade – assim como os outros 

termos detentores do prefixo inter- trazidos nesta pesquisa – trata, portanto, das 

relações entre um discurso e outro(s). José Luiz Fiorin compara a questão do 

interdiscurso com o dialogismo bakhtiniano, com a ressalva de que  

 

não se pode dizer que haja dois dialogismos: entre interlocutores e entre 
discursos. O dialogismo é sempre entre discursos. O interlocutor só existe 
enquanto discurso. Há, pois, um embate de dois discursos: o do locutor e o 
do interlocutor, o que significa que o dialogismo se dá sempre entre discursos 
(FIORIN, 2006, p. 166). 

 

Dessa forma, se podemos falar de discursos cinematográfico, literário, 

pictórico, televisivo, musical, etc., então, o diálogo entre eles também constitui uma 

relação interdiscursiva.  

 

                                                 
4 Há também uma discussão acerca da associação entre interdiscursividade e intertextualidade, termos 
que Fiorin, baseado nos postulados bakhtinianos, distingue ao reservar o último às relações dialógicas 
materializadas em textos, e o primeiro a qualquer relação dialógica – afirmando, com isso, que a 
intertextualidade pressupõe sempre uma relação interdiscursiva (FIORIN, 2006, p. 181).  



 

 

 

4 De uma linguagem à outra: formas de abordagem  

 

4.1 Adaptar é traduzir  

 

Se optarmos por acreditar no mito de Babel5, é possível dizer, então, que a 

tradução se faz necessária praticamente desde a criação do mundo. A fim de atribuir 

maior grau de confiabilidade, as traduções de livros clássicos, considerados os pilares 

da cultura hegemônica, eram comumente julgadas, como o são até hoje. Já como 

produto, as traduções, por vezes, ainda são avaliadas a partir dos mesmos 

mecanismos tradicionais de fidelidade que regeram sua prática desde os seus 

primórdios (DINIZ, 1999, p. 27).  

No que diz respeito à tradução literária, métodos distintos já foram defendidos 

ou contestados. É o caso da distinção entre tradução palavra-por-palavra e tradução 

por sentido (ou por imagem), a qual alimenta reflexões já em 46 a.C, em O Melhor 

Gênero de Oradores [De Optimo Genere Oratorum], no qual afirma Cícero: “Se eu 

traduzir palavra-por-palavra, o resultado será inaceitável e se, compelido pela 

necessidade, eu alterar algo na ordem ou nos termos, parecerei ter me afastado da 

função de tradutor” (CÍCERO, 1959 apud BASSNETT, 2005, p. 67). A não adoção do 

método ipsis litteris e a contestação desse como sendo a única forma possível para 

rotular um tradutor são demonstradas por Cícero quando da sua transposição, para o 

latim, de textos de Ésquines e Demóstenes6 – contrários um ao outro:  

 

não os traduzi como um tradutor, mas como um orador, usando os mesmos 
argumentos, tanto na sua forma quanto nas suas figuras de linguagem, em 
termos adequados à nossa cultura. Para tanto, não considerei necessário 
verter palavra por palavra, mas mantive inteiro o gênero das palavras e sua 
força expressiva. Não julguei que fosse apropriado contabilizar as palavras 
para o leitor, mas como que sopesá-las (CÍCERO, 46 a.C. apud VIEIRA; 
ZOPPI, 2011, p. 11).  

 

Em contrapartida, alguns estudiosos tomam a prática tradutória justamente 

como a reinvenção de uma determinada obra em outra língua, um espaço criativo de 

                                                 
5 Com o objetivo de se igualar a Deus, alguns habitantes da Terra se uniram para construir uma torre 
que alcançasse o céu. Naquele tempo, “todos os povos falavam uma língua só, todos usavam as 
mesmas palavras” (BÍBLIA SAGRADA, Gn 11.1), e a construção acabou sendo interrompida por uma 
intervenção divina que visou atrapalhar a língua falada por todos os moradores da Terra para que eles 
deixassem de se entender. A esse relato bíblico costuma ser atribuída a existência dos diferentes 
idiomas e dialetos falados pelo mundo, bem como o surgimento da tradução.  
6 Contra Ctesifão, de Ésquines, e Oração da Coroa (330 a.C.), de Demóstenes.  



31 

 

 

(re)escritura, condenando a ideia de fidelidade semântica e estética em detrimento da 

liberdade do tradutor.  

Haroldo de Campos é um desses estudiosos. Ele vê a tradução literária como 

“recriação, ou criação paralela, autônoma porém recíproca” (CAMPOS, 2006 [1963], 

p. 35, destaque do autor). Segundo ele, quanto maiores forem os desafios de tradução 

de um texto criativo, quanto mais melindres ele apresentar, mais recriável ele será, ou 

seja, maior será o espaço para a criatividade do tradutor. E, assim,  

 

numa tradução dessa natureza, não se traduz apenas o significado, traduz-
se o próprio signo, ou seja, sua fisicalidade, sua materialidade mesma [...] O 
significado, o parâmetro semântico, será apenas e tão-somente a baliza 
demarcatória do lugar da empresa recriadora. Está-se pois no avesso da 
chamada tradução literal (CAMPOS, 2006 [1963], p. 35, destaques do autor).  

 

Já Walter Benjamin considera equivocada uma tradução que transmita de 

maneira inexata um conteúdo inessencial presente no texto-fonte que se está 

traduzindo (BENJAMIN, 2013 [1921], p. 102). A esse respeito, é importante 

pensarmos sobre qual seria esse conteúdo inessencial, quem o determina e por qual 

razão. Essa reflexão será feita em capítulo reservado à noção de leitura.  

Ademais, é evidente que, em ambas as posturas que podem ser adotadas pelo 

tradutor, desafios surgirão e, para que sejam superados, soluções tradutórias deverão 

ser encontradas. Poderíamos dizer que é essa uma das tarefas do profissional de 

tradução de um modo geral, mas principalmente do tradutor de textos literários, o qual 

encontrará na linguagem do texto-fonte questões históricas/culturais específicas em 

cada texto – além, é claro, da literariedade característica desse tipo de produção 

textual e representada pelo estilo de escrita de cada autor.  

Por meio de suas capacidades (conhecimentos de mundo, das línguas, do 

assunto, do(a) autor(a), da obra, etc.), o tradutor, então, interpreta o texto-fonte, 

identifica suas nuances, captura seus implícitos (socioculturais, intertextuais e 

inferenciais) e o (re)escreve em outra língua. Para tanto, é necessário considerar um 

dos fatores determinantes de toda tradução: o leitor. Um texto traduzido, antes de 

tudo, deve adequar-se ao texto-fonte para, no produto final, obter a aceitabilidade do 

público alvo escolhido no projeto editorial.  

Além do meio/mídia, o gênero, o espaço e o tempo narrativos podem ser 

adaptados; o próprio público é passível de ser deslocado, uma vez que o alvo da 

tradução pode tornar-se outro, diferente do almejado (e alcançado) pelo texto-fonte. 



32 

 

 

Como exemplo de adaptação de público alvo, temos as traduções de textos 

considerados canônicos direcionadas às crianças e adolescentes: da Bíblia Sagrada 

a romances seculares, algumas edições atualizam o vocabulário e vêm recheadas de 

notas explicativas com o objetivo de serem acessíveis aos jovens. Com isso, fica clara 

a importância do receptor do texto de chegada “quando pensamos que o tradutor 

traduz, em muitos casos, tendo em vista e consideração o leitor da sua tradução 

inserido num determinado tempo e lugar” (MARTINS, 1999, p. 42).  

Uma das visões mais recentes acerca das traduções encontra-se em 

Translation Studies, assinado por Susan Bassnett – a qual cita a releitura do texto A 

tarefa do tradutor, de Walter Benjamin, feita por Jacques Derrida em Torres de Babel 7. 

Segundo a autora, essa releitura  

 

abriu as comportas para uma reavaliação da importância da tradução não 
apenas como uma forma de comunicação, mas também como continuidade. 
Afirma-se que a tradução garante a sobrevivência de um texto. A tradução de 
fato se torna a vida após a morte de um texto, um “original” novo em outra 
língua. Esta visão positiva da tradução serve para reforçar a sua importância 
como um ato de comunicação intercultural e intertemporal (BASSNETT, 
2005, p. 21, destaque da autora).  

 

Diante disso, é possível perceber o quanto esses postulados sobre a tradução 

literária fazem sentido também no que tange à tarefa de adaptar. Desde a questionável 

necessidade de fidelidade até a concepção que defende as traduções como formas 

de gerar algo novo a partir do que já existe, bem como o poder da tradução de dar 

continuidade aos textos, tudo isso diz respeito também às adaptações.  

Como estudo precursor dessas reflexões, é reconhecida a obra Novels into 

Film: The metamorphosis of fiction into film, publicada em 1957 por George Bluestone, 

o qual defende a capacidade de transformação de romances em filmes, respeitadas 

as especificidades narratológicas de cada um desses dois meios. Posteriormente, 

Geoffrey Wagner (1975), Dudley Andrews (1984) e muitos outros teóricos 

contribuíram para a propagação do critério de fidelidade em análises de adaptações, 

classificando-as de acordo com o grau de proximidade/equivalência com seus 

hipotextos.  

Segundo Thaïs Flores Nogueira Diniz, nesse conjunto de pressupostos,  

 

                                                 
7 Cf. seção subsequente a esta, na qual são desenvolvidas as ideias de reciclagem e sobrevida.  



33 

 

 

todo o processo era visto como uma tradução – uma tradução intersemiótica 
– na medida em que se visava transmitir uma mensagem/história/idéia, 
concebida em um determinado sistema – a literatura – nos termos de outro 
sistema sígnico – o cinema. A análise da adaptação concentrava-se na busca 
de equivalências, isto é, no sucesso com que o cineasta encontrava meios 
cinematográficos para substituir os literários. Assim começou-se a procurar 
os recursos fílmicos com funções paralelas às da obra literária. Entretanto, 
essa mantinha seu lugar privilegiado, pedra de toque para a avaliação do 
filme (DINIZ, 2005, p. 14).  

 

Diniz (2005, p. 15) ressalta que essa forma de análise advinha da área em que 

esses teóricos se formaram e atuavam, qual seja, a crítica literária – fazendo com que 

eles pensassem as adaptações através apenas desse viés, visto como superior.  

Divergente da anterior, uma nova vertente teórica surge, então, com a emersão 

de estudos realizados por críticos da área do cinema (Brian McFarlane e James 

Naremore, por exemplo), os quais migraram o foco de análise para os elementos 

fílmicos, objetivando a comparação entre os dois meios para enriquecer a avaliação 

do filme e rechaçando a “suposição de que só existe uma maneira de adaptar uma 

obra literária” (DINIZ, 2005, p. 15).  

Uma das obras de maior destaque dessa nova vertente é Novel to Film: an 

introduction to the theory of adaptation, de Brian McFarlane (1996). O autor introduz o 

termo adaptation proper, o qual se refere ao processo tradutório de algum elemento 

literário mais difícil de se transpor à linguagem fílmica e que, por isso, exige do 

cineasta mais criatividade. Apesar de ir contra o critério de fidelidade considerado 

pelos teóricos que o antecederam e de iluminar o espaço para a liberdade de criação 

do cineasta/adaptador, McFarlane continua a tomar o texto literário como referência 

primária da análise, bem como a considerar unidirecional (livro → filme) o processo 

tradutório (DINIZ, 2005, p. 15).  

A partir daí, surgem estudos dispostos a considerar, para além das técnicas, os 

elementos externos às obras e que inevitavelmente as influenciam, isto é, as questões 

políticas, culturais, sociais, econômicas, etc. Essa transferência de enfoque ampliou o 

conceito de adaptação e foi defendida por Deborah Cartmell e Imelda Whelehan 

(1999) em Adaptations: from text to screen, screen to text. O debate proposto pelas 

autoras  

 

parte da crítica de fidelidade e todos os preconceitos a ela inerentes, passa 
pela abordagem narratológica – cujo princípio se apóia na possibilidade de 
realização narrativa em qualquer meio, e a conseqüente criatividade do 



34 

 

 

tradutor – e chega às questões ligadas aos códigos culturais e ao papel da 
audiência (DINIZ, 2005, p. 16).  

 

Além disso, essa ampliação da abordagem leva em consideração a recepção 

e o consumo das adaptações em detrimento das avaliações estéticas e culturais que 

dominavam os estudos até então. Com isso, o processo adaptativo passa a ser 

bidirecional, uma vez que se constitui da tradução da literatura – e outros campos de 

produção artística – para o cinema, sendo também possível o caminho inverso (DINIZ, 

2005, p. 17). Contudo, veremos, mais adiante, que essa bidirecionalidade recebeu 

ainda mais caminhos passíveis de serem seguidos.  

Após a contestação da preocupação com a fidelidade – que por muito tempo 

assombrou a primeira gama de estudiosos e que, até hoje, está presente no discurso 

do público de fãs das obras adaptadas –, o conceito de tradução diminui sua relação 

com as ideias de derivação e dependência e aumenta com as de liberdade, 

criatividade e inovação. Assim, a tradução passa a ser vista como uma atividade 

semiótica, por meio da qual surgem leituras enquanto signos icônicos umas das outras 

(DINIZ, 1999, p. 30).  

Destarte, como resultado de um processo,  

 

a tradução é um texto alusivo a outro(s) texto(s), que mantém com ele(s) uma 
determinada relação ou que ainda o(s) representa de algum modo. É esse 
modo pelo qual um texto representa outro, é esse tipo de relação existente 
entre um e outro que é o objeto dos estudos de tradução, do ponto de vista 
da semiótica (DINIZ, 1999, p. 30).  

 

No entanto, segundo Diniz, a semiótica não estancou nos estudos tradicionais, 

mas acrescentou “tanto as preocupações com o status social e o funcionamento do 

signo, como a definição e o papel do espectador/leitor em relação ao texto” (DINIZ, 

1999, p. 30).  

No que tange à tradução intersemiótica, a qual é definida como “tradução de 

um determinado sistema de signos para outro sistema semiótico” (DINIZ, 1998, p. 

313), as mais distintas linguagens são englobadas. No livro Tradução Intersemiótica, 

de Julio Plaza (2010), é possível o contato com exemplos que possibilitam a 

compreensão dos processos da tradução intersemiótica, bem como a contestação da 

ideia de fidelidade considerada obrigatória – como vimos, desde os primórdios das 

traduções entre línguas – para o sucesso das traduções. Com os exemplos trazidos 



35 

 

 

por Plaza, fica claro que a passagem de um sistema de signos para outro sistema 

implica o afastamento da exigência de que o traduzido seja igual a sua fonte. Assim, 

o autor trata o critério de fidelidade como uma questão ideológica, já que  

 

o signo não pode ser “fiel” ou “infiel” ao objeto, pois como substituto só pode 
apontar para ele. Mesmo o processo pretendidamente mimético caracteriza-
se pelo fato de algo tentar fazer-se igual a outro, mostrando-se como não-
igual (PLAZA, 2010, p. 32-33, destaques do autor).  

 

Acreditamos que é nesse mostrando-se como não-igual que encontramos as 

especificidades de cada sistema. Entretanto, podemos ainda refletir sobre o termo 

substituto empregado pelo autor. Segundo Benjamin (1986 [1935/1936], p. 167), “a 

litografia ainda estava em seus primórdios, quando foi ultrapassada pela fotografia”, 

mas ao contrário dessa, nenhuma tradução/adaptação intenta (e nem poderia) 

substituir o que está traduzindo/adaptando – o que se busca é a criação de algo novo 

e diferente por meio do processo.  

A esse respeito, Plaza sugere a possibilidade de transcriação, ou seja, quando 

uma tradução intersemiótica se preocupa menos em ser o original em outro sistema 

de signos que em criar similaridades que a remetam a esse original. Assim, “traduzir 

com invenção pressupõe reinventar a forma, isto é, aumentar a informação estética” 

(PLAZA, 2010, p. 98) e não assumir o lugar dela.  

É importante ressaltar que o termo transcriação foi cunhado por Haroldo de 

Campos e faz parte de sua teoria da tradução criadora (ou transcriação). Essa teoria 

é, de um lado, fundamentada por leituras de grandes autores – de Ezra Pound a C. S. 

Peirce – e, de outro, entretecida numa rede complexa de conceitos, ideias e linhas de 

pesquisa desenvolvida pelo autor ao longo dos anos (SANTAELLA, 2005, p. 221-222). 

Lucia Santaella redigiu uma síntese a respeito da teoria proposta por Campos no 

ensaio Transcriar, transluzir, transluciferar: a teoria da tradução de Haroldo de 

Campos. Nesse texto, Santaella explica que, movimentando-se no âmbito de uma 

semiótica da literatura,  

 

Campos trouxe uma nova visão da historiografia literária brasileira, 
redimensionada a partir de tomadas sincrônicas e diacrônicas que abalam as 
fronteiras entre o internacional e o nacional; resgatam obras antes 
consideradas menores, por não participarem das estruturas linguístico-
ideológicas dominantes; atendem às explorações realizadas por cada obra 
em seu espaço e material específicos, conforme as interinfluências trazidas 
pelas linguagens contemporâneas; implicam a invenção de um corpus crítico-



36 

 

 

seletivo que interliga criteriosamente os conceitos de tradução poética, 
operação metalinguística, paródia, carnavalização, intertextualidade, 
literatura comparada e relações entre diversos sistemas de signos 
(SANTAELLA, 2005, p. 222).  

 

Com isso, uma das ideias que Campos traz é a de contestação a dois tipos de 

traduções sem um projeto estético radical, ou seja, destituída de transcriação: a 

tradução conduzida por uma rudimentar preocupação com a literalidade e a que se 

propõe a explicar banalmente o texto a ser traduzido (SANTAELLA, 2005, p. 226). 

Campos, portanto, defende a tradução radical, pois essa, para ele, “libera a forma 

semiótica oculta no original, no mesmo gesto em que se dessolidariza, 

aparentemente, de sua superfície comunicativa” (CAMPOS, 1981, p. 208 apud 

SANTAELLA, 2005, p. 226).  

Feita a ressalva, voltemos a tratar de tradução intersemiótica. Diante da 

infinidade de atividades semióticas possíveis – de um movimento do corpo à escrita 

de um romance – e do quão traduzíveis essas são, podemos afirmar que uma 

tradução intersemiótica ocorre não somente entre diferentes linguagens, mas também 

no âmbito de um mesmo sistema semiótico (DINIZ, 1999, p. 31). Por exemplo, o 

resultado que vemos na tela de cinema é a transformação do roteiro para o filme e 

isso já configura uma tradução intersemiótica.  

Considerar as adaptações como traduções implica, portanto, observar as 

funções narrativas de uma produção em determinado sistema e buscar equivalentes 

a elas em outro sistema. No entanto, dentro das discussões sobre tradução, o conceito 

de equivalência é um dos que mais gerou reflexões, opiniões e definições divergentes. 

Segundo Martins, toda essa indeterminação 

 

tem causas específicas directamente relacionadas com o tradutor, com o 
próprio texto e com o leitor. Todo o tradutor possui um sistema de valores 
baseado na sua experiência linguística e extralinguística, na sua pertença a 
um grupo social e comunidade linguística específica, que dirige e determina 
de forma mais ou menos ampla a sua produção translatória. Para além disso, 
também há que ter em linha de conta a existência de uma expectativa e noção 
específica do texto a traduzir, que é determinante na realização do texto de 
chegada. O processo de tradução não se deixa observar e determinar como 
um processo químico realizado num tubo de ensaio. A toda a tradução está 
subjacente um princípio de individualidade translatória e ela é, desta forma, 
por princípio, um acontecimento irrepetível (MARTINS, 1999, p. 40).  

 

Dito isso, seria um equívoco pensarmos que, para cada desafio de tradução, 

há apenas uma solução, uma única equivalência invariável disposta em um manual 



37 

 

 

que deve ser seguido à risca por todos os tradutores. A equivalência também se 

desfaz quando a individualidade da tradução é exigida diante de alguma ambivalência, 

inconsciente ou intencional, presente no texto-fonte. E, por fim, conforme a já 

elucidada importância do receptor da tradução, esse também irá reagir de formas 

diferentes à equivalência.  

 

4.2 Adaptar é reciclar  

 

Assim como o conceito de intertextualidade já foi pensado por diferentes 

perspectivas, as adaptações, como objeto teórico, também são tratadas à luz de 

distintos vieses, que se ampliam ao longo do tempo e dialogam entre si – tal qual 

acontece entre hipertextos e seus hipotextos. Dentre esses vieses está o de James 

Naremore, o qual reconhece que o estudo sobre adaptação  

 

precisa ser associado com o estudo da reciclagem, do remake e de quaisquer 
outras formas de recontar na era da reprodução mecânica e da comunicação 
eletrônica. Por esses meios, adaptação se torna parte de uma teoria geral de 
repetição, e o estudo da adaptação irá se realocar das margens para o centro 
dos estudos contemporâneos de mídia8 (NAREMORE, 2000, p. 15, tradução 
nossa).  

 

Por meio da seleção de ensaios que defendem essa perspectiva, Naremore 

reflete sobre uma abordagem que vai além da associação às noções de fidelidade e 

tradução para defender a transformação e às especificidades de cada linguagem 

envolvida em uma adaptação. Considerando essa como um processo intertextual, 

dialógico e multidirecional, a proposta do autor é a de que a análise  

 

se baseie no que ele denomina dialogismo intertextual, isto é, na idéia de que 
“todo texto forma uma interseção de superfícies textuais, tecidos de fórmulas 
anônimas, variações nessas fórmulas, citações conscientes e inconscientes, 
conflações e inversões de outros textos” (DINIZ, 2005, p. 17).  

 

Unindo dois termos-chave das relações entre textos de linguagens distintas, 

esse tipo de dialogismo pensado por Naremore está baseado no impossível 

                                                 
8 “needs to be joined with the study of recycling, remaking, and every other form of retelling in the age 
of mechanical reproduction and electronic communication. By this means, adaptation will become part 
of a general theory of repetition, and adaptation study will move from the margins to the center of 
contemporary media studies” (NAREMORE, 2000, p. 15).  



38 

 

 

esgotamento de qualquer prática discursiva produzida em uma cultura e na sutil 

disseminação, para além de influências reconhecíveis, de quaisquer textos dentro dos 

diferentes meios de manifestação artística, misturando-os e confundindo-os até que 

pareça haver uma unidade entre eles.  

Nesse sentido, as adaptações cinematográficas encontram-se dentro de um 

emaranhado de referências e transformações intertextuais “de textos que geram 

outros textos, num processo infinito de reciclagem, transformação, transmutação, sem 

qualquer ponto de origem necessariamente definido” (DINIZ, 2005, p. 17), incluindo, 

assim, ao conceito de adaptação, outros tipos de textos – sequels, prequels, spin-offs, 

remakes9, shows, seriados de televisão, crônicas/artigos de colunas em revistas, etc. 

– como obras passíveis de transcriações.  

Ademais, a proposta também abarca a consideração da influência exercida 

pela crítica sobre adaptadores – enfocando a problemática acerca da noção de 

autoria, concessão de direitos de uso de nome, semelhança e biografia dos autores – 

e, acima de tudo, a investigação do que a adaptação restaurou da obra adaptada para 

os leitores/espectadores (DINIZ, 2005, p. 18).  

Em suma, reciclagem10 denota reaproveitamento e, figurativamente, 

atualização de conhecimentos. Se as adaptações são, portanto, resultado de um 

processo de mutação – o qual, por sua vez, é um processo de evolução –, é possível 

dizer que elas colaboram para a manutenção e sobrevivência das suas fontes ao longo 

dos anos. Dessa forma, associada à ideia de reciclagem e evolução, podemos interpor 

a de sobrevida, cunhada por Jacques Derrida.  

Como já foi citado brevemente na seção anterior, Derrida faz sua leitura, em 

Torres de Babel, do que preconiza Walter Benjamin em A tarefa do tradutor. Um dos 

postulados discutidos diz respeito à situação de dívida que o tradutor (e, por 

associação, o adaptador) se encontraria diante do original, ou seja, o compromisso de 

                                                 
9 Termos em inglês que denotam, em geral, a ideia de derivação entre as obras: sequel (sequência) é 
a continuação de uma história do ponto em que parou; prequel (prequela) é a narrativa ambientada no 
mesmo universo ficcional que outra, primeira, mas que conta os acontecimentos que a antecederam; 
spin-off é a obra originada a partir de outra(s) já finalizada(s) (spin-offs podem ou não ser 
prequelas/sequências); e remake ocorre quando uma obra, geralmente antiga, é refeita/atualizada – 
esteja ela ambientada ou não no mesmo país da primeira realização.  
10 Vale registrar que o termo reciclagem também é utilizado por Jean Klucinskas e Walter Moser no 
artigo A estética à prova da reciclagem cultural. Nesse texto, os autores propõem uma releitura do 
conceito de estética baseada no conceito de reciclagem – o qual eles caracterizam como o 
deslocamento espaço-temporal de obras estético-culturais que envolve, concomitantemente, repetição 
e transformação (KLUCINSKAS; MOSER, 2007, p. 17).  



39 

 

 

restituir o texto-fonte constituiria a tradução como forma de endividamento. Para 

Derrida,   

 

Benjamin não fala da tarefa ou do problema da tradução. Ele nomeia o sujeito 
da tradução como sujeito endividado, obrigado por um dever, já em situação 
de herdeiro, inscrito como sobrevivente dentro de uma genealogia, como 
sobrevivente ou agente de sobrevida. A sobrevida das obras, não dos autores 
(DERRIDA, 2002 [1987], p. 33).  

 

Derrida, portanto, não reconhece a ideia de dívida dos tradutores/adaptadores 

com os autores lidos. Ele considera que o elo ou a obrigação de dívida se dá entre os 

textos, ou seja, entre as duas produções criativas.  

De acordo com o autor, “se a estrutura do original é marcada pela exigência de 

ser traduzido, é que, fazendo disso a lei, o original começa por endividar-se também 

em relação ao tradutor” (DERRIDA, 2002 [1987], p. 40, destaque do autor), ou seja, a 

referida dívida considerada por Derrida começa com o texto-fonte, o qual seria o 

primeiro devedor, uma vez que clama estruturalmente pela tradução.  

Assim, vendo a estrutura da obra como sobrevida, a suposta dívida do tradutor 

não estaria relacionada ao sujeito que escreveu o texto-fonte, nem engajada a 

“restituir uma cópia ou uma boa imagem, uma representação fiel do original” 

(DERRIDA, 2002 [1987], p. 38): o próprio texto-fonte, ou sobrevivente, é perpassado 

por um processo de transformação, pois a ideia de sobrevida só funciona como 

mutação, acarretando a modificação do original, sua atualização e, 

consequentemente, sua permanência ao longo do tempo.  

 

4.3 Adaptar é a norma  

 

Linda Hutcheon inicia Uma teoria da adaptação (cuja primeira publicação data 

de 2006) problematizando o método comparativo tradicional dos estudos de 

adaptação conduzido pela contestada ideia de fidelidade e focado mais no produto 

final da adaptação que no processo por meio do qual se chega a esse produto. A fim 

de fugir desse paradigma analítico, a autora entende adaptação como processo, como 

produto e como adaptação propriamente dita.  

Pensar adaptação como adaptação, para Hutcheon, é vê-la inevitavelmente 

como “um tipo de intertextualidade se o receptor estiver familiarizado com o texto 

adaptado” (HUTCHEON, 2013, p. 45, destaque da autora), ou seja, pensar as 



40 

 

 

adaptações como manifestações artísticas que não são exclusivamente autônomas, 

uma vez que comparadas à(s) obra(s) conhecida(s) de, se não todo, uma parte do 

público. Assim, refletir acerca de adaptações como adaptações  

 

significa pensá-las como obras inerentemente “palimpsestuosas” – para 
utilizar o importante termo do poeta e crítico escocês Michael Alexander 
(ERMARTH, 2001, p. 47) –, assombradas a todo instante pelos textos 
adaptados. Se conhecemos esse texto anterior, sentimos constantemente 
sua presença pairando sobre aquele que estamos experienciando 
diretamente. Quando dizemos que a obra é uma adaptação, anunciamos 
abertamente sua relação declarada com outra(s) obra(s) (HUTCHEON, 2013, 
p. 27, destaque da autora).  

 

No entanto, Hutcheon nega a impossibilidade de as adaptações serem 

interpretadas como obras independentes – tendo em vista que, por apresentarem 

autonomia, elas têm sua própria aura, isto é, “o aqui e agora da obra de arte, sua 

existência única, no lugar em que ela se encontra” (BENJAMIN, 1986 [1935/1936], p. 

167). Mas considerar essa autonomia não cabe à leitura das adaptações como 

adaptações proposta por Hutcheon, pois, segundo a autora, ainda que essas sejam 

“objetos estéticos em seu próprio direito, é somente como obras inerentemente duplas 

ou multilaminadas que elas podem ser teorizadas como adaptações” (HUTCHEON, 

2013, p. 28). Ademais, a adaptação bem-sucedida é aquela capaz de reinventar e 

revitalizar o conhecido, o familiar ao público – e, por isso, ficar apenas no que há de 

repetição na adaptação é o mesmo que dirigir o olhar somente ao “elemento 

potencialmente conservador na reação do público à adaptação” (HUTCHEON, 2013, 

p. 159), tornando-a refém do desejo do público mais fanático.  

Vista como produto formal, a adaptação constitui “uma transposição anunciada 

e extensiva de uma ou mais obras em particular” (HUTCHEON, 2013, p. 29), ou seja, 

é anunciada porque sempre assume um hipotexto e extensiva porque o submete à 

ampliação e mudança. Daí sua comparação às traduções – refletida na seção 4.1 

deste capítulo –, pois, assim como essas, as adaptações nunca conseguiriam ser 

literais. Nesse sentido, Hutcheon reconhece que adaptação é tradução, mas de um 

tipo bem específico: que transcodifica um texto em um novo conjunto de convenções 

e signos (HUTCHEON, 2013, p. 40).  

Como processo – isto é, reinterpretação criativa e intertextualidade 

palimpséstica (HUTCHEON, 2013, p. 47) –, é considerado o fato de que todo 

adaptador é leitor/intérprete antes de ser criador. Portanto, se uma mesma obra for 



41 

 

 

adaptada mais de uma vez por diferentes adaptadores, esses processos nunca 

resultarão em um mesmo produto. E uma das razões disso – além da diversidade de 

leituras que um mesmo texto pode despertar em diferentes leitores11 – deve-se à 

escolha do meio de expressão artística no qual a transmutação se dará.  

Segundo Hutcheon,  

 

E. H. Gombrich (1961, p. 65) oferece uma analogia útil quando sugere que, 
se um artista está diante de uma paisagem com um lápis na mão, ele “buscará 
os aspectos que podem ser representados por linhas”; se é um pincel que 
tem em mãos, a visão do artista dessa mesma paisagem será em termos de 
grupos, e não linhas (HUTCHEON, 2013, p. 43).  

 

Destarte, se o adaptador dispuser apenas de palavras, poderá transcriar um 

game em um romance; por meio de representação verbal e gestual, ele o transcodifica 

para a linguagem teatral; com a apreensão de imagens e sons, o adaptador o traduz 

para o cinema; etc.  

Seja para prestar homenagem a uma obra adorada, para contestá-la, para 

obter lucro em virtude do sucesso dela, ou por qualquer outro propósito que leve um 

adaptador a adaptar, para esse profissional, Hutcheon diz que adaptação é um 

processo de apropriação ou recuperação que sempre envolve dupla interpretação e 

criação de algo novo (HUTCHEON, 2013, p. 47). Baseada nisso, a autora sugere que 

pensemos “o fracasso de certas adaptações não em termos de fidelidade a um texto 

anterior, mas de falta de criatividade e habilidade para tornar o texto adaptado algo 

que pertence ao seu adaptador e que é, portanto, autônomo” (HUTCHEON, 2013, p. 

45). 

A fim de ampliar as considerações para além das especificidades midiáticas e 

dos estudos de caso, Hutcheon traz à luz três aspectos que ela vem a chamar de 

modos de engajamento com as histórias, quais sejam: contar, mostrar e interagir 

(HUTCHEON, 2013, p. 47). Segundo a autora, uma mesma história pode ser contada 

e mostrada por meio de uma ampla gama de diferentes mídias e que se pode 

considerar imersivos, em maior ou menor grau, os três modos de engajamento:  

 

por exemplo, o modo contar (um romance) nos faz mergulhar num mundo 
ficcional através da imaginação; o modo mostrar (peças e filmes) nos faz 
imergir através da percepção auditiva e visual [...]; o modo participativo 
(videogames) nos faz imergir física e cinestesicamente. Mas se todos são, de 

                                                 
11 Cf. postulados refletidos no capítulo seguinte desta dissertação.  



42 

 

 

certo modo, “imersivos”, somente o último é geralmente chamado “interativo” 
(HUTCHEON, 2013, p. 47-48, destaques da autora).  

 

No entanto, é evidente que – a própria Hutcheon reconhece – os modos contar 

e mostrar (também chamado de performativo) não demandam passividade do público, 

ao contrário, esse é incitado a participar imaginativa, cognitiva e emocionalmente. O 

que a autora salienta é que “a passagem para os modos participativos, nos quais 

também nos engajamos fisicamente na história e no seu mundo [...], não é uma 

passagem rumo a algo mais ativo, mas ativo de outra maneira” (HUTCHEON, 2013, 

p. 48), ou seja, caracterizado por outras dimensões interativas.  

Entre os modos contar e mostrar também é frisado outro parâmetro de 

engajamento. Diz a autora que, diante de uma história contada – como na literatura 

narrativa, por exemplo –,  

 

nosso engajamento começa no campo da imaginação, que é 
simultaneamente controlado pelas palavras selecionadas, que conduzem o 
texto, e liberado dos limites impostos pelo auditivo ou visual. Nós não apenas 
podemos parar a leitura a qualquer momento, como seguramos o livro em 
nossas mãos e sentimos e vemos quanto da história ainda falta para ler; de 
resto, podemos reler ou pular passagens. Mas com a travessia para o modo 
mostrar, como em filmes e adaptações teatrais, somos capturados por uma 
história inexorável, que sempre segue adiante. Além disso, passamos da 
imaginação para o domínio da percepção direta, com sua mistura tanto de 
detalhe quanto de foco mais amplo (HUTCHEON, 2013, p. 48).  

 

No que tange à possibilidade, conferida pelo modo mostrar, de paramos uma 

leitura a qualquer momento e termos a ciência de quanto falta para ela terminar, 

podemos afirmar que, com exceção do espectador do cinema e do teatro, esse mesmo 

controle está disponível para o espectador de DVD, blu-ray ou provedor via 

streaming12, uma vez que esse espectador pode interromper a reprodução quando 

quiser, bem como visualizar quanto falta para o término do audiovisual. Entretanto, a 

imposição imagética e a consequente limitação da imaginação características do 

modo mostrar, de fato, não são encontradas no modo contar.  

Com isso, Hutcheon ressalta que, assim como as diferentes mídias têm suas 

especificidades e essências, o mesmo pode ser dito em relação aos modos de 

engajamento. Logo, “nenhum modo é inerentemente bom para uma coisa e não para 

outra; cada qual tem à sua disposição diferentes meios de expressão – mídias e 

                                                 
12 Trata-se do serviço on-line oferecido por organizações como Netflix e Amazon, por exemplo.  



43 

 

 

gêneros – e, portanto, pode mirar e conquistar certas coisas mais facilmente que 

outras” (HUTCHEON, 2013, p. 49).  

Isso significa dizer que desafios técnicos perpassam todos os modos – por 

exemplo, a representação de uma música performada é uma tarefa mais 

descomplicada para um cineasta (que simplesmente a reproduz no filme) do que para 

um romancista (que só pode se valer de palavras para explicar seu efeito); da mesma 

forma, a descrição das mais profundas sensações de um personagem é mais 

acessível a esse último profissional do que ao primeiro. Assim, “contar uma história 

em palavras, seja oralmente ou no papel, nunca é o mesmo que mostrá-la visual ou 

auditivamente em quaisquer das várias mídias performativas disponíveis” 

(HUTCHEON, 2013, p. 49), uma vez que, além da questão midiática, isto é, do meio 

material de transmissão, cada forma possível de engajamento com a história também 

carrega particularidades distintas.  

O processo de transposição de uma mídia, gênero ou modo de engajamento 

para outro nunca poderá ser realizado por uma só pessoa, ou seja, por um único 

adaptador. Há, na verdade, inúmeros profissionais envolvidos nesse complicado 

processo adaptativo (e criativo) – do roteirista ao ator, do figurinista ao editor do filme, 

etc. No entanto, conforme Hutcheon, o diretor é quem costuma ser tomado como o 

grande responsável pela adaptação cinematográfica; mas, apesar disso,  

 

outra pessoa geralmente escreve o roteiro que inicia o processo; outra 
pessoa interpreta o texto adaptado e o parafraseia para uma nova mídia antes 
que o diretor assuma a tarefa de dar vida a esse novo texto. Por essa razão, 
[...] num filme, o diretor e o roteirista partilham a tarefa principal da adaptação. 
Os demais artistas envolvidos podem retirar inspiração do texto adaptado, 
mas sua responsabilidade é mais para com o roteiro e, portanto, para com o 
filme como obra de arte autônoma (HUTCHEON, 2013, p. 124).  

 

Dessa forma, então, há que se considerar o fato de que não apenas o diretor 

e/ou o roteirista fazem uma adaptação, mas também existem outros profissionais que 

contribuem para a construção da obra.  

Mas além de quem são os adaptadores, outra questão importante diz respeito 

ao tempo e ao espaço nos quais esses autores e coautores estão inseridos, ou seja, 

às condições de produção de uma adaptação, uma vez que essa, assim como a obra 

que a alicerça, “está sempre inserida em um contexto – um tempo e um espaço, uma 

sociedade e uma cultura” (HUTCHEON, 2013, p. 192) e isso deve ser considerado na 



44 

 

 

análise de adaptações, junto com as mudanças ou atualizações feitas nesses 

contextos.  

Sobre esse aspecto, Hutcheon ainda destaca a influência dos contextos, não 

somente de criação, mas também de recepção. A autora diz:  

 

Tenho defendido que a adaptação – isto é, a adaptação como um produto – 
tem um tipo de estrutura formal de “tema e variação”, ou de repetição com 
diferença. Isso significa não apenas que a mudança é inevitável, mas que 
haverá também diferentes causas possíveis para essa mudança durante o 
processo de adaptação, resultantes, entre outros, das exigências da forma, 
do indivíduo que adapta, do público em particular e, agora, dos contextos de 
recepção e criação. Esse contexto é vasto e variado; ele inclui, por exemplo, 
considerações matérias [...] a materialidade envolvida na mídia e no modo de 
engajamento da adaptação – o tipo de impressão do livro, o tamanho da tela 
da televisão, a plataforma na qual um jogo é jogado – é parte do contexto de 
recepção e, muitas vezes, também do contexto de criação (HUTCHEON, 
2013, p. 192-193, destaques da autora).  

 

Existem, portanto, muitos fatores que engendram – e, às vezes, condicionam – 

o impacto receptivo de uma adaptação. Além das características materiais da mídia 

utilizada, Hutcheon também inclui nesse contexto elementos como o marketing que 

envolve a obra – quantidade e tipo de publicidade, cobertura de imprensa, resenhas 

críticas, etc. – e até mesmo o status de que dispõe o diretor e as estrelas da atuação 

(no caso de obras adaptadas para teatro, ou cinema, por exemplo) (HUTCHEON, 

2013, p. 193).  

Aliada à questão da recepção está a consideração do público-alvo das 

adaptações como parte de sua confecção. Um dos prazeres de se consumir uma 

adaptação, segundo Hutcheon, é justamente o da intertextualidade, ou seja, o do 

cotejo – visto por alguns como elitista e para outros como enriquecedor – das 

complexas interações travadas entre duas (ou mais) obras criativas (HUTCHEON, 

2013, p. 161). De encontro ao apelo elitista, Hutcheon destaca outro prazer que 

envolve as adaptações: o da acessibilidade, o qual, segundo ela, norteia a 

comercialização das obras, bem como seu papel na educação – visto que as 

transcriações de textos literários são comumente tomadas como educacionalmente 

importantes para crianças devido ao seu poder de motivá-las a ler o livro que serviu 

de base a um filme divertido, por exemplo (HUTCHEON, 2013, p. 163), sendo que o 

mesmo pode acontecer também com o público adulto.  

Em relação a essa prática de ler o livro adaptado depois de assistir a sua 

adaptação fílmica, e tendo em vista a importância de considerarmos as adaptações 



45 

 

 

sem o estabelecimento de hierarquizações, Hutcheon condena não só a ideia de 

fidelidade, mas também a de prioridade/primariedade. Para ela, “uma vez motivados, 

podemos na realidade ler ou ver o chamado original após experienciar a adaptação, 

dessa forma desafiando a autoridade de qualquer noção de prioridade” (HUTCHEON, 

2013, p. 14, destaque da autora) – isso significa, por exemplo, que o espectador de 

Anna Karenina (2012) não perde por não assistir ao filme como adaptação, mas 

ganha, ao ler o romance clássico de Liev Tolstói depois da experiência fílmica 

autônoma, a chance de compreender as razões pelas quais os adaptadores optaram 

por usar uma estética teatralizada para a construção de sua transposição fílmica.  

Quem também corrobora a possibilidade legitimada por Hutcheon é José 

Carlos Avellar, segundo o qual um filme ancorado num texto literário faz com que a 

relação entre eles seja regida pelas ideias de simultaneidade e movimento, conforme 

explica o autor:  

 

o que um filme faz ao se apoiar num livro é propor uma operação de 
montagem em que cada elemento, além de existir independente do outro, 
passa a existir como espelho do outro, e, principalmente, a gerar com o outro, 
na tensão que desmonta a fronteira imaginária entre eles, uma obra virtual, 
um novo espaço de invenção onde nenhuma das duas obras pode ser vista 
como anterior à outra ou como dependente da outra, mas as duas como 
invenções igualmente livres e independentes, simultâneas e em movimento, 
cada uma delas em contínua transformação pela presença da outra como 
espectadora dela: o filme como um espectador privilegiado do livro e este 
como um espectador antecipado do filme (AVELLAR, 2007, p. 320).  

 

Salientando, assim como Avellar, a autonomia e independência das 

adaptações, o método utilizado por Linda Hutcheon concentra o estudo não nas 

especificidades midiáticas, tampouco na identificação do que há de fiel ou traidor, mas 

na compreensão dos elementos contextuais de produção, que influenciam adaptação 

e texto adaptado, e das trocas mútuas entre as duas obras – tomando ambas as 

versões de modo lateral, e não verticalmente, isto é, descartando qualquer noção de 

prioridade.  

Ao encontro do que Haroldo de Campos postulou em sua teoria da tradução 

criadora ou transcriação, o que Hutcheon considera como uma adaptação vitoriosa 

está associado, majoritariamente, à liberdade e à criatividade dos adaptadores. Ao 

focalizar somente a repetição, o adaptador priva seu público de experienciar algo novo 

sobre o texto adaptado.  



46 

 

 

Ademais, uma adaptação bem-sucedida é aquela capaz de satisfazer tanto o 

público conhecedor da obra adaptada, quanto o desconhecedor (HUTCHEON, 2013, 

p. 166). De acordo com Hutcheon,  

 

é mais fácil criar uma relação com um público que não sente afeição ou 
nostalgia em excesso pelo texto adaptado. Sem conhecimento prévio, 
provavelmente receberemos a versão cinematográfica simplesmente como 
um filme novo qualquer, não como uma adaptação. O diretor, portanto, terá 
maior liberdade e controle (HUTCHEON, 2013, p. 167).  

 

Isso porque as adaptações funcionam, em maior ou menor grau, como os 

gêneros textuais, pois elas também geram expectativas no público, as quais guiam a 

recepção dessa versão da obra adaptada que experienciamos (HUTCHEON, 2013, p. 

167). Diferente do público desconhecedor, os que estão familiarizados com o texto 

adaptado têm exigências – principalmente os mais aficionados. Desse modo, “quanto 

mais fanático os fãs, mais decepcionados eles são capazes de ficar” (HUTCHEON, 

2013, p. 169), porque mais forte será sua resistência a mudanças. Tal comportamento 

está pautado principalmente nas ideias, já contestadas, de fidelidade e aversão à 

materialização (de uma leitura) do texto adaptado.  

Uma adaptação boa, portanto, é “uma repetição, porém sem replicação, unindo 

o conforto do ritual e do reconhecimento com o prazer da surpresa e da novidade” 

(HUTCHEON, 2013, p. 229). Para atingir esse objetivo de combater o lado 

conservador da familiaridade com a obra adaptada por meio do prazer imprevisível da 

diferença, o adaptador deve lançar mão de sua faculdade adaptativa, a qual, segundo 

Hutcheon, “é a habilidade de repetir sem copiar, de incorporar a diferença na 

semelhança, de ser de uma só vez o mesmo e Outro” (HUTCHEON, 2013, p. 230) – 

o que faz da adaptação uma forma de expressão que não só absorve, mas também 

exala.  

A adaptação, conforme Hutcheon, não age como um vampiro, tirando o sague 

do texto-fonte e o deixando para morte; ao contrário, ela é capaz, como já vimos, de 

contribuir para a sobrevivência do texto que adapta, conferir-lhe uma nova vida – e, 

com isso, representar “o modo como as histórias evoluem e se transformam para se 

adequar a novos tempos e a diferentes lugares” (HUTCHEON, 2013, p. 234). Adaptar 

é manter a tradição de recontar as mesmas histórias com criatividade e mudança. 

Hutcheon afirma que nós  

 



47 

 

 

recontamos as histórias – e as mostramos novamente e interagimos uma vez 
mais com elas – muitas e muitas vezes; durante o processo, elas mudam a 
cada repetição, e ainda assim são reconhecíveis. O que elas não são é algo 
necessariamente inferior ou de segunda classe – se fosse esse o caso, não 
teriam sobrevivido. A precedência temporal significa somente prioridade 
temporal. Em alguns casos, somos capazes de aceitar esse fato, como 
quando é Shakespeare que adapta a versificação de Arthur Brooke da 
adaptação de Matteo Bandello da versão de Luigi da Porto da história de 
Masuccio Salernitano sobre dois jovens amantes italianos fadados à 
infelicidade (que mudaram de nome e local de nascimento durante o 
percurso). Essa longa e confusa linhagem indica não apenas a instabilidade 
da identidade narrativa, mas também o simples, porém importante, fato de 
que há poucas histórias preciosas por aí que não foram “amavelmente 
arrancadas” de outras. Nas operações da imaginação humana, a adaptação 
é a norma, não a exceção (HUTCHEON, 2013, p. 234-235).  

 

Por isso a importância de tomarmos as adaptações como parte de um processo 

ad infinitum de produção artística.  

 



 

 

 

5 Sobre leitura e leituras  

 

Sabemos que o tradutor/adaptador é, antes de mais nada, um leitor e, como 

tal, faz a sua própria leitura do texto-fonte que pretende traduzir/adaptar. Essa leitura 

abarca fatores que a influenciam diretamente e que vão muito além do ato de abrir um 

livro e absorver as palavras, uma após a outra. Considerada obra primordial dos 

estudos sobre a metodologia dessa atividade, A leitura, de Vincent Jouve, destrincha 

os referidos fatores, bem como elucida, a partir de postulados teóricos que vão desde 

os estudos formalistas, os modos de ver o processo leitor.  

Jouve parte de uma definição neurofisiológica, ou seja, a leitura é, para ele, 

antes mesmo de qualquer análise de conteúdo, “uma operação de percepção, de 

identificação e de memorização dos signos” (JOUVE, 2002 [1993], p. 17). No entanto, 

essa operação não se dá de maneira linear e rigidamente orquestrada, mas, sim, de 

maneira descontínua, repleta de saltos bruscos e pausas mais ou menos longas, as 

quais permitem a percepção (JOUVE, 2002 [1993], p. 18).  

Enquanto processo cognitivo, ler demanda uma competência/capacidade 

reflexiva mínima do leitor para que esse consiga progredir na narrativa. Romances de 

suspense ou aventura têm a tendência de gerar uma progressão mais ágil por parte 

dos leitores, os quais costumam ficar ansiosos para encadear os fatos narrados. Por 

outro lado, em textos mais complexos, segundo Jouve, “o leitor pode, ao contrário, 

sacrificar a progressão em favor da interpretação: detendo-se sobre este ou aquele 

trecho, procura entender todas as suas implicações” (JOUVE, 2002 [1993], p. 19). É 

o que Barthes chama de regimes de leitura. Segundo ele,  

 

uma vai direto às articulações da anedota, considera a extensão do texto, 
ignora os jogos de linguagem [...]; a outra leitura não deixa passar nada; ela 
pesa, cola-se ao texto, lê, se se pode assim dizer, com aplicação e 
arrebatamento, apreende em cada ponto do texto o assíndeto que corta as 
linguagens – e não a anedota: não é a extensão (lógica) que a cativa, o 
desfolhamento das verdades, mas o folheado da significância [...] (BARTHES, 
2010 [1973], p. 18).  

 

Dessa forma, o texto pode ser recortado pelo leitor, a sua maneira e de acordo 

com suas necessidades, para atingir a sua interpretação.  

Outro fator salientado por Jouve como um dos componentes de qualquer leitura 

é a afetividade. Diz ele que o charme da leitura 



49 

 

 

provém em grande parte das emoções que ela suscita. Se a recepção do 
texto recorre às capacidades reflexivas do leitor, influi igualmente – talvez, 
sobretudo – sobre sua afetividade. As emoções estão de fato na base do 
princípio de identificação, motor essencial da leitura de ficção (JOUVE, 2002 
[1993], p. 19).  

 

Para Jouve, portanto, desconsiderar esse princípio da experiência estética é 

algo que tende ao fracasso (JOUVE, 2002 [1993], p. 20); ao perceber a relação entre 

identificação e emoção – considerando a identificação como própria de textos 

ficcionais –, assinala que o engajamento afetivo é fundamental para a leitura em geral 

(JOUVE, 2002 [1993], p. 21).  

Além disso, Jouve salienta que a “intenção de convencer está, de um modo ou 

de outro, presente em toda narrativa” (JOUVE, 2002 [1993], p. 21), ou seja, todo texto 

carrega em si uma argumentação, alicerçada por uma vontade do autor de agir sobre 

o leitor, confrontando-o a assumir ou não o(s) discurso(s) desenvolvidos (JOUVE, 

2002 [1993], p. 22).  

Enquanto processo simbólico, Jouve entende que a leitura tem a capacidade 

de influenciar o contexto cultural ao qual está associada, como uma construção 

coletiva composta pelos sentidos mentalizados pelos leitores igualmente inseridos 

naquele contexto. O autor explica que  

 

O sentido que se tira da leitura (reagindo em face da história, dos argumentos 
propostos, do jogo entre os pontos de vista) vai se instalar imediatamente no 
contexto cultural onde cada leitor evolui. Toda leitura interage com a cultura 
e os esquemas dominantes de um meio e de uma época. A leitura afirma sua 
dimensão simbólica agindo nos modelos do imaginário coletivo quer os 
recuse quer os aceite (JOUVE, 2002 [1993], p. 22).  

 

Aliado a isso está o fato de todo texto abarcar uma infinidade de interpretações 

também quando é lido fora de seu contexto de origem, uma vez que “cada leitor novo 

traz consigo sua experiência, sua cultura e os valores de sua época” (JOUVE, 2002 

[1993], p. 24).  

No entanto, Jouve alega não ser possível legitimar toda e qualquer 

interpretação e, para isso, vale-se de postulados de Roland Barthes (1966), Paul 

Ricœur (1986) e Umberto Eco (1985). Do primeiro, Jouve cita o critério de coerência 

interna – o qual, segundo Barthes, toda leitura deve seguir. Trata-se de estabelecer 

um plano de interpretação aplicável ao conjunto de uma obra – e não apenas a um 



50 

 

 

elemento destacado –, respeitando a lógica simbólica e seguindo sempre pelo mesmo 

caminho, na mesma direção (JOUVE, 2002 [1993], p. 26).  

Ao critério de coerência interna, Jouve une o da coerência externa – proposto 

por Ricœur –, segundo o qual “uma leitura não pode se opor a certos dados objetivos 

(biográficos, históricos ou outros) que se possui sobre o texto” (JOUVE, 2002 [1993], 

p. 26), ou seja, há que se levar em consideração leituras anteriores visando à 

superação dessas, dada a existência, reconhecida por Ricœur, de critérios de 

hierarquia/superioridade entre as interpretações.  

Para além dos princípios de Barthes e Ricœur, está a abordagem de Eco – tida 

como mais satisfatória para Jouve –, a qual baseia-se “na seguinte constatação: a 

recepção é, em grande parte, programada pelo texto” (JOUVE, 2002 [1993], p. 26). 

Dessa forma, as leituras legítimas, mesmo que não se equivalham, sempre estão em 

observância às coordenadas estabelecidas pelo(s) autor(es). Para que não se perca 

até o caminho da legitimidade, o leitor deve abolir o que quer interpretar e submeter-

se ao que o texto quer, em maior ou menor grau, que seja interpretar – o que vai ao 

encontro da constatação de Eco sobre a existência de “uma diferença essencial entre 

‘utilizar’ um texto (desnaturá-lo) e ‘interpretar’ um texto (aceitar o tipo de leitura que 

ele programa)” (JOUVE, 2002 [1993], p. 27).  

Diante das possíveis leituras que um mesmo texto permite, Jouve questiona a 

qual delas deveria se direcionar a análise e, como resposta plausível, traz ao debate 

os postulados do teórico alemão H. R. Jauss e sua estética da recepção, a qual gira 

em torno da constatação de que “a obra literária é comunicativa desde sua estrutura; 

logo, depende do leitor para a constituição de seu sentido” (ZILBERMAN, 2009 [1989], 

p. 64).  

O objetivo principal da estética da recepção em seus primórdios, na década de 

1960, era reabilitar a história da literatura – e, consequentemente, sua historicidade – 

segundo um ponto de vista diferente do empregado pelo materialismo dialético 

(ZILBERMAN, 2009 [1989], p. 11). Jauss começa a desenhar sua reformulação da 

história da literatura em uma aula inaugural proferida na Universidade de Constança 

no ano de 1967, considerada o ponto de partida da Estética da Recepção 

(FIGURELLI, 1988, p. 265). Dentre as teses levantadas pelo autor, explicadas em livro 

por Regina Zilberman, está a de que  

 



51 

 

 

a natureza eminentemente histórica da literatura se manifesta durante o 
processo de recepção e efeito de uma obra, isto é, quando esta se mostra 
apta à leitura. A relação dialógica entre o leitor e o texto – este é o fato 
primordial da história da literatura, e não o rol elaborado depois de concluídos 
os eventos artísticos de um período. A possibilidade de a obra se atualizar 
como resultado da leitura é o sintoma de que está viva; porém, como as 
leituras diferem a cada época, a obra mostra-se mutável, contrária à sua 
fixação numa essência sempre igual e alheia ao tempo. Historicidade coincide 
com atualização, e esta aponta para o indivíduo capaz de efetivá-la: o leitor 
(ZILBERMAN, 2009 [1989], p. 33).  

 

Tendo isso em vista, Jauss propõe a consideração da primeira leitura, ou seja, 

da “leitura dominante na época em que o texto foi escrito” (JOUVE, 2002 [1993], p. 

27) como recorte para a leitura crítica/analítica dessa mesma obra. Mesmo sendo a 

primeira leitura resultante de subjetividade variável e dependente das experiências 

pessoais do leitor, para não cair no impressionismo, Jauss defende que não é preciso 

recorrer à psicologia para alcançá-la. Para isso, serve-se da noção de horizonte – 

cunhada por E. Husserl e revisitada por H. G. Gadamer –, a qual, dentro dos 

parâmetros objetivos pensados por Jauss, decorre do saber prévio que se pode 

atribuir às obras (sua forma, o gênero ao qual pertence e a temática que aborda) a 

partir da relação com textos anteriores, bem como da oposição entre linguagem 

prática e linguagem poética (ZILBERMAN, 2009 [1989], p. 34).  

Para Jouve, ainda que o componente sociológico seja deixado um pouco de 

lado na abordagem de Jauss, a perspectiva histórica permanece, e, sendo assim, sem 

a consideração “do primeiro público, isto é, da massa dos leitores comuns, não se 

entenderia o destino desta ou daquela obra, a evolução da literatura e, finalmente, a 

história dos gêneros literários” (JOUVE, 2002 [1993], p. 28).  

O autor também salienta o reconhecimento desse primeiro público enquanto 

coletividade, ou seja, a apreensão do leitor dentro do público do qual participa. Jouve 

explica que esse leitor efetivo  

 

remete não somente ao público contemporâneo da primeira publicação da 
obra, mas também a todos os públicos reconhecidos que a obra vai encontrar 
no decorrer de sua história. Se é interessante considerar esses públicos 
reconhecidos é porque toda leitura de um texto é disfarçadamente 
atravessada por leituras anteriores que foram feitas dele (JOUVE, 2002 
[1993], p. 37).  

 



52 

 

 

Portanto, a essa perspectiva diacrônica das leituras de uma obra devem-se o 

caráter móvel e mutável das interpretações e a possibilidade de atualização de textos 

literários.  

Outra distinção demonstrada por Jouve constitui-se pelas leituras inocente e 

experiente. A primeira diz respeito à leitura linear do texto, ou seja, que segue seu 

desenvolvimento dentro da sua progressão temporal. Essa forma de leitura costuma 

ser a da primeira leitura e a ela atribui-se o sucesso dos romances policiais, por 

exemplo, devido ao ambiente de suspense que criam desde o início do texto e que é 

sustentado até o desfecho. Por conta disso, a leitura inocente/linear é considerada a 

mais adequada à perspectiva lúdica dos textos, embora não seja a mais interessante 

se se quer dar conta da complexidade que permeia um texto literário (JOUVE, 2002 

[1993], p. 29). O autor diz que a sucessão “não é a única dimensão da narrativa: o 

texto não é somente uma ‘superfície’, mas também um ‘volume’ do qual certas 

conexões só se percebem na segunda leitura” (JOUVE, 2002 [1993], p. 29).  

Essa segunda leitura, ou seja, a releitura, é a ferramenta indispensável para 

ampliar o conhecimento acerca de um texto. Na literatura, certos efeitos de sentido, 

em alguns casos, só são percebidos na segunda leitura, quando o leitor já possui 

informações sobre o desfecho da narrativa – daí a conclusão de Jouve de que a 

releitura não é uma prática apenas aprazível, mas também necessária (JOUVE, 2002 

[1993], p. 30).  

A forma como se dá a interação entre leitor e texto, bem como a importância 

dessa relação para a constituição da narrativa, são outro ponto discutido por Vincent 

Jouve. O autor reconhece que a leitura, “longe de ser uma recepção passiva, 

apresenta-se como uma interação produtiva entre o texto e o leitor” (JOUVE, 2002 

[1993], p. 61), ou seja, a participação desse último é fundamental para a concretização 

do sentido.  

Isso é perceptível devido à característica de incompletude – natural e também 

proposital – das narrativas em relação a sua estrutura. Jouve salienta ser impossível 

a um romance criar um universo completamente diferente do nosso mundo real – nem 

as obras de ficção científica, pois mesmo essas não conseguem fugir à referência ao 

ambiente no qual vivemos –, bem como descrever inteiramente esse mundo (JOUVE, 

2002 [1993], p. 61). Logo, cabe ao leitor completar essas lacunas “em quatro esferas 

essenciais: a verossimilhança, a sequência das ações, a lógica simbólica e a 

significação geral da obra” (JOUVE, 2002 [1993], p. 63).  



53 

 

 

Primeiramente, o leitor completa as informações de espaço e situação em que 

se encontram uma personagem, por exemplo, a partir do que sua imaginação toma 

como o mais verossímil, ou seja, o mais plausível dentro do universo que está sendo 

lido. Além disso, a cooperação leitora também é solicitada quando a ilustração de 

algum gesto ou episódio é omitida, tendo o leitor que reconstituir “o desenvolvimento 

dos eventos se fundamentando na lógica das ações” (JOUVE, 2002 [1993], p. 63) – 

como no caso de um simples estender das mãos para um cumprimento, por exemplo. 

A esfera da lógica simbólica refere-se às passagens que dizem algo além do que 

realmente está escrito, ou seja, às passagens as quais exigem que o leitor decifre a 

linguagem simbólica, comumente constituída por figuras de linguagem (metáfora, 

metonímia, ironia, etc.). A partir dos indícios deixados pelo texto, por fim, cabe ao leitor 

apreender a significação geral da obra, isto é, o que o autor quis dizer com ela – e, 

para isso, há que se considerar não apenas as “intervenções explícitas do narrador, 

mas também a construção global do texto” (JOUVE, 2002 [1993], p. 65).  

Todas essas esferas, invariavelmente, apoiam-se em saberes prévios 

(histórico, linguístico, cultural, etc.) com os quais o público da obra contribui para a 

concretização do texto – a qual só é possível devido à organização da recepção estar 

sustentada em dois polos (cuja terminologia Jouve empresta de M. Otten [1982]):  

 

Os ‘espaços de certeza’ são os pontos de ancoragem da leitura, as 
passagens mais explícitas de um texto, aquelas a partir das quais se entrevê 
o sentido global. Os ‘espaços de incerteza’ remetem para todas as passagens 
obscuras ou ambíguas cujo deciframento solicita a participação do leitor 
(JOUVE, 2002 [1993], p. 66).  

 

Aliadas a esses dois polos, Jouve também reconhece duas dimensões da 

leitura: a primeira sendo programada pelo texto e a segunda, dependente da 

participação do leitor.  

O autor nos diz que, inicialmente, “é propondo a seu leitor um certo número de 

convenções que o texto programa sua recepção” (JOUVE, 2002 [1993], p. 67), ou 

seja, a obra rege a leitura em função do gênero no qual está inscrita e do seu lugar na 

instituição literária. Para ilustrar, Jouve exemplifica que o público de romances 

policiais estranhará se, ao longo da leitura desse gênero, se depararem com mortos 

ressuscitando – o que não ocorreria com leitores diante de uma narrativa fantástica. 

No entanto, o autor afirma que, mesmo com o estranhamento, “ao se apoiar na caução 

fornecida pela instituição literária, o leitor acreditará no texto e tentará encontrar uma 



54 

 

 

pertinência naquilo que, a priori, lhe causa problema” (JOUVE, 2002 [1993], p. 67). 

Dessa forma, o público do romance policial procurará, por exemplo, uma explicação 

para a ressuscitação fundamentada na ciência, indo de encontro à perspectiva 

fantástica.  

O pacto de leitura descrito acima, então, é o que orienta o leitor, por meio dos 

espaços de certeza fornecidos pelo texto. Mas Jouve frisa que, além do gênero 

literário, uma obra vale-se de outros canais semânticos para estruturar a leitura, os 

quais são compostos por unidades que, por sua vez, “podem ser ligadas por relações 

de semelhança (várias palavras remetendo para o mesmo tema), de oposição (o 

sentido se organizando em torno de uma antítese) ou de concatenação (seqüências 

de ações formando um todo)” (JOUVE, 2002 [1993], p. 70). Assim, a essas relações 

Jouve atribui a função de ancoragem para o leitor.  

Todavia, o autor destaca que os textos também são capazes de programar a 

leitura mediante a confecção do que ele chama de espaços de indeterminação, ou 

seja, espaços reservados exclusivamente para a criatividade do público. É o que 

descrevem os conceitos de vazio e negação cunhados por Wolfgang Iser e dos quais 

Jouve se vale. O primeiro nada mais é que a omissão deliberada de uma 

anotação/episódio da narrativa; enquanto o segundo “designa o questionamento de 

certos elementos vindos do mundo externo que, pela sua presença no texto, são de 

certa forma ‘ficcionalizados’” (JOUVE, 2002 [1993], p. 72), ou seja, quando um 

elemento – um conceito, ou ideal, por exemplo –, é extraído do mundo real, 

descontextualizado e inserido na ficção, levando o leitor a reavaliar esse elemento.  

Jouve, então, chama a atenção para o caráter plurívoco e invariavelmente 

ambíguo dos textos literários:  

 

Sabe-se, desde Jakobson, que o discurso estético, ao privilegiar o 
significante, isto é, o aspecto carnal dos signos, é inevitavelmente destinado 
à ambiguidade. É porque a forma se desenvolve em detrimento do fundo que 
a literatura produz um sentido incerto. Em razão do trabalho ao qual o texto 
as submete, as palavras cessam de ater-se a seus conteúdos e liberam um 
espaço lúdico no qual se tornam possíveis jogos de signos e leituras plurais 
(JOUVE, 2002 [1993], p. 90-91).  

 

Dessa forma, os textos literários têm por excelência o poder de despertar 

múltiplas interpretações, conforme Jouve, em virtude de a carga semântica das obras 



55 

 

 

repousar mais sobre o plano de expressão13 (significante, isto é, o símbolo 

gráfico/fônico) – eleito como elemento de criação – e menos sobre o plano de 

conteúdo (significado, isto é, o conceito/imagem mental). Em literatura, a junção de 

significante e significado gera um segundo significado (ambíguo, polissêmico), para 

além da linguagem comum, ou seja, um significado referencial, diferente do primeiro 

significado, que é apenas conceitual (D’ONOFRIO, 1995, p. 10-11)14. É essa 

característica – a da literariedade – que define um texto como literário.  

Ademais, por exercer o público um papel ativo na construção do sentido do 

texto, a ideia de que há uma interpretação definitiva para ele é inconcebível, uma vez 

que cada leitor trará consigo uma série de influências – como o tempo-espaço no qual 

se encontra – que agregará à leitura. Jouve explica:  

 

O eu que se engaja na obra sempre é, de fato, ele próprio um texto: o sujeito 
não é nada mais do que a resultante de influências múltiplas. A interação que 
se produz na leitura é, portanto, sempre inédita. O sentido, longe de ser 
imanente, se apresenta como o resultado de um encontro: o do livro e do 
leitor. [...] É impossível, portanto, esgotar totalmente uma obra literária. Se 
certos níveis de sentido (determinados pela obra) são, em princípio, 
perceptíveis por todos, não é menos verdade que cada indivíduo traz, pela 
sua leitura, um suplemento de sentido. A análise, se pode destacar aquilo que 
todo mundo lê, não saberia dar conta de tudo que é lido (JOUVE, 2002 [1993], 
p. 102-103, destaque do autor).  

 

A respeito dessa constatação, vale ressaltar a distinção entre sentido e 

significação, para a qual Jouve retoma os postulados de Paul Ricœur e explica: “o 

sentido remete ao deciframento operado durante a leitura, enquanto a significação é 

o que vai mudar, graças a esse sentido, na existência do sujeito” (JOUVE, 2002 

[1993], p. 128). O sentido, portanto, é a compreensão da obra no âmbito de sua 

estrutura – programada pelo texto – e a significação é a reação pessoal do leitor em 

consequência do sentido apreendido.  

A constatação da plurivocidade dos textos literários fica ainda mais evidente 

quando Jouve traz à luz as impressões múltiplas que o imaginário dos leitores é capaz 

de suscitar. Como vimos, a leitura é considerada um processo afetivo, uma vez que 

tem a capacidade de incitar no leitor todo tipo de sentimento (admiração, piedade, 

riso, etc.). Além disso, a leitura de um romance, por exemplo, despertará certamente 

                                                 
13 As dicotomias “significante/significado” e “plano de expressão/plano de conteúdo” foram propostas 
pelos linguistas Ferdinand de Saussure e Louis Hjelmslev, respectivamente (D’ONOFRIO, 1995, p. 9-
10).  
14 Cf. triângulo de Ogden e Richards (D’ONOFRIO, 1995, p. 10-11).  



56 

 

 

no leitor a simpatia (ou repulsa) com algum personagem. Nessa direção, Jouve diz 

que o “imaginário próprio de cada leitor tem um papel tal na representação que quase 

se poderia falar de uma ‘presença’ da personagem no interior do leitor” (JOUVE, 2002 

[1993], p. 116), ou seja, a leitura desperta uma sensação de consubstancialidade entre 

leitor e a personagem representada no texto.  

Jouve nos mostra, portanto, a importância de considerarmos a leitura de textos 

literários em suas duas dimensões: “uma, comum a todo leitor porque determinada 

pelo texto; a outra, infinitamente variável porque dependente daquilo que cada um 

projeta de si próprio” (JOUVE, 2002 [1993], p. 127).  

E quanto aos textos audiovisuais? Considerando texto, de um modo geral, 

como todo enunciado verbal, não-verbal, oral, ou escrito que se concretiza em uma 

cadeia cuja extensão é variável (GUIMARÃES, 1999, p. 14), como podemos ler 

filmes? Essa questão pode ser respondida por Laurent Jullier e Michel Marie em Lendo 

as imagens do cinema (2009). Em face do possível paradoxo contido no título do livro, 

os teóricos, reafirmando o diálogo entre as atividades de ler cinema e ler literatura, 

explicam que  

 

Sentar-se diante de uma tela e se deleitar assistindo a um filme é algo tão 
simples e tão evidente que não se imagina para que um manual de leitura 
seria de qualquer utilidade. Aprender a ler, isso se concebe; mas cinema não 
é literatura. A maioria dos filmes parece transmitir sua mensagem 
imediatamente, e a ideia de uma ajuda, por menos erudita que seja, em 
matéria de “leitura de filmes” é um tanto chocante. Mas este livro não é uma 
tentativa de proporcionar ao cinema a respeitabilidade da literatura, 
transpondo seus protocolos de estudo; a sétima arte não precisa deles. Não 
é um repertório de regras gramaticais sem as quais se ficaria diante do filme 
como diante de um texto escrito em língua estrangeira. [...] Para “ler o cinema” 
não existe um código indecifrável, receita milagrosa ou método rígido. Aliás, 
muitos filmes exigem menos ser lidos como mensagens cifradas do que ser 
sentidos, experimentados carnalmente, ou quase. Entretanto, é possível 
proporcionar algumas ferramentas que auxiliarão a leitura (JULLIER; MARIE, 
2009, p. 15-16, destaques dos autores).  

 

O que os teóricos intentam, então, é prolongar a fruição suscitada pelo 

espetáculo cinematográfico a partir de uma análise minuciosa dos pormenores 

projetados na velocidade de 24 frames15 por segundo. Para tanto, Jullier e Marie 

                                                 
15 Traduzido em português como fotograma, é “a imagem unitária de filme, tal como registrada sobre a 
película; há, em regra geral e desde a padronização do cinema falado, 24 fotogramas por segundo de 
filme” (AUMONT; MARIE, 2003, p. 136).  



57 

 

 

propõem ferramentas de análise fílmica voltadas aos níveis do plano, da sequência e 

do filme como um todo.  

Primeiramente, o plano é considerado a unidade básica do cinema – definição 

atribuída ao cineasta soviético Serguei Eisenstein (EDGAR-HUNT; MARLAND; 

RAWLE, 2013, p. 120) –, uma vez que consiste em cada parte interrompida pelo 

corte16 e que se une às outras partes por meio da montagem17.  

Há uma gama de tipos de planos catalogados pela fortuna crítica do cinema 

(plano geral, plano americano, plano médio, etc.). No entanto, o que vale ressaltar 

aqui é que a nomenclatura técnica se dá em função do tamanho dos planos, o qual é 

determinado pela perspectiva, posicionamento e movimentação da câmera, a 

distância entre ela e o objeto/personagem filmado, sua altura física, o ângulo e o foco 

empregados em relação ao objeto/personagem (EDGAR-HUNT; MARLAND; RAWLE, 

2013, p. 120).  

A localização da câmera determina o parâmetro primordial no nível do plano: o 

ponto de vista. De acordo com Jullier e Marie, não há neutralidade em nenhum ponto 

de vista no cinema, pois todas as posições de câmera podem acarretar a uma série 

de conotações – isso porque a expressão de cada perspectiva  

 

possui um duplo sentido: o sentido próprio, o ponto de vista óptico, adquire 
também sentido figurado, o ponto de vista moral, ideológico ou político. Na 
verdade, o lugar onde se encontra a testemunha de uma cena com frequência 
condiciona a leitura que ela fará da cena. Encontrar-se em um local significa 
receber as informações sob certo ângulo e não sob outro – uma seleção de 
informações das quais dependerá o julgamento (JULLIER; MARIE, 2009, p. 
22-23).  

 

Assim, como testemunha, o espectador assiste ao que a câmera quer mostrar, 

objetivamente, de perto (atrás de um personagem, sobre os seus ombros, como um 

espectador inconveniente), de longe (do outro lado da rua, acompanhando uma briga 

em meio aos demais curiosos), de cima (como que uma divindade, superior ao 

que/quem está sendo mostrado), de baixo (diminuído pelo objeto/personagem que se 

agiganta sobre ele), etc.  

                                                 
16 Ruptura, abrupta ou harmoniosa, que demarca o ponto final de um plano. A respeito da distinção 
entre os cortes (seco e móvel), ver AUMONT; MARIE, 2003, p. 65-66.  
17 Definida como “a organização dos planos de um filme em certas condições de ordem e de duração” 
(MARTIN, 2013 [1985], p. 147).  



58 

 

 

Contudo, o cinema também dispõe do artifício da câmera subjetiva, a partir da 

qual se adota o ponto de vista de um personagem, “imitando mais ou menos a 

‘filtragem’ pelo seu olhar” (JULLIER; MARIE, 2009, p. 23), ou seja, forçando o 

espectador a ocupar o lugar desse personagem, ou ainda, a sê-lo.  

É possível compreender que o posicionamento da câmera (objetiva ou 

subjetiva) rege os planos fílmicos e, consequentemente, a interpretação que o 

espectador faz deles.  

Ademais, segundo Martin, a escolha de cada plano  

 

é condicionada pela clareza necessária à narrativa: deve haver adequação 
entre o tamanho do plano e seu conteúdo material, por um lado (o plano é 
tanto maior ou próximo quanto menos coisas há para ver), e seu conteúdo 
dramático, por outro (o tamanho do plano aumenta conforme sua importância 
dramática ou sua significação ideológica) (MARTIN, 2013 [1985], p. 39-40, 
destaques do autor).  

 

Isso significa dizer que os planos são células, cujas características que 

resultam das especificidades da câmera cinematográfica carregam efeitos de sentido. 

Mas, para além de como se comporta a máquina de filmar, as escolhas do que vem à 

tona no plano também influenciam a leitura. É o caso dos jogos de luzes e cores e da 

trilha sonora, por exemplo.  

Sobre a iluminação nos planos, Jullier e Marie afirmam que a direção da luz  

 

pode apoiar a história, em virtude das conotações ligadas em certa tradição 
histórica aos conceitos de sombra e de luz (o reino das sombras em oposição 
ao conhecimento platoniano, por exemplo). Além da direção na qual ela cai, 
a própria quantidade de luz que cai sobre o sujeito pode enriquecer um retrato 
psicológico (JULLIER; MARIE, 2009, p. 38).  

 

No que tange à trilha sonora, os autores ressaltam que essa é tradicionalmente 

a especificidade rejeitada nas leituras de filmes (JULLIER; MARIE, 2009, p. 39). Isso 

porque, segundo eles,  

 

O vocabulário, a cultura, as visões de mundo (expressão reveladora) dos 
humanos são mais adaptados ao universo visual do que ao seu 
correspondente sonoro. No cinema, um e outro universo se completam, se 
refletem ou se combatem em uma interação perpétua: por isso é comum falar 
em “combinações audiovisuais”. Não se pode, entretanto, impedir o som de 
existir como tal e de fazer efeito acima da imagem (JULLIER; MARIE, 2009, 
p. 39).  

 



59 

 

 

A trilha sonora – e a ausência dela, ou seja, o silêncio –, dessa forma, é um 

elemento que contribui para a concretização do sentido almejado pela visualidade, 

interagindo com o que está sendo mostrado, ou apontando para algo fora-de-campo18. 

Para que se compreenda o que a utilização de um som está sugerindo ao espectador, 

Jullier e Marie defendem a tradicional separação da matéria sonora em ruídos, música 

e palavras (JULLIER; MARIE, 2009, p. 39).  

Ruídos podem tanto atender às expectativas do que é ilustrado na tela 

(ensurdecendo o público com a detonação de uma bomba, indicando a aproximação 

de alguém com um passo que faz ranger o chão de madeira, etc.), quanto apoiar 

sentidos de ordem simbólica (indicando o isolamento do protagonista com o bater de 

uma porta, por exemplo) (JULLIER; MARIE, 2009, p. 39).  

A música, por sua vez, tem o poder de “colocar o público em um nível diferente 

e captar as suas emoções em vez de suas mentes conscientes” (EDGAR-HUNT; 

MARLAND; RAWLE, 2013, p. 58), ou seja, é capaz de reger sua reação diante da 

carga dramática apresentada pelas imagens (o assassinato de Marion Crane em 

Psicose (Psycho, 1960) talvez não produzisse o mesmo sentido, com a mesma 

intensidade, se, em vez dos violinos friccionados de Bernard Herrmann, o espectador 

ouvisse apenas o chuveiro ligado e os gritos da vítima). Além disso, “a familiaridade 

com uma linguagem musical permite o acesso a efeitos de sentido” (JULLIER; MARIE, 

2009, p. 41) – o que nos mostra que a música é um elemento que pode exigir 

conhecimento prévio do leitor do filme para o alcance de sua interpretação.  

Já as palavras “pronunciadas em voz alta constituem os sons mais 

frequentemente lidos apenas pelo que transmitem de significado codificado” 

(JULLIER; MARIE, 2009, p. 41), ou seja, as palavras, sem as quais dificilmente se 

conta uma história, são responsáveis por dar sentido a quase totalidade do filme. 

Aliada a isso está a ideia de que a voz humana tem a capacidade de causar um efeito 

direto e denotar o perfil de um personagem: o tom grave do sedutor, a estridência do 

tagarela, etc. A voz em off 19 é o recurso que “fornece a prova mais evidente do poder 

dos sons vocais de valer por uma pessoa inteira” (JULLIER; MARIE, 2009, p. 41), uma 

vez que constitui a referência – a única, em alguns casos – a um personagem, o qual 

                                                 
18 O campo de um plano “é delimitado pelo quadro, mas acontece, freqüentemente, que elementos não 
vistos (situados fora do quadro) estejam, imaginariamente, ligados ao campo, por um vínculo sonoro, 
narrativo e até mesmo visual” (AUMONT; MARIE, 2003, p. 132).  
19 Técnica de narração cinematográfica na qual o público do filme ouve uma voz, mas não vê quem 
está falando.  



60 

 

 

pode ser reconhecido e interpretado pelo espectador a partir das características de 

sua voz.  

Contudo, podemos dizer que os sentidos sugeridos pelo material sonoro, 

especialmente a música, são mais eficazes se lidos no âmbito da sequência, a qual 

constitui “um conjunto de planos que apresenta uma unidade espacial, temporal, 

espaço temporal, narrativo (a unidade da ação) ou apenas técnico (planos que se 

seguem, filmados com algumas regras comuns)” (JULLIER; MARIE, 2009, p. 42). Em 

outras palavras, a sequência diz respeito a um acontecimento da história ocorrido em 

um dado momento e local, podendo envolver algum(s) personagem(s). Assim, não há 

como – nem por que – pensar em um número mínimo ou máximo de planos para 

identificar cada sequência de um filme, devido justamente à existência de planos-

sequências, isto é, sequências compostas por apenas um plano.  

A técnica de edição responsável pela junção dos planos é chamada de 

montagem. Essa, por sua vez, também possui um leque de recursos disponíveis para 

sua realização. Jullier e Marie dizem que  

 

Graças a um hábito profundamente arraigado, o espectador de cinema tende 
a ligar dois planos que se seguem. Esse vínculo é susceptível de assumir 
diferentes formas, e as conexões que sustentam um plano A e um plano B 
consecutivos estabelecem facilmente vários níveis de interpretação. [...] A 
montagem, efetivamente, é antes de tudo a elipse (JULLIER; MARIE, 2009, 
p. 44).  

 

Assim como ocorre na leitura de textos literários, o leitor de filme também é 

comumente acionado para preencher lacunas, ou seja, inferir ações omitidas durante 

a passagem de um plano a outro. Trata-se também do estabelecimento de um fluxo, 

uma linearidade narrativa, sendo que o espectador tende a ler em continuidade a 

passagem do plano A ao plano B quanto melhor o início do segundo estiver conectado 

ao fim do primeiro (JULLIER; MARIE, 2009, p. 46).  

Para elucidar essa fluidez de leitura da torrente audiovisual, os autores lançam 

mão dos dois tipos de raccord, isto é, termo que designa a prática de montagem na 

qual “as mudanças de planos são, tanto quanto possível, apagadas como tais, de 

maneira que o espectador possa concentrar toda sua atenção na continuidade da 

narrativa visual” (AUMONT; MARIE, 2003, p. 251).  

O primeiro tipo de raccord é o de movimento: quando ocorre uma associação 

de rapidez na conexão entre os planos A e B, comumente combinado com um objeto 



61 

 

 

de ligação, ou melhor, “qualquer coisa ou qualquer pessoa continua a (ou termina de) 

executar em B um trajeto iniciado em A” (JULLIER; MARIE, 2009, p. 46). Em virtude 

da percepção humana, frequentemente o raccord de movimento suprime algum(s) 

frame(s) durante a passagem de um plano a outro a fim de que o espectador absorva 

o corte no fluxo – e, devido a essa possibilidade de supressão, esse tipo de raccord é 

considerado elíptico (JULLIER; MARIE, 2009, p. 46).  

É chamado raccord de olhar o segundo tipo frisado pelos autores e também o 

mais significativo, pois se refere à representação, no plano B, do objeto/indivíduo 

observado por um personagem apresentado no plano A (é o caso, por exemplo, de 

um personagem que, no primeiro plano, aparece lendo uma carta, a qual surge para 

o espectador no plano seguinte).  

Jacques Aumont e Michel Marie destacam três efeitos produzidos pelo raccord 

de olhar:  

 

• ele é a simbolização de uma percepção da continuidade do mundo físico, 
que é visível: contínuo espacial, manutenção da lateralidade esquerda/direita, 
centralização psicológica, reversibilidade da relação de visão;  

• em termos de crença, é um princípio de continuidade das causas: 
reconstituição de um acontecimento unitário, interação dos planos;  

• em termos cognitivos, ele é a simbolização da diferença dos objetos 
visíveis e de nossa apreensão do mundo como objetos sobre um fundo 
(AUMONT; MARIE, 2003, p. 251-252).  

 

Dessa forma, o raccord sobre um olhar contribui para a noção de continuidade 

da obra cinematográfica, espacial e causalmente, bem como para a interpretação dos 

elementos que compõem a mise-en-scène20. Por meio desse tipo de raccord que o 

espectador é posto em contato direto com a subjetividade de um personagem, a qual, 

além de agir como guia para a simpatia (com quem e/ou o que é ilustrado), colabora 

para a inserção do espectador na narrativa fílmica (AUMONT; MARIE, 2003, p. 252).  

No último nível encontramos o filme como um todo, junção de todas as 

sequências, a história contada. Jullier e Marie afirmam que  

 

Contar em imagens e em sons supõe, em primeiro lugar, selecionar algumas 
peripécias de preferência a outras, depois as mostrar em certa ordem e em 
certo grau de clareza, eventualmente inscrevendo-as em certo quadro de 
apresentação, mas com certeza propondo ao público um posicionamento 
ético e estético (JULLIER; MARIE, 2009, p. 60).  

                                                 
20 Termo derivado do teatro que designa a “organização dos objetos dentro do quadro da câmera” 
(EDGAR-HUNT; MARLAND; RAWLE, 2013, p. 128).  



62 

 

 

 

A narração de uma história em um filme, portanto, nunca é imparcial, ou seja, 

é sempre fruto de escolhas pontuais, de um trabalho de seleção entre uma variada 

gama de opções estéticas, dentre as quais será escolhida a mais adequada para a 

transmissão do sentido que se almeja passar ao público.  

Comumente, os filmes retratam personagens em situação de desequilíbrio que, 

em algum momento, encontram um objetivo para atingir e, com isso, reestabelecer o 

equilíbrio (JULLIER; MARIE, 2009, p. 60). Para que esse trajeto funcione, é 

necessário organizar o que Jullier e Marie chamam de peripécias: recursos que podem 

atribuir acontecimentos ao acaso e/ou à necessidade. Para diferenciar esses dois 

recursos, os autores elencam dois filmes de terror cujos protagonistas morrem em 

circunstâncias sobrenaturais: Maníacos e A bruxa de Blair (The Blair Witch Project, 

1999). Entre eles, há “uma grande diferença em termos de recursos da história: os 

primeiros morrem por acaso na cidade fantasma; os segundos por necessidade na 

terra maldita (eles querem filmar uma reportagem)” (JULLIER; MARIE, 2009, p. 60). 

Nesse exemplo, cada possibilidade evoca uma conotação ideológica diferente: o 

acaso é associado pelo espectador à má sorte dos protagonistas, enquanto o segundo 

mostra que a morte resultou da curiosidade, do desejo e da despreocupação das 

vítimas (JULLIER; MARIE, 2009, p. 60).  

Outro recurso importante de que dispõe a atividade de contar em imagens diz 

respeito à distribuição do saber ao espectador. Para Jullier e Marie, mais do que o 

“quebra-cabeça formar ou não uma imagem completa uma vez acabado, a arte da 

narrativa consiste em apresentar as peças em certa ordem e certo ritmo” (JULLIER; 

MARIE, 2009, p. 62). Se tomarmos como exemplo a trama de um filme policial, duas 

distribuições são possíveis: iniciar a projeção a partir da descoberta de um corpo – 

colocando, assim, o público em igualdade de saber com o detetive –, ou mostrar o 

desenvolvimento do assassinato antes que esse seja descoberto – elevando o 

conhecimento do espectador em relação ao do investigador (JULLIER; MARIE, 2009, 

p. 62). Logo, cada forma de distribuição das informações acarreta uma leitura diferente 

ao leitor do filme e auxilia sua interpretação.  

É evidente que o mesmo pode se dar em textos literários (o narrador pode ou 

não revelar ao leitor a identidade do homicida no início do romance). No entanto, o 

cinema também possui suas especificidades para apresentar o saber ao público. Por 

exemplo: quando os protagonistas na tela estão entrando em lugares de modo furtivo 



63 

 

 

(como espiões na base inimiga), é uma ferramenta comum no cinema – para informar 

o espectador dessa circunstância – mostrar, entre a câmera (posição de visão do 

público) e os personagens, obstáculos um pouco fora de foco (JULLIER; MARIE, 

2009, p. 62).  

Em suma, a leitura de um filme, para Jullier e Marie, funciona em razão da 

distância a partir da qual ela é feita, uma vez que a interpretação de um mero plano 

 

conduz quase certamente a entrar nos detalhes e na regulação dos 
parâmetros técnicos e a flertar com a leitura genética. Um passo para trás 
permite vislumbrar uma sequência – o encadeamento dos planos, o choque 
das imagens justapostas. O novo significado que nasce da consecução de 
duas figuras consiste, assim, no que é essencial ao trabalho de leitura. A 
cenografia – uma composição que engloba o simples jogo das regulações 
técnicas – se revela e o filme começa a fazer sentido. Um passo a mais e, 
pela articulação das sequências entre elas, a obra se constitui, acabada, 
quase autônoma – na verdade, ela não o é jamais, pois sua leitura mobiliza 
muitos códigos e múltiplos conhecimentos previamente requeridos, todos 
objetos exteriores a ela. Nesse estágio, é possível apreciar a forma como a 
história foi contada e, literalmente, “falar do filme” (JULLIER; MARIE, 2009, p. 
20).  

 

Assim, a leitura de filmes – embora compartilhe características da leitura de 

literatura21 – abrange a compreensão de recursos próprios da linguagem 

cinematográfica e, inclusive, provenientes de outras artes. Como um romance, o filme 

também demanda saberes prévios do seu destinatário, pois por meio deles o 

espectador crítico, em oposição ao espectador inocente – retomando a terminologia 

elucidada por Jouve –, está apto para considerar passo a passo os níveis de plano, 

sequência e filme para, então, chegar ao sentido e à significação da obra 

cinematográfica.  

 

                                                 
21 A relação de consubstancialidade entre leitor e personagem pode ser equiparada à experiência do 
ponto de vista fornecido pela câmera subjetiva do filme, por exemplo.  



 

 

 

6 Cinema + Literatura: um breve panorama  

 

Desde o seu nascimento, em 189522, a sétima arte – que ainda é jovem, se 

comparada às outras seis – flerta com a literatura. Cinderela, clássica estória infantil, 

por exemplo, teve sua primeira adaptação fílmica em 189923: em seis minutos, o 

cineasta Georges Méliès, um dos precursores da arte cinematográfica, transpôs para 

o sistema fílmico um dos textos mais populares da humanidade. Se a díade cinema-

literatura existe desde a França do final do século XIX, no Brasil, essa relação também 

se deu precocemente: a primeira transposição fílmica da literatura brasileira de que 

se tem registro data de 1908 e foi baseada em O Guarani (1857), de José de Alencar24.  

No âmbito crítico-teórico, entre as décadas de 1920 e 1930, cineastas 

pertencentes ao movimento avant-garde da cultura europeia lutaram pelo cinéma pur, 

que “pretendia proteger o cinema da literatura, favorecendo a autonomia de sua 

medialidade, da mesma forma que a literatura já havia condenado tacitamente a 

transposição fílmica” (PAECH, 2013, p. 54). Assim, o caráter comercial da indústria 

fílmica era repudiado ao mesmo tempo em que a ausência de diálogos com outras 

artes, principalmente a literatura, no fazer cinematográfico era defendida.  

Contrário a essa homogeneidade cinematográfica, na década de 1950, André 

Bazin lança o termo cinéma impur, a partir do qual defende o caráter híbrido do cinema 

e mostra-se favorável às adaptações. Diz ele:  

 

O cinema é jovem, mas a literatura, o teatro, a música, a pintura são tão 
velhos quanto a história. Do mesmo modo que a educação de uma criança 
se faz por imitação dos adultos que a rodeiam, a evolução do cinema foi 
necessariamente inflectida pelo exemplo das artes consagradas (BAZIN, 
1991 [1958], p. 84).  

 

Para Bazin, seria impossível que o cinema escapasse ileso aos efeitos das 

artes mais antigas e que a adaptação, apesar de desprestigiada pela redoma crítica 

da época, “é uma constante da história da arte” (BAZIN, 1991 [1958], p. 84). Assim, 

                                                 
22 O mecanismo de projeção de imagens em movimento, cuja invenção é atribuída aos irmãos Auguste 
e Louis Lumière, teve sua primeira demonstração pública em 1895, na França.  
23 O nascimento da narrativa cinematográfica deve-se à produção, de 1896, La Fée aux Choux (A Fada 
do Repolho), de Alice Guy-Blaché. Embora muitas de suas realizações tenham sido atribuídas a outros 
cineastas e seu nome tenha permanecido ausente nos registros históricos da indústria cinematográfica 
até a década de 1950, hoje, Blaché é considerada a mãe do cinema de ficção.  
24 Cf. SCHVARZMAN, Sheila; IANEZ, Mirrah. O Guarani no cinema brasileiro: o olhar imigrante. In: 
Galaxia, São Paulo, n. 24, p. 153-165, dez. 2012. Disponível em: <https://revistas.pucsp.br/index.php/ 
galaxia/article/view/9123/9458>. Acesso em: 15 dez. 2017.  



65 

 

 

podemos pensar o cinema como uma manifestação iniciante, a qual buscou moldar 

paulatinamente suas especificidades, partindo dos estatutos de suas antecessoras.  

Entretanto, como já foi salientado na introdução deste trabalho, a relação entre 

literatura e cinema é perpassada por empréstimos mútuos, ou seja, se a literatura 

educou a sétima arte, essa também influiu no processo de reformulação daquela.  

Os romances do século XX, em meio a uma renovação da escrita literária, 

visaram à impressão de realidade produzida pelos filmes, pois, segundo Christian 

Metz, numa paráfrase de Albert Laffay, “mais do que o romance, mais do que a peça 

de teatro, mais do que o quadro do pintor figurativo, o filme nos dá o sentimento de 

estarmos assistindo diretamente a um espetáculo quase real” (METZ, 2010 [1968], p. 

16). Isso ocorre devido ao movimento exercido pela câmera do filme que, dentre 

outras sensações, confere aos objetos e personagens uma espécie de materialidade, 

da qual surgirá a impressão de realidade, que, por sua vez, irá desencadear 

fenômenos de participação, afeição, repulsa, percepção crítica, etc.  

Assim, ao se firmar como arte legítima, o cinema passou a ser visto como a 

melhor forma de ilustrar a vida urbana moderna em meio ao seu ritmo acelerado, aos 

avanços das reproduções técnicas e ao modo industrial de produção artística, e, 

valendo-se de recursos cinematográficos, os escritores modernos buscaram efeitos – 

como o da simultaneidade, por exemplo – para alforriar o texto literário, que, até o 

momento, era escravo da sequência linear (FIGUEIREDO, 2010, p. 25).  

No entanto, Avellar destaca que a utilização de recursos essencialmente 

cinematográficos ocorria desde antes do cinematógrafo ser inventado. Diz o autor:  

 

Como um pensamento cinematográfico pode se expressar também através 
de outras formas de composição, talvez seja possível dizer que o cinema 
começou a existir antes mesmo do primeiro filme. E dizer que a invenção do 
cinematógrafo veio atender ao desejo de mostrar um movimento em pleno 
movimento, o tempo passando, desejo anterior à invenção do mecanismo que 
tornou possível a realização de filmes. Este desejo estimulou a invenção de 
desenhos, pinturas, textos e músicas (digamos) cinematográficas, cinema 
antes mesmo do primeiro filme. Não foi a invenção do cinematógrafo que 
tornou possível o cinema, mas, ao contrário, a vontade de fazer cinema é que 
tornou possível a invenção do cinematógrafo (AVELLAR, 2007, p. 56).  

 

Isso explica o fato de Júlio Bressane ter identificado conceitos de montagem 

cinematográfica na prosa de Memórias póstumas de Brás Cubas (AVELLAR, 2007, p. 

94), romance que adaptou para a película em 1985. Assim, nascido o cinema, houve, 

então, outros casos em que a literatura dialogou com ele. Os romances da série noir 



66 

 

 

poderiam ser vistos como roteiros cinematográficos ampliados (FIGUEIREDO, 2010, 

p. 17) e, segundo Bazin, foram “escritos com dupla finalidade e em vista de uma 

possível adaptação por Hollywood” (BAZIN, 1991 [1958], p. 82). A publicação do 

roteiro L'Année dernière à Marienbad, de Alain Resnais, em 1961, influenciou o 

nouveau roman, cuja característica central era provocar no leitor, a partir de 

configurações literárias, efeitos de sentido comumente proporcionados por imagens 

(FIGUEIREDO, 2010, p. 17).  

No Brasil, esse diálogo pode ser identificado no romance cinematográfico de 

Mário de Andrade, datado de 1927: Amar, verbo intransitivo. Segundo Avellar, o livro 

segue tão estritamente a montagem cinematográfica, a ideia de fragmento e o ritmo 

ágil, que parece ser exposto como um filme e, por isso, o leitor “é convidado a ler 

como se fosse um espectador de cinema” (AVELLAR, 2007, p. 62), ou seja, a narrativa 

literária é cinematográfica em sua estruturação.  

Outro exemplo brasileiro é Vidas Secas, cuja transposição às telas, em 1963, 

foi feita pelo paulista Nelson Pereira dos Santos. O diretor e roteirista disse, em 

entrevista publicada na Revista IBM no ano de 1984, que o romance de Graciliano 

Ramos “é tão rico em imagens, os detalhes são tão surpreendentes, que já é uma 

espécie de roteiro” (AVELLAR, 2007, p. 47). A equiparação de Vidas Secas a um 

roteiro nos remete à ideia de que a obra de arte nasce para ser reproduzida 

(BENJAMIN, 1986 [1935/1936], p. 171) e que essa reprodução pode estar sujeita a 

uma variedade de meios – sejam eles literários, cinematográficos ou mesmo 

interacionais (videogames).  

Considerando toda a inspiração que o cinema acarretou à literatura, podemos 

pensar, então, numa repartição da literatura entre antes e depois do cinematógrafo. 

Destarte, o fato da literatura ser anterior ao cinema não justifica a adoção de uma 

postura equivocada que hierarquiza o valor cultural dessas duas linguagens artísticas 

– mesmo que tal pensamento tenha vigorado entre os intelectuais conservadores 

enquanto o cinema se tornava popular e o teatro, por exemplo, só atingia uma minoria 

rica e selecionada.  

O desprestígio sofrido pelas adaptações cinematográficas, mesmo que 

cadenciado, ainda existe. Robert Stam elenca seis termos que resumem esse 

preconceito:  

 



67 

 

 

1) antiguidade (o pressuposto de que as artes antigas são necessariamente 
artes melhores); 2) pensamento dicotômico (o pressuposto de que o ganho 
do cinema constitui perdas para a literatura); 3) iconofobia (o preconceito 
culturalmente enraizado contra as artes visuais, cujas origens remontam não 
só às proibições judaico-islâmico-protestantes dos ícones, mas também à 
depreciação platônica e neo-platônica do mundo das aparências dos 
fenômenos); 4) logofilia (a valorização oposta, típica de culturas enraizadas 
na “religião do livro”, a qual Bakhtin chama de “palavra sagrada” dos textos 
escritos); 5) anti-corporalidade (um desgosto pela “incorporação” imprópria 
do texto fílmico, com seus personagens de carne e osso, interpretados e 
encarnados, e seus lugares reais e objetos de cenografia palpáveis; sua 
carnalidade e choques viscerais ao sistema nervoso); 6) a carga de 
parasitismo (adaptações vistas como duplamente “menos”: menos do que o 
romance porque uma cópia, e menos do que um filme por não ser um filme 
“puro”) (STAM, 2006, p. 21).  

 

A todos esses termos é possível juntar o receio de substituição, pois o leitor 

teme que sua obra favorita desvaneça devido à adaptação fílmica e, então, não 

considera que, ao contrário do que ocorreu entre litografia e fotografia, o cinema não 

intenta aperfeiçoar o que está adaptando, mas criar algo novo e diferente a partir 

disso.  

Como vimos no capítulo sobre leitura, o imaginário do público de textos 

literários rege a representação que esse faz dos personagens, conferindo ao leitor 

uma sensação de consubstancialidade em relação a eles. Para Jouve, essa é a causa 

da decepção quase instantânea que toma conta dos leitores quando os personagens, 

até então apenas imaginários, se tornam seres de carne e osso:  

 

A personagem que, ao longo de sua leitura, chegava à existência pelas 
representações imaginárias do leitor, apresenta-se na tela como um outro 
absoluto na produção do qual o espectador não participa. A ligação íntima 
que unia o leitor às criaturas fictícias é totalmente rompida (JOUVE, 2002 
[1993], p. 116).  

 

Isso geralmente acarreta a visão preconceituosa de que a adaptação, enquanto 

cópia, é inferior ao original por não o retratar com a devida sequência de fidelidade. 

Porém, essa insistência na fidelidade, por derivar “das expectativas que o espectador 

traz ao filme, baseadas na sua própria leitura do original” (JOHNSON, 2003, p. 42), é 

um falso problema, pois considera uma posição subjetiva em detrimento de diferenças 

intransponíveis entre as linguagens.  

No que tange ao tratamento crítico/analítico das adaptações, James Naremore 

nos diz que  

 



68 

 

 

a maioria das discussões sobre adaptações cinematográficas pode ser 
resumida por um cartum da New Yorker, que Alfred Hitchcock uma vez 
descreveu para François Truffaut: duas cabras estão comendo uma pilha de 
rolos de filme, uma delas diz para a outra, ‘Pessoalmente, eu gostei mais do 
livro’. Até mesmo quando artigos acadêmicos sobre o assunto não estão 
diretamente preocupados com a adequação artística ou fidelidade de um 
certo filme em relação a sua amada fonte, eles tendem a ter um alcance 
estreito, inerentemente respeitoso do ‘texto precursor’, e constitutivo de uma 
série de oposições binárias que a teoria pós-estruturalista tem nos ensinado 
a desconstruir: literatura versus cinema, alta cultura versus cultura de massa, 
original versus cópia25 (NAREMORE, 2000, p. 2, destaque do autor, tradução 
nossa).  

 

Assim, além da abordagem acadêmica limitada e muito presa ao texto-fonte da 

adaptação, a hierarquização de termos como original e cópia também pode ser 

contestada. Robert Stam traz à luz o Desconstrutivismo, representado pelo filósofo 

francês Jacques Derrida, para afirmar que essa corrente ajudou a desfazer binarismos 

excessivamente rígidos como, por exemplo, original versus cópia – ou seja, “numa 

perspectiva derridiana, o prestígio aural do original não vai contra a cópia, mas é 

criado pelas cópias, sem as quais a própria ideia de originalidade perde o sentido” 

(STAM, 2006, p. 22), uma vez que o original existe em função de haver uma ou mais 

cópias suas. Em suma, é possível dizer que as adaptações legitimam a originalidade 

e atestam a importância do que adaptam.  

 

                                                 
25 “most discussions of adaptation in film can be summarized by a New Yorker cartoon that Alfred 
Hitchcock once described to François Truffaut: two goats are eating a pile of film cans, and one goat 
says to the other, ‘Personally, I liked the book better’. Even when academic writing on the topic is not 
directly concerned with a given film’s artistic adequacy or fidelity to a beloved source, it tends to be 
narrow in range, inherently respectful of the ‘precursor text’, and constitutive of a series of binary 
oppositions that poststructuralist theory has taught us to deconstruct: literature versus cinema, high 
culture versus mass culture, original versus copy” (NAREMORE, 2000, p. 2).  



 

 

 

7 Roteiro de cinema: uma espécie de crisálida  

 

Syd Field diz, em seu Manual do Roteiro, que o roteiro cinematográfico “é uma 

história contada em imagens, diálogos e descrições, localizada no contexto da 

estrutura dramática” (FIELD, 2001, p. 11). Assim, é possível pensar que se o roteiro 

fosse um texto literário, ele se encaixaria no gênero dramático, uma vez que descreve 

cenários e se desenvolve a partir de diálogos com a finalidade de ser, posteriormente, 

representado num filme.  

Para além dessa visão essencialmente estrutural, Avellar diz que o roteiro não 

pode ser limitado à anotação por escrito de diálogos e ações, visto que é também “um 

estímulo para que em outras leituras e em conversas artistas e técnicos se deixem 

contagiar pela febre que tomou conta do diretor e o levou a ver/delirar tudo aquilo” 

(AVELLAR, 2007, p. 218-219), ou seja, é a exteriorização das imagens que surgiram 

antes mesmo do filme ser rodado.  

A respeito dos roteiros escritos a partir de textos literários, Avellar afirma que 

esses, mais ainda que os roteiros chamados originais, desenvolvem uma espécie de 

trabalho  

 

de recuperação das imagens que estimularam a invenção da palavra. 
Roteiros adaptados são uma ponte de mão dupla: a leitura avança em direção 
às imagens do filme a ser feito e, simultaneamente, recua para a imagem que 
o autor viu antes de escrever (como se essas imagens fossem o roteiro para 
o livro ou o filme imaginário que ele adapta no livro) (AVELLAR, 2007, p. 219).  

 

Entretanto, a tônica que perpassa a discussão acerca da natureza do roteiro 

cinematográfico é a de que esse texto não deve ser escrito e publicado sem o objetivo 

de ir para a tela de cinema, tendo em vista que ele só atinge a completude no corte 

final do filme – daí o seu caráter funcional e interdependente. No entanto, uma recente 

gama de publicações de roteiros famosos tem “levado profissionais de cinema a 

defender a ideia de que estes constituem um novo gênero narrativo, capaz de 

despertar o interesse do leitor comum, não especializado” (FIGUEIREDO, 2010, p. 

40), pondo à prova a suposta subordinação desses textos às películas. Jean-Claude 

Carrière é taxativo quando o assunto é a relação entre roteiro e filme:  

 

Não posso entender como é possível dissociar um roteiro de um filme, 
apreciá-los separadamente. [...] Não tenho a mínima ideia do tipo de 
monstrengo que poderia ser um filme bem dirigido, mas mal escrito. Seria 



70 

 

 

uma criatura híbrida, quase inimaginável. [...] Na verdade, um bom roteiro é 
aquele que dá origem a um bom filme. Uma vez que o filme esteja pronto, o 
roteiro não mais existe. Provavelmente, é o elemento menos visível da obra 
concluída. Parece ser um todo independente. Mas está fadado a sofrer uma 
metamorfose, a desaparecer, a se fundir numa outra forma, a forma definitiva 
(CARRIÈRE, 2015 [1994], p. 117-118, destaques do autor).  

 

O autor, portanto, considera que a avaliação de um filme deve ser feita a partir 

do todo, e como parte desse todo encontra-se o roteiro (CARRIÈRE, 2015 [1994], p. 

117). Sozinho, na concepção de Carrière, esse texto escrito pouco ou nada diz, pois 

só existe em função da projeção futura, após a qual se esvairá, atingindo seu objetivo.  

A essa ideia associa-se a metáfora proposta pela roteirista italiana Suso Cecchi 

D'Amico: o roteiro é uma crisálida, pois se converte em borboleta para, então, voar 

(COMPARATO, 1995, p. 21). Mas isso não significa dizer que os roteiros deixam de 

existir após a mutação; e não é o suficiente para afirmar que eles não possam nunca 

ser lidos/estudados. Ao contrário, é possível estabelecer análises comparativas entre 

um roteiro e um filme, haja vista que o segundo – a borboleta – é outro texto, que tem 

uma autoria com função diferente e, portanto, nem sempre segue à risca o que consta 

do primeiro.  

Ademais, Doc Comparato estabelece relações entre a escrita de roteiro e a de 

dois gêneros literários: o dramático e o épico/narrativo. O autor diz que a 

especificidade do roteiro  

 

no que respeita a outros tipos de escrita é a referência diferenciada a códigos 
distintos que, no produto final, comunicarão a mensagem de maneira 
simultânea ou alternada. Neste aspecto tem pontos comuns com a escrita 
dramática - que também combina códigos -, uma vez que não alcança sua 
plena funcionalidade até ter sido representado. A "representação" do roteiro, 
no entanto, será perdurável, em função da tecnologia da gravação 
(COMPARATO, 1995, p. 19).  

 

Dessa forma, assim como uma peça teatral tem a representação como sua 

razão de ser, o roteiro também pulsa para transpor as fronteiras da escrita e invadir a 

materialidade visual da representação fílmica.  

Em seguida, Comparato diz que os roteiros também se assemelham aos 

romances “na possibilidade de manipular a fantasia na narração, já não na sua 

capacidade de jogar com o espaço e o tempo de forma mais fidedigna” 

(COMPARATO, 1995, p. 19-20), ou seja, da mesma forma que o romancista, o escritor 



71 

 

 

de roteiros trama, narra e descreve, ainda que não disponha da mesma liberdade, 

quanto aos aspectos espaço-temporais que o literato.  

Ainda sobre a relação entre roteiros e gêneros literários, Flavio de Campos vai 

mais além: apropria-se da categorização de Aristóteles para explicar a escrita de 

roteiros dramáticos, épicos e, também, líricos. O roteiro dramático é composto a partir 

dos jogos de ações, os quais o roteirista elenca para ser o ponto de foco da narração 

(CAMPOS, 2007, p. 330). Segundo o autor, a sequência de um roteiro dramático se 

dá pela  

 

apresentação de um mundo e de seus personagens centrais, surgimento do 
problema dramático, começo dos jogos de ações dos personagens contra e 
a favor do problema, complicação do problema e intensificação dos jogos de 
ações, confronto final, ou seja, clímax dos jogos das ações entre uns e outros 
personagens, seguido do desfecho, ou seja, da solução do problema e do 
que decorre daí (CAMPOS, 2007, p. 331).  

 

Assim, narrador de um roteiro dramático tem como objetivo não contar, mas 

mostrar alternadamente o desenvolvimento dos jogos de ações dos personagens, ou 

seja, ele deve narrar mostrando a história (CAMPOS, 2007, p. 333).  

Já o roteiro épico tem como foco da narração uma terceira pessoa, da qual ele 

conduz a história, ou seja, uma fatia de vida pinçada de dentro da massa da estória 

pelo roteirista (CAMPOS, 2007, p. 333). Diferente do roteiro dramático, o épico, em 

geral,  

 

possui um narrador que, posto do lado de um personagem, conta a estória 
que esse e os demais personagens viveram, num passado muito ou pouco 
remoto. Desse contar deriva, entre outras coisas, o uso confortável e 
pertinente de voz over, legenda, flashback e flashforward (CAMPOS, 2007, 
p. 336, destaques do autor).  

 

Desse modo, o roteiro épico é caracterizado mais pelo ato de contar uma 

história do que pelo de mostrar. Com isso, o elemento espaço-temporal é mais vasto 

e maneável do que no roteiro dramático, o qual costuma percorrer um fluxo causal 

(CAMPOS, 2007, p. 334-335).  

O roteiro lírico, por sua vez, está calcado no eu, no mergulho/expressão em/de 

si mesmo – seja esse eu um personagem, ou próprio narrador. Campos explica que, 

nesse tipo de roteiro,  

 



72 

 

 

o narrador centra o seu foco não em fatias de vida nem em jogos de ações, 
mas na percepção, cerebração ou expressão que ele ou um personagem 
realizam diante de fatias de vida, jogos de ações, incidentes ou o elemento 
de estória que seja. Como percepção é antecedida pelo objeto da percepção, 
muitas vezes, o narrador começa por narrar um elemento objetivo para, em 
seguida, entrar na sua subjetividade ou na do personagem e narrar como 
aquele elemento é percebido. Num roteiro lírico, os elementos épicos ou 
dramáticos estão, muitas vezes, a serviço de prover situação, motivação ou 
gradação ao mergulho do personagem ou do narrador para dentro de si 
(CAMPOS, 2007, p. 337).  

 

Por conta disso, o roteiro lírico tende a aproximar e comparar elementos 

objetivos e subjetivos, sendo o emprego de metáforas uma ferramenta essencial para 

tanto (CAMPOS, 2007, p. 343). Ademais, para a construção de um roteiro lírico, basta 

que sejam expostos “o personagem-narrador, os seus pontos de foco e as formas de 

perceber e de narrar – isto é, quem, o quê e como” (CAMPOS, 2007, p. 341, destaques 

do autor), o que significa dizer que esse último tipo de roteiro – diferente dos 

dramáticos e dos épicos – não há necessariamente a definição de lugar, tempo, causa 

e consequência, levando-o a ser, muitas vezes, ambíguo e/ou breve demais. Destarte, 

o autor salienta que, devido a essas características, o roteiro lírico nunca será 

canônico (CAMPOS, 2007, p. 342).  

Para fins de elucidação da forma tradicional e profissional dos scripts, voltemos 

a citar Field, segundo o qual o roteiro é composto por (a) cabeçalho, no qual é indicada 

a localização (externa ou interna) e o período (dia ou noite) em que se desenvolve a 

sequência; (b) descrição, sempre concisa, de personagens e lugares que aparecem e 

da ação instaurada na sequência; e (c) diálogos (FIELD, 2001, p. 160, destaques do 

autor).  

Algumas vezes, o roteirista sugere ao diretor a focalização de algum objeto da 

mise-en-scène, embora isso não seja uma tarefa obrigatória. Segundo Field, o escritor 

de roteiros “não é responsável por escrever posições de câmara e terminologia 

detalhada de filmagem” (FIELD, 2001, p. 158, destaque do autor), pois sua tarefa é 

escrever ao diretor o que filmar, e não como filmar. Dessa forma, é aceitável a 

presença de sugestões no roteiro, as quais poderão ou não ser acatadas – mas as 

instruções de filmagem competem apenas ao diretor.  

Por fim, sabemos que, quanto à categorização, há dois tipos de roteiro: o 

original – inspirado por uma ideia própria do roteirista – e o adaptado – fruto um texto 

pré-existente, geralmente literário. É necessário ressaltar que essa terminologia 

impede o reconhecimento da originalidade que há também nos roteiros adaptados, 



73 

 

 

quando, na verdade, esses podem ser tão originais quanto os chamados roteiros 

originais. Ou, ainda, podemos dizer que, provavelmente, não há roteiro original, se 

pensarmos – como destacado por Linda Hutcheon – no quão difícil (melhor dizer 

impossível) é produzir uma obra criativa sem que essa seja colonizada por outras. É 

a máxima de que “nada se cria, tudo se copia” sendo mais uma vez ratificada. 

  



 

 

 

8 A Capitu de Dom Casmurro 

 

8.1 Dom Casmurro: texto-fonte amabilíssimo 

 

Em 1900, após ser editado um ano antes em Paris, Machado de Assis26, já 

escritor renomado, lança no Brasil o seu oitavo livro: Dom Casmurro. O romance é 

todo contado por um narrador-protagonista chamado Bentinho, o qual começa sua 

narração informando como se transformou em Dom Casmurro – alcunha que intitula 

o livro. Após obter essa informação, o leitor é transportado ao ano de 1857, durante a 

infância do personagem, mais precisamente a uma conversa na sala de estar da casa 

onde morou durante a meninice, na Rua de Matacavalos. Lá, são apresentados os 

familiares de Bentinho: Dona Glória (a mãe), Tio Cosme e prima Justina – esses 

formavam “a casa dos três viúvos” (ASSIS, 2011 [1899], p. 56). À parte, encontra-se 

o agregado da família: José Dias. Mais tarde, aparecem o Pádua e a Dona Fortunata, 

pais de Capitu, a vizinha de Bentinho e por quem esse alimenta um amor.  

O primeiro conflito da trama nasce a partir de uma promessa feita por Dona 

Glória quando concebeu Bentinho: “Tendo-lhe nascido morto o primeiro filho, minha 

mãe pegou-se com Deus para que o segundo vingasse, prometendo, se fosse varão, 

metê-lo na Igreja” (ASSIS, 2011 [1899], p. 63).  

Como não queria ir para o seminário, o rapaz tentou dissuadir a mãe, mas 

acabou cedendo aos suplícios maternos. Muito dolorosa foi a separação de Bentinho 

e Capitu, que só ocorreu após um acordo entre os dois: ele não se tornaria padre e 

ela não se casaria com nenhum outro rapaz que não fosse ele. Após algum tempo 

cumprindo a promessa da mãe, o futuro padre de Dona Glória foi substituído por um 

filho adotivo e, com isso, Bentinho pôde finalmente abandonar a vida eclesiástica para 

formar-se em Direito e casar-se com Capitu, com a qual mudou-se para a praia da 

Glória. 

                                                 
26 Joaquim Maria Machado de Assis nasceu em 21 de junho de 1839 no morro do Livramento, Rio de 
Janeiro. Aos 16 anos, o filho de um mulato com uma portuguesa açoriana, imigrada quando criança 
para o Brasil, começou a colaborar na Marmota, revista de Francisco de Paula Brito – renomado editor 
que apadrinhou Machado no início de sua vida intelectual. Dois anos depois, publicou o primeiro conto, 
intitulado Três tesouros perdidos. Exerceu o trabalho de crítico, cronista e repórter – acompanhando o 
cenário cultural de sua época – em revistas como O Espelho e O Futuro e, depois, de redator no Diário 
do Rio de Janeiro. Essas informações sobre o escritor fluminense foram baseadas na “Pequena 
biografia de Machado de Assis”, escrita por Luís Augusto Fischer, a qual se encontra na edição do 
romance Dom Casmurro utilizada nesta pesquisa.  



75 

 

 

Durante o período que passou no seminário, Bentinho criou amizade com outro 

seminarista que, assim como ele, também não tinha – e nem gostaria de ter – vocação 

para padre. Ezequiel de Sousa Escobar era seu nome. Rapaz robusto que queria 

trabalhar no comércio, perto das finanças. Era amante da matemática, mas foi com 

Sancha, a melhor amiga de Capitu, que ele celebrou matrimônio. Em pouco tempo, 

Sancha engravidou de uma linda menina, a qual chamaram familiarmente de 

Capituzinha.  

O segundo conflito tem seu estopim durante a infância do primeiro e único filho 

de Bentinho e Capitu. Depois de um tempo tentando conceber, ela dá à luz a um lindo 

menino, cujo nome, Ezequiel, foi escolhido para homenagear o amigo Escobar. 

Entretanto, o que deveria ser motivo de felicidade eterna acabou gerando o pior dos 

ciúmes conjugais. Logo após a trágica morte (por afogamento) do amigo ex-

seminarista, Bentinho começa a desconfiar de uma possível traição de Capitu. A 

semelhança entre o menino Ezequiel e Escobar acentua aquilo que o narrador-

protagonista, Bentinho/Dom Casmurro, já tomara como certo: “que a minha primeira 

amiga e o meu maior amigo, tão extremosos ambos e tão queridos também, quis o 

destino que acabassem juntando-se e enganando-me...” (ASSIS, 2011 [1899], p. 246).  

O referido romance, portanto, apresenta um narrador-protagonista suspeito e 

nada imparcial (Bentinho). É por meio dessa perspectiva – única e imutável – que o 

autor deixa a determinação da culpa ou inocência de uma das personagens (Capitu) 

a cargo do leitor. E foi exatamente essa questão – “Ela traiu ou não traiu?” – que, por 

muito tempo, moveu a fortuna crítica e que ainda move alguns círculos de leitores 

comuns.  

Dom Casmurro, como já informado, teve seu lançamento em 1900 – ou seja, 

cinco anos depois de José Veríssimo ter recuperado a Revista Brasileira, o que 

significou o advento de novas condições de produção intelectual. Regina Zilberman 

explica que a referida publicação não só representava  

 

um meio apropriado para a comunicação com o público, como se apresentava 
com a aparência desejada: era especializada, destinada a uma audiência 
específica, que encarava a literatura como objeto elevado, e não mero 
passatempo. A presença da Revista Brasileira, ao final do século, é sintoma 
do novo status da crítica; e também da diversificação do público e 
possibilidade de se estabelecer novo diálogo com esses leitores 
diferenciados, mediados por um veículo próprio e um discurso técnico, para 
quem a literatura era alvo de consideração científica (ZILBERMAN, 2009 
[1989], p. 89).  



76 

 

 

Quando essa nova situação entrava em voga, Machado de Assis já contava 

com publicações de renome como Memórias póstumas de Brás Cubas e Quincas 

Borba. Assim, por já dispor de um considerável número de livros lançados, o autor foi, 

nessa circunstância, interpretado a partir do foco evolucionista – tendo isso 

repercutido na recepção do escritor, principalmente no que tange às filiações literárias 

de Machado (ZILBERMAN, 2009 [1989], p. 89).  

Ao longo dos anos, críticos refletiram sobre o enquadramento da obra de 

Machado de Assis na historiografia da literatura brasileira, dentre os quais estão: José 

Veríssimo (1916), Nelson Werneck Sodré (1938), Lúcia Miguel Pereira (1950), Afrânio 

Coutinho (1969), Alfredo Bosi (1974) e Antonio Candido (1975) – esse último, embora 

não tenha reservado um capítulo restrito à análise machadiana em seu Formação da 

Literatura Brasileira, a referência a Machado perpassa muitos de seus escritos. 

Ademais, dentre os nomes citados, é importante destacar o de Lucia Miguel-Pereira: 

biógrafa de Machado de Assis, publicou, em 1936, o livro Machado de Assis: estudo 

crítico e biográfico, no qual desvenda a vida e a obra do escritor fluminense.  

No caso específico de Dom Casmurro, podemos ressaltar o trabalho de Lucia 

Serrano Pereira em Um narrador incerto, entre o estranho e o familiar: a ficção 

machadiana na psicanálise, de 2004, no qual discorre sobre os conceitos de estranho, 

angústia e mal-estar dentro do romance machadiano sob a ótica da Psicanálise.  

Antonio Candido, em seu ensaio Esquema de Machado de Assis, identifica 

alguns vieses teóricos que alicerçaram a crítica à obra machadiana. A década de 1930 

foi marcada por análises voltadas às filiações biográficas, as quais foram assinadas 

por nomes como Lucia Miguel-Pereira, Augusto Meyer e Mário Matos. Segundo 

Candido, essa foi a etapa  

 

que poderíamos chamar de propriamente psicológica, quando os críticos 
procuravam estabelecer uma corrente recíproca de compreensão entre a vida 
e a obra, focalizando-as de acordo com as disciplinas em moda, sobretudo a 
psicanálise, a somatologia, a neurologia (CANDIDO, 1977, p. 20).  

 

Já na década seguinte, prevaleceu as leituras filosófica-cristã e sociológica, 

conforme explica o autor:  

 

A primeira quis focalizar em Machado de Assis, sem impurezas biográficas, 
mormente o que se poderia chamar de angústia existencial. É o caso de um 
dos seus melhores críticos, Barreto Filho, cujo livro é uma das interpretações 
mais maduras que possuímos de sua obra. [...] Numa situação nem 



77 

 

 

psicológica nem biográfica situou-se também Astrojildo Pereira, preocupado 
com os aspectos sociais da obra, mas pecando na medida em que fazia deste 
lado o que faziam os biografistas de outro, isto é, considerando a obra na 
medida em que descrevia a sociedade e, portanto, dissolvendo-a no 
documento eventual (CANDIDO, 1977, p. 21).  

 

De encontro à perspectiva de Astrojildo Pereira, Candido cita a de Roger 

Bastide, o qual contribuiu para o entendimento de que, ao invés de se perder em 

descrições para representar a natureza brasileira, Machado a incorporava às 

narrativas, como um elemento funcional da composição literária (CANDIDO, 1977, p. 

21).  

Outro renomado crítico literário que escreve sobre Machado de Assis é Roberto 

Schwarz, o qual é responsável por dois textos sobre o autor carioca: Ao vencedor as 

batatas (1977) e Um mestre na periferia do capitalismo (1990). Além desses títulos, 

Schwarz assinou, em 1997, o livro Duas meninas, o qual conta com dois ensaios: o 

primeiro – A poesia envenenada de Dom Casmurro – versa sobre o romance 

machadiano de 1899 e teve sua origem numa aula de concurso para professor titular 

de literatura brasileira, ministrada em 1990 na Unicamp; já o segundo ensaio – Outra 

Capitu –, inédito para a referida publicação, disserta sobre Minha vida de menina 

(1942), de Helena Morley. Com a junção desses dois textos numa única edição, 

Schwarz aproxima duas obras díspares em aparência, levantando questões nascidas 

dentro e fora da literatura.  

No primeiro ensaio de Duas meninas, Schwarz ressalta que Dom Casmurro é 

dividido em duas partes: a primeira representa a luta do casal apaixonado para 

superar os obstáculos que dificultam a sua união e a segunda mostra, inicialmente, a 

felicidade conjugal para, depois, retratar os fatos que incidiram na derradeira 

conclusão da narrativa do velho casmurro. Ademais, Schwarz destaca que o romance 

machadiano 

 

solicita três leituras sucessivas: uma, romanesca, onde acompanhamos a 
formação e decomposição de um amor; outra, de ânimo patriarcal e policial, 
à cata de prenúncios e evidências do adultério, dado como indubitável; e a 
terceira, efetuada a contracorrente, cujo suspeito e logo réu é o próprio Bento 
Santiago, na sua ânsia de convencer a si e ao leitor da culpa da mulher 
(SCHWARZ, 1997, p. 10).  

 

Dentre as três leituras destacadas por Schwarz, todas legítimas, a terceira 

demorou a aparecer ao público, inclusive entre os críticos. Inicialmente, a 



78 

 

 

interpretação que vigorou foi a conformista, ou seja, a leitura que atribui total 

veracidade e confiança no discurso do narrador em virtude do seu prestígio poético e 

social (SCHWARZ, 1997, p. 10) – o que é compreensível, afinal, como destaca 

Schwarz,  

 

como recusar simpatia a um cavalheiro distinto e sentimental, 
admiravelmente bem-falante, um pouco desajeitado em questões práticas, 
sobretudo de dinheiro, sempre perdido em recordações da infância, da casa 
onde cresceu, do quintal, do poço, dos brinquedos e pregões antigos, 
venerador lacrimoso da mãe, além de obcecado pela primeira namorada? 
(SCHWARZ, 1997, p. 10).  

 

Só em 1960 que essas características, principalmente a obsessão pela primeira 

namorada, foram, pela primeira vez, lidas com olhos mais atentos. Helen Caldwell – 

“por ser mulher? por ser estrangeira? por ser talvez protestante?” (SCHWARZ, 1997, 

p. 9) – identificou que, se Capitu parece mesmo calculista e dissimulada, não há como 

associar essa descrição e seus indícios foram muito bem espalhados por narrador 

completamente imbuído na história que conta. Logo, não há como lê-lo sem o devido 

pé atrás. Caldwell trata Dom Casmurro como o Otelo brasileiro e, com isso, põe “a 

descoberto o artifício construtivo da obra, a ideia insidiosa de emprestar a Otelo o 

papel e a credibilidade do narrador, deixando-o contar a história do justo castigo de 

Desdêmona” (SCHWARZ, 1997, p. 11). A aproximação com a peça shakespeariana 

foi importante para que o enigma literário armado por Machado fosse desvendado 

(SCHWARZ, 1997, p. 11).  

Outro crítico estrangeiro que se deteve no romance machadiano foi John 

Gledson. Em 1984, considerando a tese levantada por Helen Caldwell, o autor traz à 

luz questões do âmbito sociocultural para elucidar o ponto de vista de Bento Santiago. 

Essa nova perspectiva é explicada por Schwarz, que diz:  

 

Em lugar do novo Otelo, que por ciúme destrói e difama a amada, surge um 
moço rico, de família decadente, filho de mamãe, para o qual a energia e 
liberdade de opinião de uma mocinha mais moderna, além de filha de um 
vizinho pobre, provam ser intoleráveis. Neste sentido, os ciúmes condensam 
uma problemática social ampla, historicamente específica, e funcionam como 
convulsões da sociedade patriarcal em crise (SCHWARZ, 1997, p. 11).  

 

A relação com uma moça madura, fora dos padrões impostos pelo patriarcado, 

livre das amarras e, portanto, à frente de seu tempo – ao mesmo tempo que fascina o 



79 

 

 

jovem coração apaixonado da primeira parte do romance – fere o ego socialmente 

construído de Bento Santiago. Essa problemática está presente, por exemplo, no fato 

reconhecido por Bentinho de que Capitu era “mais mulher do que eu era homem” 

(ASSIS, 2011 [1899], p. 94).  

No que tange aos contextos literário e intelectual nos quais surge Dom 

Casmurro, Schwarz salienta os romances policiais e a psicanálise que estavam 

nascendo e que se aparentavam com o texto machadiano (SCHWARZ, 1997, p. 12). 

Podemos dizer que esse contexto explica o viés maniqueísta – de busca pelo mal, 

pelo verdadeiro(a) culpado(a) – e psicológico reconhecível no romance.  

Além disso, ao optar por um narrador unilateral e transformá-lo no eixo da forma 

literária, Machado de Assis inseria-se  

 

entre os romancistas, além de ficar em linha com os espíritos adiantados da 
Europa, que sabiam que toda representação comporta um elemento de 
vontade ou interesse, o dado oculto a examinar, o indício da crise da 
civilização burguesa. Também na esfera local, das atitudes e idéias sociais 
brasileiras, as conseqüências da nova técnica eram audaciosas (SCHWARZ, 
1997, p. 13).  

 

Desse modo, ao pôr sob desconfiança uma figura tão distinta e tão cheia de 

credenciais e, ao menos aparentemente, acima de quaisquer suspeitas, Machado 

configura uma situação inédita, difícil de aceitar (SCHWARZ, 1997, p. 13), 

transgredindo construções sociais inquestionáveis na época e que, em maior ou 

menor grau, podem ser identificadas como dominantes até hoje. A esse respeito, 

Silviano Santiago conclui que o autor de Dom Casmurro intentou  

 

desmascarar certos hábitos de raciocínio, certos mecanismos de 
pensamento, certa benevolência retórica – hábitos, mecanismos e 
benevolência que estão para sempre enraizados na cultura brasileira, na 
medida em que foi ela balizada pelo “bacharelismo”, que nada mais é, 
segundo Fernando de Azevedo, do que “um mecanismo de pensamento a 
que nos acostumara a forma retórica e livresca do ensino colonial”, e pelo 
ensino religioso. Como intelectual consciente e probo, espírito crítico dos 
mais afilados, perscrutador impiedoso da alma cultural brasileira, Machado 
de Assis assinala ironicamente nossos defeitos (SANTIAGO, 2000 [1969], p. 
46).  

 



80 

 

 

O obscurantismo do narrador-protagonista, acentuado pelas suposições de 

semelhança física entre o menino Ezequiel e seu compadre Escobar27 e de exagero 

no luto de Capitu devido à morte desse último28, toma forma mais assustadora quando 

Bento cogita assassinar a família29 e a si próprio. Em meio a esses pensamentos, vai 

ao teatro e assiste a Otelo. No entanto, ao invés de interpretar que  

 

os ciúmes são maus conselheiros e as impressões podem trair, Bento conclui 
de forma insólita: se por um lencinho o mouro estrangulou Desdêmona, que 
era inocente, imaginem o que eu deveria fazer a Capitu, que é culpada! A 
indicação ao leitor não podia estar mais clara: a personagem narradora 
distorce o que vê, deduz mal, e não há razão para aceitar a sua versão dos 
fatos (SCHWARZ, 1997, p. 15).  

 

Bento Santiago, portanto, assistiu às consequências do ciúme e possessão de 

Otelo e não entendeu nada; ou melhor, entendeu o que quis a sua própria mente 

mergulhada em obsessão. Esse comportamento é o que, como mostra Schwarz, 

deslegitima e invalida o discurso do narrador – confirmando, assim, que não é a 

verdade sobre Capitu o cerne do romance machadiano, mas a verdade sobre Dom 

Casmurro (SANTIAGO, 2000 [1969], p. 30).  

Quando, ao final do romance, o sexagenário narrador conclui, numa conversa 

final com o leitor, que a Capitu perversa (esculpida por ele) já existia na namorada de 

sua infância30, acaba abrindo também espaço ao questionamento acerca do seu 

próprio caráter possessivo e ciumento. A lembrança de uma hipótese levantada por 

José Dias – o qual cumpre o papel de Iago no Otelo machadiano – sobre a conduta 

de Capitu enquanto o amado estava no seminário31, levou o narrador a uma 

                                                 
27 “Nem só os olhos [de Ezequiel], mas as restantes feições, a cara, o corpo, a pessoa inteira [...] 
Escobar vinha assim surgindo da sepultura, do seminário e do Flamengo para se sentar comigo à mesa, 
receber-me na escada, beijar-me no gabinete de manhã, ou pedir-me à noite a benção do costume” 
(ASSIS, 2011 [1899], p. 228, acréscimo nosso).  
28 “As minhas [lágrimas] cessaram logo. Fiquei a ver as dela; Capitu enxugou-as depressa, olhando a 
furto para a gente que estava na sala. Redobrou de carícias para a amiga [Sancha], e quis levá-la; mas 
o cadáver parece que a retinha também. Momento houve em que os olhos de Capitu fitaram o defunto, 
quais os da viúva, sem o pranto nem palavras desta, mas grandes e abertos, como a vaga do mar lá 
fora, como se quisesse tragar também o nadador da manhã” (ASSIS, 2011 [1899], p. 220-221, 
acréscimo nosso).  
29 “Quando nem mãe nem filho estavam comigo o meu desespero era grande, e eu jurava matá-los a 
ambos, ora de golpe, ora devagar, para dividir pelo tempo da morte todos os minutos da vida embaçada 
e agoniada” (ASSIS, 2011 [1899], p. 228).  
30 “[...] se te lembras bem da Capitu menina, hás de reconhecer que uma estava dentro da outra, como 
a fruta dentro da casca” (ASSIS, 2011 [1899], p. 246).  
31 “– Tem andado alegre, como sempre; é uma tontinha. Aquilo, enquanto não pegar algum peralta da 
vizinhança, que case com ela...” (ASSIS, 2011 [1899], p. 143).  



81 

 

 

manifestação de agressividade32 anos antes do matrimônio e da paternidade. Assim, 

se a época em que se configurou o suposto caráter de Capitu não é possível precisar, 

a respeito de Bento Santiago, Schwarz é taxativo: “o ciumento da Glória já existia 

pronto e acabado no menino de Matacavalos” (SCHWARZ, 1997, p. 18).  

As duas partes que dividem o romance, portanto, seguem uma continuidade 

que não prejudica o aspecto heterogêneo no qual se dá o andamento da narrativa 

(SCHWARZ, 1997, p. 35). Para isso, as duas faces do narrador-protagonista, “tão 

discrepantes, têm de ser alimentadas por uma escrita sistematicamente equívoca, 

passível de ser lida como expressão viva de uma como de outra, do marido ingênuo 

e traído bem como do patriarca prepotente” (SCHWARZ, 1997, p. 35). Essa 

empreitada é considera por Schwarz como uma fórmula narrativa audaz e de difícil 

execução (SCHWARZ, 1997, p. 35).  

Desse modo, seria possível manter a qualidade artística e a aura de Dom 

Casmurro ao adaptá-lo? Como representar o caráter especioso do narrador, 

responsável pela ambiguidade essencial ao sucesso do romance machadiano, numa 

linguagem, por exemplo, pautada na ferramenta mais digna de confiança: a imagem?  

Poucos artistas, até então, propuseram-se esse desafio. Valendo-se da mesma 

classe midiática que o escritor fluminense (a literatura), Fernando Sabino intentou 

reescrever o romance machadiano a partir de uma perspectiva neutra, em terceira 

pessoa. O resultado foi Amor de Capitu (1998), no qual Sabino utilizou um narrador 

onisciente não tão neutro quanto deveria, uma vez que o ponto de vista apresentado 

foi, mais uma vez, o de Bento Santiago (ANDRADE, 2008, on-line).  

No teatro, foram três peças lançadas: Dom Casmurro (1992), cujo libreto foi 

assinado por Orlando Codá; Capitu (1999), dirigida por Marcus Vinícius Faustini e 

premiada pela Academia Brasileira de Letras; e Criador e Criatura: o Encontro de 

Machado e Capitu (2002), que, considerada uma livre adaptação, foi dirigida por Bibi 

Ferreira.  

Dom Casmurro também foi adaptado para o formato de histórias em 

quadrinhos, em 2013, por Felipe Greco e Mario Cau, os quais receberam o Prêmio 

Jabuti nas categorias “Livro Didático e Paradidático” e “Ilustração” pela adaptação. 

Além dessa, o romance machadiano foi quadrinizado por Ivan Jaf e Rodrigo Rosa, em 

2012 – publicação que fez parte da coleção, lançada pela editora Ática, Clássicos 

                                                 
32 “A vontade que me dava era cravar-lhe as unhas no pescoço, enterrá-las bem, até ver-lhe sair a vida 
com o sangue” (ASSIS, 2011 [1899], p. 161).  



82 

 

 

Brasileiros em HQ, a qual já contava com Memórias de um sargento de milícias e O 

Cortiço – e por Wellington Srbek e José Aguiar, em 2011.  

No âmbito audiovisual, a minissérie Capitu, de 2008, é a adaptação televisiva 

da obra-prima machadiana. Já no cinema, Dom Casmurro recebeu uma abordagem 

contemporânea no filme Dom (2003) e uma tradicional em Capitu (1968). É a respeito 

do processo de produção dessa última que trataremos a seguir.  

 

8.2 Capitu: adaptação oblíqua e dissimulada 

 

Vimos, no sexto capítulo da presente dissertação, que a relação de 

empréstimos mútuos entre literatura e cinema, bem como o debate acerca dessa 

interação, ocorre desde o advento do cinematógrafo. No que tange à adaptação 

cinematográfica de textos literários, podemos dizer que essa prática, cada vez mais 

comum, nasceu com o cinema, de mãos dadas a ele. No Brasil, ela sempre esteve 

presente, em maior ou menor grau, entre as produções. Contudo, na década de 1970, 

foi implementada, em meio ao contexto ditatorial, uma política que estimulava à 

produção de traduções fílmicas de obras da literatura brasileira consideradas 

clássicas. Segundo Avellar, essa medida surgiu a partir de 1972, depois que “o poder 

havia propiciado então o aparecimento das pornochanchadas, cujo discurso troncho 

e grosseiro traduzia a linguagem da censura [...] Não se chegava à literatura de modo 

espontâneo, mas como talvez saída possível” (AVELLAR, 2007, p. 202).  

Assim, os cineastas brasileiros se apoiaram na literatura mais como uma forma 

de driblar a censura – por meio da representação de imagens aceitas, não proibidas 

pelo regime – do que estimulados pela própria vontade de voltar-se à rica fonte 

literária. Jean-Claude Bernardet, num artigo datado de 1968 no qual expõe sua crítica 

acerca do desfalecimento do caráter inconformista pelo qual passava o movimento 

cinemanovista33 na época, afirma que o cinema  

 

é um instrumento de análise e de luta contra uma sociedade e uma cultura 
inaceitáveis, é uma procura de caminhos sociais, políticos, culturais e 
estéticos novos, uma invenção de formas de linguagem que se possam 
descobrir e expressar esses caminhos. Isso, senão de fato, pelo menos nas 
suas intenções, na sua razão de ser (BERNARDET, 2009 [1968], p. 140).  

                                                 
33 Cinema Novo foi um importante movimento cinematográfico brasileiro, cujas produções costumavam 
estar imbuídas em temáticas sociais, como a busca por igualdade (racial, de classe, etc.).  



83 

 

 

Tendo em vista essa definição, a fuga dos criadores marginalizados pelo poder 

político para a aceitação quase garantida da literatura nacional configurava o 

sufocamento de um movimento artístico que, por anos, havia sido “quase uma 

expressão oficial do cinema brasileiro” (BERNARDET, 2009 [1968], p. 140). Avellar 

explica que, nesse período, voltar-se a obras literárias  

 

era um convite a escrever algo nas entrelinhas, a acentuar uma questão 
apenas esboçada ou nem ali por meio de um especial modo de recitar. 
Algumas vezes, sem sequer alterar uma vírgula, transformava-se o sentido 
da cena, desenhando uma imagem quase livremente delirada e que, mesmo 
quando parecida, é diferente daquela sonhada pelo texto (AVELLAR, 2007, 
p. 202).  

 

Isso significa que os cineastas, cuja expressão livre era impedida, viam nas 

adaptações o incentivo de inserir nas histórias e/ou nos modos de contar de outrem o 

que queriam deveras dizer. Entretanto, Bernardet, em 1978, chama a atenção ao fato 

de que a criação de um prêmio especial para adaptações fílmicas de textos literários 

dado pelo Ministério da Educação colaborou para uma corrida do ouro, ou melhor, dos 

romances (BERNARDET, 2009 [1978], p. 216). Se antes havia cineastas que 

adaptavam obras literárias movidos apenas por um livre interesse34, após a instituição 

do prêmio, o que houve foi uma busca compulsiva por romances.  

Bernardet reconhece que, nesse contexto, surgiram, sim, algumas obras 

interessantes, mas também afirma que a manobra governamental terminou de 

esfacelar o Cinema Novo e seus filmes críticos, além de gerar prejuízo considerável 

aos argumentos originais (BERNARDET, 2009 [1978], p. 216-218). Dessa forma, o 

governo deu um exemplo de coerção e dirigismo cultural, sem sequer precisar de 

medidas violentas para tanto: “bastou a criação de um sistema aparentemente 

favorável aos cineastas (o prêmio) para canalizar grande parte da produção no sentido 

desejado” (BERNARDET, 2009 [1978], p. 218).  

Bastante próximo desse contexto quase que de imposição de adaptações da 

literatura brasileira, Capitu começou a ser escrito em novembro de 1967 pela 

renomada escritora paulista Lygia Fagundes Telles, em parceria com o crítico de 

cinema Paulo Emilio Salles Gomes. A ideia de fazer uma “adaptação livre” de uma 

                                                 
34 É o caso das prestigiadas adaptações fílmicas dos romances Vidas Secas e São Bernardo, de 
Graciliano Ramos, assinadas por Nelson Pereira dos Santos (1963) e Leon Hirszman (1971), 
respectivamente.  



84 

 

 

das obras-primas de Machado de Assis “sem abusar dessa liberdade a ponto de trair 

o texto original” (TELLES, 2008, p. 175) iniciou a partir da proposta do cineasta Paulo 

Cezar Saraceni de filmar o Dom Casmurro com um roteiro escrito por Lygia e Paulo 

Emilio. Vejamos, então, quem são esses adaptadores.  

Lygia Fagundes Telles publicou seu primeiro romance, Ciranda de Pedra, em 

1954. Ainda que não possa ser vinculada à chamada literatura feminina, a maioria de 

seus textos ficcionais costuma retratar a mulher e sua condição na sociedade 

(CUNHA, 2008, p. 133) – como, por exemplo, em As meninas, romance datado de 

1973. Divorciada do seu primeiro marido, a escritora passou a viver com Paulo Emilio 

Salles Gomes, um dos fundadores da Cinemateca Brasileira. Se por um lado Lygia se 

interessou por cinema, por outro Paulo Emilio se aventurou na escrita de ficção: a 

reunião de três novelas publicada em 1977, Três mulheres de três PPPês, foi bem 

recebida pela crítica, sendo também uma delas levada ao cinema, em 1982, pelo 

amigo Paulo Cezar Saraceni35. Cunha salienta a importância de Salles Gomes para a 

história da crítica cinematográfica brasileira, uma vez que esse “desencadeou no país 

a mais importante ação cultural na área de cinema” (CUNHA, 1996, p. 261).  

Já o diretor do filme Capitu, Paulo Cezar Saraceni,  

 
foi um dos cineastas que iniciou esse movimento renovador da estética 
cinematográfica [o Cinema Novo brasileiro], em 1962, depois de retornar da 
Itália, onde foi roteirista de Marco Bellochio – L’alba romana, 1961 – e aluno 
do Centro Experimental de Cinema de Roma (CUNHA, 2008, p. 134, 
acréscimo nosso).  

 
Dentre seus filmes, podemos destacar Porto das Caixas (1962), seu primeiro 

longa-metragem, e O Desafio (1965), considerado um marco do Cinema Novo por ter 

tratado “do impacto causado pelo golpe militar de 1964 sobre jovens intelectuais que 

acreditaram em uma revolução popular no país” (CARVALHO, 2006, p. 294).  

A razão que levou Saraceni a querer adaptar uma das obras-primas de 

Machado de Assis foi um interesse autêntico, ainda que o contexto histórico e político 

no qual o filme está inserido tenha também pesado nessa vontade. Ao adaptar Dom 

Casmurro à expressão fílmica, podemos dizer que estava ele mesmo, Saraceni, 

adaptando-se à conjuntura política desfavorável na qual se encontrava (CARVALHO, 

2006, p. 302). A partir disso, Maria do Socorro Carvalho, trazendo à luz outro filme da 

                                                 
35 As informações sobre os roteiristas Lygia Fagundes Telles e Paulo Emilio Salles Gomes expostas 
nesse parágrafo foram baseadas na biografia da autora, disponível no portal on-line da Academia 
Brasileira de Letras, e na apresentação do crítico de cinema no site da editora Cosac Naify.  



85 

 

 

mesma época – qual seja: Garota de Ipanema, de Leon Hirszman (1967) –, explica 

que, enquanto o filme de Hirszman  

 

ocupava algumas salas de cinema e decepcionava críticos e público, Paulo 
César Saraceni terminava as filmagens de Capitu, cuja ação concentra-se na 
fase adulta dos personagens de Dom Casmurro, período entre 1865 e 1872. 
Além de evitar o risco de ser censurado, Capitu também apontava para o 
aspecto mercadológico do Cinema Novo, notadamente por ser o primeiro 
filme de Saraceni com a ambição de atingir mais de 100 mil espectadores 
(CARVALHO, 2006. p. 303).  

 

No entanto, o público não prestigiou o filme, nem a crítica o recebeu com 

unanimidade. O que mais desagradou, inclusive aos que elogiaram a produção, foi a 

escolha da atriz Isabela – com quem o diretor manteve uma complicada relação 

amorosa – para dar vida à emblemática Capitolina (CARVALHO, 2006. p. 304). 

Ademais, houve, anos depois, quem considerou Capitu ineficaz tanto como 

adaptação, quanto como obra autônoma (MELLO E SOUZA, 1986, p. 4 apud CUNHA, 

2008, p. 134).  

Saraceni afirma que seu filme, Capitu, “é um filme sobre a cultura brasileira, na 

sua linha feminista; de meus filmes, o mais cinematográfico; tinha felicidade de dirigir 

os atores, mexer a câmera” (MIRANDA, 1990, p. 308-309 apud CUNHA, 2008, p. 134). 

Ao encomendar um roteiro baseado em Dom Casmurro, a intenção do cineasta era 

“deslocar o eixo temático do romance, centrando a história na personagem feminina” 

(CUNHA, 2008, p. 132), ou seja, ele desejava uma adaptação livre do romance 

machadiano.  

Doc Comparato define esse tipo de adaptação como  

 

um trabalho muito próximo da adaptação propriamente dita. Não há alteração 
da história, do tempo, de localizações nem de personagens. Consiste apenas 
em dar mais ênfase a um dos aspectos dramáticos da obra, criando uma nova 
estrutura para todo o conjunto. A história mantém-se íntegra, mas através de 
uma nova visão, de um novo ponto de vista criado pelo roteirista 
(COMPARATO, 1995, p. 333).  

 

No entanto, apesar dessa ter sido a proposta dos adaptadores, a prática 

mostrou o contrário. Podemos identificar como enfatizado o aspecto da motivação 

econômica, dando a entender que Capitu planejou o casamento por interesse 

financeiro – o que também explicaria o suposto adultério. Assim, o destaque, nesse 

caso, corrobora a perspectiva que culpabiliza a esposa de Bento Santiago. Essa 



86 

 

 

interpretação pode ser exemplificada com uma passagem da décima sequência 

escrita no roteiro:  

 

Apertando um pouco os olhos, Capitu vai desenredando a meada de linha. 
Bem-humorada, parece agora saborear o espanto da amiga. Umedece a 
ponta da linha nos lábios abotoados e tenta enfiar a agulha.  
CAPITU Desde menina eu já conhecia tudo isso, quando eu não aparecia, 
dona Glória mandava me chamar. Adorava quando ela abria aquele cofre de 
veludo vermelho e ia tirando as jóias, uma por uma... Me lembro que um dia, 
de brincadeira, botei tudo em cima de mim, as gargantilhas, as pulseiras, os 
reloginhos... A graça que ela achou quando me viu brilhando feito um 
mostruário! (TELLES; GOMES, 2008 [1967], p. 37).  

 

Embora a passagem acima não tenha ficado na montagem final do filme, as 

joias de Dona Glória carregadas por Capitu são, na sequência anterior de roteiro e 

filme, salientadas por Escobar:  

 

O olhar de Escobar é irônico e inquieto. Examina de relance a marca do piano, 
faz um discreto Ahn... de avaliador e apanha a mão da luva que Sancha 
deixou cair.  
ESCOBAR (Entregando a luva à mulher.) Por falar em estrelas, há uma 
constelação de diamantes e rubis cintilando num camafeu preso ao peito da 
sua encantadora esposa. É preciso ter fortuna para comprar uma jóia dessas. 
Ou não?... (TELLES; GOMES, 2008 [1967], p. 33).  

 

No final da sequência, roteiro e filme mostram Sancha sugerindo que o 

casamento com o filho de Dona Glória foi um plano arquitetado por Capitu desde a 

mocidade, o que é negado pela última:  

 

SANCHA No fundo, até que o pobre [José Dias] gostava de você, decerto 
nem pensava em estragar seu plano...  
CAPITU Plano?  
[...]  
CAPITU (Com voz mansa.) Sancha querida, não houve propriamente um 
plano, procure entender isso. As coisas foram acontecendo... (TELLES; 
GOMES, 2008 [1967], p. 41-42).  

 

O roteiro de Lygia e Paulo Emílio – e, consequentemente, o filme de Saraceni 

–, apesar de levar no título o nome da personagem Capitu, contêm marcações que 

remetem ao uso de uma câmera objetiva, que narra em terceira pessoa. Esse narrador 

fílmico – ao não privilegiar a perspectiva de Capitu, nem a de Bento Santiago – acaba 

refém dos fatos preceituados pelo narrador literário, ou seja, não consegue se afastar 

criticamente desse ponto de vista (CUNHA, 2008, p. 135).  



87 

 

 

Além disso, identificamos no roteiro apenas a seguinte ocorrência de Capitu na 

mise-en-scène, sem o marido por perto:  

 
O final da frase acaba por se perder no corredor onde ambos desaparecem. 
Capitu afasta-se para dar alguma ordem ao copeiro, que não se vê, ouve-se 
apenas quando ela chama discretamente, Domingos! Sancha faz sua ronda 
pela sala, percorrendo com curiosidade os quadros meio mergulhados na 
penumbra. Detém-se de repente no teto onde estão pintadas guirlandas, 
arrepanhadas de espaço em espaço por pequenas andorinhas azuis. Toma 
nas mãos uma estatueta de porcelana (TELLES; GOMES, 2008 [1967], p. 
36).  

 

Antes da introdução acima, o personagem Bentinho já havia se retirado da sala 

na companhia de Escobar, deixando sozinhas Capitu e Sancha, as quais iniciaram um 

diálogo, do qual o filho de Dona Glória não participa. Desse modo, a única vez em que 

o espectador fica a sós com Capitu, ou seja, sem o testemunho/interferência do 

marido, é sugerida uma interpretação que remete diretamente à certeza de Bento 

Santiago sobre a dissimulação e culpabilidade da esposa. É como se Sancha, naquele 

momento, houvesse assumido o papel do narrador perscrutador e convicto do texto 

machadiano.  

Assim, conforme salienta Cunha, o que resulta dessa operação é uma 

adaptação que,  

 

ao reduzir, por transferências e interferências problemáticas, a rede intrincada 
das impressões do narrador literário – construída numa linguagem de 
sofisticadas sutilezas e dubiedades – a uma narração em terceira pessoa, 
opera de forma absolutamente afirmativa. Um filme em que a trama não 
evolui: fica parada, dando voltas sobre si mesma, presa às evidências da 
imagem: o “eis aqui” presentificador que caracteriza os fotogramas fílmicos 
(CUNHA, 2008, p. 148, destaque do autor).  

 

Um fator técnico/formal identificado no início do roteiro foi a quebra da 

linearidade proposta no romance. Dom Casmurro rememora acontecimentos que 

partem da sua infância e se estendem até a morte de Ezequiel. Sendo assim, o roteiro 

condensa o texto literário e o adapta ao sistema cinematográfico – e, para isso, 

desloca os personagens para um presente, iniciado no casamento de Bentinho e 

Capitu e diferente no romance, e vale-se de flashbacks ao longo do texto a fim de 

remontar o passado. Em outras palavras, os roteiristas (Lygia e Paulo Emílio) utilizam 

um recurso cinematográfica para encaixar a complexidade e extensão do romance na 

sucinta forma de um roteiro fílmico.  



88 

 

 

Ademais, em relação ao estilo de escrita do roteiro, esse – por ter uma 

profissional da literatura como co-roteirista – apresenta estruturas romanceadas que 

demonstram o cuidado dos roteiristas na ilustração das ações internas e externas dos 

personagens. No excerto abaixo, o considerável uso de adjetivos, o emprego do 

superlativo e a pouca objetividade na descrição da sequência ilustram essa 

particularidade (fora dos padrões dos manuais) do roteiro de Lygia e Paulo Emilio:  

 

Bentinho aproxima-se. Vemos seu olhar tristíssimo estender-se sobre o morto 
e de repente fixar-se em alguma coisa. A câmera, que também vai 
acompanhando esse olhar, pára e se fixa nesse outro alvo: duas mãos de 
mulher estão fortemente agarradas às bordas do caixão, como que impedindo 
que o levem. [...] E aquelas mãos muito brancas, crispadas sobre o negrume 
dos punhos do vestido, puxando o caixão para que os outros não o arrebatem. 
O olhar de Bentinho começa a subir pelas mangas negras do vestido até 
encontrar a dona daquelas mãos. Então o seu olhar se detém, estupefato: 
pois essas mãos nas bordas do esquife estão de tal maneira próximas e 
iguais, bem como iguais as mangas do vestido, mas tão iguais, que a idéia 
inicial só podia ser esta, as mãos pertencem a uma só pessoa, Sancha. No 
entanto, é a mão esquerda de Capitu que se agarra ao caixão com o mesmo 
desespero com que a mão direita da viúva também o segura no instante em 
que se preparam para levá-lo (TELLES; GOMES, 2008 [1967], p. 132).  

 

Além disso, para fins de compreensão do imaginário dos adaptadores, vale 

ressaltar a reflexão de Cunha sobre o contexto de produção no qual se encontrava a 

roteirista de Capitu:  

 

considerando a trajetória criadora da escritora Lygia Fagundes Telles, é 
possível compreender sua indecisão ao interpretar o texto literário: na época, 
certamente, já estruturava as personagens femininas que vestiria como As 
meninas, seu romance a ser lançado em 1973; ou as que povoam os contos 
de Antes do baile verde (1972). Obras nas quais pode-se dizer, sem dúvida, 
que está presente um dos temas obsessivos da autora – a infidelidade: “não 
a infidelidade imediata e grosseira das tramas folhetinescas, mas a do 
desencontro”, momentos em que Lygia assume, como narradora, o “ponto de 
vista lírico do traído”. Parece evidente que na construção de sua Capitu 
fílmica – juntamente com o marido Paulo Emilio – esse ponto de vista deve 
ter influenciado (CUNHA, 2008, p. 147-148). 

 

Enfim, o potencial de transcriação da adaptação Capitu é posto sob dúvida já 

na primeira sequência escrita no roteiro, a qual apresenta uma indicação seguida à 

risca na transposição para a tela de cinema:  

 

Sobre a cena agora estática, com um leve fundo musical (um trecho de Ave-
Maria de Gounod), uma legenda: “As mulheres sejam sujeitas a seus 
maridos... Não sejam o adorno delas o enfeite dos cabelos eriçados ou as 
rendas de ouro, mas o homem que está escondido no coração. Do mesmo 



89 

 

 

modo, vós, maridos, coabitai com elas, tratando-as com honra, como a vasos 
mais fracos e herdeiras convosco da graça da vida” (TELLES; GOMES, 2008 
[1967], p. 9).  

 

A expressão ipsis litteris de uma passagem do romance Dom Casmurro 

(ASSIS, 2011 [1899], p. 193) como legenda – ocupando quase todo o espaço 

imagético do quadro – já demonstra o quão presa ao texto machadiano está essa 

adaptação que tanto se propôs livre.  

 



 

 

 

9 Considerações finais  

 

Ao longo da primeira parte da presente dissertação, traçamos um percurso 

teórico através do qual foi possível visualizar a fertilidade dos terrenos de estudo das 

relações entre literatura e cinema. Inicialmente, as discussões acerca da 

conceitualização de intertextualidade e o desencadeamento de outros termos a partir 

desse demonstraram que a coabitação entre textos move a produção artística e a 

criatividade de seus responsáveis.  

A mesma ideia estendeu-se ao falarmos das relações de copresença entre 

diferentes mídias, as quais trazem também à luz a influência inquestionável dos 

avanços tecnológicos tanto na confecção, quanto na recepção de obras de arte. Ao 

advento de novas mídias, capazes de realizarem trocas mútuas, bem como ao 

surgimento de uma nova forma de recepção das obras midiáticas, está associado o 

fenômeno de cultura das mídias identificado por Lucia Santaella no início dos anos 

1980.  

Ressaltamos também que todo texto/mídia é perpassado por discursos, os 

quais, assim como ocorre na intertextualidade e na intermidialidade, dialogam entre si 

e coexistem em um mesmo texto/mídia, resultando em outro fenômeno: a 

interdiscursividade. Nesse sentido, José Luiz Fiorin mostrou-nos que a 

intertextualidade e a intermidialidade sempre pressupõem relações interdiscursivas – 

uma vez que essas últimas abarcam qualquer relação dialógica, seja ela entre textos 

ou mídias.  

Exploramos o termo adaptação a partir do ponto de vista dos estudos de 

tradução, o que nos possibilitou reconhecer características que aproximam a tarefa 

do adaptador à do tradutor e o processo adaptativo ao tradutório. Por meio dessa 

associação, chegamos a Julio Plaza e seu estudo sobre tradução intersemiótica, bem 

como a Haroldo de Campos e sua defesa da tradução criativa, ou seja, da transcriação 

– a qual consistiu em um dos termos-chave que embasaram a análise crítica feita ao 

final desta dissertação.  

Ademais, a perspectiva da adaptação como forma de reciclagem, conforme 

James Naremore, aliada a ideia de sobrevida das narrativas pensada por Jacques 

Derrida nos fez identificar uma função das adaptações em sua capacidade de dar 

nova vida às narrativas que adaptam. 



91 

 

 

Os postulados de Linda Hutcheon sobre adaptação possibilitaram a 

compreensão dessa forma milenar de manifestação (trans)criativa como a norma que 

rege a produção artística mundial e que, para tanto, necessita ser tomada como um 

produto formal – e autônomo –, como um processo de reinterpretação criativa e/ou 

como adaptação propriamente dita, ou seja, invariavelmente híbrida.  

Assim, ao considerarmos juntos os três vieses segundo os quais podemos 

pensar as adaptações, foi possível concluir que essas são o resultado de leituras nas 

quais estão sempre imbuídos os adaptadores. Portanto, trouxemos à luz teorizações 

a respeito da prática leitora dos dois principais campos de interesse desta pesquisa – 

literatura (Vincent Jouve) e cinema (Laurent Jullier e Michel Marie) – e, com elas, 

entendemos que nenhuma adaptação, assim como nenhuma obra de arte, encontra-

se abandonada em um limbo, mas, ao contrário, mergulhada em contextos sócio-

histórico-culturais que influenciam tanto sua produção, quanto sua recepção (no 

lançamento da obra, ou muitos anos depois dele).  

Na parte final desta dissertação, vimos que uma das obras-primas do escritor 

fluminense Machado de Assis, Dom Casmurro, apresenta, como seu principal 

elemento de sucesso, um narrador-protagonista cujo ponto de vista não poderia ser 

mais unilateral. A ambiguidade gerada pela narrativa e a inteligência com que o autor 

a mantém até a última página são fatores que chamaram a atenção de leitores e 

críticos e ainda incitam debates e estudos. Dessa forma, Dom Casmurro é uma obra 

literária inesgotável e eternizada na cultura nacional. Naturalmente, em meio ao 

perturbado contexto político gerado pelo golpe militar de 1964, ela foi a obra escolhida, 

para basear uma adaptação fílmica, pelo cineasta Paulo Cezar Saraceni – o qual 

elencou dois (não) roteiristas e incumbiu-lhes a tarefa de adaptar para o texto fílmico 

o romance machadiano e suas “incongruências, passos obscuros, ênfases 

desconcertantes, que vão formando um enigma” (SCHWARZ, 1997, p. 9).  

Aceito o desafio, a proposta de Saraceni era construir uma narrativa sobre 

Capitu – o que aniquilaria as incongruências citadas por Schwarz e cairia na 

equivocada leitura de que era a esposa que precisava ser decifrada em vez do marido. 

Porém, a mesma ideia poderia resultar numa transcriação capaz de conferir nova vida 

ao secular Dom Casmurro. Contudo, a análise de escolhas tomadas pelos 

adaptadores desde o roteiro nos levou a concluir que, como adaptação, o filme Capitu 

não atingiu seus objetivos transcriadores (e, por extensão, transgressores) – portanto, 



92 

 

 

não acrescentou ao sentido do texto adaptado. Do mesmo modo, não conseguiu 

manter a dualidade que alicerça o romance e constitui seu diferencial artístico.  

A escrita atípica e romanceada do roteiro de Lygia Fagundes Telles e Paulo 

Emilio Salles Gomes foi outro aspecto verificado com a leitura crítica da adaptação. O 

contexto em que se localizava a obra da autora paulista quando da escrita do roteiro 

ajudou a compreender a leitura que a roteirista fez do texto adaptado. Ademais, apesar 

do insucesso quanto ao projeto adaptativo intentado, a publicação do roteiro em 

formato de livro, além de possibilitar este estudo, colaborou com a ideia de que esse 

tipo de texto pode ser lido e considerado de modo independente, como obra 

autônoma, ainda que possua um caráter funcional reconhecido e inquestionável.  

Com o breve levantamento da fortuna crítica e das traduções intersemióticas 

de Dom Casmurro, outra reflexão a que se chega diz respeito ao limitado número de 

adaptações baseadas nessa obra-prima de Machado de Assis em comparação ao 

olhar teórico que essa recebeu ao longo dos anos. Se, desde o seu lançamento, o 

romance incita a crítica (internacional, inclusive), o mesmo estímulo parece ter 

alcançado a abordagem adaptativa num menor grau. Seria Dom Casmurro uma obra 

tão desafiadora ao ponto de afastar os adaptadores? Seria o fato de nenhuma 

adaptação, principalmente audiovisual, ter, até então, obtido uma expressiva 

aceitação por parte de público e crítica um atenuante nesse possível desinteresse? 

Enfim, por qual razão um dos romances mais discutidos da literatura brasileira, em 

mais de cem anos de existência, tenha sido tão pouco transcriado?  

Ainda diante dos postulados sobre intertextualidade, intermidialidade e 

adaptação, também foi possível perceber que nenhum desses fenômenos advém de 

ocorrências esporádicas, datadas em uma época específica, mas, ao contrário, 

existem desde os primórdios da produção de tudo o que reconhecemos como obras 

de arte. Essa constatação serviu para esfacelar qualquer ideia de que as adaptações 

são inferiores porque derivam de textos imaculados. A elucidação, por Linda 

Hutcheon, da linhagem adaptativa da história de amor proibido que ficou conhecida 

pelas mãos de William Shakespeare nos levou à conclusão de que até a obra mais 

rotulada como pura e original pode ter sido fruto de uma derivação.  

Por fim, podemos dizer que, para seu sucesso, todos os adaptadores deveriam 

pensar como Dostoiévski – o qual, como já expomos no segundo capítulo, cria 

personagens capazes de desfrutar de uma liberdade ilimitada. O mesmo, portanto, 

deveria valer para as adaptações em relação ao que adaptam, pois é nisto que 



93 

 

 

consiste uma adaptação bem-sucedida: uma obra de arte livre que tem, 

concomitantemente, o direito e o dever de equiparar-se a sua inspiração, discordar 

dela e rebelar-se contra ela, a fim de abrir caminho para o novo que traz em si.  

 



 

 

 

Referências 

 

ANDRADE, Marcos Roberto Teixeira de. Amor de Capitu: Um ensaio crítico e 
comparativo do romance de Fernando Sabino. In: DARANDINA revisteletrônica, v. 
1, n. 2, out. 2008. Disponível em: <http://www.ufjf.br/darandina/files/2010/01/amor_de 
_capitu.pdf>. Acesso em: 13 dez. 2017. 

ASSIS, Machado de. Dom Casmurro. Porto Alegre: L&PM, 2011. (Coleção L&PM 
POCKET).  

AUMONT, Jacques; MARIE, Michel. Dicionário teórico e crítico de cinema. 
Tradução de Eloisa Araújo Ribeiro. Campinas, SP: Papirus, 2003.  

AVELLAR, José Carlos. O chão da palavra. Rio de Janeiro: Rocco, 2007.  

BAKHTIN, Mikhail. Problemas da poética de Dostoiévski. Tradução de Paulo 
Bezerra. 3. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2002.  

BARTHES, Roland. A morte do autor. In: ______. O rumor da língua. Tradução de 
Mario Laranjeira. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2004. p. 57-64.  

______. O prazer do texto. Tradução de J. Guinsburg. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 
2010.  

BASSNETT, Susan. Estudos de tradução. Tradução de Sônia Terezinha Gehring, 
Letícia Vasconcellos Abreu e Paula Azambuja Rossato Antinolfi. Porto Alegre: Editora 
da UFRGS, 2005.  

BAZIN, André. O Cinema: Ensaios. São Paulo: Brasiliense, 1991.  

BENJAMIN, Walter. A obra de arte na era de sua reprodutibilidade técnica. In: ______. 
Magia e técnica, arte e política. São Paulo: Brasiliense, 1986. p. 165-196.  

______. A tarefa do tradutor. In: ______. Escritos sobre mito e linguagem. Tradução 
de Susana Kampff Lages e Ernani Chaves. São Paulo: Editora 34, 2013. p. 101-119. 
(Coleção Espírito Crítico).  

BERNARDET, Jean-Claude. Cinema brasileiro: propostas para uma história. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2009. 



95 

 

 

BÍBLIA SAGRADA Jovem. São Paulo: Sociedade Bíblica do Brasil, 2002.  

CAMPOS, Flavio de. Roteiro de cinema e televisão: a arte e a técnica de imaginar, 
perceber e narrar uma estória. Rio de Janeiro: Editora Zahar, 2007.  

CAMPOS, Haroldo de. Da tradução como criação e como crítica. In: ______. 
Metalinguagem & outras metas: ensaios de teoria e crítica literária. São Paulo: 
Perspectiva, 2006. p. 31-48. (Coleção Debates).  

CANDIDO, Antonio. Esquema de Machado de Assis. In: ______. Vários escritos. 2. 
ed. São Paulo: Duas Cidades, 1977.  

CARRIÈRE, Jean-Claude. A linguagem secreta do cinema. Tradução de Fernando 
Albagli e Benjamin Albagli. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2015.  

CARVALHAL, Tania Franco. Literatura comparada. São Paulo: Ática, 2006. (Série 
Princípios).  

CARVALHO, Maria do Socorro. Cinema novo brasileiro. In: MASCARELLO, Fernando 
(Org.). História do cinema mundial. Campinas, SP: Papirus, 2006. p. 289-309. 
(Coleção Campo Imagético).  

CASTELLS, Manuel. A sociedade em rede. Tradução de Roneide Venâncio Majer. 
6. ed. São Paulo: Paz e Terra, 1999. (A era da informação: economia, sociedade e 
cultura; v. 1).  

CLÜVER, Claus. Intermidialidade. In: PÓS, Belo Horizonte, v. 1, n. 2, p. 08-23, nov. 
2011. Disponível em: <https://www.eba.ufmg.br/revistapos/index.php/pos/article/view/ 
16/16>. Acesso em: 13 dez. 2016.  

COMPARATO, Doc. Da criação ao roteiro. 4. ed. Rio de Janeiro: Rocco, 1995.  

CUNHA, João Manuel dos Santos. Cinema: a crítica e os limites de uma 
impossibilidade. In: Continente Sul Sur. Porto Alegre: IEL/ SEC/ CNPq, v. 2, n. 2, 
nov. 1996, p. 251-265.  

______. De Dom Casmurro a Capitu: transferências e interferências textuais 
problemáticas. In: O Eixo e a Roda: Revista de Literatura Brasileira, Belo Horizonte, 
v. 16, p. 129-150, 2008. Disponível em: <http://www.periodicos.letras.ufmg.br/index.ph 
p/o_eixo_ea_roda/article/view/3282/3216>. Acesso em: 05 jan. 2016.  



96 

 

 

D’ONOFRIO, Salvatore. Teoria do texto 1: prolegômenos e teoria da narrativa. 
São Paulo: Editora Ática, 1995.  

DERRIDA, Jacques. Torres de Babel. Tradução de Junia Barreto. Belo Horizonte: 
Editora UFMG, 2002.  

DINIZ, Thaïs Flores Nogueira. Literatura e Cinema: da semiótica à tradução 
cultural. Ouro Preto: Editora UFOP, 1999.  

______. Literatura e Cinema: tradução, hipertextualidade, reciclagem. Belo 
Horizonte: Faculdade de Letras da UFMG, 2005.  

______. Tradução intersemiótica: do texto para a tela. Cadernos de Tradução, 
Florianópolis, v. 1, n. 3, p. 313-338, 1998. Disponível em: <https://periodicos.ufsc.br/in 
dex.php/traducao/article/view/5390/4934>. Acesso em: 29 out. 2016. 

EDGAR-HUNT, Robert; MARLAND, John; RAWLE, Steven. A linguagem do cinema. 
Tradução de Francine Facchin Esteves. Porto Alegre: Bookman, 2013. 

ELIOT, T. S. Ensaios. Tradução, introdução e notas de Ivan Junqueira. São Paulo: 
Art Editora, 1989.  

FIELD, Syd. Manual do roteiro: os fundamentos do texto cinematográfico. 14. ed. 
Rio de Janeiro: Objetiva, 2001.  

FIGUEIREDO, Vera Lúcia Follain de. Narrativas migrantes: literatura, roteiro e 
cinema. Rio de Janeiro: 7Letras, 2010.  

FIGURELLI, Roberto. Hans Robert Jauss e a estética da recepção. Revista Letras, 
Curitiba, v. 37, p. 265-285, 1988. Disponível em: <http://revistas.ufpr.br/letras/article/v 
iew/19243/12535>. Acesso em: 27 nov. 2017.  

FIORIN, José Luiz. Interdiscursividade e intertextualidade. In: BRAIT, Beth (Org.). 
Bakhtin: outros conceitos-chave. São Paulo: Contexto, 2006. p. 161-193.  

GENETTE, Gérard. Palimpsestes: La littérature au second degré. Paris: Ed. du 
Seuil, 1982. (Extratos traduzidos do francês por Luciene Guimarães e Maria Antônia 
Ramos Coutinho, Belo Horizonte, Faculdade de Letras, 2006). Disponível em: 
<https://social.stoa.usp.br/articles/0037/3032/GENETTE-Gerard-Palimpsestos.pdf>. 
Acesso em: 28 fev. 2016.  



97 

 

 

GUARANHA, Manoel Francisco. Interdiscursividade: a crônica como revisitação 
estética da realidade por meio do diálogo entre os discursos jornalístico e literário. In: 
Anais do XI Congresso Internacional da ABRALIC, São Paulo, jul. 2008. Disponível 
em: <http://www.abralic.org.br/eventos/cong2008/AnaisOnline/simposios/pdf/026/MA 
NOEL_GUARANHA.pdf>. Acesso em: 13 dez. 2017.  

GUIMARÃES, Elisa. A articulação do texto. São Paulo: Ática, 1999.  

HIGGINS, Dick. Intermídia. In: DINIZ, Thaïs Flores Nogueira; VIEIRA, André Soares 
(Org.). Intermidialidade e estudos interartes: desafios da arte contemporânea - 
volume 2. Belo Horizonte: Rona Editora; FALE/UFMG, 2012. p. 41-50.  

HUTCHEON, Linda. Uma teoria da adaptação. Tradução de André Cechinel. 2. ed. 
Florianópolis: Editora da UFSC, 2013.  

JOHNSON, Randal et al. Literatura, cinema e televisão. São Paulo: Editora Senac 
São Paulo - Instituto Itaú Cultural, 2003. 

JOUVE, Vincent. A leitura. Tradução de Brigitte Hervor. São Paulo: Editora UNESP, 
2002.  

JULLIER, Laurent; MARIE; Michel. Lendo as imagens do cinema. Tradução de 
Magda Lopes. São Paulo: Editora Senac São Paulo, 2009.  

KLUCINSKAS, Jean; MOSER, Walter. A estética à prova da reciclagem cultural. 
SCRIPTA, Belo Horizonte, v. 11, n. 20, p. 17-42, 2007. Disponível em: <http://periodi 
cos.pucminas.br/index.php/scripta/article/view/14019/11018>. Acesso em: 10 dez. 
2017.  

KRISTEVA, Julia. Introdução à semanálise. Tradução de Lúcia Helena França 
Ferraz. 2. ed. São Paulo: Perspectiva, 2005. (Coleção Debates).  

MARTIN, Marcel. A linguagem cinematográfica. Tradução de Paulo Neves. São 
Paulo: Brasiliense, 2013.  

MARTINS, Helder. A crítica da tradução literária. Cadernos de Tradução, 
Florianópolis, v. 1, n. 4, p. 39-55, 1999. Disponível em: <https://periodicos.ufsc.br/in 
dex.php/traducao/article/view/5524/4983>. Acesso em: 26 out. 2016.  

METZ, Christian. A significação no cinema. São Paulo: Perspectiva, 2010. (Coleção 
Debates).  



98 

 

 

NAREMORE, James. Film adaptation. New Brunswick, New Jersey: Rutgers 
University Press, 2000.  

NITRINI, Sandra. Literatura comparada: história, teoria e crítica. São Paulo: USP, 
1997. 

PAECH, Joachim. Os sons e as imagens em Brinkmanns Zorn. In: MÜLLER, 
Adalberto; SCAMPARINI, Julia (Org.). Muito além da adaptação: literatura, cinema 
e outras artes. Rio de Janeiro: 7Letras, 2013. p. 51-66.  

PLAZA, Julio. Tradução intersemiótica. 2. ed. São Paulo: Perspectiva, 2010. 
(Coleção Estudos).  

RAJEWSKY, Irina. A fronteira em discussão: o status problemático das fronteiras 
midiáticas no debate contemporâneo sobre intermidialidade. In: DINIZ, Thaïs Flores 
Nogueira; VIEIRA, André Soares (Org.). Intermidialidade e estudos interartes: 
desafios da arte contemporânea – volume 2. Belo Horizonte: Rona Editora; 
FALE/UFMG, 2012. p. 51-73.  

SAMOYAULT, Tiphaine. A intertextualidade. Tradução de Sandra Nitrini. São Paulo: 
Aderaldo & Rothschild, 2008.  

SANTAELLA, Lucia. Da cultura das mídias à cibercultura: o advento do pós-humano. 
Revista FAMECOS, Porto Alegre, v. 10, n. 22, p. 23-32, 2003. Disponível em: 
<http://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/revistafamecos/article/viewFile/3229
/2493>. Acesso em: 28 mar. 2017.  

______. Transcriar, transluzir, transluciferar: a teoria da tradução de Haroldo de 
Campos. In: MOTTA, Leda Tenório da (Org.). Céu Acima, para um Tombeau de 
Haroldo de Campos. São Paulo: Perspectiva, 2005. p. 221-232.  

SANTIAGO, Silviano. Retórica da verossimilhança. In: ______. Uma literatura nos 
trópicos: ensaios sobre dependência cultural. 2. ed. Rio de Janeiro: Rocco, 2000. 
p. 27-46.  

SCHWARZ, Roberto. A poesia envenenada de Dom Casmurro. In: ______. Duas 
meninas. São Paulo: Companhia das Letras, 1997. p. 07-41.  

SILVA, Marcel Vieira Barreto. Adaptação literária no cinema brasileiro contemporâneo: 
um painel analítico. RuMoRes – Revista Online de Comunicação, Linguagem e 
Mídias, São Paulo, v. 2, n. 4, 2009. Disponível em: <http://www.revistas.usp.br/Rumo 
res/article/view/51144/55214>. Acesso em: 17 mai. 2017.  



99 

 

 

STAM, Robert. Introdução à teoria do cinema. Campinas, SP: Papirus, 2003.  

______. Teoria e prática da adaptação: da fidelidade à intertextualidade. Ilha do 
Desterro, Florianópolis, n. 51, p. 19-53, jul./dez. 2006. Disponível em: <https://periodi 
cos.ufsc.br/index.php/desterro/article/view/2175-8026.2006n51p19/90 
04>. Acesso em: 31 out. 2016.  

TELLES, Lygia Fagundes. Às vezes, novembro. In: TELLES, Lygia Fagundes; 
GOMES, Paulo Emilio Sales. Capitu. 2. ed. São Paulo: Cosac Naify, 2008. p. 173-
181. 

TELLES, Lygia Fagundes; GOMES, Paulo Emilio Salles. Capitu. 2. ed. São Paulo: 
Cosac Naify, 2008.  

VIEIRA, Brunno Vinicius Gonçalves; ZOPPI, Pedro Colombaroli. De optimo genere 
oratorum / O melhor gênero de oradores. In: Scientia Traductionis, n. 10, p. 04-15, 
2011. Disponível em: <https://periodicos.ufsc.br/index.php/scientia/article/view/1980-
4237.2011n10p4/19983>. Acesso em: 10 nov. 2017.  

WELLEK, René. A crise da literatura comparada. In: COUTINHO, Eduardo F.; 
CARVALHAL, Tania F. (Org.). Literatura comparada: textos fundadores. 2. ed. Rio 
de Janeiro: Rocco, 2011. p. 120-132.  

ZILBERMAN, Regina. Estética da recepção e história da literatura. São Paulo: 
Editora Ática, 2009. (Série Fundamentos).  

 
Filmografia  
 
 
CAPITU. Dirigido por Paulo Cezar Saraceni. Brasil: Imago Ltda, 1968. (105 min). 
Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=5T8EAMjdeWA>. Acesso em: 31 
out. 2016.  
 


