
 

P

A

G

E 

8 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

Faculdade de Educação 

Programa de Pós-Graduação em Educação 

Curso de Doutorado 

 
 

 
 

Tese de Doutorado 

 

 

 

 

 

 

 
Escrevivências sobre trauma racial em ambientes educacionais. 

 
 

 
Giovana Pontes Farias 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Pelotas, 2025



2  

Giovana Pontes Farias 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Escrevivências sobre trauma racial em ambientes educacionais. 
 
 

 
Tese apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Educação, da Faculdade de 
Educação da Universidade Federal de Pelotas, 
como requisito parcial à obtenção do título de 
Doutora em Educação. 
Linha de Pesquisa: Saberes Insurgentes e 
Pedagogias Transgressoras. 

 
 
 
 
 

 
Orientadora:Profa. Dra. Aline Accorssi 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Pelotas, 2025 



3  

Ficha catalográfica 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



4  

 

 
Giovana Pontes Farias 

 
 

 

Escrevivências sobre trauma racial em ambiente educacionais. 
 
 

 
 
Tese apresentada, como requisito para obtenção do grau de Doutor em Educação, 
Programa de Pós-Graduação em Educação, Faculdade de Educação, Universidade 
Federal de Pelotas. 
 
 
Data da defesa: 31/07/2025. 
 
 
Banca examinadora: 
 
Profa. Dra. Aline Accorssi (Orientadora) 
Doutora em Psicologia Social pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do 
Sul. 
 
Profa. Dra. Madalena Klein. 
Doutora em Educação pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul. 
 
Profa. Dra. Marta Nornberg. 
Doutora em Educação pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul. 
 
Profa. Dra. Aline Kelly da Silva. 
Doutora em Psicologia Social e Institucional pela Universidade Federal do Rio 
Grande do Sul. 
 
Profa. Dra. Diônvera Coelho da Silva. 
Doutora em Educação pela Universidade Federal de Pelotas. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



5  

 
 

Agradecimentos 
 

 
Dedico esta tese à minha filha que, desde quando nasceu,faz com que eu me 

sinta alguém mais forte, me motivando a lutar por um mundo melhor, para ela e para 

as outras crianças. 

Igualmente, dedico estes escritos aos/às meus/minhas antepassados/as, 

assumindo a responsabilidade de ser um pouco dos sonhos não vividos por 

meus/minhas ancestrais. 

Agradeço especialmente à minha família — meu pai, minha mãe e minha irmã 

—, que me ajudaram na escrita deste trabalho, compartilhando o cuidado da minha 

filha e me oferecendo colo e acolhimento nos dias em que cogitei desistir. 

Às minhas amigas e colegas de trabalho, que sempre acreditaram em mim e 

exaltaram a minha dedicação e força para seguir escrevendo. 

Aos primeiros acolhimentos que recebi do grupo Mariposas organizado pela 

minha orientadora Aline Accorssi, que acreditou no meu potencial como pesquisadora 

desta tese. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



6  

  
 

Resumo 
 
 

FARIAS, Giovana Pontes. Escrevivências sobre trauma racial em ambientes 
educacionais.Orientadora: Aline Accorssi. 2025. 157f. Tese (Doutorado em 
Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação, Faculdade de Educação, 
Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, 2025. 
 
Esta tese de doutorado em Educação parte das minhas escrevivências enquanto 
mulher negra, militante do movimento negro e educadora. Visa discutir e analisar os 
episódios de racismo e de resistência a eles no ambiente escolar, que vivenciei ao 
longo da minha trajetória como estudante, educadora, gestora de escola pública e 
assessora de Relações Étnico–Raciais da Secretaria de Educação de Rio Grande/RS. 
Me dedico a analisar as dimensões do trauma racial e os seus desdobramentos nas 
formas de ser e estar dos/as educandos/as. Para isso, utilizo a metodologia 
escrevivência, criada pela escritora Conceição Evaristo, assim como os aportes 
teóricos dos estudos decoloniais, com ênfase nas produções de autoras/es 
afrodiaspóricos. A partir desta pesquisa, se pôde constatar que o ambiente escolar 
ainda está imerso em uma cultura colonizadora que perpetua uma série de violências 
raciais, no entanto, verificou-se algumas frestas, que nos apontam possibilidades e 
caminhos de resistência. 
 
Palavras-chave: Educação. Escrevivência. Racismo. Trauma racial. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



7  

 
Abstract  

 
 

FARIAS,Giovana Pontes. Escrevivências on Racial Trauma in the School 
Environment. Advisor: Aline Accorssi. 2025. 157 pages. Doctoral Dissertation (Ph.D. 
in Education) - Graduate Program in Education, FacultyofEducation, Federal 
Universityof Pelotas, Pelotas, 2025.  
 
This doctoral dissertation in Educationisgrounded in myescrevivências as a Black 
woman, anactivist in the Black movement, and aneducator. Itaimstodiscuss and 
analyzeepisodesofracism and resistancewithintheschoolenvironment, as 
experiencedthroughoutmyjourney as a student, educator, publicschool principal, and 
advisoronEthnic-Racial Relations at the Municipal DepartmentofEducation in Rio 
Grande, RS, Brazil. I dedicate this work to analyzing the dimensions of racial trauma 
and its repercussions on the ways of being and existing of students. To this end, I 
employ the methodology of escrevivência, a term coined by Brazilian writer Conceição 
Evaristo to describe a mode of writing grounded in lived experience and collective 
memory, especially among Black women, where writing becomes both a political act 
and a testimony of resistance. I also draw on theoretical contributions from decolonial 
studies, with an emphasis on the works of Afro-diasporic authors. This research 
reveals that the school environment remains embedded in a colonizing culture that 
perpetuates various forms of racial violence. However, some cracks have been 
identified that point to possibilities and paths of resistance.  
 
Keywords: Education. Escrevivência. Racism. Racial trauma. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 



8  

Lista de Figuras 
 
 

Figura 1 - Sankofa nº2 - Resgate (Adinkra Asante), 1992. Abdias Nascimento. ....... 16 

Figura 2 - Quando as águas se encontram. .............................................................. 20 

Figura 3 - Amamentando enquanto leio Angela Davis, 2020. ................................... 25 

Figura 4 - Conceição Evaristo em ensaio para coleção de Mônica Anjos no Museu 
Nacional da Cultura Afro-Brasileira. .......................................................................... 30 

Figura 5 - Ocupação artística “Pedagogia” de Paulo Nazareno ................................ 47 

Figura 6 - O progresso das nações 1, Rosana Paulino, 2017. .................................. 53 

Figura 7 - Proporção de pessoas negras em municípios em maior e menor grau no 
país. .......................................................................................................................... 57 

Figura 8 - Fragmento do vídeo-instalação“A ferida colonial ainda dói”, Jota 
Mombaça................................................................................................................... 70 

Figura 9 - Zumbi Voltará, do artista Gleyson Borges. ................................................ 81 

Figura 10 - Mansinhas, série 2021-2022, de autoria de Chris Tigra. ......................... 91 

Figura 11 - Mundo = Ferida, Jota Mombaça. .......................................................... 102 

Figura 12 - Mundo = Ferida, Jota Mombaça. .......................................................... 108 

Figura 13 - Comigo ninguém pode, Castiel Vitorino, 2018. ..................................... 126 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



9  

Sumário 

 

Introdução ................................................................................................................. 10 

1 Gestando esta pesquisa ......................................................................................... 20 

2 Escrita e Vivência, transformando trauma em tese: alguns aspectos sobre a 
Escrevivência ............................................................................................................ 30 

2.1.A escrevivência como metodologia de pesquisa ........................................... 38 

2.2.Trilhando o caminho da escrevivência ........................................................... 43 

3 .O não lugar: raça e racismo .................................................................................. 47 

3.1.O mito da democracia racial: aspectos sobre o mito da democracia racial 
gaúcha ................................................................................................................. 56 

3.2.Branquitude e a escola .................................................................................. 71 

Negritude: resistências e indagações .................................................................. 82 

3.4.Cor e raça: as múltiplas faces do racismo ..................................................... 92 

4 “O mundo é meu trauma”: educação e trauma racial ........................................... 103 

Racismo e seus impactos psicológicos .............................................................. 103 

4.1Trauma racial ................................................................................................ 109 

4.2.Educação colonizadora ................................................................................ 118 

5 Respostas ao trauma racial. Encruzilhada de saberes e cultura afrodiaspórica .. 127 

5.1.O fim, o meio e o início ...................................................................................... 137 

Referências ............................................................................................................. 142 

Anexo A – Símbolos Adinkra ................................................................................... 154 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 



10  

Introdução 

 

Esta pesquisa surge a partir do meu processo de “tornar-se negra” 

(Souza,1983) e das reflexões em torno das minhas vivências enquanto estudante 

negra, educadora, gestora de escola pública e assessora de Relações Étnico-Raciais 

da Secretaria de Educação do Município de Rio Grande. O processo de ser uma 

pessoa racializada, de procurar entender quem se é e qual é o seu lugar no mundo, é 

uma caminhada muito dolorida, capaz de produzir marcas profundas em nossos 

corpos e mentes. No entanto, também é um processo de reconhecimento da nossa 

identidade e possível emancipação. Ser negro/a no campo da opressão e ser negro/a 

no campo da emancipação (Costa, 2021) é uma trajetória que marca nossas vidas e 

esse processo também ocorre no momento em que estamos frequentando espaços 

educacionais. 

Nesta tese, a partir do lugar de pesquisadora que vivencia as questões raciais 

em diferentes espaços – pessoal, acadêmico, profissional e também político –, me 

pergunto: como o ambiente escolar contribui para a produção, reprodução e 

enfrentamento ao trauma racial? A busca por essas respostas me levou a desenvolver 

e aprofundar o conceito de trauma racial através da compreensão das dimensões 

psicológicas do racismo, relacionando a educação colonizadora com os processos de 

perpetuação dessa ferida. Contudo, ao pensar respostas a esse trauma, coloco na 

roda discussões que revelam caminhos e frestas deixadas pela violência colonial, 

capazes de produzir processos de resistências e transgressão no fazer educativo. 

Acredito no potencial de tais discussões para o avanço de uma educação antirracista 

e que valorize os saberes construídos pela presença negra no Brasil. 

Desenvolvo esta pesquisa desde a cidade de Rio Grande, a cidade mais antiga 

do estado do Rio Grande do Sul, fundada no ano de 1737. A cidade conta com 198.958 

habitantes, sendo 74,25% de pessoas brancas, 10,10% de pessoas pretas, 15,39% 

de pessoas pardas, 0,19% de pessoas indígenas e 0,07% de pessoas amarelas1. Ao 

longo da tese, apresento as especificidades que a questão racial possui no Brasil. Na 

cidade de Rio Grande, a questão racial assume contornos diferentes, pois está 

localizada no Sul do país, região que possui fortes impactos das políticas de 

branqueamento, o que explica a menor presença negra no estado, mas também 

 
1Dados estatísticos calculados com base nas informações do Censo Demográfico 2022 – IBGE. 



11  

levanta o questionamento sobre as dificuldades no processo de autodeclaração da 

raça no território, questão que irei aprofundar no capítulo que discute o mito da 

democracia racial no Brasil. 

Começo minha trilha na escrita desenvolvendo a construção da ideia de raça 

no Brasil que nos permite perceber o quanto a questão racial é complexa e vai se 

transformando, ao longo dos anos, em nosso país. A ideia de raça e de racismo afeta 

o cotidiano escolar e atinge este espaço de formas diferentes, com base no período 

da história em questão. Nos últimos anos, podemos identificar alguns avanços acerca 

da forma como as políticas raciais têm sido tratadas no Brasil, frutos da luta intensa 

do movimento negro.  

A título de exemplo, temos a Lei nº 7.716/1989, que define o crime resultante 

de preconceito de raça ou cor. Essa lei foi alterada em 2023, tornando a injúria racial 

crime de racismo. O Estatuto da Igualdade Racial, disposto na Lei nº 12.288/2010, 

também demonstra um avanço das políticas raciais no Brasil, pois, foi criado no intuito 

de garantir a igualdade de direitos e combater a discriminação, instituindo enquanto 

dever do Estado a garantia de políticas que promovam a igualdade racial no país. 

Entre tais avanços, também temos a Lei nº 10.639/2003, que torna obrigatório o 

ensino de história e cultura afro-brasileira nas escolas. Assim como a Lei nº 

12.711/2012 que dispõe sobre cotas raciais nas instituições federais e de nível técnico, 

e a Lei nº 12.990/2012, que reserva aos negros vinte por cento das vagas oferecidas 

em concursos públicos. 

No campo educacional, também podemos pontuar avanços como a Política 

Nacional de Equidade, Educação para as Relações Étnico-Raciais e Educação 

Escolar Quilombola (PNEERQ), lançada em 2024, que estabelece o monitoramento 

da política de metas para a implementação da Educação para as Relações Étnico-

Raciais. Entre as medidas, está a implementação de protocolos de prevenção ao 

racismo na escola, como é o caso do estado do Rio Grande do Sul, onde foi criado o 

“Protocolo de paz e Segurança nas Escolas, Orientação, Prevenção e Combate à 

violência Racial (2023)”. No município de Rio Grande, também estão sendo 

construídos documentos que buscam atingir as metas do PNEERQ, como a 

elaboração das “Orientações para a Promoção da Educação das Relações Étnico-

Raciais para a rede Pública Municipal de Rio Grande (2025)” e a organização de uma 

comissão que une entidades, federativas, estaduais e municipais de educação para a 

criação de um protocolo municipal. 



12  

Essas legislações e documentos são importantes e surgem na roda de 

conversa desta tese, no entanto, é importante destacar as limitações encontradas 

para que as propostas apresentadas por esses documentos saiam do papel e invadam 

o chão da escola. Muitos profissionais da educação ainda desconhecem a existência 

desses documentos, assim como a legislação vigente. Há muito trabalho a ser feito, 

no sentido da formação universitária e continuada sobre a educação étnico-racial no 

país, ficando riscado o compromisso de ampliar também os espaços de debate e 

discussão sobre o que já representa um avanço em termos de política, mas que não 

é popularmente debatido. 

Apesar dos avanços vivenciados nos últimos anos em termos institucionais, o 

reconhecimento do racismo na lei e a construção de algumas políticas de reparação, 

ainda enfrentam desafios na forma como a sociedade pensa e reage às questões 

raciais. Exemplo disso são o constante número de denúncias de racismo, o genocídio 

do povo negro, a falta de representatividade negra, a invisibilidade da intelectualidade 

negra e a intolerância às religiões de matriz africana. Estes são alguns dos fatos que 

apontam um caminho muito longo a ser percorrido quando o intuito é construir uma 

sociedade realmente democrática e igualitária. 

O Brasil possui um histórico de negação das tensões raciais e da construção 

da ideia de harmonia entre as raças, que não condiz com os dados estatísticos e a 

realidade vivenciada por pessoas racializadas em seus territórios. Segundo dados do 

Atlas da Violência2, publicado pelo Ipea, em 2022 a taxa de homicídios de pessoas 

negras no Brasil era de 76,5% do total registrado no país, em relação ao 

encarceramento, a população negra representa 68% da população (Cerqueira; Bueno, 

2024), que encontra-se privada da liberdade em nosso país. A taxa de mulheres 

negras mortas no Brasil é de 4,2% ao passo que de mulheres não negras é de 2,5%. 

Esses dados refletem o quanto o nosso passado escravista ainda se manifesta no 

presente, levando à morte, ao encarceramento e à violência contra a população negra, 

o que reforça a necessidade de manutenção e construção de novas e eficientes 

políticas de reparação.Durante esta pesquisa irei trabalhar com alguns dados 

estatísticos que acredito de grande importância de serem compartilhados para que 

possamos ter conhecimento da dimensão em que se encontram as  tensões raciais 

 
2 O Fórum de Segurança Pública oferece dados atualizados sobre a violência racial no 

Brasil.Disponível em:https://forumseguranca.org.br/publicacoes/atlas-da-violencia/ . Acesso em 6 abr. 
2025. 

https://forumseguranca.org.br/publicacoes/atlas-da-violencia/


13  

em nosso país. 

 A ideia de um país miscigenado, que marca a história nacional, fragmentou a 

construção de uma identidade negra e manteve fortalecido o pacto que mantém as 

elites brancas no poder. Essa estrutura não causa reflexos apenas no campo social e 

político, mas também se mantém exatamente por estar imersa na cultura,nas 

mentalidades e na educação. 

 A violência racial, realizada de forma inesperada e recorrente, acarreta efeitos 

no psiquismo das pessoas, sendo capaz de gerar um trauma. Este acontecimento é 

produzido no cotidiano da escola, nas relações pessoais e nos demais contextos de 

aprendizagem. O objetivo geral deste trabalho é compreender como o ambiente 

escolar tem levado à produção/reprodução e enfrentamento do trauma racial. Para 

tanto, traço os seguintes objetivos específicos: 

● Produzir escrevivências que revelem as experiências e impactos do 

trauma racial em ambientes escolares e educacionais. 

● Analisar de que modo a raça, o colorismo, o mito da democracia racial e 

a branquitude contribuem para a manutenção de uma educação 

colonizadora; 

● Apontar rotas e práticas pedagógicas que possam apontar contornos 

possíveis ao enfrentamento da  produção e reprodução do trauma racial. 

 Esta pesquisa, escrita em primeira pessoa, surge a partir das memórias, 

observações e vivências de situações de racismo e de enfrentamento a ele no 

cotidiano escolar, que se mesclam à minha própria trajetória de vida. Através da minha 

escrita, vou narrando e interpretando casos de racismo que vi, vivi e experienciei, com 

o aporte teórico-metodológico da escrevivência. Assim, estou falando daquilo que vivi, 

mas também daquilo que muitos de nós vivemos cotidianamente nos ambientes 

educacionais. 

 A ação de escrever sobre minha vivência, a escrevivência, pela qual irei 

aprofundar o conceito/metodologia no capítulo dois, acompanha toda a minha escrita. 

No decorrer desta tese, você irá encontrar algumas páginas vermelhas e 

amarelas.Nessas páginas são narradas histórias autoficionais de episódios de 

racismo ou de enfrentamento a ele. São histórias por vezes muito duras, sobretudo 

quando pensadas em ambientes educacionais mas que nos revelam a brutalidade da 

realidade dos conflitos raciais que são vividos de forma cotidiana em nosso país.  

          As histórias aqui narradas, surgem como forma de denúncia e tem a intenção  



14  

de gerar no leitor/a a possibilidade de reflexão sobre o assunto.Essas histórias não 

são discutidas no corpo teórico do texto,mas estão alinhadas à proposta de evidenciar 

o trauma racial e suas possibilidades de  elaboração. 

Essa foi uma alternativa encontrada nesta pesquisa para tratar de um tema tão 

sensível de modo a não utilizar uma metodologia que levasse a reincenação das 

feridas pessoais daqueles que vivenciaram o trauma racial em suas vidas. Nesse 

sentido, assumo um compromisso ético de não tratar as pessoas como “objetos” de 

pesquisa, sem pensar os impactos que as indagações sobre trauma racial poderiam 

lhes afetar. 

Essas histórias foram escritas em diferentes momentos da minha trajetória de 

doutorado e foram reunidas e selecionadas para compor esta tese. Durante toda a 

minha vida sempre carreguei cadernos e diários, nos últimos tempos o celular também 

tem sido um aliado, para manter viva a prática de registros e escritas do cotidiano. 

Nessas histórias, fiz a escolha de criar personagens com intuito de preservar a 

identidade das pessoas que vivenciaram esses episódios traumáticos em suas vidas. 

Nessa perspectiva demarco a importancia da construção de novas 

metodologias, que não são tradicionalmente utilizadas pela academia, no intuito de 

dar conta de responder, novos questionamentos, que passam a fazer parte da 

universidade a partir da luta histórica do movimento negro.Diante desses novos 

desafios surge a possibilidade de questionar a herança colonial que ainda esta 

presente na produção cientifica, de um conhecimento engessado na produção de 

saberes eurocentrada. 

Esta tese busca as referências dos saberes africanos e afrodásporicos, de 

forma a pontuar a importância deles para a construção da educação. Desta forma 

afirmo o potencial que a oralidade, possui na manutenção da memória e no 

desenvolvimento do processo de reflexão e de construção do pensamento crítico 

sobre a realidade vivida.Pois quem narra a realidade, transmite suas concepções 

sobre a sociedade e faz aquele que escuta refletir sobre essa forma de ver o mundo. 

Assim como as narrativas cruzam esta tese, apresento também imagens, que 

conversam com a escrita, mas que não se encontram descritas no corpo do texto. 

Apresento as imagens aqui como possibilidade de reflexão e crítica da realidade racial 

brasileira, a partir de meu acervo pessoal e de artistas brasileiros/as que denunciam 

as opressões a partir de  campo em que muitas vezes a palavra não alcança. 

Foram diversas as formas de resistência que a população negra encontrou para 



15  

subverter a linguagem oficial e se manifestar. Nesta tese as imagens e a arte, são um 

exemplo desta forma de resistência, que ocorreu historicamente também  através da 

música negra ou até mesmo do pretuguês, que se caracteriza pelo modo como a 

população negra introduziu palavras de origem africana ao vocabulário português, 

criando assim um modo próprio de se comunicar (Kelly,2023). 

Os adinkras, conjunto de símbolos do povo Ashanti da região da África 

Ocidental, são símbolos que carregam significados importantes de valores e sentidos 

do povo africano. Eles estarão presente nesta tese e demarcam minhas escolhas de 

utilizar texto, imagem e seus significados, para provocar a reflexão do/ leitor/a de 

forma a fazer escolhas que demarcam a necessidade de dar centralidade às 

produções negras e desenvolver uma metodologia de pesquisa que demarcam 

decisões políticas contra hegemônicas.No apêndice você encontra os significados de 

cada adinkra utilizado. 

O interesse por este tema surge das minhas vivências pessoais e da minha 

experiência acadêmica e profissional. Estudei toda minha trajetória de educação 

básica, em escola pública,em uma região central da cidade,na época do vestibular, 

tive a oportunidade de frequentar um curso,que era oferecido gratuitamente a jovens 

de baixa renda, esse acesso foi muito importante para que eu conseguisse uma vaga 

na universidade pública assim que sai da escola. É importante pontuar isso, pois diz 

sobre o lugar de onde vim e das limitações que tive sobre no acesso a capital cultural 

e uma formação de base, tendo em vista de que meus pais não tiveram acesso a 

ensino superior e nossas condições econômicas eram restritas. 

Sou formada em licenciatura em História pela Universidade Federal do Rio 

Grande (FURG), onde aprendi a relevância do conhecimento histórico para a 

compreensão do presente e as projeções de futuro.Para ilustrar o que estou falando, 

faço referência ao adinkra africano (Figura 1), criado pelos povos Akan, chamado 

sankofa: a imagem de um pássaro olhando para trás, que nos lembra a importância 

de olhar para o que passou, na construção do nosso caminho. Assim, nesta pesquisa, 

meu olhar se volta à escravização, à diáspóra negra, à história do/a negro/a no Brasil, 

à história da minha infância enquanto estudante negra e às minhas vivicitudes como 

profissional da educação diante dos desafios que a atualidade apresenta. Deste balaio 

de experiências, ouso pensar caminhos futuros a partir de um olhar crítico e 

comprometido com uma educação igualitária. 

 



16  

Figura 1 - Sankofa nº2 - Resgate (Adinkra Asante), 1992. Abdias Nascimento. 

 
Fonte: Acervo IPEAFRO – Enciclopédia Itaú Digital. 

 

Assim que me formei, comecei a lecionar. Trabalhei em uma escola privada, 

em uma escola estadual e em algumas escolas municipais. Hoje, minha experiência 

no magistério já soma mais de dez anos de docência, pois comecei a ministrar aulas 

ainda jovem, com apenas 21 anos. Nesse período, enquanto professora, vivenciei 

muitas histórias e, nos últimos anos, como gestora, também as vivenciei desde minha 

ocupação na vice-direção de uma escola municipal do campo. Do campão à cidade, 

do centro à periferia, vivi diferentes experiências docentes. Nesses espaços, tenho 

observado como a sala de aula e a escola, como um todo, estão imersas em conflitos 

raciais e encontram muitos desafios ao construir estratégias de enfrentamento. 

Na pós-graduação, cursei o Mestrado Profissional em Educação, também na 

Universidade Federal do Rio Grande, o que me permitiu o aprofundamento e a 

reflexão sobre as questões que envolvem ensino e aprendizagem3. Na graduação e 

pós-graduação, minhas pesquisas centraram-se nas questões de gênero, na história 

das mulheres e no uso da imprensa como fonte de análise e de ensino. 

 
3 Significância histórica e as questões de gênero no ensino de história: um estudo de caso sobre as 

narrativas dos estudantes do ensino médio na Escola Professor CarlosLoréa Pinto, 2015.Disponível 
em:https://repositorio.furg.br/handle/1/6403?show=full. Acesso em 6 de abr. de 2025. 

https://repositorio.furg.br/handle/1/6403?show=full


17  

Acredito que a grande relevância de cursar um mestrado profissional em 

Educação foi perceber a potência do ambiente educacional como espaço de pesquisa 

e produção de conhecimento. Para criticar esse espaço e propor transformações, 

precisamos conhecer as dinâmicas escolares, que são diversas e carregadas de 

complexidades. Nem sempre o que é produzido sobre a educação é construído pelos 

profissionais que vivem cotidianamente o espaço escolar. A vivência permite um olhar 

particular e muito potente sobre a realidade educacional, por isso, acredito muito que 

deveríamos formar mais professores/as pesquisadores/as. 

Meu contato com leituras e discussões acerca das questões raciais foi e tem 

sido influenciado pelo movimento negro, através das vivências na militância da União 

de Negros e Negras de Rio Grande (UNEGRO). No decorrer desta conversa, irei 

narrar o meu contato com a militância de forma mais detalhada. A partir da 

organização coletiva, começo a compreender a experiência negra e a fazer 

comparações e reflexões sobre como essa experiência tem ocorrido no ambiente 

escolar, sobretudo no que tange os aspectos psicológicos do vir a ser negro no Brasil. 

No ano de 2025, já nos encaminhamentos finais desta pesquisa, inicio um 

trabalho na Assessoria de Relações Étnico-Raciais do município de Rio Grande, que, 

a partir deste ano, se torna um Núcleo de Relações Étnico-Raciais. Dessa trama, 

surge esta tese, que busco escreviver, estabelecendo um diálogo que cruza a história, 

a educação, a militância negra e as leituras psicanalíticas sobre raça e o trabalho de 

assessoria nas escolas municipais. 

No primeiro capítulo, apresento o lugar de onde eu, pesquisadora, falo e a 

relação que tenho com esta pesquisa, afirmando uma pesquisa gestação,que esta 

imersa nas vivências de uma mulher negra e mãe solo,que escreve deste lugar de 

dificuldades mas também de potências. No segundo capítulo, me dedico aos 

caminhos metodológicos que trilhei ao construir uma pesquisa em primeira pessoa, a 

partir das escrevivências de racismo e suas formas de resistência, apresentando 

dados sobre o quanto esse caminho metodológico tem sido utilizado por outros/as 

pesquisadores/as. O terceiro capítulo é dedicado a discutir questões como raça e 

racismo, mito da democracia racial, negritude e resistência,colorismo e branquitude. 

No quarto capítulo, proponho uma discussão sobre os impactos psicológicos que o 

racismo pode causar nas pessoas negras a ponto de gerar o que conceituo como 

trauma racial – realidade que possui uma relação direta com o processo de 

colonização e com a permanência de uma educação colonizadora ainda presente no 



18  

Brasil. No quinto capítulo, vou me aproximando de possíveis caminhos para vencer a 

demanda deste carrego colonial4, e passo, então, a discutir a importância dos valores 

construídos pela experiência afro-diaspórica, que foram moldados a partir de lógicas 

de resistência, como o conceito de encruzilhada de saberes (Rufino, 2019), em diálogo 

com a ciência encantada das macumbas (Simas; Rufino, 2020) e os saberes 

orgânicos (Santos, 2023), como ferramentas de luta contra o trauma racial no 

ambiente escolar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

4Rufino chama de carrega colonial, ou marafunda, todo tipo de prejuízo causado pelo processo de 

colonização,que mantém na atualidade relações de poder e dominação (Rufino, 2019). 

 



19  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 
 

  

Eu nunca deveria ter me tornado uma professora 
 
 

Eu olhava para o seu trabalho e admirava cotidianamente sua prática com os alunos. Certo 

dia, curiosa, lhe perguntei qual era o motivo pelo qual havia escolhido se tornar uma professora. Para 

minha surpresa, respondeu que nunca deveria ter se tornado professora, pois a escola era o local 

onde mais havia sofrido na sua vida e o ambiente escolar era o responsável por uma série de feridas, 

inseguranças, baixa autoestima, vergonha e silenciamento, aspectos que teria carregado durante 

muitos anos durante a vida adulta. 

Contou-me que, quando era criança, estudou em uma sala de aula de uma escola rural onde 

haviam três meninas brancas. Essas meninas nunca brincavam com ela, todos os dias a chamavam 

de preta macaca e não deixavam que ela brincasse de boneca. Na hora do recreio, ficava sozinha. 

Os meninos diziam para não dar bola para as falas maldosas das suas colegas e a chamavam para 

jogar bola, assim, começou a jogar futebol para se sentir menos sozinha. No final da aula, sempre 

era a última a sair, a professora constantemente a punia por possuir umcomportamento que 

considerava agressivo com suas colegas de aula.  

Observava as três meninas saírem da sala e, quando podia finalmente sair, corria o mais 

rápido que conseguia. Então, quando encontrava as meninas na rua, descontava toda a sua raiva, 

surrando as colegas, como sempre era castigada por isso. Naquele ano teve de fazer o exame final, 

estudou muito para a prova, mas foi reprovada. Se perguntava constantemente o porquê de a 

professora fingir que não via as meninas brancas a chamando de macaca, o porquê de a professora 

não ter afeto por ela a ponto de lhe proteger de toda aquela violência. A cabeça de criança não 

encontrava respostas, apenas rejeição. 

Naquele ano, chorou muito por conta da reprovação que somada a todo um ano vivendo exposta a 

diversos tipos de rejeições e punições. Os anos se passaram, ela cresceu, jogou bola em um time de futebol, 

profissionalmente, fez magistério e depois pedagogia. Nunca deveria ter se tornado uma professora, mas se 

tornou para garantir que nenhuma menina negra que frequentasse as suas aulas passasse por todo aquele 

sofrimento que ela passou. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20  

1 Gestando esta pesquisa 
 

 
“No abebé de Oxum, nos descobrimos belas, e contemplamos a 
nossa própria potência. Encontramos o nosso rosto individual, a 
nossa subjetividade que as culturas colonizadoras tentaram 
mutilar, mas ainda conseguimos tocar o nosso próprio rosto. E 
quando recuperamos a nossa individualidade pelo abebé de 
Oxum, outro nos é oferecido, o de Iemanjá, para que possamos 
ver as outras imagens para além de nosso rosto individual. 
Certeza ganhamos que não somos pessoas sozinhas. Vimos 
rostos próximos e distantes que são os nossos. O abebé de 
Iemanjá nos revela a nossa potência coletiva, nos conscientiza 
de que somos capazes de escrever a nossa história de muitas 
vozes” (Evaristo, 2020a, p. 39). 

 

Figura 2 - Quando as águas se encontram. 

 

Fonte: @coloriori. 

 

Esta pesquisa é a minha segunda gestação. Gosto de pensar que pari esta 

tese. A gestação começa com o processo de me descobrir mulher negra,um processo 



21  

demorado,cheio de incertezas, por vezes doloroso,como gerar um/a filho/a,mas que 

gera vida,potência e força. Sou mãe e a maternidade me fez mais forte. Por um tempo, 

eu acreditei que a universidade não era o meu lugar,que eu não tinha capacidade 

intelectual e emocional para viver neste espaço – reflexos do racismo, que muitas 

vezes nos paralisam.Contudo, depois da maternidade, descobri em mim uma força 

para adentrar espaços que, por vezes, se mostram hostis.Fui construindo em mim a 

ideia de que sou capaz de tudo aquilo que me proponho fazer, pois quem mantém 

uma vida,sendo mãe solo, também mantém uma tese de doutorado. 

O olhar que apresento sobre a maternidade é muito influenciado por minhas 

leituras sobre a cultura Iorubá. Na cultura Iorubá, o que conhecemos por mãe é 

denominado iyá e,de modo a entendê-la,precisamos ampliar a nossa visão para uma 

cosmopercepção,compreendendoaspectos socioespirituais.As iyás são escolhidas 

por seus/suas filhos/as e carregam uma forte conexão espiritual com eles/as. Assim, 

as ayás são diferentes da ideia de mãe construída no Ocidente, que vê as mães como 

figuras subalternas restritas à função de cuidadoras, excluídas dos espaços 

públicos,da política e, muitas vezes, do mundo do trabalho.Podemos afirmar que a 

maternidade, no Ocidente, é compulsória, mesmo com todo o desenvolvimento de 

visões mais críticas sobre gênero,construídas através das lutas feministas, a 

sociedade espera das mulheres que sejam mães e atribui a elas toda a 

responsabilidade sobre o cuidado de seus/as filhos/as. 

Em uma sociedade que não é estruturada por diferenças de gênero,como a 

sociedade Iorubá, a figura materna assume contornos diferentes. As iyás são 

importantes na sociedade porque são criadoras da vida e da arte, elas não são 

somente um corpo. Nesse sentido, o que lhes atribui relevância não é o fato de terem 

uma anatomia específica que permite gerar filhos, mas sim seu caráter sagrado de 

cocriar.Ao não apresentar uma hierarquia baseada em diferenças de gênero, o que 

atribui maior importância a um indivíduo na sociedade Iorubá, é a categoria de 

senioridade,ou seja, quem possui mais direitos e respeito é o/a mais 

velho/a(Oyěwùmí,2016). 

Para os povos Iorubás, a maternidade é potência.A matripotência pode ser uma 

importante ferramenta de luta para questionar o discurso maternalista, que coloca a 

maternidade como o centro da vida das mulheres. Aqui, invertemos a lógica para 

definir as mulheres como o centro da vida, pois são criadoras e procriadoras.É 

importante destacar que a maternidade não está ligada exclusivamente a uma 



22  

questão fisiológica.Em nossa cultura, temos como exemplo a herança africana das 

“mães de santo” ou yalorixás que, mesmo não parindo biologicamente seus filhos, são 

mães e cuidam dos/as seus/suas filhos de santo nos terreiros, dentro desta visão que 

une o espiritual e o material. 

As religiões de matriz africana nos trazem o exemplo de muitas divindades 

femininas que questionam a patrilinearidade da narrativa eurocristã. As divindades 

femininas são tão poderosas quanto às representações masculinas. Dou início a este 

capítulo apresentando a força dessas duas representações femininas, Yemanjá e 

Oxum, pois elas trazem consigo o poder maternofeminino, sedutor e da natureza,na 

representação e na força das águas doces e salgadas que se encontram. 

Aqui, na cidade de onde escrevo este trabalho, o Rio é Grande, tem rio e tem 

mar,as águas se unem para criar a maior laguna da América do Sul. Não importa a 

direção que caminhar nesta cidade, irá encontrar água porque a Lagoa dos Patos nos 

cerca e a praia do Cassino nos acolhe,assim como Oxum e Yemanjá. 

Por muitos momentos, precisei me conectar com essas energias para continuar 

a escrever,organizar a rotina difícil de trabalho,casa e criação de uma filha. E, no meio 

disso tudo,ainda encontrar um espaço para escrever. Foi preciso deixar fluir,desaguar 

para que esta jornada não se tornasse pesada.Meus encontros com as águas não 

foram por acaso,sou neta de pescador, e as águas escrevem a minha ancestralidade. 

Foi gestando esta tese, como a mãe que espera pacientemente o/a filho/a 

crescer dentro do ventre,que fui encontrando os caminhos e as respostas que 

procurava.Como gestante, entreguei energia, cuidado e compromisso, especialmente 

diante de uma sociedade que não acredita e não fornece apoio para que as mulheres 

mães possam ser, de fato, mães e pesquisadoras.Muitas de nós temos que abandonar 

nossos sonhos para cuidar de nossos filhos e filhas, especialmente nós, mulheres 

negras, que somos em maioria mães solos neste país.Se posso criar esta tese como 

crio minha filha, é porque contrariando a lógica individualista do capital, possuo uma 

rede de outras mulheres que me apoiam: minha mãe, minha irmã,minhas amigas – 

mulheres que sonham meu sonho e cuidam da minha filha para que eu possa estudar. 

Dou início a este capítulo com a imagem do multiartista Abdias Nascimento5 

 
5 Abdias Nascimento (1914-2011) já foi descrito como o mais completo intelectual e homem de cultura 

do mundo africano do século XX. Poeta, escritor, dramaturgo, artista visual e ativista pan-africanista, 
fundou o Teatro Experimental do Negro e o projeto Museu de Arte Negra. Suas pinturas, largamente 
exibidas dentro e fora do Brasil, exploram o legado cultural africano no contexto do combate ao racismo. 



23  

(Figura 1), para que esta pesquisa nos ajude a pensar sobre as múltiplas formas e 

caminhos que podemos percorrer.Busco, hoje,os preceitos filosóficos, históricos e 

culturais que roubaram de mim, a forma de ver e pensar o mundo dos/as meus/minhas 

ancestrais, os modos de ser silenciados da experiência negra e africana.Que 

possamos romper hierarquias,linearidades,verdades e certezas em nome da nossa 

liberdade e imensidão. 

Embora a caminhada por outras referências me auxilie a pensar a minha 

vivência de forma diferente daquela que o Ocidente nos impõe, não vou romantizar a 

maternidade.Criar uma criança na sociedade brasileira–imersa na cultura 

colonizadora – é, por vezes, uma tarefa muito solitária,que gera uma demanda muito 

grande. Diferentemente de algumas culturas africanas que compreendem o cuidado 

com a criança como tarefa coletiva, cuidar de uma criança somente sob 

responsabilidade da mãe coloca alguns limites nesta pesquisa, afinal, preciso dividir 

o tempo de leitura e escrita com o tempo dedicado a criar uma vida, além do trabalho 

e dos afazeres domésticos. 

Durante meu processo de escrita, não pude me dedicar cem por cento à 

pesquisa, essa angústia foi minha companheira nestes anos de curso de doutorado. 

Nesses momentos,o que me auxiliou a não abandonar a área da pesquisa foi a escrita 

de outras mulheres,o texto de Gloria Anzaldúa (2000, p.229), em que ela fala sobre a 

“Mulher índia, caminhando para a escola ou trabalho, lamentando a falta de tempo 

para tecer a escrita em sua vida. Asiático-americana, lésbica, mãe solteira, arrastada 

em todas as direções por crianças, amante ou ex-marido, e a escrita” me mostrou que 

não estou só.Outras mulheres também carregam consigo a angústia da escrita.Por 

vezes, me senti perdida entre a Giovana pesquisadora, a tese,a Tara(minha filha), o 

trabalho e a casa. Foi preciso parar a leitura, pois a criança quer atenção, assim como 

o tempo da escrita é necessário, o tempo do colo também é. 

Buscar a força das Iyás e das potências das orixás, ressignifica a minha 

experiência enquanto mãe, me dá forças para criar, escrever, refletir, criticar. Me 

conecta com minhas ancestrais,minhas avós que não aprenderam a escrever,minha 

mãe que não teve a oportunidade de terminar a escola,minha filha que está em 

processo de alfabetização.Quando estou sozinha na frente do computador, pensando 

e escrevendo, não estou completamente só, carrego o compromisso das histórias que 

não foram escritas e a responsabilidade de escrever histórias que apontem novos 

caminhos. 



24  

Frequentemente me pergunto: mesmo diante de muitos desafios e 

sobrecargas, por que eu escrevo esta pesquisa? Porque, mesmo diante de tantas 

dificuldades, eu ainda permaneço ali? Escrevo porque preciso falar, porque já cansei 

de ser silenciada.Sei o poder das palavras e o quanto as ideias são importantes para 

a transformação da realidade. Escrevo porque preciso falar sobre as minhas dores – 

que são as dores de muitas outras crianças, mulheres, estudantes, professoras, 

pesquisadoras.Escrevo porque preciso lutar contra o racismo, e a escrita foi a arma 

que encontrei para travar essa batalha. Escrevo “porque essa é uma forma de me 

vingar”, como disse Conceição Evaristo em entrevista ao podcast Mano a Mano, do 

cantor Mano Brown (2023). 

A pesquisa é minha criação. A vejo crescendo juntamente com a minha filha, 

que tinha apenas dois anos quando comecei o doutorado e que, provavelmente, terá 

seis quando eu terminar.Esta pesquisa-gestação está entrelaçada com outros 

elementos que cercam a minha vida. Entre eles, está a construção da minha 

negritude6, a descoberta do “rosto individual”(Evaristo, 2020a), o encontro com abebé 

ou espelho de Oxum, é um processo fundamental para que possamos construir algo 

ou propor mudanças. Primeiramente, precisamos conhecer quem somos – momento 

em que também começamos a olhar para nós mesmos/as –, e compreender de onde 

viemos,um processo essencial para a construção de quem desejamos ser. 

Sou filha de mãe branca com pai negro e, por muito tempo, não soube qual era 

o meu rosto. Eu não era como a família da minha mãe, nem como a família do meu 

pai.Tentei me “branquear”, alisar o cabelo, exaltar meus traços mais próximos 

possíveis dos europeus,pois as referências de todos os lados apontavam para uma 

melhor aceitação social das minha origens brancas. A escola foi o lugar onde percebi 

que, mesmo vestindo a máscara branca4, eu não teria a visibilidade e os “privilégios” 

que uma menina branca possuía.A sociedade nos lembra o tempo todo qual é o nosso 

lugar, impondo limites às pessoas negras e mantendo a supremacia da branquitude. 

A escola marcou a construção da minha identidade e, hoje, é meu local de 

trabalho.São esses elementos que também marcam meu interesse em investigar o 

ambiente escolar.Busco na memória o motivo pelo qual quis me tornar uma 

 
6 “retomada de si, na negação do embranquecimento, na aceitação de sua herança sociocultural que, 

de antemão, deixaria de ser considerada inferior. A esse retorno chamamos negritude” (Munanga, 
1988, p.3). 

 



25  

pesquisadora e cursar o doutorado,então me encontro com a lembrança da leitura do 

livro Mulheres,raça e classe (2016), de Angela Davis.Ainda tenho uma foto desse 

momento de leitura, com minha filha bebê no colo, mamando (Figura 3). Nessa obra, 

entre os pontos que mais me impactaram, estão os relatos das mães escravizadas 

que carregavam seus/as filhos/as nas costas,jorrando leite e sangue em meio aos 

trabalhos forçados nas plantações. 

 

Figura 3 - Amamentando enquanto leio Angela Davis, 2020. 

 

Fonte: Acervo pessoal. 

 

Além disso, ao ler as narrativas das mulheres que viajavam e faziam discursos 

contra os linchamentos nos Estados Unidos, me conectei com o medo e a coragem 

dessas mulheres. Passei a refletir sobre o poder de um discurso, de uma mãe, de uma 

escrita e também de uma mulher negra intelectual em uma sociedade supremacista 

branca. A leitura de Davis (2016) me fez buscar leituras de outras mulheres negras e, 

quanto mais eu lia, mais compreendia a necessidade que o mundo tinha de conhecer 

essas mulheres, suas vivências e experiências. Era preciso construir um novo mundo, 

e esse mundo precisava ouvir essas mulheres para ser mais do que já havia sido. Eu, 

enquanto mulher negra, também precisava falar e frequentar os espaços que 

historicamente nos foram negados. 

No início desta pesquisa, vivíamos momentos pandêmicos juntamente com as 



26  

atrocidades do governo do ex-presidente Jair Bolsonaro7, marcado pelo descaso com 

a pandemia, o aumento da fome no país e os discursos racistas, misóginos e 

homofóbicos. Tais circunstâncias me levaram a um envolvimento maior com as 

questões políticas, período em que passei a sentir a necessidade de me engajar mais 

profundamente na luta política. Os casos de racismo se acentuavam a cada dia nesse 

governo que colocou Sérgio Camargo8 na presidência da Fundação Cultural 

Palmares, um homem negro que defendia a pauta do governo, negava o racismo no 

Brasil e atacava o movimento negro. 

A história de Sérgio Camargo foi utilizada no discurso da direita conservadora 

para demonstrar o quanto o movimento negro falhava em unir as pessoas negras em 

uma causa comum. Entretanto, esse caso demonstra a complexidade das questões 

raciais, afinal, somos seres humanos. Embora o processo de racialização tenha sido 

construído a partir da tentativa da negação da nossa humanidade, não basta ser 

negro/a para ser antirracista, é preciso construir uma consciência e um letramento 

racial, esse processo é marcado por dificuldades em um país que nega o racismo e 

defende o mito da democracia racial9. 

Quando pensamos os aspectos psicológicos que cercam as questões raciais, 

conseguimos compreender o quão difícil é para as pessoas negras reconhecerem os 

conflitos raciais ou até mesmo se reconhecerem como pessoas negras. A invenção 

da raça negra – criada para inferiorizar, animalizar e associar o ser negro a todos os 

tipos de elementos negativos – não é um processo em que facilmente queremos nos 

identificar, todavia, não temos escolha, carregamos na pele essa marca. Algumas 

pessoas irão seguir negando essa construção social como autodefesa ou 

conveniência política, já outras buscarão ressignificar essa construção negativa, algo 

que o movimento negro luta até hoje para fazer. 

Distantes de uma consciência crítica sobre raça, algumas pessoas buscam se 

afastar das pessoas negras e negar tudo aquilo que representa a negritude, como um 

 
7Jair Bolsonaro é um ex-militar que foi presidente do Brasil de 2019 a 2022, sua política foi marcada 

por discursos de defesa do nacionalismo e da extrema direita. 
8Sergio Camargo é um jornalista e político brasileiro, que foi presidente da Fundação Cultural Palmares 

entre 2019 e 2022, escolhido pelo presidente da época, Jair Bolsonaro, por apresentar um discurso de 
negação das desigualdades raciais no Brasil. 
9O mito da democracia racial é a ideia de que não existem conflitos raciais e desigualdade racial no 

Brasil. Distorcem a visão do Brasil ser um país miscigenado para afirmar que estão superadas as 
desigualdades, que foram herdadas no período da escravização. 

 



27  

mecanismo psicológico de autodefesa (Boas, 2021). Não estou afirmando aqui que 

este seja o caso do ex-presidente da Fundação Cultural Palmares, afinal, é no mínimo 

incoerente ser presidente de uma fundação que representa a cultura negra e 

quilombola sem estar engajado/a com a luta por igualdade racial. No entanto, 

precisamos refletir sobre o quanto pensar questões raciais no Brasil envolve aspectos 

psicológicos, políticos, econômicos e educacionais. Não tem como pensar o país sem 

considerar as questões de raça, nosso país foi construído sob a exploração da mão 

de obra negra e indígena e pela exclusão desses povos dos espaços de poder. 

O assassinato da vereadora Marielle Franco10 também me impactou muito. O 

poder das mulheres negras na política revelou a possibilidade de balançar as 

estruturas do país, mas também o nível de violência política em que estávamos 

expostos/as. A “primavera Marielle”11 levou ao aumento de mulheres negras nas 

eleições no ano seguinte à sua morte, um fenômeno que estamos vivenciando até os 

dias atuais. Diante disso, posso dizer que meu despertar para a luta antirracista esteve 

relacionado à situação política em que estávamos vivendo no Brasil, situação que se 

inicia com o impeachment da presidenta Dilma Rousseff12 e vai se intensificando até 

a eleição de Jair Bolsonaro. Uma onda conservadora começa a invadir o país, 

perseguindo e prejudicando sobretudo os grupos historicamente marginalizados, 

como a população negra. 

Assim, durante uma manifestação pelo impeachment do ex-presidente Jair 

Bolsonaro, em Rio Grande/RS, minha cidade, entrei em contato com um movimento 

político chamado UNEGRO13. Meus olhos brilharam, “o abebé de Iemanjá” revela a 

minha potência coletiva. Conforme aponta Evaristo (2020a), o espelho de Iemanjá me 

permite ver aquilo que eu procurava, mas não sabia nomear, afinal, as minhas 

inquietações em torno da raça também eram as inquietações de outras pessoas, 

também mobilizavam um grupo em torno de uma luta. Desde então, frequento a União 

 
10Foi uma socióloga e vereadora pelo Psol no Rio de Janeiro em 2017.Ela era reconhecida por ser uma 

militante de esquerda, negra e lésbica .Foi assassinada em 2018 a tiros junto com seu motorista. 
11 O documentário Sementes: Mulheres pretas no poder, faz uma análise da trajetória de candidatas 

negras na disputa eleitoral após o assassinato de Marielle Franco, como produto da influência da 
vereadora na conquista por maior espaço político. 
12É uma economista,eleita primeira mulher presidenta do Brasil em 2011, tendo sua candidatura 

interrompida por um processo de impeachment em 2016. 
13 A UNEGRO é uma instituição fundada na Bahia em 1988,focada na luta antirracista e 

temrepresentaçõesporvários Estadosdo país.Ela surge na cidade de Rio Grande/RS em 2021 e tem 
organizado uma forte militância racial na cidade, alguns relatos orais de militantes negras/os indicam 
que a organização já existiu na cidade e que teria sido reorganizada no ano de 2021. 



28  

de Negros e Negras pela Igualdade. A descoberta da minha identidade pessoal e 

coletiva me fez olhar para quem eu era e para o processo de apagamento das minhas 

raízes. Por que, ao me construir enquanto mulher, eu escolhi o caminho do 

branqueamento? Nem sempre é fácil saber disso quando estamos na pele de uma 

pessoa racializada. O sistema opressor não quer que saibamos quem somos, para 

não termos o risco de transgredir o lugar que nos foi imposto. Quando, por um desvio 

da história, adentramos outros espaços, vestimos máscaras brancas14 para sermos 

aceitos/as, apagamos quem somos e vamos nos matando aos poucos. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
14 Na sua obra Pele Negra Máscaras Brancas, Frantz Fanon (2008) analisa os efeitos psicológicos queo 

racismo produz nas pessoas pretas, levando-as a assumir as características da branquitude para serem 
aceitas pela sociedade que discrimina tudo que não é do mundo branco. 
 



29  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A voz de minha bisavó 
ecoou criança 
nos porões do navio. 
ecoou lamentos 

de uma infância perdida. 
 

A voz de minha avó 
ecoou obediência 

aos brancos-donos de tudo. 
 

A voz de minha mãe 

ecoou baixinho revolta 
no fundo das cozinhas alheias 
debaixo das trouxas 
roupagens sujas dos brancos 
pelo caminho empoeirado 

rumo à favela. 
 

A minha voz ainda 

ecoa versos perplexos 

com rimas de sangue 

e 
fome. 
 

A voz de minha filha 
recolhe todas as nossas vozes 

recolhe em si 
as vozes mudas caladas 

engasgadas nas gargantas 
 

A voz de minha filha 

recolhe em si 
a fala e o ato. 
O ontem – o hoje – o agora. 
Na voz de minha filha 
se fará ouvir a ressonância 
O eco da vida-liberdade. 
 

(Evaristo, 2017, p. 24-25). 
 

 

 



30  

2 Escrita e Vivência, transformando trauma em tese: alguns aspectos sobre a 
Escrevivência 

  
 

Figura 4 - Conceição Evaristo em ensaio para coleção de Mônica Anjos no Museu 
Nacional da Cultura Afro-Brasileira. 

 

Fonte:Acervo @conceicaoevaristooficial 

 

Neste capítulo, me dedico a explicar a metodologia desta pesquisa. Para isso, 

o antecede com um poema de Conceição Evaristo, que fala sobre as vozes que 

atravessam gerações. A voz da avó, da mãe, de quem escreve e da filha, nessa 

relação de Sankofa que conecta passado, presente e futuro. A tradição africana 



31  

carrega consigo a valorização da oralidade, que remonta uma relação sagrada com a 

palavra, a contação de histórias proferidas pelos griôs africanos. Não se restringiam a 

relatos de contos e lendas, se revelavam uma experiência vivida no cotidiano de cada 

pessoa. Assim, a palavra carrega a força e o poder de conservar, mas também de 

destruir (Hampâté Bâ, 1957). 

Na nossa história negra de desterro,a oralidade foi uma ferramenta de 

resistência da nossa cultura e história. Foi narrando e escutando histórias que nosso 

povo pôde preservar sua ancestralidade e, assim, ressignificar suas vidas. A escrita 

de Conceição Evaristo está imersa nesse processo de escuta de relatos e 

reelaboração dessas histórias, a partir do olhar poético e sensível da escritora. Por 

meio deste processo, surge a denúncia da realidade social da população negra e 

também a valorização da experiência negra. 

A escrevivência é uma possibilidade de realizar uma virada epistemológica, na 

busca por uma nova forma de pensar e fazer pesquisa. Caminha em direção à 

construção de processos que visam narrar histórias apagadas,demarcar 

vivências,denunciar injustiças,nomear o lugar de quem pesquisa e porquê 

pesquisa,desarticulando modos de fazer ciência engessados e desconectados da vida 

cotidiana. 

Meu objetivo nesta tese é identificar os impactos psicológicos do racismo na 

vida dos/as estudantes que frequentam a escola.Esse objetivo me impõe o desafio 

metodológico de trabalhar com um tema muito sensível, capaz de gerar gatilhos 

nos/as educandos/as, já que é uma pesquisa que parte de lugares de muitas dores 

causadas pelo racismo. Diante disso, decidi iniciar a escrita de um diário sobre minhas 

vivências e os impactos do racismo no ambiente educacional. A ideia de um diário 

transformou esta pesquisa em uma escrita autobiográfica, mas que está interessada 

em uma experiência que não é apenas individual, é também coletiva.A partir disso, 

me encontro com o ato de escreviver. 

Em entrevista, Evaristo (2020b) explica que o conceito de escrevivência surgiu 

em 1994, de um jogo com as palavras “escrever”,“viver” e “se ver”. Segundo a autora, 

o conceito está ligado ao passado das mulheres escravizadas, que contavam histórias 

para as crianças brancas da casa grande. Assim, essas mulheres também contavam 

suas experiências marcadas por uma condição social, de gênero e de raça. 

Escrever não é um ato simples, pois requer a elaboração de uma série de 

questões internas, marcadas por inseguranças, traumas, feridas,lutas e resistências 



32  

que me fazem pensar sobre as condições que eu tenho ao estar em um doutorado,se 

mereço ser ouvida, ser lida, ser pesquisadora. Enfim, são elementos que estão ligados 

a um corpo que carrega uma história.Nosso passado colonial no Ocidente é marcado 

pela história de mulheres negras que não podiam sequer aprender a ler,tampouco 

escrever, e esses elementos são pensados por Conceição Evaristo(2020a) ao cunhar 

o termo escrevivência. 

 
Escrevivência surge de uma prática literária cuja autoria é negra, feminina e 
pobre. Em que o agente, o sujeito da ação, assume o seu fazer, o seu 
pensamento, a sua reflexão, não somente como um exercício isolado, mas 
atravessado por grupos, por uma coletividade (Evaristo, 2020a, p. 39). 
 

Embora o conceito de escrevivência tenha origem no campo literário, também 

vem sendo utilizado por pesquisadores/as de diferentes áreas de conhecimento que 

dialogam com as questões raciais,permitindo o reconhecimento de produções e 

histórias de mulheres negras enquanto sujeitos políticos (Felisberto,2020). A escritora 

baiana Lucyany Aparecida e a escritora gaúcha Eliane Marques, por exemplo, ambas 

mulheres negras, se uniram para visitar a cidade de Pelotas, que faz fronteira com Rio 

Grande, para traçar uma rota transatlântica que dará corpo às suas personagens em 

um trabalho denominado por elas como ficção contra-colonial15. Essa experiência 

demonstra o quanto suas escrevivências estão imersas na realidade social e na busca 

pela reconstrução de um passado escravista violento que silenciou histórias de vidas 

negras. 

Trago esses exemplos para fundamentar a ideia de que, de forma científica e 

com uma discussão teórica consistente, a escrevivência também pode ser utilizada na 

escrita acadêmica,agregando a ficção e a liberdade literária para promover um 

trabalho científico contra-colonial. Muitas vezes, ao ler os textos de Evaristo,me 

deparei com o incômodo de me deparar com duras narrativas de sofrimento racial e 

social. Esses incômodos também estão presentes nas narrativas que compõem meu 

diário de relatos de racismo no ambiente escolar. Para tanto, escolho a escrita poética 

como estratégia de dar forma à experiência de trauma racial. 

A minha tese é a minha história enquanto ser social que pensa,sente e 

observa.Durante muito tempo, eu pensei que ser uma menina negra era uma 

desvantagem. Costumava me ver em atraso, em comparações com outros/as 

 
15 As autoras publicaram uma série de vídeos no Instagram pessoal de cada uma 

(@elianemarques.escritora e @lucianyaparecida), relatando essa experiência, que inclui visitas a 
chácaras e museus da cidade de Pelotas. 



33  

intelectuais da academia, pois não tenho uma história familiar de intelectualidade, de 

acesso a leituras e discussões. Minha família, de origem simples,ofereceu a educação 

pública e as condições possíveis para que eu pudesse chegar onde estou.Hoje, eu 

percebo que este lugar social e racializado em que me colocaram me permite ver 

coisas que outras pessoas não conseguem ver, e isso tem um grande potencial de 

transformação social. 

Demorou muito tempo para que eu pensasse assim. Foi o trabalho de outras 

mulheres negras que me permitiu construir uma visão mais empoderada sobre o lugar 

em que a sociedade me colocou.A partir dessas mulheres,percebi que poderia me 

movimentar, e me movimentando eu movimentava muitas coisas comigo.É estranho 

pensar que muitas das histórias que me fizeram sofrer no passado,hoje estão se 

tornando uma tese. Identifico um potencial terapêutico nesse processo, como quando 

a artista transforma sua dor em arte, e me tranquiliza pensar que estou transformando 

trauma em tese. 

Em vista disso, penso que a teoria pode ser uma prática libertadora(hooks; 

Paláez, 2019) de nós mesmos/as e da coletividade.Quando era pequena, vivenciei 

situações desconfortáveis diante de uma família interracial – situações que eu não 

conseguia compreender –, mas que o letramento racial me ajudou a explicar. Por 

vezes, é um alívio compreender que tudo não era apenas fruto da minha cabeça, mas 

sim de questões que envolviam raça, colorismo, gênero e classe, por exemplo. 

A escrita de si,em primeira pessoa, transforma a perspectiva que apenas usa a 

história das pessoas – sobretudo no caso das mulheres negras – como objeto de 

estudo em uma perspectiva voltada à possibilidade de voz e escuta dessas mesmas 

pessoas. Para Giovana Xavier (2021), o trabalho com a escrevivência possibilita atos 

insubmissos e, sob a referência de Conceição Evaristo, a autora nos leva à reflexão a 

respeito da importância de romper com o silenciamento em que fomos,por anos, 

submetidas, no intuito de construir uma ciência “na primeira pessoa” (Xavier, 2021, 

p.18), capaz de conectar as pessoas àquilo que elas produzem. 

Nós,mulheres negras, ainda somos minoria nas escolas e equipes 

pedagógicas. Nas escolas do sul do país,com o advento das cotas para ingresso em 

universidades e concursos públicos,a realidade tem se alterado gradualmente. Porém, 

nas diferentes escolas em que já trabalhei, conforme minha experiência de magistério, 

convivi com a branquitude em sua maioria no campo da docência.Segundo dados do 

Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada (IPEA), em uma pesquisa realizada no ano 



34  

de 2017,a docência de nível básico possui um maior número de mulheres,mas um 

baixo número de professoras e professores negros.Isso ocorre devidoà dificuldade de 

acesso ao ensino superior que a população negra ainda vivencia no Brasil 

(Matijascic,2017). 

Quando nós, professoras negras, narramos sobre nossas experiências no 

ambiente escolar, falamos de um lugar muito sensível de invisibilidade, tanto do ponto 

de vista da docência negra nas escolas,quanto da produção acadêmica sobre as 

questões raciais narradas por nós.Trazer nossas trajetórias pessoais para a academia 

atribui um sentido muito grande à nossa vivência e à nossa escrita acadêmica. Dessa 

forma, percebo que a universidade e a produção de conhecimento não estão tão 

distantes da minha vida. Reduzir essa distância que, por vezes, parece enorme e faz 

muitas de nós desistirem da vida acadêmica, contribuiu para a minha manutenção no 

doutorado. 

A escrevivência, este movimento de tramar uma escrita pessoal capaz de 

promover uma reflexão socialatravés da escrita de um corpo feminino negro e suas 

ancestralidades,demarca a diferença entre falar sobre e falar a partir de.Nesta tese, 

falo a partir deste lugar de professora negra imersa no cotidiano escolar (Leite; 

Nolasco, 2019). Para muitos/as, pode parecer que estou realizando um grande 

furdunço teórico-metodológico (Rufino, 2019), cruzando escrita de si, ficção e crítica 

social,mas assumo este compromisso, pois a realidade nos exige grandes mudanças. 

Reconhecer que podemos contribuir com o saber científico é um desafio muito 

grande. Em muitos momentos, o racismo nos faz acreditar que não somos boas o 

suficiente, afinal, somos tão poucas nestes espaços que a falta de representatividade, 

nos faz solitárias.Assumimos uma batalha árdua de romper com a visão colonizadora 

sobre nossos corpos, que nos desumanizou e ainda desumaniza, nos desqualificou e 

ainda desqualifica enquanto seres pensantes e produtores de conhecimento crítico. 

A experiência das mulheres negras permite a transformação na forma como a 

sociedade ocidental produziu conhecimento até o momento, marcada pela prevalência 

dos homens brancos, cis, héteros e de classe alta. Estou me movimentando, sob a 

força e a coragem das que passaram, e abrindo caminhos para as que virão. 

Segundo Duarte(2020), a escrevivência é um território feminino marcado pela 

etnicidade,maternagem e sororidade, que se manifesta através de uma escrita que 

atua como ferramenta de denúncia social de corpos historicamente violentados por 

seus marcadores de gênero, classe e raça.Dessa denúncia, se forja uma escrita 



35  

violenta que o autor chama de “brutalismo poético”, mas que é capaz de atribuir 

centralidade à vítima e não ao agressor,na tentativa de construir histórias 

invisibilizadas por muitos anos em nosso país. 

Sinto que, por vezes, preciso sangrar para escrever essas narrativas de 

racismo que você, leitor/a, vai acompanhar durante a leitura desta tese. Mas, como 

nos relata Evaristo e Martins (2017, n.p.), “não escrevemos para adormecer os da 

casa grande, mas sim para acordá-los dos seus sonhos injustos”. O que me fortalece 

é saber que não estou sozinha nesta caminhada, mesmo sabendo que, no Brasil, 

menos de 0,4% das mulheres negras são doutoras, e o número de docentes negras 

no ensino superior não chega a um total de 0,3%16. Desde que entrei no doutorado, 

recebi o apoio de colegas de trabalho, colegas do programa e pessoas que 

reconhecem a importância de alterar essas estatísticas. 

Reivindico meu lugar de fala, de mulher negra que adentra o espaço 

acadêmico, como pesquisadora, e escolar, como docente e gestora, com o 

compromisso de fazer destes espaços um território meu, de todos e todas, que não 

se cala diante de episódios cotidianos de racismo, os quais somente serão superados 

com golpes constantes ao sistema, golpes fortes que produzem fissuras em nossas 

heranças coloniais. 

Minha existência é marcada por ser uma mulher negra que vive em um mundo 

dominado por pessoas brancas, mesmo com algumas possibilidades por ser magra e 

não retinta dentro da heteronormatividade. Frequentar um ambiente acadêmico em 

que pessoas não negras são minoria é uma mistura de solidão e resistência, pois, 

quando vivemos em uma sociedade racista, carregamos conosco muitas feridas e 

nossa jornada não é feita sem custos (Mombaça,2021). 

No capítulo um desta tese, trouxe de forma proposital as referências do abebé 

de Oxum e Iemanjá,para gerar a reflexão sobre as metáforas que utilizamos nos 

trabalhos acadêmicos, sendo muito comum o uso da mitologia grega e da cultura 

eurocêntrica na compreensão de fenômenos sociais.Acredito que seja enriquecedor 

podermos ampliar as nossas referências, utilizando elementos da nossa 

amefricanidade (González, 2020).Por isso, nesta roda de discussão, autores/as e 

referências afrodiaspóricas giram comigo, de modo a produzir um trabalho que possa 

 
16 Dados disponíveis em: https://www.geledes.org.br/menos-de-3-entre-docentes-da-pos-graduacao-

doutoras-negras-desafiam-racismo-na-academia/. Acesso em: 31 mar. 2025. 

https://www.geledes.org.br/menos-de-3-entre-docentes-da-pos-graduacao-doutoras-negras-desafiam-racismo-na-academia/
https://www.geledes.org.br/menos-de-3-entre-docentes-da-pos-graduacao-doutoras-negras-desafiam-racismo-na-academia/


36  

romper com a lógica colonial de nossas produções acadêmicas. Este trabalho é mais 

uma estratégia de sobrevivência e libertação, pessoal e coletiva. 

Ao refletir sobre o conceito de amefricanidade, Lélia González faz referência à 

experiência afro-indígena presente nas Américas,marcada por uma história comum 

de colonização e escravidão,assim como suas diferentes formas de resistências a 

esse sistema.Uma educação antirracista e afrocentrada precisa trazer esse conceito 

para dentro da escola e para as pesquisas acadêmicas na universidade,acredito que 

escreviver dialogue com a amefricanidade, pois permite uma escrita que parte do 

lugar: 

[...] da formação histórico-cultural do Brasil que, por razões de ordem 
geográfica e, sobretudo, da ordem do inconsciente, não vem fazer o que 
geralmente se afirma: um país cujas formações do inconsciente são 
exclusivamente europeias, brancas. Ao contrário, ele é uma América Africana 
cuja latinidade, por inexistente, teve trocado o T pelo D para, aí sim, ter o seu 
nome assumido com todas as letras: Améfrica Ladina (González, 2020, p. 9). 

 

O corpo que escreve, escreve de um lugar, tem uma história que quer 

reproduzir ou questionar. Escrever é, então, um ato de 

descolonização(Kilomba,2019), pois na escrita podemos nos tornar sujeitos de nossa 

própria história e expressarmos nossas vivências por anos silenciadas. 

Utilizar a escrevivência para denunciar o racismo no ambiente escolar é uma 

oportunidade de expor histórias particulares que também são histórias coletivas, a 

nossa dororidade17e também a nossa capacidade de nos curar. Quando nos reunimos 

entre pessoas negras para contar nossas vivências do tempo de escola,muitas/os de 

nós vivenciamos experiências em comum sobre o racismo e a nossa dor é também 

reconhecida na dor do/a outro/a. 

A dororidade é um conceito marcado pela experiência de gênero, acerca das 

feridas vividas por mulheres negras,o que se aproxima da escrevivência. Sendo essa 

uma produção afro-gendrada (Duarte, 2020), Evaristo concede espaço a muitas vozes 

femininas, mas esse olhar feminino não é essencializado, é socialmente construído. 

É a voz de um grupo marginalizado que se encontra na base da pirâmide social 

brasileira. 

 
17 Dororidade, pois, contém as sombras, o vazio, a ausência, a fala silenciada, a dor causada pelo 

Racismo. E essa Dor é Preta. [...] A sororidade parece não dar conta da nossa pretitude. Foi a partir 
dessa percepção que pensei em outra direção,num novo conceito que,apesar de muito novo,já carrega 
um fardo antigo, velho conhecido das mulheres: a Dor- mas neste caso especificamente, a dor que só 
pode ser sentida a depender da cor da pele. Quanto mais preta, mais racismo, mais dor (Piedade, 2017, 
p. 16-17). 



37  

Conceição Evaristo (2020), narra a importância da escrita em sua 

vida,retomando na memória o contato que tinha com a escrita em sua infância, dos 

desenhos que sua mãe fazia, as escritas das listas das roupas das lavadeiras, as listas 

domésticas das mulheres de sua família. Primeiro, a escrita foi entrando em seu 

cotidiano de forma utilitária, porém, mais tarde, de forma poética. Na minha casa, 

pouco havia livros, tive alguns na infância quando o vendedor de livros batia de porta 

em porta e minha mãe, que estudou apenas até a quinta série, fazia um esforço para 

comprá-los. Me lembro que meus primeiros livros foram O pequeno príncipe e um livro 

da história de Hércules. Na adolescência, a biblioteca da escola se tornou a minha 

grande companheira e a influência das indicações da bibliotecária me fez ter contato 

com grandes autores/as brasileiros/as. Como a minha família não tinha recursos nem 

hábitos de escrita e leitura, a escola foi o ambiente fundamental para me instigar essa 

potencialidade e, mais tarde, a biblioteca da universidade também se tornaria este 

mundo a ser descoberto, com o amor principalmente voltado aos livros literários. 

Me identifico com Evaristo quando ela afirma que na sua adolescência a leitura 

foi uma possibilidade de “suportar o mundo” (Evaristo, 2020, p.53) porque a escola 

me proporcionou isso: suportar e compreender o mundo. Infelizmente, não tive contato 

com autores/as negros/as,pois seria uma possibilidade deenegrecer meu 

mundo.Entretanto,hoje,esta tese é a possibilidade de exercer esse lugar de 

autoafirmação enquanto mulher negra, carregado do sonho da transformação social. 

 

2.1.A escrevivência como metodologia de pesquisa 

Ao realizar esta pesquisa, escolho a escrevivência enquanto metodologia 

afrocentrada capaz de questionar o projeto eurocêntrico acadêmico. Esta não é uma 

escolha fácil de se fazer, pois significa enfrentar muitas resistências e desconfiança, 

daqueles que se julgam detentores de uma única forma de produzir ciência, que 

historicamente silenciou mulheres negras. 

Diante disso, optei por realizar uma pesquisa no Catálogo de Teses e 

Dissertações da CAPES de modo a demonstrar que não estou sozinha neste fazer 

metodológico. Assim,no mês de janeiro de 2025, foram encontrados 329 trabalhos 

com a temática escrevivência. Destes trabalhos foram selecionados apenas os 

trabalhos das áreas de conhecimento de Educação e Psicologia, devido a ligação que 

esta tese possui com essas áreas.Foram selecionados 55 trabalhos que continham a 

palavra “escrevivência” em suas palavras-chave.Dessas pesquisas, 43 são 



38  

dissertações de mestrado e 12 são teses de doutorado. 

Analisando os resumos das pesquisas, podemos classificar que elas utilizam a 

escrevivência enquanto três campos metodológicos.O primeiro campo compõe a 

análise de narrativas de escrevivências de professores/as, estudantes, 

acadêmicos/as, crianças, quilombolas, pessoas negras com deficiência, adolescentes 

que cometeram atos infracionais,pessoas LGBTQIA+ e trans masculinas.Trago como 

exemplo desse campo a dissertação Escrevivências de mulheres negras e periféricas 

e suas estratégias de enfrentamento contra as opressões interseccionalizadas: as 

imagens de controle e as necropolíticas, de Gabriela Silva Neves(2022); a dissertação 

Riscos, mapas e travessias: a transarte e a transpoesia como possibilidade para outra 

educação, de Thomas Cardoso Bastos Santos(2023) e a dissertação Entre o singular 

e o plural: escre-vivendo mundos acadêmicos pelas letras de mulheres negras, de 

Daniela Moraes de Santana(2022). 

O segundo campo busca realizar a análise de experiências escreviventes,que 

incluem corporeidade e ancestralidade,como os trabalhos sobre o samba/carnaval e 

as práticas religiosas de matriz africana enquanto espaço de produção de 

escrevivências.Temos como exemplo a dissertação Memórias e vivências na 

encruzilhada: a trajetória de intolerância religiosa ao encontro com candomblecistas, 

de Karoline Batista Peres(2022); Corpos negros e seus saberes no chão da escola: 

oralitura e escrevivência por uma educação decolonial, de Deborah Monteiro(2019) e 

DE CORPO NA AVENIDA: Escrituras dissidentes num carnaval de mulheres, 

batuques e cor de Isadora Correa Trindade(2023). 

O primeiro campo que utiliza a escrevivência, aqui apresentado, se diferencia 

da minha proposta metodológica porque se trata de uma análise das escrevivências 

de grupos escolhidos.O segundo campo também se distancia da minha metodologia, 

pois está centrado em analisar escrevivências que incluem práticas e performances. 

Temos ainda um terceiro campo, que trabalha a partir da escrita de si ou 

autobiográfica, apresentando uma subjetivação que conta uma história coletiva. 

Nesses trabalhos, encontramos autores/as narrando suas histórias enquanto 

profissionais e acadêmicos/as, produzindo uma análise teórica a partir dessas 

experiências. Esse terceiro campo é onde esta tese se encontra. A seguir, apresento 

um quadro com as Teses e Dissertações (D/T) que se enquadram dentro do campo 

de estudo que abordo nesta tese. 

 



39  

Tabela 1 – Teses e dissertações sobre o campo de escrevivências como narrativas 

de si  

Título Autor Palavras-chave Universidad
e 

D/T Área Ano 

A colonialidade 
em meu corpo: as 
mulheres que 
vivem em mim 
falam por si 

Gabriella 
Santos da 
Silva 

Decolonialidade; 
Interseccionalida
de; 
Colonialidade; 
Escrevivência. 

Universidade 
Federal de 
Mato Grosso 

D Educação 2021 

Escrevivências de 
uma 
pesquisadora 
negra: encontro 
com olhos d’água 
de Conceição 
Evaristo 

Jessica 
Bertoldi de 
Carvalho 

Literatura afro-
brasileira; 
Mulheres negras; 
Psicologia Social; 
Escrevivência; 
Decolonialidade. 

Universidade 
Federal de 
Mato Grosso 

D Psicologia 2019 

Rodopios em 
memória de 
cuidado e 
educação do povo 
preto: 
escrevivências e 
subjetivação com 
vovó Catarina 

Livia Maria 
Affonso da 
Veiga 

Psicologia e 
Educação; 
Ancestralidade; 
Memória; 
Corpo; 
Escrevivência. 

Universidade 
Federal 
Fluminense 

T Psicologia 2022 

Narrativas de uma 
mulher 
educadora/profes
sora negra: 
constituição 
identitária e a 
escrita como 
combate à 
invisibilidade 

Maria 
Eduarda 
Ribeiro da 
Silva 

Docência negra; 
Escrevivência; 
Historicidade; 
Desigualdade; 
Mulher negra. 

Universidade 
de Caxias do 
Sul 

D Educação 2021 

Ser mulher, negra 
e docente 
universitária: 
escrevivências 
possíveis 

Adriana 
Helena 
Moraes e 
Moraes 

Escrevivências; 
Professora; 
Autobiografia e 
Educação; 
Negritude e 
currículo. 

Universidade 
Federal do 
Pará 

D Psicologia 2023 

Escrevivências 
em arte-educação 
e direitos 
humanos: um 
diário de cacos 
como narrativa 
autobiográfica 

Adrise 
Ferreira 
de Souza 

Arte-educação; 
Educação em 
direitos humanos; 
Educação para as 
relações étnico-
raciais; 
Escrevivência. 

Universidade 
Federal do 
Rio Grande 
do Sul 

T Educação 2022 

Escrevivências de 
um artista negro 
amazônico – 
insurreições 
contra os 
racismos – ética, 

Anderson 
Reis de 
Oliveira 

Subjetivação; 
Escrevivências; 
Arte; 
Negritude; 
Memórias. 

Universidade 
Federal do 
Pará 

D Psicologia 2023 



40  

estéticas e 
políticas 
contracoloniais 

O lugar social de 
uma neguinha e a 
desobediência 
racial da mulher 
negra: sobre 
discursos, 
deslocamentos e 
escrevivências... 

Lilian do 
Carmo de 
Oliveira 
Cunha 

Racismo; 
Lugar social; 
Mulheres negras; 
Escrevivência; 
Desobediência 
racial. 

Universidade 
Federal Rural 
do Rio de 
Janeiro 

T Educação, 
contextos 
contempor
âneos e 
demandas 
populares 

2023 

Fonte: Elaborado pela autora. 

 

O campo de pesquisa que utiliza a escrevivência como espaço para narrativa 

de si é o que se assemelha à linha metodológica desta tese.Trata-se de um campo 

que tem sido explorado por pesquisadores/as por se configurar na possibilidade de se 

tornar um espaço de fala de pessoas negras que foram por muitos anos silenciadas 

no ambiente acadêmico, ou que tiveram as suas histórias contadas por outras 

pessoas, sob perspectivas distorcidas da vivência real.Nesse campo,podemos 

encontrar a escrevivência explorada a partir de diários de campo,cartografias18 ou 

episódios vivenciados pelo/a autor/a, ou criado pelo/a mesmo/a através da 

autoficção19, como exemplo que procuro desenvolver nesta tese. 

As vivências de Adrise Ferreira de Souza (2022) em torno das questões raciais, 

discutidas na tese intitulada Escrevivências em Arte-Educação e Direitos Humanos: 

um diário de cacos de narrativa autobiográfica,recebem atenção especial neste 

estudo, pois esta pesquisa se aproxima da minha tese de doutorado. O trabalho de 

Souza (2022) é elaborado por uma professora de Artes Visuais no interior do Rio 

Grande do Sul, que escreve sobre episódios da sua trajetória acadêmica e docente, a 

respeito dos impactos que a arte-educação pode gerar na comunidade acerca dos 

temas relacionados aos direitos humanos. A autora reúne suas vivências, chamando-

as de “diário de cacos” ou “cacário”, memórias e narrativas de suas práticas docente 

sem torno de raça e gênero. 

No episódio “Pra mim,tu não é negra: negrando/enegrecendo minha 

 
18A cartografia é uma metodologia que busca mapear territórios, criada pelos filósofos franceses Gilles 

Deleuze e Felix Guattari. Esta prática de pesquisa questiona os modelos tradicionais, utilizando um 
conceito da geografia para compreender territórios subjetivos (Costa, 2014). 
19O termo autoficção foi criado por Serge Doubrovsky para designar a junção entre escrita 

autobiográfica e ficção, em que o autor é também personagem, em uma mistura de ralidade e ficção. 
Nesse processo, misturam-se também autor, narrador e protagonista (Faedrich, 2016). 



41  

existência”,Souza(2022)narra os seus traumas em torno da negação da sua negritude 

no ambiente escolar. Sua pesquisa é orientada por um fazer metodológico que busca 

“negrar” os saberes e fazeres docentes através dos relatos de suas vivências, 

documentados em um diário, reconhecendo, assim, sua negritude como caminho 

potente para a interpretação da realidade e a transformação educativa. 

Na tese intitulada O lugar social de uma neguinha e a desobediência racial da 

mulher negra: sobre discursos deslocamentos e escrevivências..., Lilian Cunha (2023) 

narra sua trajetória no processo de tornar-se negra e, a partir de escrevivências 

pessoais, vai narrando suas histórias desde a infância, experência de estudante até a 

experiência profissional de docente.A autora também acrescenta histórias e episódios 

de racismo vividos por outras mulheres que ela encontrou em sua jornada pessoal. 

A tese Rodopios em memória de cuidado e Educação do povo preto: 

escrevivências e subjetivação com Vovó Catarina, de Lívia Maria Affonso da Veiga 

(2022), apresenta as suas escrevivências, juntamente com o espírito da preta velha 

Vovó Catarina e, a partir da relação entre educação e psicologia, reúne a força da 

ancestralidade para narrar as formas como o racismo atravessou a sua vida enquanto 

mulher negra.Em sua pesquisa, Lívia nomeia seus capítulos de giros, em consonância 

com as giras dos terreiros,além disso, encontramos a circularidade,os Orixás e as 

memórias da diáspora presentes nesta pesquisa.Dessa forma, a partir de uma 

pesquisa banhada nas suas subjetividades negras, a escritora narra sua história 

pessoal, que também se encontra com a história de nós,mulheres negras. 

Nesta tese, escrevo insubmissas narrativas,criando histórias ficcionais, mas 

que também são reais, histórias de vida que “se confundem com a minha”. Assim, “se 

contar e recontar são atos marcados por sinais de incompletude,pois difícil é traduzir 

os intensos sentidos da memória,imaginem escrever.Imaginem perseguir uma 

escrevivência. Agarrar a vida,a existência,e escrevê-la em seu estado de 

acontecimento” (Evaristo, 2022, p.9). 

Temos visto a ampliação da escrevivência como possibilidade teórica e 

metodológica,mas também como espaço físico de construção de saberes. A Casa 

Escrevivência foi inaugurada por Conceição Evaristo no Rio de Janeiro em 2023,no 

mês de julho, que é considerado o mês da mulher negralatino-americana e caribenha. 

O local escolhido para sediar a casa possui um valor simbólico por ser próximo ao 

Cais do Valongo, local onde muitos escravizados chegavam para serem 

comercializadosnos tempos da escravidão.A matrona da casaconta na live “Histórias 



42  

que meus livros não contam”, do canal Nossas Escrevivências no Youtube (2023), 

que a ideia original era criar uma biblioteca comunitária, porém, a ideia foi crescendo 

e a Casa Escrevivência hoje reúne um acervo de livros e recebe a visita de escolas, 

pesquisadores/as e escritores/as. 

Esta pesquisa conecta escrita, vivência e existência. Tal qual Audre Lorde, 

também escrevo para “transformar o silêncio em linguagem e em ação”(Portal 

Geledés, 2015, n.p.). Assim, minhas vivências pessoais são elementos importantes 

da minha escrita.Não posso negar a minha subjetividade no processo de escrita, pois 

essa subjetividade é o que faz a minha escrita acontecer. A vivência orgânica em um 

movimento organizado para discutir questões raciais e lutar pela igualdade, o 

cotidiano no ambiente escolar, a racialização do meu corpo, me permitem levar para 

as discussões acadêmicas elementos importantes da experiência dos movimentos 

sociais e dos desdobramentos da luta política. A fusão entre experiência docente, 

política e acadêmica revela a potência de falar com muitas vozes, a possibilidade de 

uma escrita que também é coletiva. 

Dessa forma, além da escrita conectada à minha realidade objetiva, é possível 

produzir uma escrita conectada à ancestralidade, através da reconstrução de 

memórias, enquanto criança e estudante negra, através dos questionamentos sobre 

como as questões raciais vem atravessando a minha vida no ambiente familiar e 

escolar (Felisberto, 2020). 

 

2.2.Trilhando o caminho da escrevivência 

 

Nesta pesquisa, a escrevivência está relacionada à experiência cotidiana que 

eu possuo com a escola, com a educação e com a minha trajetória enquanto mulher 

negra que vivencia o racismo cotidiano e que também está engajada na luta cotidiana 

pela sua superação. Ao longo desta tese, o que denomino como insubmissas 

narrativas20 vão dando suporte para a minha discussão teórica e nos auxilia a 

compreender o conceito de trauma racial no ambiente escolar. 

A escrevivência como método de pesquisa relaciona a pesquisa científica com 

a prática cotidiana. Ao escreviver esta tese, tornei este trabalho mais possível para 

mim, diante de tantas demandas que enfrento em meu cotidiano e que me distanciam 

 
20 Faço referência ao título do livro de Conceição Evaristo, denominado Insubmissas lágrimas de 

mulheres (2016). 



43  

da possibilidade de me tornar uma pesquisadora. Por vezes, o trabalho de turno 

integral na escola somados à maternidade solo me fizeram pensar que não haveria 

espaço em minha vida para a escrita desta tese,contudo, a escrevivência permitiu a 

“aproximação do fazer acadêmico com uma realidade vivida em suas práticas 

cotidianas...que de certa maneira tem diminuído a distância entre os diferentes 

saberes produzidos dentro e fora da universidade” (Felisberto, 2020, p.172-171). 

No presente estudo, você encontrará insubmissas narrativas que apontam 

histórias de racismo cotidiano na educação. Essas histórias são escrevivências,ou 

seja, são relatos de vivências, mas dialogam com o ficcional, os personagens não 

possuem nomes reais e alguns são criados para fundamentar a narrativa.Embora os 

lugares em que se passem a história não sejam identificados,estamos falando da 

realidade brasileira, da região sul do país,no estado do Rio Grande do Sul. Mais 

adiante nesta tese, contextualizo um pouco da história desse lugar,o que irá auxiliar o 

leitor a compreender melhor o território que compõe essas narrativas.Também não 

irei delimitar os anos dos acontecimentos,peço a licença poética de escreviver 

histórias que ouvi e vivenciei, também como forma de não expor e julgar as vivências 

reais que são pano de fundo desses episódios. 

Essas histórias “reais e inventadas” reúnem elementos essenciais para se 

pensar/sentir/refletir sobre o racismo no ambiente escolar, de modo que podem ter o 

poder de aproximar o/a leitor/ada realidade vivida e recriada, assim, esta pesquisa 

torna-se encarnada,cheia de si (Cabral; Silva; Huning, 2024).Quando Bianca Santana 

(2015) narra suas histórias pessoais na obra Quando me descobri negra, ela nos 

auxilia a compreender o processo de construção de uma identidade e também a 

violência racial.Neste trabalho, recrio histórias para levar o/a leitor/a até os espaços 

educacionais que me formaram, me formam e que sou formadora. 

A escrevivência é minha escolha metodológica porque tem um potencial de 

insurreição, sob a influência de minhas ancestrais, como Carolina Maria de Jesus que, 

com seus relatos diários, foi responsável por traçar uma denúncia das desigualdades 

sociais e raciais vividas no Brasil, e que muitos/as escritores/as não tiveram a coragem 

e nem a percepção/vivência de relatar. Acredito que quando nós, mulheres negras, 

nos colocamos como protagonistas, segurando a caneta para escrever nossas 

histórias,essa é a própria insubordinação (Melo, 2020). 

A grande potência da escrevivência como metodologia é a possibilidade de 

escrever uma história particular que também é coletiva, pois nossas vivências são 



44  

políticas.Quando nós, que sempre fomos silenciadas – e ainda somos em muitos 

lugares –, falamos, a nossa voz soa em forma de denúncias e, ecoando, ela vai 

abrindo portas,gritamos que estamos aqui,sempre estivemos e queremos existir 

(Soares; Machado, 2017). 

A metodologia de trabalho sempre me preocupou.Durante minha trajetória de 

pesquisadora, eu me sentia muito insegura para desenvolver esse aspecto em minhas 

pesquisas. Hoje, entendo que essa insegurança não ocorria somente por falta de 

domínio do conhecimento acadêmico, mas esse desconforto advém da forma como 

produzimos ciência. A modernidade e sua busca pela racionalidade produziu 

conhecimento subjugando as pessoas e há pesquisas que as colocam como objetos 

de investigação, sem considerar as consequências que esta pesquisa pode causar na 

vida das pessoas. 

A escola,meu espaço de trabalho,mas também de investigação, é um local que 

tenho compromisso profissional e ético. É meu cotidiano e parte da minha vida, tanto 

a escola em que estou hoje como as escolas em que já trabalhei, são os cenários para 

a minha pesquisa e juntamente com a análise teórica vão compor este trabalho. Nesse 

sentido, me coloco no papel de uma professora negra atenta às relações raciais que 

permeiam a escola e podem provocar feridas e traumas na vida dos/as estudantes. 

Quando encontro na escrevivência o meu caminho metodológico, busco na 

memória minha relação com a escrita e percebo que escrever sempre foi um hábito. 

Tive muitos diários e eles foram meus grandes companheiros em fases difíceis da 

vida. A escrita foi e ainda é importante no processo de elaboração e maturação dos 

desafios que se apresentam em minha vida e, assim, posso dizer que a escrita é 

ciência,mas também é desabafo e cura. 

O uso da escrevivência como metodologia de pesquisa é a possibilidade de 

golpear a estrutura dominante que manteve as mulheres negras afastadas dos 

espaços de produção de conhecimento, e ainda procura manter o isolamento 

acadêmico dessas intelectuais que não recebem visibilidade e reconhecimento. 

Para realizar esta pesquisa, reuni dados da minha experiência pessoal, das 

experiências que tenho na escola, enquanto professora e gestora, através de um 

diário composto por vivências atuais e memórias.No intuito de descrever os 

fenômenos através da escrita literária,as subjetividades e os acontecimentos 

particulares são uma oportunidade de analisar as dimensões psicológicas das tensões 

raciais.Diante disso, em meio à escrita teórica, surgem insubmissas narrativas de 



45  

violência racial vivenciadas de diferentes formas e observadas sob diferentes 

posições(aluna,professora,gestora,pesquisadora). 

Alguns desafios se apresentam ao escreviver enquanto método. Um deles seria 

o limite ético na relação da ciência com a produção de uma escrita que é de origem 

literária.Para tanto, precisamos confrontar o que compreendemos como método e 

procedimentos de pesquisa na universidade, questionando principalmente essa 

ciência que propõe a análise de uma totalidade a partir de uma suposta universalidade 

(Cabral; Silva; Huning, 2024). 

Nesse sentido, precisamos olhar para o processo de produção de 

conhecimento, que possui uma matriz colonial, patriarcal e imperial. Esses lugares de 

poder vêm impondo ao mundo uma narrativa única, que se concentra na Europa 

Ocidental e nos Estados Unidos. O conhecimento produzido nesses lugares se 

apresenta como capaz de compreender qualquer realidade em diferentes lugares do 

mundo. Em nome de uma objetividade e neutralidade se buscou destruir todas as 

outras formas de saberes que não estavam dentro dessa lógica (Grosfoguel, 2016). 

Escreviver enquanto método é questionar esse privilégio epistêmico e afirmar 

que a ciência possui um corpo e uma história,e que esses corpos são capazes de 

produzir uma análise crítica sobre a realidade em que vivem. Isso fala sobre 

questionar essa suposta autoridade científica, para refletir se o que entendemos como 

método pode ser capaz de romper ou manter as estruturas que vêm gerando 

opressões e desigualdades (Cabral; Silva; Huning, 2024). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



46  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ata de racismo nº00121.  

 
É a primeira vez que faço uma ata na escola por causa de racismo. Não é a primeira 

vez que presencio atos de violência racial na minha sala de aula, porém, hoje tenho 

maturidade emocional e profissional para levar o caso até a direção e sei a importância 

dos registros para documentação e criação de políticas que possam combater o racismo.A 

estudante ofende o colega em uma discussão com “olha o preto falando” e o restante da 

turma consegue perceber o grau de preconceito da fala, advertindo que ela “pegou 

pesado”. Minha única preocupação é em como o estudante negro está se sentindo, ele 

fica calado.  

Me dirijo à aluna e pergunto se ela reconhece a gravidade do que disse,ela justifica 

que se defendeu da agressão do colega, eu exijo que ela peça desculpas para ele. 

Contrariada, e em tom muito baixo, ela se desculpa. Espero os estudantes se distraírem 

retiro a aluna da sala de aula,a encaminhando até a orientadora. Ela se justifica que não 

queria falar aquilo,que o estudante estava o dia todo a agredindo verbalmente e eu explico 

que nada justifica a atitude racista. A fala da equipe pedagógica gira em torno da defesa 

da aluna, todas nós ficamos desconfortáveis em lidar com a situação. No entanto,a defesa 

caminha em torno de que ela não é uma aluna que apresenta mau comportamento, que, 

sendo assim, a sua fala saiu no “impulso”. É estrutural – alguém diz –, como se isso 

apagasse o peso da atitude individual e violenta. Eu explico que quando se ofende alguém 

ressaltando a cor, é uma atitude racista, e que não vamos tolerar racismo no ambiente 

educacional, aliás, em ambiente algum. Embora a direção afirme a importância da ata,pois, 

em outros casos ocorreram consequências piores devido à ausência de um registro, é um 

mal-estar generalizado.  

Me senti triste o dia inteiro, sobretudo, porque a atitude foi expressa na minha sala 

de aula, eu, uma professora negra. 

Fonte: Este texto foi publicado na Coletânea PROJETO Apparere (Coord.). Racismo. Até quando? . São Paulo: 

Perse, 2023. 

 

 

 

 

 
 

 
 

 
 

 



47  

3 .O não lugar: raça e racismo 
 

Figura 5 - Ocupação artística “Pedagogia” de Paulo Nazareno 

 

Fonte: @p.nazarethedicoesltda (Instagram). 
 

 

Conforme aponta Lélia González, a raça vai ser utilizada pelo processo de 

colonização para sustentar a dominação e implantar a ideia de inferioridade sobre os 

povos dominados (González, 2020). A colonização foi um processo de extrema 

violência que destruiu povos e culturas, expropriou riquezas e devastou territórios. 

 
Falo de milhões de homens arrancados aos seus deuses, à sua terra, 
aos seus hábitos, à sua vida, à vida, à dança, à sabedoria. Falo de 
milhões de homens a quem inculcaram sabiamente o medo, o 
complexo de inferioridade, o tremor, a genuflexão, o desespero, o 
servilismo (Césaire, 2024, p. 42). 

 

A raça é uma categoria central da modernidade, pois, com o processo de 

colonização, o europeu utilizou a questão racial para legitimar a invasão e a 

dominação dos povos e suas terras. A divisão do trabalho nas colônias foi atravessada 

pela ideia de raça, explorando o trabalho de indígenas e grupos trazidos da África para 

o trabalho escravo. 

Aoindígena que aceitasse o processo de catequização cristã através da 



48  

chegada dos padres jesuítas, foi imposto o trabalho servil.Nesse processo,além do 

trabalho, era necessário abandonar a cultura nativa, adotando a língua, o nome e os 

costumes europeus.A Igreja passou sessenta anos discutindo a possibilidade de 

reconhecer ou não a alma dos povos indígenas, tal questão chega até a um 

julgamento em tribunal. Embora o resultado desse julgamento tenha levado ao 

reconhecimento da alma entre os nativos do “Novo Mundo”,esses ficaram submetidos 

ao processo de catequização e possível escravização em caso de resistência à 

imposição das lógicas de trabalho coloniais(Grosfoguel,2016). 

É importantedestacar que, mesmo apóssua proibição, a escravidão indígena 

não cessou. Os colonizadores encontravam brechas para explorar o trabalho 

indígena. Alegavam “guerras justas”, realizavam apresamento nas missões jesuíticas, 

a partir das atividades dos bandeirantes,negociavam prisioneiros indígenas com 

alguns povos nativos e até mesmo alegavam a “escravidão voluntária”,afirmando que 

nativos se ofereciam para o trabalho forçado em troca de alimento para não morrer 

(Gorender, 2016). 

As pessoas trazidas do continente africano também foram classificadas como 

seres sem alma,objetificados, transformados em mercadorias, comprados e vendidos, 

sofrendo uma série de violências através do trabalho forçado(Grosfoguel,2016). 

Dessa forma, mesmo antes da ciência começar a construir a ideia de raça, a religião 

cristã desenvolveu um forte papel na construção das diferenças dos grupos acima 

mencionados, inventando a concepção de que eram inferiores,a partir do 

questionamento e aniquilamento de suas humanidades. 

O missioneiro português Padre Antônio Vieira,enviado para o Brasil com a 

missão de catequizar os povos daqui,defendia em seus discursos que o processo de 

desterro dos africanos era uma oportunidade de salvação de suas almas pagãs. 

Segundo ele, foi graças à nossa Senhora do Rosário que os africanos viviam o milagre 

de serem trazidos para terras cristãs(Alencastro,2000). Defendendo a ideia de que os 

africanos deveriam aceitar a escravidão,o padre omitia todo o tipo de violência que 

incluia o processo de opressão escravista. 

A perversidade do mundo colonial para com os africanos era tanta que existia 

um método de tortura luso-brasílico, responsável por garantir que, ao chegar nas 

fazendas brasileiras, os escravizados fossem surrados, para demonstrar que seus 

corpos não eram mais seus, mas sim de seus senhores (Vannuchi, 2017). As fazendas 

escravistas eram locais de reprodução de terror,completamente à margem da lei,onde 



49  

o colonização poderia fazer de tudo em nome da “civilização”.Em contrapartida, 

mesmo em meio a tamanha violência, os/as africanos/as demonstraram uma enorme 

capacidade de resistência humana,pois, sendo o/a escravizado/a visto como a “morte 

em vida”,foi capaz de reelaborar e preservar vários elementos de sua cultura e da sua 

própria vida (Mbembe, 2016, p.132). 

O processo de desterro dos africanos trazidos nos navios negreiros foi marcado 

por muita violência. As condições precárias dos porões desses navios levaram à 

proliferação de uma série de doenças, pois, ali, em ambientes pequenos, centenas de 

pessoas eram transportadas sem circulação de ar,obrigadas a ficar amontoadas e 

fazer suas necessidades fisiológicas no local onde estavam. Muitas dessas pessoas 

não chegaram ao Brasil, morreram na travessia e foram lançadas ao mar. 

Quando o europeu chegou ao Brasil, a ideia de índio e de negro foi inventada. 

É importante destacar que, antes disso, os povos que aqui viviam se identificavam a 

partir de uma grande diversidade de povos, como Tupinambá, Charrua, Yanomami, 

Guajajara, entre outros. Os africanos capturados também se identificavam conforme 

seus povos, Bantosou Iorubás, entre outros, mas todos foram classificados pelo 

colonizador como negros. Atravessaram o oceano sendo obrigados a abandonar suas 

terras, suas histórias e suas culturas para receber o nome de seus senhores e iniciar 

uma terrível experiência de exploração e luta por sobrevivência. 

Com o passar dos anos de colonização, a racialização passa a nomear um 

outro grupo, o mestiço, que seria assim classificado por ser fruto da mulher de cor 

com o europeu,na maioria das vezes vítimas de estupro. Por vezes, o mestiço era 

escravizado, mas também poderia ocupar alguns ofícios de caráter remunerado, com 

as restrições e o limite de acesso aos cargos destinados aos europeus brancos 

(Quijano, 2005).A invenção do/a mulato/a irá construir uma história da racialização 

muito particular no Brasil,como veremos mais adiante ao estudar o mito da democracia 

racial e o colorismo. 

Assim, o mundo moderno se constrói através da invenção do outro,como 

pertencente a uma categoria inferior que precisa ser civilizada, pois é composta por 

um indivíduo ameaçador da dita “normalidade”.Durante a colonização, o europeu se 

colocava como homem dotado de inteligência e cultura frente ao nativo e africano, que 

eram vistos como selvagens e animalizados.Hoje, vemos o quanto esse modelo se 

reinventa e mantém o branco nas posições de privilégio econômico e político, 

colocando o negro como marginal e criminoso,o indígena como empecilho do dito 



50  

“progresso”alimentado pelo capitalismo. 

Conforme afirma Mbembe (2014, p. 27), “a raça não passa de uma ficção útil”. 

O Ocidente utiliza a ideia de raça para se afirmar como universal e superior. Essa 

invenção foi fundamentada por diferentes intelectuais famosos, que irão desenvolver 

teses sobre a falta de humanidade das pessoas negras e sua condição de pessoas 

incapazes de se desvincular de seus instintos animalescos. O filósofo do Iluminismo 

Immanuel Kant defendia que os africanos não tinham apreço pela liberdade, sendo 

incapazes de organizar uma sociedade sozinhos. O filósofo alemão Friedrich Hegel, 

afirmava que nada de humanos se poderia encontrar nos africanos, os denominando 

como humanos incompletos (Carneiro, 2023). Dessa forma, ao negar a humanidade 

dos povos africanos, os eurocristãos se colocavam no direito de cometer todos os 

tipos de violências, sem nenhum empecilho moral ou jurídico. 

Foi a ciência moderna que estruturou o conceito de raça, primeiramente, 

utilizado pelas ciências naturais e, mais tarde, incorporado para marcar diferenças 

sociais, demarcando relações de poder. Após o contato do mundo europeu com o 

“Novo Mundo”,a raça passa a ser um conceito fundamental para nomear o “outro”. A 

quantidade de melanina presente na pele, as características faciais e o tamanho do 

crânio foram utilizados para sustentar esse conceito, mesmo que do ponto de vista 

genético não exista a possibilidade de definir a raça de uma pessoa. 

Um dos grandes prejuízos da construção da ideia de raça foi a junção entre os 

traços físicos e psicológicos/morais/culturais. 

 
A classificação da humanidade em raças hierarquizadas desembocou 
numa teoria pseudo-científica, a raciologia, que ganhou muito espaço 
no início do século XX. Na realidade, apesar da máscara científica, a 
raciologia tinha um conteúdo mais doutrinário do que científico, pois 
seu discurso serviu mais para justificar e legitimar os sistemas de 
dominação racial do que como explicação da variabilidade humana. 
Gradativamente, os conteúdos dessa doutrina chamada ciência, 
começaram a sair dos círculos intelectuais e acadêmicos para se 
difundir no tecido social das populações ocidentais dominantes 
(Munanga,2004, p. 5). 

 

É importante pontuar que a ideia de raça muda com base no período da história 

e também varia conforme a região do mundo em que se está inserido/a. Hoje, embora 

a ciência comprove a inexistência da ideia de raça, temos falhado na tentativa de 

eliminar tanto a ideia de raça como também o racismo pautado na inferioridade da 

raça negra e na superioridade da raça branca. 



51  

O complexo de inferioridade racial desenvolvido pela invenção das raças é 

resultado de um duplo processo, econômico e psicossocial, o que Frantz Fanon 

chama de “epidermização dessa inferioridade” (Fanon, 2008, p. 28).Dessa forma, a 

invenção das raças colocou a população negra em uma posição econômica inferior, o 

que vem contribuindo para o avanço do capitalismo e a exploração do trabalho dos 

grupos que ficam marginalizados e, ainda por cima, gerou na população negra a ideia 

de que era inferior a branca. 

Embora a ideia de raça esteja aparentemente superada e as pessoas negras 

tenham direitos jurídicos, não é incomum encontrar entre os discursos da extrema-

direita a concepção de “direitos humanos para humanos direitos”. Tal concepção 

demonstra que a negação da humanidade de alguns grupos na sociedade ainda é 

uma fala recorrente, uma luta constante para aqueles que são colocados em posições 

marginalizadas socialmente. A introjeção do racismo causa impactos muito fortes na 

construção da identidade das pessoas negras, como podemos ver neste trecho do 

poema de Cuti: 

 

Irmão,quantos minutos por dia 
a tua identidade negra toma sol 
nesta prisão de segurança máxima? 
e o racismo em lata 
quantas vezes por dia é servido a ela 
como hóstia? [...] 
(Cuti, 2007, n. p.). 

 

Com auxílio da ciência, o processo de colonização construiu uma estrutura 

hierárquica embasada em diferenças de raça, tão ligada ao objetivo de explorar e 

manter domínio e poder branco, que realmente nos sentimos em cárcere. 

Primeiramente, com auxílio da religião, se construiu a ideia de que os africanos não 

tinham alma, eram equiparados aos animais, sem a condição de humanos, poderiam 

ser vendidos, comprados,torturados e assassinados, sem nenhuma culpa cristã. Mais 

tarde, a ciência começa a ocupar o lugar de Deus. A ciência moderna se apresenta 

como universal e afirma que só são capazes de produzir conhecimento aqueles/as 

que recebem o título de “humano”. Esse processo levou ao silenciamento e 

apagamento de diferentes formas de conhecimento de origem africana e 

afrodiaspórica, assim como a morte física e psicológica desses povos, que seguem 

tendo sua humanidade negada. 



52  

A universalidade, a racionalidade, a objetividade, a totalidade de uma ciência 

não situada garantiu a opressão, a exploração e a violência colonial. A ideia de uma 

ciência que deve estar comprometida com a objetividade, retirando do processo de 

investigação aquele/a que escreve,de onde escreve e porque escreve,garantiu a 

construção de ideais em torno de que “penso logo existo”, “conquisto, logo existo”e 

“extermino, logo existo”(Grosfoguel, 2016, p.31). 

Ao ler uma reportagem que fala sobre o Ibrahim Traoré21, presidente de Burkina 

Faso, em resposta ao pronunciamento do presidente da França, Emmanuel Macron22, 

percebo o quanto ainda estamos tentando sobreviver a esse “silencioso inferno” da 

opressão racial. Macron reclama que os africanos não agradeceram à França por 

manter tropas em seu país para lutar sobre o que ele entende como terrorismo. Traoré 

relata que os africanos não são vistos como humanos aos olhos dos europeus, mesmo 

com autonomia política para decidir as questões que envolvem seu país, por mais que 

eles retirem as tropas de seu país, os europeus encontrarão formas de permanecer lá 

para garantir o imperialismo. O presidente de Burkina Faso tem se destacado por 

exercer uma política anticolonial em seu país. Mesmo em um momento histórico em 

que não podemos mais falar de colonização territorial, os processos de opressão se 

reinventam e os discursos permanecem os mesmos. 

Essa experiência aponta o quanto ainda precisamos descolonizar a política, 

assim como outros campos como a ciência e a educação. Vimos que a ideia de raça, 

articulada no Brasil para manter a escravidão, permanece mesmo após o fim da 

colonização para manter os privilégios da elite branca. O racismo se reinventa, pois já 

não pode aprisionar, torturar e matar sob a proteção da lei, mas irá manter a opressão 

agora em novos formatos,sobretudo através de uma justiça racista e do necropoder23. 

O racismo tem se atualizado e se reinventado no Brasil,assumindo diferentes 

vertentes como: o racismo recreativo,que se apresenta na forma de humor,produzido 

para gerar divertimento;o racismo religioso, que se manifesta através da perseguição 

 
21 PRESIDENTE interino de Burkina Faso: “Macron insultó a todos los africanos”. RT, Rússia, 14 de 

fevereiro de 2025. Disponível em: https://actualidad.rt.com/actualidad/536943-presidente-burkina-faso-
macron-insultar-africanos. Acesso em: 15 abr. 2025. 
22Emmanuel Macron é um banqueiro, eleito presidente da França em 2017, cargo pelo qual foi reeleito 

em 2022, sendo o presidente de seu país na atualidade. 
23 A necropolítica é um conceito criado pelo filósofo, historiador e cientista político camaronês Joseph-

Achille Mbembe para definir a política de morte exercida pelo Estado, que define quem pode viver ou 
morrer em nome de uma ordem social. 

 

https://actualidad.rt.com/actualidad/536943-presidente-burkina-faso-macron-insultar-africanos
https://actualidad.rt.com/actualidad/536943-presidente-burkina-faso-macron-insultar-africanos


53  

das religiões de matriz africana; e o racismo estrutural ou sistêmico,que gera exclusão 

de pessoas negras dos espaços de poder, ou o extermínio e encarceramento em 

massa dessas pessoas por parte do Estado. 

Mbembe (2016) afirma que o racismo é uma tecnologia do Estadoque será 

utilizada para regular o direito à morte sob corpos negros.As guerras 

contemporâneastêm garantido a opressão e a morte dos corpos negros. No Brasil, 

podemos visualizar isso na violência brutal do policiamento, na morte e no 

encarceramento em massa da população negra, que é vendida à população como 

uma política de segurança. 

Como veremos mais à frente, a ideia de raçadefendida pela ciência, apoiada 

pela igreja e utilizada pelo processo de colonização para inferiorizar e dominar os 

povos,será ressignificada pelo movimento de alguns/as pensadores/as negros/as, que 

passam a compreender esse conceito não mais do ponto de vista biológico ou 

genético, mas sim a partir de uma perspectiva política e cultural.O tornar-se negro/a 

passa a ser utilizado como ferramenta de empoderamento e luta contra o racismo e a 

opressão. 

 

Figura 6 - O progresso das nações 1, Rosana Paulino, 2017. 

 

Fonte: Coleção Malba. 

 

 

 

 

 



54  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 

Notas sobre o primeiro amor de uma menina negra na escola. 

Então aquele menino passou a me olhar com outros olhos, eu, tímida, retribuía o 

olhar. Ao dormir, ficava imaginando o quanto tinha sorte, em meio às minhas colegas de 

sala, bem mais bonitas do que eu, com seus longos cabelos, peles claras, como as 

influenciadoras que seguíamos na internet. Mesmo sendo tão diferente, teria eu a 

oportunidade de ter um namorado? Parecia que sim, mas me mantinha passiva, esperando 

o momento em que aquele flerte se tornaria algo concretizado.  

Um dia, em meio a uma conversa, ele me deu um beijo. Saímos da escola de mãos 

dadas, sem muita comunicação, estávamos namorando. A sorte havia se voltado para mim. 

Todos os dias, ele se sentava perto de mim, me beijava e me levava em casa depois da 

escola. Aos poucos, eu me incluía no seu mundo e pouco sobrava espaço para o meu. Já 

não conseguia conversar com minhas amigas ou interagir com as pessoas da outra sala, 

ele estava sempre ali me protegendo, mostrando a todos que era meu namorado. Me 

beijava, me beijava e eu me sentia a menina mais linda e amada, nada mais importava.  

Ele gostava de coisas que eu não entendia. Jogos de vídeo game, conversas sobre 

ódio a algumas pessoas, que ele chamava de degeneradas, marginais, homossexuais. Às 

vezes eu não concordava, mas ficava em silêncio, não podia desagradá-lo. E se eu 

perdesse o namorado? Não seria mais a menina de sorte, a escolhida, seria como qualquer 

outra, e eu queria ser especial. Um dia, o professor chamou a atenção dele, pois me beijava, 

beijava demais. Ele respondeu que podia fazer isso porque eu era uma menina negra. O 

professor o repreendeu. Naquele dia, meu mundo caiu. Nos chamaram na direção da 

escola, falaram que chamariam nossos pais e começaram a falar que eu não deveria aceitar 

tudo aquilo, que eu era uma menina bonita e inteligente, que ele não deveria me tratar 

assim. Eu não sabia o que pensar, meu mundo estava de cabeça para baixo.  

De menina especial, como eu havia me tornado uma menina negra? De repente, 

todas aquelas pessoas brancas da escola me diziam que eu era negra, que ele me via como 

negra, que ele me diminuía por ser negra, que eu devia me valorizar por ser negra, que o 

racismo acontecia com pessoas negras, que eu tinha uma condição negra, que negros 

seriam meus dias a partir daquele dia, que tudo que me fazia especial acabava ali, naquela 

escuridão negra. 

 



55  

3.1.O mito da democracia racial: aspectos sobre o mito da democracia racial 

gaúcha 

 

Após o processo de independência, os países da América Latina caminharam 

para a construção de políticas em comum, no que tange às questões raciais. Esse 

processo reuniu medidas como a entrada de imigrantes europeus, sob a política de 

branqueamento, a tentativa de homogeneização racial e cultural através do genocídio 

e do extermínio dos povos de cor. A ausência da inclusão dessa população nas 

políticas de cidadania também se consolidou através de uma falsa democracia racial 

que negava os conflitos raciais no país (Quijano, 2005). 

A noção de raça no Brasil está permeada por uma hierarquização, advinda do 

processo de mestiçagem, e também envolvem questões culturais e históricas que 

atribuem aspectos que vão além da estética. O modo de ser e viver negro é um 

produto das vivências negras em torno da sua religiosidade, musicalidade, linguagem, 

entre outros aspectos. Assim, quando uma pessoa é chamada de negra, essa palavra 

vem carregada da depreciação de tudo o que corresponde à cultura negra, enquanto 

a cultura branca permanece valorizada (Devulsky,2021). 

A ideia de raça foi utilizada para o desenvolvimento de teorias racistas, que ao 

atribuir a inferioridade à raça negra, atribuía também a ideia de que a mistura de raças 

não brancas com a raça branca levaria à degeneração da população, defendendo a 

necessidade de purificação racial. Tais ideias foram sintetizadas em um movimento 

conhecido como Eugenia (Serra; Schucman, 2012). 

De acordo com Rios e Lima(2020), Lélia González chama de neurose cultural 

brasileira esse fenômeno brasileiro de negação do racismo no país,mesmo diante dos 

altos índices de encarceramento,mortes, exclusão econômica e de cidadania da 

população negra24. Evitamos falar de tensões raciais,pois,do ponto de vista do 

dominador, o que não é falado, não existe. Até hoje, nós escutamos que é impossível 

definir quem é negro e quem é branco no país, pois somos uma mistura de raças. 

É comum encontrar, nos discursos cotidianos, a defesa de que ninguém é 

 
24 Conforme pesquisa do IBGE de 2018, embora a população negra brasileira represente a maioria, 

com um total de 55,8%, esta população encontra-se entre o maior número de desempregados, 
recebendo os salários mais baixos. Além disso, pessoas brancas têm maior acesso à internet, menor 
taxa de analfabetismo e maior taxa de frequência escolar. A taxa de homicídios é bem maior em relação 
às pessoas pretas, ao passo que a presença de brancos na política é sempre superior em todos os 
níveis, do municipal. 

 



56  

branco ou negroporque todos temos uma pessoa negra na família, ou que a cultura 

negra é herança de todos os brasileiros.Porém,devemos nos perguntar: por que os 

espaços de poder ainda são dominados por pessoas brancas? Porque as culturas das 

populações negra e indígena ainda são vistas como exóticas e são silenciadas por 

uma educação eurocêntrica? Porque os índices de violência e pobreza são maiores 

entre as pessoas negras? Entre outros tantos pontos questionáveis sobre as 

desigualdade raciais no país, que fazem a ideia de democracia racial “cair por terra”, 

ser refutada. 

O mito da democracia racial é fundamentado na ideia de que é impossível 

definir a cor e, consequentemente, a raça da população brasileira.Esse mito é 

baseado no pressuposto de que as diferenças de raças não são um aspecto que 

demarcam hierarquias e privilégios de grupo em detrimento de outros.A defesa do 

Brasil da mestiçagem foi um projeto político de aniquilação da presença africana no 

país e contou com políticas de governo que incentivaram a imigração de europeus 

para trabalhar no Brasil no período pós-abolição. Ao final do século XIX, o governo 

brasileiro financiou a vinda de imigrantes europeus para o Brasil com o intuito de 

branquear a população, negando o acesso da população negra, no contexto de pós- 

abolição, de terem acesso aos empregos e à educação, de forma a ser reconhecida 

enquanto cidadão brasileiro de direito. 

 

 

 

 



57  

Figura 7 - Proporção de pessoas negras em municípios em maior e menor grau no 
país. 

 

Fonte: Informe monitoramento e avaliação do Censo Demográfico 2022. 

 

Ainda hoje, sobretudo no Rio Grande do Sul,estado no qual desenvolvo esta 

pesquisa, existe grande valorização dessa descendência europeia, sendo exaltado 

como um traço de grande valor moral e cultural, em detrimento da presença negra e 

indígena,praticamente silenciada.No gráfico acima (Figura 7), percebemos o quanto o 

projeto de branqueamento foi muito mais intenso na região sul do país. No estado, 

temos cidades quase que predominantemente sem a presença negra.O sequestro de 

pessoas negras para serem escravizadas ocorreu aqui, da mesma forma como no 

restante do país. O trabalho dos/as africanos/as era muito utilizado no trabalho 

doméstico, como escravizados de aluguel e nas charqueadas, locais de produção de 

charque, um tipo de carne que era salgada e vendida para o restante do país. 

No caso da cidade de Rio Grande,local de onde escrevo,as primeiras 

charqueadas foram trazidas para cá devido a uma seca no Ceará. O crescimento 

econômico da cidade,assim como em Pelotas,surgiu devido à exploração do trabalho 

escravo nesses espaços (Landgraf,2024). A exploração do trabalho era tão intensa 

que a perspectiva de vida de uma pessoa escravizada nessa região era bem pequena, 

o que também estava associado ao agravamento das condições climáticas, 

desfavoráveis devido ao frio intenso.O destino dos/as escravizados/as nas 

charqueadas não era diferente do destino de animais sacrificados no abate,o trabalho 

pesado se somava às péssimas condições de higiene (Bernd; Bakos,1991). 



58  

O fato do Rio Grande do Sul ser um estado com a menor presença negra do 

país, de acordo com o Censo Demográfico de 2022 (Brasil, 2023a), divulgado pelo 

Ministério da Igualdade Racial, ocorre devido ao genocídio da população negra, assim 

como à forte política de imigração europeia que concedeu terras a esses/as 

imigrantes.Nos seus diários de bordo, o viajante Saint-Hilaire descreve viagens para 

o Rio Grande do Sul, com uma grande presença de pessoas negras no início do século 

XIX (Gutfreind,1990). 

No ano de 1819, a cidade de Rio Grande, possuía 2.583 indivíduos brancos e 

2499 indíviduos negros,entre livres e escravizados/as (Landgraf,2024). Atualmente, 

segundo dados do Censo Demográfico de 2022 do IBGE, a população autodeclarada 

negra em Rio Grande representa 16% da população, enquanto a população branca 

autodeclarada representa 74% da população. É importante ponderar que o mito da 

democracia racial irá dificultar as discussões sobre identidade e autodeclaração da 

população, contudo, é inegável que as políticas de branqueamento tiveram impacto 

na sociedade brasileira, tanto do ponto de vista do apagamento da história do povo 

negro, quanto levando à sua segreção e marginalização. 

A população negra que aqui viveu (e ainda vive), produziu (e ainda produz) 

cultura, escrevendo sua história no sul do país,entretanto, vêm passando por um 

processo de silenciamento e apagamento muito forte. O Rio Grande do Sul é o estado 

que mais possui registros de ocorrências de racismo do país,seguida do estado do 

Paraná, segundo dados do Anuário Brasileiro de Segurança Pública de 2024, o que 

nos revela que a vida da população negra nesses estados é marcado por um clima de 

forte conflito racial. 

O eurocentrismo no sul é tão intenso que algumas agências turísticas vendem 

pacotes de visita às localidades chamadas de “rota alemã” e “vale europeu”. Essa 

mentalidade se estende por todo Rio Grande do Sul,Paraná e Santa Catarina.O 

resgate e a valorização da história negra nessas regiões tem sido uma tarefa muito 

difícil de ser realizada, e é um compromisso político de todos/as nós. 

A historiografia gaúcha colabora no processo de apagamento da presença 

negra,de modo que quando essa presença é mencionada,aparece sob a perspectiva 

da “democracia gaúcha” (Paixão; Spolle,2017), sempre valorizando a ideia do gaúcho 

de herança lusitana ou europeia. Assim como vemos o apagamento da cultura negra 

na formação da cultura gaúcha, igualmente temos o apagamento do processo de 

resistência que igualmente se manifestava aqui, através dos quilombos, a resistência 



59  

era tão intensa que os capitães do mato recebiam remuneração maior para capturar 

os escravizados que eram de quilombos (Bernd; Bakos,1991). 

Temos como marcos de presença e resistência negra, o batuque, como 

expressão das tradições de matriz africana, criada exatamente na região onde 

escrevo,entre as cidades de Rio Grande e Pelotas, além do tambor sopapo, 

característico desta região, que era utilizado antigamente no carnaval, mas que acaba 

sendo substituído por instrumentos mais leves, por se tratar de um tambor pesado e 

grande. 

A cidade de Rio Grande, juntamente com Pelotas e Porto Alegre, são as 

cidades com maiores presenças negras do estado (Paixão; Spolle, 2017). Contudo, 

não percebemos a valorização da presença negra nesses locais e não é incomum a 

crença, no restante do país, de que não existem gaúchos/as negros/as. O próprio hino 

do Rio Grande do Sul, no trecho “povo que não tem virtude acaba por ser escravo”, 

apaga o passado escravista da região. O trecho do hino tem sido questionado, 

principalmente pela bancada negra gaúcha25, como um trecho racista, mas tem 

encontrado forte resistência no debate por parte de grupos que se declaram 

“tradicionalistas” e querem manter intactos os hinos e símbolos do Rio Grande do Sul. 

Nesse processo, cabe ressaltar que o hino é uma construção histórica, mas a 

alteração do sentido do hino traz a denúncia de um passado escravista que a figura 

do gaúcho livre no campo não quer carregar. Como a música Manifesto de Porongos 

do grupo de rap gaúcho Rafuagi denúncia: “povo que não tem virtude acaba por 

escravizar, vim avisar, viemos cobrar”26. 

Em Rio Grande, cidade portuária por onde chegaram muitos/as 

escravizados/as, encontramos uma série de monumentos homenageando figuras 

históricas. Mesmo sendo uma cidade de colonização açoriana, temos o monumento 

ao imigrante italiano, por exemplo. Em contrapartida, há total ausência de referências 

à chegada dos/as africanos/as nos portos rio-grandinos, ou outro tipo de referência à 

presença negra na cidade. 

A praça Tamandaré, localizada no centro da cidade, conhecida popularmente 

 
25 Em diversos momentos da execução do hino do Rio Grande do Sul, a bancada negra composta 

pelas/os vereadoras/es Lauta Sito (PT), Bruna Rodrigues (PCdoB), Daiana Santos (PCdoB), Karen 
Santo (PSOL) e Matheus Gomes (PSOL) se mantiveram sentados em protesto à execução do trecho 
racista presente no hino do Rio Grande do Sul. 
26 RAFUAGI. Manifesto Porongos (Video Oficial). Youtube, 20 de nov. de 2016. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=YkHY4A14Gg8. Acesso em 4 fev. 2024. 

https://www.youtube.com/watch?v=YkHY4A14Gg8


60  

por Geribanda no tempo da escravidão por ser um local de encontro da população 

negra para buscar água potável, lavar roupas, realizar festejos, capoeira e outras 

atividades ligadas à cultura negro-africana, é oficialmente chamada de praça 

Tamandaré sem referência alguma à presença negra nesse espaço. Grande parte da 

população rio-grandina desconhece a Geribanda, mesmo que nesse local tenham sido 

encontrados artefatos arqueológicos e existam relatos de viajantes comprovando as 

atividades ali realizadas por escravizados/as (Landgraf, 2024). 

Uma das poucas referências ao protagonismo negro na cidade estava 

representada no monumento de Marcílio Dias, um marinheiro negro rio-grandino, herói 

da batalha naval de Riachuelo no período do Brasil Império. Seu monumento se 

encontrava exposto em praça pública, porém, foi retirado do local e transferido para 

uma área privada da marinha, sob justificativa de evitar depredações. Tal ato pode 

parecer uma preocupação com o patrimônio público, mas nos faz refletir sobre a 

finalidade dos monumentos que temos em nossa cidade. A retirada desse monumento 

representa uma grande perda de referência à história negra para a população rio-

grandina, principalmente do seu potencial educativo para com a comunidade. 

Em contrapartida, temos a exposição de monumentos de marechais e generais, 

que também dão nome às ruas da nossa cidade, pessoas que foram responsáveis 

pelo massacre da população negra e indígena. A relação dos monumentos da cidade 

e do poder público com a história negra – ou seu apagamento – revela o quanto 

estamos imersos/as na cultura colonial. Essa realidade não é particularidade do Brasil, 

em outros países da América, nos últimos anos, também têm ocorrido movimentos 

que questionam essa história oficial. A estátua de Cristóvão Colombo derrubada na 

Colômbia no ano de 2021, e até mesmo o incêndio da estátua de Borba Gato em São 

Paulo, no mesmo ano, são exemplos de que a sociedade se organiza e questiona a 

permanência dessa história que glorifica a imagem de homens brancos da elite 

escravista. 

Esses atos trazem para a sociedade a discussão em torno de um passado 

colonial que ainda nos assombra, pois está presente nos espaços sociais para serem 

louvados. Por que concordamos com a presença de estátuas de pessoas que 

cometeram crimes de genocídio conta os povos negros e indígenas? Por que não nos 

incomoda a ausência de referências à presença das pessoas negras e indígenas na 

história de nossas cidades? Tais exemplos confirmam o fato de que nosso país tem 



61  

sido estruturado sob um projeto de genocídio e epistemicídio27 do povo negro. A 

história do Brasil é uma história de tentativa de apagamento físico e cultural da 

presença negra. Esse processo histórico ainda é mascarado pela ideia de que não 

existe racismo no país. 

A partir do mito da democracia racial,se constroi uma série de eufemismos para 

a reprodução do racismo, que dificultam o reconhecimento das dificuldades geradas 

para a inserção das pessoas negras na sociedade pós-abolição.Além disso,gerou 

relações sociais que mascaram uma série de violências raciais em nosso 

cotidiano.Temos como exemplo disso as variadas formas de se dirigir a uma pessoa 

negra, utilizando termos como moreno, mulato ou pardo, na tentativa de 

embranquecimento, com o objetivo de apagar a presença africana no Brasil 

(Nascimento,1978). Sem contar os termos corriqueiros e pejorativos como “negrinha” 

e “negrinho”, justificados como sendo um modo de falar amoroso, típico das relações 

interpessoais brasileiras. 

O mito da democracia racial disseminou a ideia de que não se deve discutir 

racismo no Brasil. Dessa forma, aqueles que ousam discutir racismo no país são vistos 

como sujeitos buscando afirmar suas identidades para dividir a população. Essa linha 

de pensamento que nega o racismo entende a sociedade brasileira como um grupo 

homogêneo e universal, mesmo que, na prática, em relação às diferenças econômicas 

e de acesso a espaços de poder, não exista igualdade racial alguma. 

Durante a Era Vargas, a ideia de democracia racial será reforçada enquanto 

política de Estado.O projeto de nação brasileira, que na independência projetou um 

país sem povo, buscava branquear a população e apagar qualquer herança negra e 

indígena, sendo transformado em um projeto de país mestiço e cordial. 

A Era Vargas foi marcada por um plano de construção de um novo 

país,chamado Estado Novo,que tinha como base o nacionalismo e o 

paternalismo,materializado na figura de Getúlio Vargas como o “pai dos pobres”. 

Dessa relação, não se ampliou a participação política do povo, pelo contrário, a 

soberania popular é colocada sob tutela de um governante e as tensões raciais 

passam a ser tratadas com base na ideia de “cordialidade”28, levando à integração 

 
27 O epistemicídio se configura como um processo de negar e deslegitimar tudo aquilo que é produzido 

por um grupo, como forma de dominá-lo, o que inclui inferiorizar este grupo do ponto de vista cognitivo 
e negar a estes o acesso ao conhecimento, obrigando-lhes à assimilação cultural do grupo dominante 
(Carneiro, 2023). 
28 A ideia de cordialidade brasileira foi elaborada por Sergio Buarque de Holanda, em seu livro Raízes 



62  

subordinada das/dos negras/os em nossa sociedade (Sales Jr,2006). 

Desse processo, surge o que Sales Jr (2006) chama de “Complexo de tia 

Anastácia”, em que as pessoas negras são tratadas como “quase” da família e esse 

argumento é utilizado para justificar a ausência dos conflitos raciais e da 

discriminação. A personagem Anastácia, de Monteiro Lobato, é apresentada como 

aquela que acolhe as crianças, alimenta e compartilha sua sabedoria popular, no 

entanto, é representada através de uma série de estereótipos racistas sobre seus 

lábios grandes e sua personalidade assustada e medrosa, a posição subalterna da 

personagem reforça o mito da cordialidade brasileira. 

 
Por outro lado, a cordialidade tem a incumbência de defender a paz e 
a ordem sociais, cuja estrutura política é organizada de maneira que 
alguns possam defender, contra os outros, o status quo, perenizando-
o na “democracia racial”. É, pois, uma estratégia de desarticulação de 
forças emancipatórias mediante a criação de redes de 
interdependência e da integração subordinada dos grupos 
marginalizados, desmobilizando e deslegitimando as lutas ou 
confrontos emancipatórios, tachados de“conflitos raciais” (Sales 
Jr,2006, p.231). 

 

Para fugir do debate sobre os conflitos raciais, o Estado Novo constrói um 

imaginário social de harmonia entre as raças, elemento que deixou muitas marcas na 

forma como ainda tratamos as questões raciais no Brasil.Quando negamos a 

possibilidade de identificação da raça como elemento capaz de proporcionar 

conscientização racial,identificação coletiva e engajamento na luta por justiça, 

favorecemos a supremacia da raça branca(Nascimento,1978). 

A personagem Anástacia, de Monteiro Lobato,nos chama a atenção para o 

recorte de gênero que também está associado às questões raciais no Brasil. A 

imagem da mãe preta começa a ser construída a partir das escravizadas que eram 

utilizadas como amas-de-leite, que serviram durante muitos anos como principais 

cuidadoras dos filhos das mulheres brancas, amamentando e proporcionando os 

primeiros e vitais cuidados. Conforme expõe Rita Segato(2006), essa história tem sido 

apagada da história do Brasil e, mesmo após os discursos higienistas que passaram 

a condenar a transmissão de leite das mulheres negras para as crianças brancas 

 
do Brasil. Nesta obra, o autor defende a tese de que os brasileiros apresentam um caráter maleável e 
emotivo em suas relações.Essas características podem ser observadas pelo uso de expressões no 
diminutivo, como o hábito que temos que utilizar “negrinha”, “senhorinha”e até mesmo através da nossa 
flexibilidade para lidar com a rigidez das leis do Estado, alterando-as em benefício próprio (Lima,2020). 
 



63  

devido aos julgamentos racistas de contaminação racial, as amas-de-leite, que se 

tornam amas-secas, ainda continuam a ser utilizadas, agora como babás e/ou 

domésticas. 

Nessa reinvenção do racismo nos dias atuais,permanece o mascaramento da 

violência racial e de gênero, que mantém as mulheres negras nos piores índices da 

sociedade brasileira de violência e subemprego.As mulheres negras recebem 

remunerações inferiores às mulheres brancas e aos homens negros. Além disso, em 

comparação às taxas de homicídios, as mulheres negras representam 10,5 em 

comparação às mulheres brancas, que apresentam uma taxa de 5,2 (IBGE,2019). 

Outro exemplo importante que nos mostra a relação de interseccionalidade29 

entre raça, gênero e classeé a figura da mulata.No carnaval, a sua imagem é vendida 

como símbolo da beleza brasileira,exportada como produto exótico para turistas e seu 

corpo é hipersexualizado.Durante a escravidão, as mulheres negras foram 

constantemente violentadas e estupradas pelos homens brancos.Hoje, seus corpos 

ainda são utilizados para apreciação, mas apenas de forma exótica, em território e 

período específico das festividades carnavalescas. Fora desse contexto, as mulheres 

negras ainda se encontram na base da pirâmide brasileira. 

O Estado utiliza imagens de controle para definir e limitar o papel dos sujeitos 

sociais. No caso das mulheres negras, essas imagens são demarcadas pelo 

“racismo,sexismo, pobreza e outras formas de injustiça social” (Collins, 2019, p.136). 

No contexto estadunidense,Patricia Hill Collins apresenta quatro imagens de controle 

associadas às mulheres negras, mas que também podemos visualizar na realidade 

brasileira.A figura da mammyé a figura da mulher negra construída em torno das 

mulheres negras que cuidam das famílias dos brancos. Serviçais,obedientes e 

assexuadas, podem ser facilmente comparadas à figura do complexo de tia Nastácia. 

A figura da mammy ou da tia Nástácia colabora com a noção de que a pobreza 

é herdada pelas próximas gerações. Ao colocar a mãe ausente de seu lar para cuidar 

dos/as filhos/as das famílias brancas, ao mesmo tempo, se culpabiliza essas mães 

por não transmitirem bons valores aos seus filhos e filhas, por permanecerem à 

 
29 A categoria da interseccionalidade, organizada por Kimberlé Crenshaw e que tem sido aprofundada 

até hoje por demais feministas negras, permitiu a compreensão sobre a relação entre as opressões e 
sobretudo o entendimento de que de nada adianta vencer uma opressão enquanto outras formas de 
violência permanecem sendo exercidas.Assim como a categoria de classe defendida pela 
esquerda,deixava de lado as opressões de gênero,a categoria mulher, foi capaz de excluir as violências 
vivenciadas por mulheres de cor e também daquelas que não seguiam a lógica heteronormativa. 

 



64  

margem da sociedade. Assim, são desconsiderados os baixos salários que essas 

mães recebem,a alta escala de trabalho e a desigualdade econômica provocada pelo 

racismo estrutural, que impede as famílias da possibilidade de mobilidade econômica. 

Diante disso, se constrói também a imagem da mãe dependente do Estado, 

que possui muitos/as filhos/as, estigmatizada como uma mulher que põe em risco os 

valores do país, pois são em grande número mães solos. Assim, essa mulher negra e 

mãe solo “é retratada como uma pessoa acomodada”, vista como “causadora da 

própria pobreza” (Collins, 2019, p. 152). No caso do Brasil, não é incomum ouvir que 

essas mulheres têm muitos/as filhos/as para receber o bolsa-família30. 

Nessas imagens de controle, ainda encontramos a “dama negra”, a mulher 

negra em ascensão social que precisa trabalhar duas vezes mais para ser 

reconhecida em seu emprego, pois é vista como alguém que está ocupando uma 

posição que deveria ser de uma pessoa branca. Por fim, temos também a Jezebel, 

mulher negra vista como uma pessoa desviante com forte apetite sexual, que pode 

ser comparada à figura da mulata brasileira, associada como “a cor do pecado” e 

utilizada para justificar abusos que recebem dos homens brancos. Ao sexualizar a 

mulata, se culpa a vítima por ser “quente demais”, excitando o homem branco 

abusador. 

A ideia de mestiçagem enquanto ideologia sensualizada nas práticas 

“socioafetivas” está presente no Brasil desde o período da colonização,onde podemos 

encontrar poemas do poeta barroco Gregório de Matos apresentando a figura das 

mulatinhas da Bahia, expostas nas ruas, das noites à espera do seu rapado.Sem 

pudor, o escritor escreve seus poemas se apresentando como um “violentador seguro 

de sua sedução” (Alencastro, 2000, p. 352). 

Na época em que Gregório de Matos escreve, a mestiçagem é vista como 

degeneração. Com o passar dos anos,como vimos, a mestiçagempassa a ser tratada 

como característica peculiar da sociedade brasileira, entretanto, essa mudança não 

atribui uma valorização da mulher negra na sociedade.A sociedade brasileira ainda 

segue reforçando imagens de controle,temos como exemplo disso as obras de Jorge 

Amado,no Brasil da década de 50, que, apesar de dar voz a personagens negros/as 

e pobres,a partir de marcadores de classe e raça, ainda segue reforçando a 

 
30 O bolsa família é um programa de transferência de renda do governo federal brasileirodestinado às 

famílias em situação de pobreza. 



65  

associação da mulata ao estigma da sexualização.Na mesma linha, Manuel Bandeira 

escreve um poema em homenagem ao livro Casa Grande e Senzala, de Gilberto 

Freyre,exaltando os chamegos das mulecas safadas com os sinhôs. Quando 

refletimos que os “sinhôs”eram os senhores de escravos da casa grande que 

estupravam as escravizadas da senzala, não é possível identificar chamego nenhum 

nessa relação. 

Durante o período da Ditadura militar no Brasil pós-1964, o mito da democracia 

racial também é reforçado enquanto discurso de governo.No perído da ditadura, os/as 

pesquisadores/as que ousavam contrariar esse mito, desenvolvendo pesquisas sobre 

a realidade racial brasileira, eram perseguidos/as e censurados/as.Temos como 

exemplo a pesquisa de mestrado intitulada Estudo comparativo da evolução do negro 

estudante universitário, nas décadas de 50/60, em São Paulo, do pesquisador negro 

Edson Eustáquio, abandonada devido à necessidade de exílio do intelectual, que 

enfrentou prisão e investigação militar em 1970 (Trapp, 2021). Assim como Eustáquio, 

temos outros intelectuais negros/as que foram obrigados/as a buscar o exílio diante 

da repressão da ditadura militar, como é o caso de Abdias Nascimento, que ficou mais 

de 10 anos longe do país, durante o regime militar, devido ao seu envolvimento com 

a luta antirracista. 

Muitas pessoas negras, que se organizavam em torno da questão racial de 

maneira coletiva, foram perseguidas e investigadas, pois a pauta de raça e classe era 

vista como um discurso comunista que deveria ser combatido.O questionamento ao 

mito da democracia racial foi muito importante para a construção da oposição ao 

discurso mentiroso da igualdade racial no Brasil, amplamente defendido pelos 

militares.Embora, após a reabertura política, tenhamos avançado em torno de 

pesquisas e organizações antirracistas, o mito da democracia racial em nossa 

sociedade segue reaparecendo nos discursos mais atuais, sobretudo de grupos de 

extrema-direita que defendem abertamente o retorno da ditadura no Brasil. 

Em nossa sociedade, a raça foi tratada do ponto de vista do embranquecimento 

e da democracia racial, atribuídaà ideia de um país mestiço e sem conflitos raciais, 

como estratégia de apagamento de genocídio do povo negro e indígena.A tentativa 

de apagamento da ideia de raça, influenciada pelos horrores da segunda guerra e do 

nazismo, no campo da ciência e do discurso, não foram suficientes para gerar a 

erradicação do imaginário racista e das políticas de morte dedicadas aos grupos 

racializados. Aqui, o racismo se reinventa e se infiltra nas relações cotidianas de forma 



66  

sofisticada. 

A tentativa de apagar os conflitos raciais, apresentando à sociedade essas 

discussões do ponto de vista de uma harmonia entre as raças, ainda demonstra seus 

efeitos sociais. Atualmente, muitas pessoas sentem dificuldades em responder a 

pesquisas que envolvem questões raciais, ou até mesmo acreditam que esse tipo de 

levantamento seja desnecessário. Quando analisamos os dados sobre a 

desigualdade racial no Brasil, percebemos o quão assustadora é a discrepância entre 

pessoas brancas e negras neste país.Conforme foi mencionado, as mulheres negras 

se encontram na base da sociedade brasileira, enquanto os homens negros, embora 

sejam homens em uma sociedade patriarcal, sofrem outros tipos de violências, que 

se manifestam principalmente através dos altos indíces de homicídios e 

encarceramento dos quais são vítimas. 

Segundo o Anuário Brasileiro de Segurança Pública (2024), referente ao ano 

de 2023, os homens são as maiores vítimas da violência intencional de policiais civis 

e militares, sendo que, desses homens69,7% são negros, com faixa etária de 35 a 54 

anos.A faixa etária de jovens com 18 a 24 anos representa uma taxa de mortalidade 

três vezes maior que a nacional, e a maioria dessas mortes ocorre em via pública, o 

que nos revela a violência da política de morte de nosso país. 

Em 2025, o atleta Weslley Caitano participou de uma corrida em 

Niterói,utilizando um colete à prova de balas, ação que faz parte do projeto “corredor 

em perigo” e teve apoio da ONG Alma preta para denunciar a violência vivenciada por 

homensnegros no Brasil.Sobre o encarceramento, as pessoas negras representam a 

maioria em condições de restrição de liberdade.Em nenhum momento da história da 

análise dos dados prisionais no Brasil de 2005 a 2023, esses dados foram diferentes. 

Ainda de acordo com o Anuário Brasileiro de Segurança Pública (2024, p. 360), o 

jovem negro e de baixa escolaridadese torna amaior vítima também ao ser 

“parado,retido,revistado e condenado”. 

Diante de dados tão assustadores,não podemos negar que a desigualdade 

racial é uma realidade em nosso país,construindo um imaginário simbólico de 

exclusão e criminalização, que traz efeitos muito prejudiciais à população negra. Esse 

projeto de país assentado na discriminação racial,há 500 anos reflete nas escolas, 

produzindo um possível trauma racial, conforme aponto nesta tese. 

 

 



67  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Porque as pessoas ficam tão desconfortáveis ao falar sobre a raça de seus 

filhos? 

Estamos atualizando e incluindo a raça dos estudantes no censo escolar. A 

mudança ocorre devido à necessidade de avaliaçãodas estatísticas raciais da 

educação para criar políticas públicas de incentivo à igualdade.  

Esse acontecimento causou um desconforto muito grande na comunidade 

escolar. Muitos se colocando contra, por falta de informação sobre a importância 

deste levantamento, e outros se colocando contra por uma necessidade de negar a 

discussão racial, aquela falsa ideia de que falando do problema estaríamos criando 

um. Os resultados foram que, por dúvida, falta de letramento racial ou vitória das 

políticas de embranquecimento, boa parte da comunidade se definiu como 

branca.Muitos alunos e suas famílias, embora possuíssem fenótipos negros, não se 

identificaram como pretos ou pardos.  

O levantamento ocorreu de forma rápida e sem tempo para a construção de 

um debate para com a comunidade sobre os dados que estavam informando, como 

muitas coisas que ocorrem na educação, sempre vindas de baixo para cima e sem 

tempo de amadurecimento. Fica acesa a lâmpada de mais uma temática urgente 

para organizar e construir com a comunidade, mas também muitas dúvidas em 

relação às formas pelas quais faremos isso de um modo que nos aproxime e não 

nos distancie das famílias e suas formas de ver e entender o mundo. 

 

 

 



68  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SIM: QUERÊNCIA 

 

I 

Sim: querência 

vastidão, liberdade 

e aqui me agrilhoaram. 

Sim: querência 

tropas ao saladeiro 

e aqui me charquearam. 

Sim: querência 

tropas de guerra, lanças 

e me puseram na linha de frente 

morte como alforria. 

Sim: querência 

baile de branco / baile de negro 

e aqui me barraram porta de emprego. 

Querência sim 

Pois querer é adoçar. 

Querência sim 

Mas com esse gosto amargo. 

 

 

II 

Querência sim: 

meus esses campos 

coxilhas e sangas 

queiram ou não 

e o boi que me entende na canga 

o pingo que espera de rédea no chão 

o téu-téu me avisa e me quer quero-quero 

queiram ou não 

meu mate que espera espumante 

minha a terra que se abre no arado 

sorriso escuro como a mão que planta 

sorriso escuro e fértil. 

É minha a outra terra  

lábios de suave fonte 

seios de boa seiva 

ventre de boa verga 

e a outra semeadura e os frutos para quem 

QUERÊNCIA SIM 

CADA VEZ MAIS 

QUEIRAM OU NÃO. 

(Silveira, 1977, p. 16). 

 

 



69  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 
 

 

 

 

Aqui não existe raça.  

 

“Parece que tudo agora é sobre negros indígenas e quilombolas”, escuto 

alguns colegas falando nos corredores da escola. A branquitude se sente 

incomodada de ceder o pouco espaço que temos conseguido na escola para 

construir uma educação mais plural.  

Uma vez, a coordenadora me perguntou se o professor poderia fazer um 

questionário que, entre as perguntas, indagasse qual era a raça do aluno. Esse 

questionamento representa o grande tabu que é tocar no assunto de raça no 

ambiente escolar. Claro que respondi que sim, poderia, e que era importante a 

identificação racial para as pesquisas sociais, a exemplo as provas que o governo 

aplica para identificar a alfabetização nas escolas e perguntam sobre as questões 

raciais.  

É fato que as frases “somos todos iguais” e “só existe uma raça, a humana” 

que segue aparecendo nos cartazes dos trabalhos escolares confundem as pessoas 

sobre a realidade brasileira. Além de confundir, levam a uma tentativa de 

universalizar e padronizar, um processo que apaga as nossas diferenças, diferenças 

essas que não nos diminuem, pelo contrário, enriquecem a nossa convivência em 

sociedade. 

 

 



70  

3.2.Branquitude  e a escola 
 

 
 

Figura 8 - Fragmento do vídeo-instalação“A ferida colonial ainda dói”, Jota 
Mombaça. 

 

Fonte: Vídeo Brasil. 

 

 

“Precisamos que vocês admitam o fato de que nos viam 
como seres inferiores, que nos roubaram nossas terras, 
nossa humanidade, nosso amor próprio. Precisamos que 
vocês nos compensem publicamente: que digam que, para 
compensar seus próprios defeitos, vocês lutam para terem 
poder sobre nós, vocês apagam nossa história e nossa 
experiência, porque lhes fazem sentir culpados – preferem 
esquecer seus atos de brutalidade. Que digam que se 
separam das minorias, que nos desconhecem, que suas 
consciências duplas separam partes de vocês, transferindo 
o lado ‘negativo’ para nós” (Anzaldúa, 2005, p. 713). 

 

Um dia desses, escutei a fala de uma companheira de militância. Ela relatava 

que a escola foi o primeiro ambiente pelo qual seus filhos entraram em contato com o 

racismo. Escutar essa fala me trouxe um certo estranhamento, pois a minha 

experiência de racismo ocorreu desde muito cedo, no meu contato diário com a família 

branca de minha mãe, na qual eu me sentia a exceção. Não tive a oportunidade de 

viver esse espaço seguro, de uma família negra com letramento racial que protege 



71  

seus filhos do mundo racista e cria uma consciência racial forte, capaz de munir as 

crianças para lidar com o racismo. 

Neusa Santos Souza (1983), relata em seu livro Tornar-se negro: ou as 

vicissitudes da identidade do negro brasileiro em ascensão social o quanto as marcas 

da diferença começam em casa, quando as crianças advêm de casamentos 

interraciais. A autora relata que a mãe branca destacava para o filho que ele era um 

menino preto. Minha mãe também fazia isso conosco,nos lembrava que éramos 

meninas negras e que podíamos sofrer racismo,o que para ela era uma forma de nos 

alertar e proteger, também reafirmava a nossa diferença. Sendo o branco a referência, 

éramos nós que tínhamos que nos proteger da nossa “condição”. 

Esse acontecimento me fez relembrar também a fala de Mano Brown31, em seu 

podcast Mano a mano, quando compartilha que, ao viver em um ambiente 

majoritariamente negro, a questão de raça não surgia em seu cotidiano. Da mesma 

forma, bell hooks (2013) relata que antes da integração racial das escolas nos Estados 

Unidos, os/as professores/as negros/as realizavam um ótimo trabalho de autoestima 

e valorização de seus estudantes de cor, de modo que a experiência do racismo no 

cotidiano escolar e familiar era muito restrita. Esse quadro se transforma 

completamente quando ocorre a integração racial, pois as crianças negras são 

obrigadas a sair de seus espaços para estudar em escolas de crianças brancas. 

A escola brasileira, embora oriunda de um país com grande diversidade racial 

e cultural, é dominada pela cultura branca. Trabalhei em muitos lugares em que 

apenas eu era a professora negra,mesmo que o município tenha dez anos de 

implementação das cotas raciais nos concursos públicos, no ambiente escolar ainda 

somos minoria de professoras/es negros/as na cidade.Estou falando a partir do estado 

com menor densidade demográfica negra do Brasil,acredito que em outros estados 

essa questão quantitativa seja diferente. A questão é que, com ou sem presença 

negra, a educação brasileira é moldada pela cultura dominante, que é a cultura na 

branquitude. 

As dificuldades em torno da construção de uma educação plural, que 

representa diferentes formas de cultura e de vivências, como a multiplicidade da 

 
31 Pedro Paulo Soares Pereira é um rapper e compositor brasileiro,membro do grupo racionais mc’s, 

conhecido por retratar em suas músicas as injustiças e as violências raciais. Atualmente,tem um 
podcast chamado “Mano a mano” em que já entrevistou muitas personalidades importantes da história 
brasileira. 



72  

sociedade brasileira, perpassa por uma necessidade de não definir apenas um modo 

de ser e pensar como universal, levando ao apagamento das demais 

experiências.Esse alargamento de perspectivas pressupõe o fim de privilégios da 

branquitude que tem se colocado como centro, referência na escola e na produção de 

conhecimento. 

Um estudo sobre branquitude publicado por Edith Piza (2020) no livro 

Psicologia social do racismo: estudos sobre branquitude e branqueamento no Brasil 

relata aspectos importantes sobre o que significa ser uma mulher branca nos espaços 

da escola e de lazer, e nos aponta a invisibilidade pela qual a branquitude trata as 

questões raciais.A pessoa branca não se reconhece como um sujeito racializado, o 

que gera total indiferença sobre esse elemento social. 

 
Esta pode ser uma das causas mais complexas para a escuta e decodificação 
das flagrantes vivências de racismo por crianças negras, por exemplo, no 
espaço escolar. Ali, muitas vezes, professoras brancas alegam não 
reconhecer práticas ofensivas entre crianças brancas e negras como 
expressões de racismo ou dizem não saber “lidar” com essas questões (Piza, 
2020, p. 86). 

 

Esses dados apontam que lutar contra o racismo não é apenas um exercício 

de contenção da discriminação, mas de reconhecer os aspectos simbólicos e 

psicossociais que estão imersos no conceito de raça. Tais aspectos não dizem 

respeito apenas à questão negra, mas também à branquitude e seu ideal de 

universalidade e supremacia. 

Por branquitude, Edith Piza (2020) define o comportamento da pessoa branca 

e a forma como ela se vê, permeada por relações de poder sobre o outro que ela tem 

o poder de nomear, em contrapartida do lugar que ela ocupa de possível 

“neutralidade”. O branco se vê como “modelo paradigmático de aparência e de 

condição humana”(Piza, 2020, p.72). Para acabar com o racismo, e não só isso,para 

a construção de uma nova educação e sociedade, é essencial que as pessoas 

brancas reconheçam o lugar que ocupam e comecem, ainda que aos poucos, o 

processo de desconstrução dessa invenção socialmente construída e vista como 

“maravilhosa” por aqueles/as que dela se beneficiam. 

Os estudos sobre branquitude passam a ser sistematizados enquanto“estudos 

críticos da branquitude” a partir dos anos 90 nos Estados Unidos,se espalhando para 

outras regiões como o Brasil.Antes disso, autores como DuBois,Frantz Fanon e 

Guerreiros Ramos já apontavam que, para analisar as questões raciais, era 



73  

necessário olhar para a população branca diante do seu ideal de superioridade.Esses 

estudos contribuíram para que o conceito de raça não fosse estudado somente pela 

perspectiva do olhar sobre os grupos vistos como marginalizados (Schucman, 2020). 

A branquitude começa a ser construída na modernidade, através da 

colonização e das novas nações. Ao inventar o negro e o indígena, o branco inventa 

também a si mesmo. Nessa construção relacional, a branquitude retira do outro a  

 e os valores, atribuindo essas características somente a si mesma. Diante disso, é 

um desafio ultrapassar essa imposição construída na colonização para legitimar a 

dominação, pois essa estrutura é calcada em valores “positivados” e nos fecha em 

mundos: o mundo branco o mundo negro. Assim, “o negro quer ser branco. O branco 

incita-se a assumir a condição de ser humano” (Fanon,2008,p.27). O branco não quer 

abandonar a sua brancura, o negro tenta a todo custa esconder a sua negrura. 

É importante ressaltar que ser branco é uma categoria socialmente construída, 

algo que se altera conforme o momento histórico que estamos falando e também o 

lugar. A população branca, enquanto grupo social, possui privilégiosmateriais e 

simbólicos.Na escala econômica, possui melhores condições de renda e até mesmo 

privilégios no sistema judicial, pois, com certa frequência, as pessoas brancas que 

cometem crimes idênticos aos crimes cometidos por pessoas negras acabam por 

serem menos condenadas. Os privilégios simbólicos se manifestam a partir da 

herança de aspectos positivos sobre sua estética e subjetividade (Schucman,2020). 

No processo educativo, são muitas as dificuldades de inserir o estudo de África, 

da cultura afro-brasileira e dos povos indígenas quando estes são vistos como 

exóticos, inferiores e até mesmo demonizados por se chocarem com a visão 

reducionista do modelo ocidental branco e judaico-cristão. Tratar das questões da 

branquitude não é tarefa fácil na sociedade, de modo geral, algo que reflete no 

ambiente escolar e revela o quanto as pessoas brancas possuem um pacto 

inconsciente para proteger uns/as aos/às outros/as e manter seus privilégios (Bento, 

2022). 

Na mitologia grega, Narciso se apaixona por seu próprio reflexo, e essa 

metáfora do narcisismo nos ajuda a pensar a branquitude, o lugar que ela defende e 

assume de referência,autocentramento, destaque e progresso, construído através de 

um suposto esforço pessoal que ignora uma série de privilégiosincluídosna 

experiência branca em um país como o Brasil, responsável por manter mais de 400 

anos de escravidão.Ao pesquisar as relações raciais presentes nas organizações 



74  

empresariais e no poder público, Cida Bento (2022) identificou que esse pacto mantém 

as pessoas brancas em relações de poder no mundo atual. 

A ausência de pessoas negras ou a preferência por estar entre pessoas 

brancas não são identificadas na branquitude como um aspecto segregador. O fato 

de nosso país não ter criado leis especificamente segregacionistas, como ocorreu nos 

Estados Unidos e na África do Sul, é utilizado como argumento para justificar a não 

segregação racial. No entanto, as favelas, as universidades, os presídios e até mesmo 

o Supremo Tribunal Federal brasileiro têm cores bem definidas. Nas últimas 

nomeações para composição do Supremo Tribunal Federal, o movimento negro, junto 

a representações políticas e pessoas influentes, iniciaram uma campanha para exigir 

a nomeação de uma mulher negra, pois, até o presente momento da história do país, 

nenhuma mulher ocupou esse cargo, visto que a campanha não foi aceita pelo poder 

público. 

A qualidade do espaço branco, sendo em grande parte medida pela 
ausência de pessoas não brancas (negras em particular), é realmente 
uma mensagem profunda, que é intensamente internalizada e 
reforçada diariamente através de discursos normalizados sobre boas 
escolas e bairros. Essa dinâmica de ganho – e não perda por meio da 
segregação racial – pode ser considerada o aspecto mais profundo da 
socialização racial branca (DiAngelo,2018,p.42). 

 

A branquitude cria um lugar de referência para as pessoas brancas e um lugar 

de marginalização para as pessoas negras. Na minha infância, ninguém precisava me 

dizer, mas eu não seria a melhor. Para ser considerada boa o suficiente, teria que ser 

duas vezes melhor32, tampouco seria a mais bonita, pois meu cabelo não era “bom” e 

meus traços faciais não eram “delicados”. Mesmo com a pele mais clara, o nariz 

grande denunciava que meus traços não eram da branquitude. Essa experiência não 

ocorre com pessoas brancas que estão libertas desse “fardo psíquico” (DiAngelo, 

2018). Assim, 

O negro vive cotidianamente a experiência de que sua aparência põe 
em risco sua integridade. Se a cultura lhe atribui a natureza que é da 
ordem do inaceitável, esses sentidos são introjetados pelo negro e vão 

 
32 A música “A vida é um desafio” do grupo Racionais Mc’s, inicia com orelato de umamãeque alerta o 

filho o quanto ele deve ser duas vezes melhor por ser um menino preto em uma sociedade 
racista.Desde cedo, a mãe da gente fala assim “filho, por você ser preto, você tem que ser duas vezes 
melhor. Aí,passado alguns anos, eu pensei: como fazer duas vezes melhor, se você tá pelo menos cem 
vezes atrasado pela escravidão, pela história, pelo preconceito, pelos traumas, pelas psicoses, por tudo 
que aconteceu? Duas vezes melhor como? Ou melhora, ou ser o melhor ou o pior de uma vez. E 
sempre foi assim”. 

 



75  

necessariamente produzir configurações psiquicas particulares 
(Nogueira, 2021, p. 67). 

 

O sujeito negro está associado ao sujo, ao ser atrasado e “despossuído de 

valores” (Souza, 1983). Esse fenômeno é tão intenso e cruel na infância que leva a 

pessoa a um sentimento de inferioridade e à reprodução do discurso do dominador,de 

modo que as pessoas negras também acabam reproduzindo discursos de violências 

para com seus/as próprios/as irmãos/ãs de cor.Podemos notar o sentimento de 

autodepreciação na infância na narrativa de Luísa, entrevistada por Santos(Souza, 

1983, p. 29) em sua pesquisa: 

 

Eu me achava muito feia. Quando eu tinha seis, sete anos, eu queria 
ser freira. Eu pensava assim:gente feia casa com gente feia.Eu sou 
feia não quero casar com gente feia.Vou ser freira…eu era muito 
invejosa: inveja do físico das pessoas – achava que as pessoas eram 
muito mais do que eu. 

 

Quando escrevo e leio sobre isso, parece muito pesado e forte, como se eu não 

pudesse afirmar que vivi isso. Aceitar tudo isso é revisitar muitas dores, é difícil 

relembrar esses episódios traumáticos, sobretudo em uma fase tão importante da 

vida, que é a infância. Ao crescermos, não nos desvinculamos da nossa criança 

interior, ela nos acompanha por todos os lugares. 

 
O sistema educacional é usado como aparelhamento de controle 
nesta estrutura de discriminação cultural. Em todos os níveis do ensino 
brasileiro – elementar, secundário, universitário – o elenco das 
matérias ensinadas [...] constitui um ritual da formalidade e da 
ostentação da Europa, e, mais recentemente dos Estados Unidos. Se 
consciência é memória e futuro, quando e onde está a memória 
africana, parte inalienável da consciência brasileira? Onde e quando a 
história da África, o desenvolvimento de suas culturas e civilizações, 
as características do seu povo foram ou são ensinadas nas escolas 
brasileiras? Quando há alguma referência ao africano ou negro, é no 
sentido do afastamento e da alienação da identidade negra 
(Nascimento, 1978, p. 93). 
 

O silenciamento sobre a identidade negra produz marcas na forma como nos 

entendemos enquanto pessoas racializadas e contribui para a reprodução de 

estereótipos racistas, além do reforço da superioridade dos/as estudantes brancos/as. 

Os sujeitos brancos têm o sentimento de “pertencimento racial”, pois tem suas 

imagens refletidas de forma positiva em todos os espaços sociais. Com base nos 

estudos de DiAngelo (2018) o sentimento de superioridade branca tem surgido muito 



76  

cedo, ainda na idade pré-escolar. Hoje, as crianças entram na pré-escola com quatro 

anos de idade e, embora esse fator seja benéfico para famílias mais pobres, sendo 

garantia de alimentação de qualidade e estímulos pedagógicos que não podem ser 

fornecidos às crianças de famílias negras em ambientes familiares menos favorecidos, 

também corrobora para o contato com padrões da branquitude e o racismo que ele 

gera. 

No cotidiano da escola, é comum escutarmos comentários proferidos por 

alguns/as professores/as na sala de professores e nos demais ambientes de 

convivência da escola, sobre o incômodo em trabalhar as questões raciais na escola 

por falta de conhecimento sobre o assunto ou ausência de materiais didáticos 

necessários. Esse incômodo tem relação com o “conforto racial” que as pessoas 

brancas têm na sociedade, como se entendem como sujeito universal, a questão de 

raça é compreendida como algo à parte de sua realidade (DiAngelo, 2018). 

As pessoas brancas não se vêem como sujeitos racializados e, diante disso, 

sustentam a fantasia da invisibilidade (Schucman, 2020), apelando para a 

individualidade e a universalidade. Primeiramente, se apresentam como sujeitos 

únicos que possuem histórias diferentes, se afastando da ideia de um grupo que tem 

privilégio branco, contudo, também defendem a ideia de que somos todos/as seres 

humanos. Assim, utilizam o argumento da universalidade para esconder a 

desigualdade racial (DiAngelo, 2018). 

Ao debater e refletir sobre as questões raciais, as pessoas brancas precisam 

lidar com o “desconforto racial” pelo qual nós, pessoas negras, convivemos 

cotidianamente.Diante disso, muitas vezes, apelam para uma “arrogância racial”, ou 

seja,não são capazes de reconhecer e se aprofundar sobre os estudos de raça, 

exigindo que as pessoas negras façam isso por elas (DiAngelo,2018). No mês da 

consciência negra, é comum que nós, do movimento negro, sejamos 

sobrecarregados/as de convites para fazer palestras em escolas e outros ambientes 

sociais, ao passoque, no restante do ano, esses debates sejam completamente 

ignorados. 

No ambiente escolar, é comum presenciarmos incômodos e indiferenças a 

respeito de assumir um compromisso ético para trabalhar questões raciais. São falas 

que revelam o medo de “perder o mundo”(Mombaça, 2021), e elas partem tanto de 

uma negação de trabalhar com a temática, como trabalhar a temática sob a 

superficialidade, ao passo que não interfere na configuração das estruturas racistas. 



77  

O debate sobre a branquitude é fundamental para a construção de uma outra 

educação, afinal é “o racista que cria o inferiorizado” (Fanon, 2008, p. 90). Não 

podemos transformar o ambiente educacional sem reconhecer as tensões raciais que 

nos cercam enquanto sociedade, e isso envolve conhecer a história silenciada de um 

povo,mas também identificar os grupos que oprimiram e seguem oprimindo.Talvez, 

esse seja o maior desafio enfrentado nos últimos tempos, pois nos revela que uma 

educação antirracista é uma educação que questiona a estrutura do sistema em que 

vivemos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



78  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

. 

O racismo sempre chega primeiro. 

 

A professora entra na sala da direção dizendo que tinha um homem “suspeito” 

na porta da escola pedindo para buscar o aluno. Me levanto preocupada da mesa e 

vou até a porta de entrada da escola. Ao avistar o homem “estranho”, avisto um homem 

negro. O rapaz, um homem negro, tinha chegado na escola com a empresa que 

recolhia o lixo reciclável, entrou na escola, pois toda semana fazia isso. Percebi, 

naquele momento, que a professora sequer tinha escutado o que o homem tinha falado, 

como sempre, o racismo chegou primeiro. O racismo faz com que as pessoas não 

sejam vistas, ouvidas e compreendidas. Primeiro, se vê a raça, o estigma, o outro, a 

ameaça. O racismo sempre chega primeiro. 

 



79  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pedro. 

“Tudo que eu quero é uma escola que fosse boazinha comigo” – é a fala do 

Pedro, de sete anos, vítima de racismo em uma escola particular brasileira. Hoje, Pedro 

não brincou com ninguém na escola, tem sido assim todos os dias. A professora 

pergunta:  

- Quem gostaria de brincar com o Pedro?  

Ninguém responde. 

A professora sai da sala para o seu café, todos correm para o pátio. Pedro senta 

no banco do pátio, sozinho.A solidão na infância é como estar dentro de um grande 

buraco profundo, você escuta as vozes lá de cima, mas ninguém pode te ver. 

Pedro não tem vontade de ir à escola, às vezes ele tem até medo, não está 

acostumado a estar só. Em casa, ele está sempre rodeado dos irmãos e dos primos, 

sob o olhar de seus pais, tios e avós. As professoras acham que ele tem problemas de 

aprendizagem, sem vontade de estudar, suas notas são ruins. Na hora de ir embora, 

eles o deixam em uma sala separada, ele não consegue ver o transporte chegar, não 

sabe onde está. 

Pedro não foi convidado para fazer o príncipe na peça de teatro da escola, ele 

já ouviu histórias sobre príncipes negros, mas a escola parece não as conhecer. Pedro 

não conta pra mãe de sua solidão, pois não quer que ela chore. Pedro não brincou por 

um ano. 



80  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sim, um dia eu fui princesa. 

Essa história é um exemplo de que se aprende ao ensinar e se ensina ao aprender, 

como dizia o grande mestre Paulo Freire. Naquele mês de novembro, decidimos que 

contaríamos a história de princesas negras. Não sabíamos muito como isso seria feito, mas 

gostaríamos que fosse de forma lúdica. Nesse processo, resgatamos nossas crianças 

interiores. Qual era a experiência que nós, enquanto meninas negras, gostaríamos de viver? 

Uma de nós alugou um lindo vestido de princesa – bem rodado e longo – e uma coroa. A 

exemplo daqueles da Disney. A outra ficou encarregada de contar a história, já vestida com 

elementos que remetessem à africanidade.  

A contação de história mexeu muito conosco. Foi fundo na timidez que tínhamos na 

infância, frequentemente transformada em uma estratégia de passar despercebida para não 

sofrer, mas que continha aquele desejo reprimido de ser vista, escutada e admirada, que 

toda criança possui. Nós tivemos que vasculhar nossas inseguranças e dores. Contamos a 

história de uma menina que não acreditava na existência de princesas negras, mas que, no 

final, descobre que veio de um lugar distante, que atravessava o oceano e era povoado não 

só por princesas, mas também por reis e rainhas negras. 

As crianças amaram a história, principalmente por causa da caracterização. Ali, 

deixamos de ser professoras e nos tornamos princesas de verdade. Nos outros dias, os 

alunos passavam por nós, nos corredores da escola, e questionavam, desconfiados: por 

acaso, não éramos as princesas da história que ouviram outro dia? Aquela experiência 

ressignificou muitas dores de nossas infâncias, ao mesmo tempo em que proporcionou uma 

outra leitura de mundo para nossas crianças. 

 



81  

Negritude: resistências e indagações 
 

Figura 9 - Zumbi Voltará, do artista Gleyson Borges. 

 

Fonte: Site A coisa ficou preta. 

 

Neste trabalho, utilizo a categoria “negro”, compreendendo que esse conceito 

se aplica ao contexto brasileiro e reúne pessoas de pele preta, retintas e não retintas, 

ou pretos e pardos, como o Instituto Brasileirode Geografia e Estatística - IBGE utiliza 

em nosso país. Aqui, o conceito de raça é compreendido como fator social e não 

biológico, e tem sido utilizado também como ferramenta de luta por justiça social. 

Mesmo diante de um cenário de extrema violência, da manutençãode 

estruturas coloniais e da negação das desigualdades raciais no Brasil, a população 

negra possui um histórico de luta e de resistência, capaz de ressignificar a ideia de 

raça, construída para inferiorizar e desumanizar.Desde o início da escravidão,houve 

resistência. As fugas,os assassinatos de homens brancos e a instauração dos 

quilombos em diferentes espaços do país demonstram que a população negra lutou 

por liberdade. 

Em Rio Grande, também temos a presença de uma história de resistência à 

escravidão.O quilombo do negro Lucas, localizado na Ilha dos Marinheiros, contou 

com escravos/as fugitivos/as, que organizaram uma comunidade na região. As fugas 



82  

eram recorrentes na vida dos/as escravizados/as rio-grandinos/as. Buscavam 

atravessar a fronteira para o Uruguai, local em que a abolição ocorreu mais cedo em 

relação ao Brasil. Além disso, também contamos com a presença do quilombo situado 

na região da Quinta, no qual ainda podemos encontrar pessoas remanescentes. 

Embora a literatura narre a presença do/a escravizado/a e a crueldade a que 

eram expostos/as, a resistência quilombola, no entanto,não é descrita por ela. Essa 

resistência era tão intensa que os capitães do mato recebiam remuneração maior para 

capturar os/as escravizados/as que eram de quilombos.Os poetas que narravam a 

escravidão, como é o caso de Castro Alves,tratam como um crime e crueldade sem 

fazer uma denúncia à escravidão enquanto estrutura que mantinha a sociedade 

escravista (Bernd; Bakos,1991). 

Os/as escravizados/as se organizaram em diferentes revoltas na luta pela 

liberdade.No Rio Grande do Sul,formaram um grupo de homens armados, que lutaram 

ao lado dos farroupilhas, em 1835, sob a promessa de liberdade.Em diferentes 

momentos da história do Brasil, os/as escravizados/as fizeram parte do exército 

brasileiro, em disputas como a guerra do Paraguai ou da Cisplatina, também sob a 

promessa de liberdade (Bernd; Bakos,1991). 

Ao analisar e denunciar a realidade em que a população negra vivia, a imprensa 

exerceu um papel importante. O primeiro jornal gaúcho a realizar uma campanha 

abolicionista, denominado A voz do escravo, surgiu na cidade de Pelotas, no ano de 

1881. Se dedicava em denunciar a violência dos senhores de escravizados/as para 

com o/a escravizado/a, de forma que já era chegada a hora da abolição.No contexto 

de pós-abolição, em 1892, surge o jornal O exemplo, fundado em Porto Alegre, que 

se organizava em torno do combate à discriminação,ainda presente no estado, 

mesmo tendo findado a escravidão (Bernd; Bakos,1991). 

O Estado brasileiro tem um histórico de exclusão da população negra. Após a 

abolição, nenhuma política de reparação foi criada para incluir a população negra no 

mundo do trabalho ou para permitir o acesso à educação e à moradia. A Lei de Terra 

garantiu que o/a negro/a liberto/a não tivesse acesso à terra, pois, a partir de então, 

só seria de sua propriedade diante da compra. Ainda, o/a excluiu do mercado de 

trabalho, apostando apenas na oferta de trabalho aos imigrantes que, além de 

receberem terras do Estado, ocupavam o trabalho livre. 

Além disso, a Lei da Vadiagem, criada em 1941 pelo presidente Getúlio Vargas, 

atribuía à prisão as pessoas que não tivessem um trabalho,com pena de até três 



83  

meses. Diante de uma abolição sem reparação, sabemos que a maioria das pessoas 

negras se encontravam em condições de desemprego. Dessa forma,no Brasil, se 

inicia o processo de encarceramento da população negra, que se mantém em grandes 

estatísticas até os dias de hoje.Em contrapartida, o mesmo presidente 

descriminalizava a capoeira,elevando-aao status de esporte como intuito de “valorizar” 

a capoeira,mas seguindo a política de “democracia racial”, como foi apresentado 

anteriormente. 

Diante deste cenário de exclusão,a população sempre buscou formas de 

resistir. Nesse sentido, as organizações coletivas negras foram os movimentos que 

mais tiveram força frente às opressões. Provocando tranformações estruturais 

eteóricas, a questão racial, a partir do movimento negro,adquire sentido político.  

Ao atribuir sentido político e social à invenção da ideia de raça,a luta por 

igualdade racial passou a denunciar a desigualdade racial e o privilégio branco,que 

ainda se perpetua no país.Esse processo levou à construção de elos de ligação entre 

as pessoas negras. Tais ações nos permitiram alimentar uma nova forma de pensar 

o ser negro/a, capaz de confrontar a sociedade racista. 

Um dos caminhos que têm sido escolhidos é o que permite refletir sobre a 

relação das pessoas negras com a África, assim comoa herança histórica que a 

experiência afrodiaspórica foi capaz de preservar e reinventar.Dessa forma, 

pensadores/as negros/as passam a reivindicar a sua africanidade e americanidade 

(Mbembe, 2014), ou amefricanidade, como defende Lélia González(2020). 

Esse é um ponto importante quando pensamos em uma educação 

antirracista.Contar a história negra a partir da história dos povos e dos reinos 

africanos, antes do processo de colonização, nos permite não cometer o erro de 

começar a história negra a partir da narrativa da escravidão.Contudo, sabemos que 

recompor essa história não é tarefa fácil, tendo em vista todo o processo de 

silenciamento e apagamento que esses povos tiveram ao longo da história e a partir 

da imposição do eurocentrismo. 

Pensar a identidade negra, sob o viés da experiência de união, pode levar à 

positivação da estética negra, além da concepção de coletividade,tão importante para 

auxiliar na cura das feridas da violência racial. O movimento negro tem uma grande 

relevância nesse processo, pois vem atuando, ao longo da história do Brasil,como 

uma movimento educador que pressiona o governo e a sociedade para a criação de 

políticas raciais engajadasem conter o racismo, gerando caminhos de reparação para 



84  

a desigualdade racial no país (Gomes,2019). 

A partir da luta do movimento negro organizado, algumas pautas raciais têm 

sido incorporadas pelo Estado brasileiro, o que gerou uma grande transformação na 

forma como o país historicamente vem lidando com as questões raciais. A Frente 

Negra Brasileira, fundada em 1930, o Teatro experimental negro (TEN),criado em 

1944,o Movimento Negro Unificado (MNU), fundado em 1978, e a União de Negros e 

Negras pela Igualdade(UNEGRO), fundada em 1988, são exemplos deste movimento 

negro organizado. 

Ao olhar para o Rio Grande do Sul,podemos pontuar movimentos de resistência 

negra. 

Na Guerra dos Farrapos, pessoas negras formaram o pelotão dos 
Lanceiros Negros, traídos por comandantes brancos. Outros feitos de 
resistência negra recheiam a história sul-rio-grandense. Cabe lembrar 
que a data eminentemente negra comemorada no país desde o início 
dos anos de 1970 foi de inspiração gaúcha. Dia 20 de novembro, data 
da morte heróica de Zumbi dos Palmares, entra para a história 
brasileira, através de estudos realizados por integrantes do Grupo 
Palmares, sediado em Porto Alegre, a partir de 1971 (Fontoura, 2018, 
p. 131). 

 

A relevância do movimento negro está em permitir um processo de reinvenção 

da ideia de raça, pautado na busca das origens africanas e sua 

valorização.Issopossibilitou a introdução da ideia de raça no discurso da sociedade 

brasileira, desta vez, com uma perspectiva diferente da forma como fora tratada ao 

longo da história, a partir da negação ou do mito da democracia racial 

(Guimarães,2003). 

Os/as acadêmicos/as negros/as também se organizaram, fundando o 

MUN(Movimento Negro Universitário) em São Paulo, buscando auxiliar os/as 

estudantes negros/as na sua permanência no ambiente acadêmico segregador.Esses 

movimentos foram importantes na luta contra o apagamento das pautas raciais no 

país,assim como a valorização da história e da cultura negra(Trapp,2021). 

A criminalização do racismo, a política de ações afirmativas, a lei que inclui o 

ensino de História da África e da Cultura Afro brasileira nas escolas, a equiparação de 

injúria racial a crime de racismo, e o reconhecimento do território quilombola e da 

educação quilombola são exemplos dessas transformações sociais fortemente 

influenciadas pela luta negra.Essas legislações são importantes porque confrontam a 

ideia de uma democracia racial e reconhecem os conflitos e as desigualdades 



85  

causadas pelas questões de raça. 

A presença da classificação racial em pesquisas estatísticas nacionais, 

importantes no Brasil atual, é fruto também da luta dos/as ativistas negros/as que 

reconhecem a importância do levantamento de dados, que também denunciam a 

desigualdade racial para a criação de políticas (Guimarães, 2011). A ideia de raça, 

enquanto conceito político adotado pelo movimento negro, está associada ao conceito 

de negritude. Fundamentado por Aimé Césaire,esse conceito não foi criado para 

definir uma natureza biológica entre os negros,mas sim para pensar o que poderia 

ligar esses grupos na sua experiência africana e afrodiásporica.A ideia de pensar a 

unidade negra, ou comunidade negra, tem um poder político muito grande de 

organização e mobilização social. 

A negritude, como uma revolta contra o reducionismo europeu (Césaire, 2024), 

denúncia o homem universal, a violência da colonização e seu projeto de coisificação 

dos seres a partir do aniquilamento de todas as formas plurais de ver,pensar e 

viver.Para o autor, 

Mas o essencial é que com a negritude,era iniciado um 
empreendimento de reabilitação, dos nossos valores por nós 
mesmos,de aprofundamento sobre o nosso passado,por nós 
mesmos,do re-enraizamento de nós mesmos,em uma história,uma 
geografia e uma cultura.Tudo isso se traduzindo não por uma 
valorização arcaizante do passado,mas por uma reativação do 
passado, tendo em vista seu próprio distanciamento (Césaire, 2024, 
p. 112). 

 

Nesse processo, Césaire (2024) afirma a negritude como um caminho 

necessário à construção da nossa identidade coletiva, pois buscou responder o que é 

ser negro/a fora da definição racista que o/a desumaniza.Para responder 

isso,podemos pensar que a população negra se identifica assim a partir de três 

elementos: a situação de exclusão provocada pelo racismo; o fato de possuir uma 

memória e uma história em comum,como foi destacado acima,a partir do elo com a 

África; e a experiência de socialização negra, que produziu uma cultura específica 

desse grupo socialmente marginalizado (Munanga,2019). 

Embora esses três elementos possam causar um sentimento de identidade 

negra, não são facilmente assimilados. Primeiramente, porque muitas pessoas não 

desejam se reconhecer enquanto negras, pois buscam fugir dessa posição de 

exclusão social. Então, é comum ver as próprias pessoas negras negarem o 

racismo,ou afirmarem que nunca sofreram discriminação. Não é desejável fazer parte 



86  

da história do grupo das pessoas historicamente oprimidas. 

São muitas as dificuldadesde se identificar com uma memória e uma história 

que foi, e ainda é, silenciada e apagada, vista pelo eurocentrismocomo inferior e 

irrelevante.Identificar uma cultura negra, especialmente no caso do Brasil, tem sido 

difícil pelo processo de apagamento, mas também devido ao mito da democracia 

racial,que tem apagado o protagonismo negro e transformado a cultura negra em 

cultura nacional.Quando o país busca a fusão entre cultura brasileira e cultura 

negra,não é no sentido de valorizar as suas raízes africanas, mas sim no sentido de 

apagamento de todo um processo de resistência do povo negro, que lutou e luta 

diariamente, para manter viva a sua cultura frente a uma série de dificuldades 

cotidianas. 

Segundo o documento produzido pelo Ministério de Igualdade Racial, de 

monitoramento e avaliação sobre o censo demográfico de 2022, a população 

autodeclarada negra no Brasil representa 55,4% da população, e a população branca 

representa 43,5%. O primeiro levantamento populacional registrado na história de 

nosso país data de 1872. Embora, ao longo da história, tenha ocorrido uma série de 

alterações na forma de avaliar cor e raça nesses censos,desde 1940, a população 

negra – que compreende pretos e pardos – representa percentuais acima de 

50%.Segundo esse estudo, de 2010 a 2022, é possível notar um processo de 

“enegrecimento” da população negra no país. 

Esse processo de enegrecimento perpassa a experiência, vivenciada nos 

últimos anos, de um maior reconhecimento identitário da população negra, devido ao 

crescimento no letramento racial e ao aumento das discussões em torno das questões 

raciais no cotidiano brasileiro. As denúncias de injúria racial cresceram no Brasil, 

saltando “de 5.100 em 2022, para 11.610, em 2023, o que representa um incremento 

de 77,9% das ocorrências”(FBSP, 2024, p.110). Os dados apontam avanços no 

reconhecimento e enfrentamento ao racismo no Brasil.A criação do Ministério da 

Igualdade racial, em 2023, também representa um comprometimento do governo para 

com o combate à desigualdade racial. 

Contudo, é importante destacar que ainda estamos muito distantes de uma 

resposta eficaz para essas denúncias,pois sequer temos um panorama da cobertura 

dos casos de denúncia.Além disso,a sociedade brasileira ainda precisa avançar muito 

a respeito da construção do letramento racial dos seus cidadãos,tendo em vista as 

dificuldades de acesso e permanência que boa parte da sociedade brasileira possui 



87  

em relação à formação, às tecnologias ou à leitura. 

A percepção da nossa negritude começa pelo corpo, mas perpassa nossa 

mente, moral,intelecto e psicológico (Munanga,2019).São muitos os desafios em torno 

dessa reconstrução, sabemos que esse processo não irá ocorrer para nós sem uma 

forte luta. No entanto,mesmo diante dessas dificuldades, foram muitos os avanços 

atingidos, principalmente quando o espírito de coletividade consegue unir as pessoas 

em torno de uma causa comum, voltada ao fim das opressões e condições de vida 

dignas para todos e todas. 

Diante da violência racial, quando assumimos o controle sobre a nossa própria 

imagem, a partir da autodefinição,autovalorização e autossuficiência, vamos 

acumulando recursos para o enfrentamento ao racismo(Collins,2019). Para 

tanto,precisamos começar a reconhecer a nossa própria identidade e a compreender 

aquilo que somos, e não aquilo que querem nos tornar a partir do processo de 

racialização. Nesse processo, não nos colocamos mais como pessoas que desejam 

o mundo branco – de constante vigilância do racismo externo e da reprodução deste 

internamente em nós –, pois buscamos maneiras de nos alinharmos às possibilidades 

de sair da posição de vítimas para sobreviventes. 

A autodefinição envolve a conquista da própria voz,o reconhecimento de que 

devemos ser ouvidas e o fato de estarmos conscientes das imagens que a sociedade 

racista deseja construir sobre nós para refutá-las.Todo esse processo envolve 

empoderamento e não pode ser construído de forma individual. A nossa 

sobrevivência, desde os tempos da escravidão, sempre dependeu da nossa união e 

até hoje envolve o compromisso com nossos ancestrais, através do orgulho que temos 

de ver os nossos crescerem. 

Nossa história conta com a luta pela preservação da memória da vivência 

negra, como forma de assegurar a sua própria existência. A resistência quilombola se 

manifestava tanto nas localidades mais afastadas, que serviam como esconderijos do 

aprisionamento dos capitães do mato, como também se manifestava em 

“associações, irmandades,confrarias,clubes, grêmios, terreiros, centros, tendas, 

afóches,escolas de sambas e gafieiras” (Nascimento,2009, p. 202). Ou seja, 

diversoslocais da experiência negro-africano são potentes formas de organização, 

resistência e libertação, às quais o autor denomina como quilombismo. 

O quilombismo é incompatível com o capitalismo. Ao associar o quilombismo 

ao “meio brasileiro de comunitarismo”, Nascimento (2009) chama a atenção para o 



88  

fato de que a luta antirracista é também uma luta anticapitalista. Diante disso, faz parte 

da pauta negra a distribuição de renda a todos/as os/as brasileiros/as que a 

produzem.O autor apresenta o quilombismo como uma proposta de construção de um 

Estado Nacional Quilombista, pois compreende que a luta precisa englobar toda a 

estrutura da sociedade brasileira, ainda imersa na supremacia branca. 

Nós, mulheres negras e mães solos, questionamos a ideia de que as mulheres 

são inferiores e incapazes de viver sem a vigilância dos homens.Da mesma forma, a 

denúncia do racismo demonstra as contradições do capitalismo, que precisa criar 

grupos classificados como inferiores e incapazes paraexplorar sua mão de obra de 

trabalho.Diante disso, a luta antirracista é uma luta revolucionária. 

Dessa forma, percebe-se a contribuição do conceito de negritude nas 

dinâmicas de luta contra o racismo, enquanto uma passagem tática de combate à 

violência racial. Enquanto a população negra ainda estiver entre os piores índices de 

acesso à educação e saúde e nos maiores índices de violências realizadas pelo 

estado, ainda precisamos pensar a raça e as políticas públicas raciais necessárias 

para superar as desigualdades raciais que persistem desde o passado escravista. 

Neste contexto em que vivemos a concepção de negritude é essencial e 

eficiente, porém, é importante ressaltar que “há algo mais grave:o 

negro,afirmamos,cria para si mesmo um racismo antirracista” (Fanon, 2020, p. 146), 

pois ainda seguimos presos/as à ideia de raça, mesmo que na tentativa otimista de 

positivá-la.É importante alertar para os limites da ideia de negritude, sem esvaziar o 

poder que ela carrega para o movimento negro organizado.  

Como nos afirma Fanon: “veremos que outra solução é possível.Ela implica 

uma reestruturação do mundo” (2020, p. 95), mesmo que ela se afirme em um 

horizonte ainda muito distante da realidade que temos enfrentado no Brasil. Contudo, 

cabe apontar que esta necessidade existe e é importante de ser ponto de reflexão no 

espaço educacional, sem correr o risco de se perder em ideias vazias de que lutar 

pelo fim das raças anularia automaticamente as desigualdades raciais. 

Assim acredito que o grande desafio seja reconhecer que queremos um mundo 

sem raças, mas primeiramente precisamos lutar por uma equidade racial de fato, que 

só é possível com o fim dos privilégios da branquitude. 

 

 

 



89  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Todo mundo tem cor? 

 

Um dia desses, fui convidada para falar sobre educação antirracista para 

estudantes do curso de pedagogia. No intervalo dos debates, emocionantes e 

calorosos, uma moça chega até mim de forma privada e pede para me fazer uma 

pergunta. Ela gostaria de saber se era considerada uma menina negra. Engoli a 

seco aquela pergunta, não cabia a mim responder. Contudo, me atento às suas 

expressões e ao seu incômodo diante daquela indagação tão angustiante sobre a 

sua própria existência.  

Respondo a ela, convidando para que reflita em como as questões raciais 

atravessaram a sua vida desde a infância, buscando maneiras de instigá-la a pensar 

no quanto raça é uma categoria política que envolve a nossa disposição para lutar 

contra as injustiças.stamos atualizando e incluindo a raça dos estudantes no censo 

escolar. A mudança ocorre devido à necessidade de avaliaçãodas estatísticas 

raciais da educação para criar políticas públicas de incentivo à igualdade.  

 



90  

3.4.Cor e raça: as múltiplas faces do racismo 
 

Figura 10 - Mansinhas, série 2021-2022, de autoria de Chris Tigra. 

 

Fonte: Galeria de Arte Albuquerque Contemporânea. 

 



91  

“Porque eu, uma mestiza, 
continuamente saio de uma cultura 
para outra, 
porque eu estou em todas as culturas ao mesmo tempo, 
alma entre dos mundos, tres, cuatro, 
me zumba la cabeza con lo contradictorio. 
Estoy norteada por todas las voces que me hablan 
simultáneamente” 
(Gloria Anzaldúa, 2005, p. 704). 

 

A raça não é um ponto que impacta a vida de todas as pessoas, como 

desorganiza a vida de alguns/as estudantes negras/os. As pessoas brancas não se 

veem como pessoas racializadas, mas as pessoas negras, mesmo quando buscam 

negar esse ponto em suas vidas,em algum momento, encontrarão desconfortos 

internos e externos marcados pela questão racial. Dou início a este capítulo com um 

poema da Gloria Anzaldúa (2005), que nos faz refletir sobre as experiências de ser e 

viver sob os impactos da mestiçagem.Essa realidade é comum em nosso país, assim 

como nos demais países da América Latina. Muitas vezes, revela choques culturais 

entre culturas distintas, nos fazendo carregar a história do colonizado e do 

colonizador. 

Não é tarefa fácil transitar entre diferentes fronteiras, o que revela uma luta 

interior de quem vive a experiência mestiça (Anzaldúa,2005).Por muito tempo,eu não 

soube quem eu era, e não estou sozinha nessa caminhada, ainda mais em um país 

onde a miscigenação foi utilizada como política de Estado.Me defino como mulher 

cisgênera,negra de pele clara e cabelos com curvatura de origem africana. Por 

carregar traços da mestiçagem, não posso me definir enquanto uma mulher preta 

retinta,mas também não tenho os privilégios da branquitude. 

Embora eu esteja dialogando com Anzaldúa (2005) sobre a mestiçagem como 

experiência de distintas vivências e culturas, Munanga (2019) aponta para uma 

tendência que compreende a mestiçagem a partir de um mistura genética,em que a 

categoria mestiço é aplicada para a mistura de brancos/as e indígenas, e a categoria 

mulato para a mistura entre brancos/as e negros/as.Essa última,de origem 

extremamente pejorativa, deriva do termo “mula”, em uma referência que animaliza e 

expõe a ideia de imoralidade do branco ao se relacionar com alguém de uma raça 

vista como “inferior”(Munanga, 2019, p. 31). 

O termo mulato também é atravessado por questões de gênero, de modo a 

apresentar significados diferentes atribuídos ao homem e a mulher, sendo o mulato 

vinculado ao trabalho produtivo e a mulata relacionada à questão da sexualidade, 



92  

imagem que aparece na música e na literatura brasileira, e ainda é muito explorada 

nos dias de hoje, como símbolo do carnaval (Figueiredo,2015). O mulato é construído 

como figura de uma suposta ascensão social, e a mulata como a corporificação do 

desejo carnal,que levaria a uma desordem moral(Corrêa,1996). 

Anzaldúa (2005, p. 705) procura atribuir outro sentido à mestiçagem,que não o 

de degeneração ou inferioridade, mas pontua que esse entre-lugar possui uma carga 

mental e emocional, capaz de desorganizar as pessoas através de uma “inquietude 

psíquica”. Apesar de a autora falar de um lugar que apresenta um contexto diferente 

do brasileiro,a partir da realidade racial nos Estados Unidos – em que, por exemplo, 

os “chicanos” são reconhecidos enquanto um grupo racial –,é interessante pontuar 

que esses conflitos também estão presentes no Brasil, sob uma perspectiva histórico-

racial diferente. 

O incentivo e a falsa valorização da mestiçagem no Brasil que, conforme já 

visto, ocorre sob um projeto de apagamento da cultura afroindígenas, levou à 

diferenciação das pessoas também a partir de suas experiências interraciais. O 

colorismo é uma categoria que tem aparecido de forma recente no Brasil, um conceito 

que busca hierarquizar as pessoas com base na cor da pele e, sendo assim, é uma 

ferramenta do racismo. Ele gera dificuldades para o reconhecimento da nossa própria 

origem à medida que inferioriza qualquer aspecto relacionado à descendência 

africana.Desse modo, se atribui às questões raciais um sistema de hierarquia em torno 

da aparência física, que é uma herança colonial. 

Assim como o racismo, o colorismo é um problema que precisa ser enfrentado, 

pois ele dificulta o processo de compreensão das desigualdades raciais, além de 

impedir a união dos grupos racializados enquanto maioria étnica (Devulsky, 2021). 

Reconheço o quanto esse é um tema sensível e muito caro para nós militantes do 

movimento negro. Na disputa política,não nos interessa a divisão entre pessoas 

negras de pele clara ou pele escura, pois, na desigualdade racial, sofremos todos/as 

juntos/as. 

A história do Brasil envolve, como vimos,as políticas de branqueamento e o 

mito da democracia racial. Isso gerou, em nossa sociedade, questões que envolvem 

também a cor da pele, conflitos que não podemos ignorar. A mestiçagem foi e ainda 

é utilizada como estratégia para dificultar que a população negra se identifique como 

uma camada homogênea no país, negando uma série de direitos a nós, em nome da 

supremacia branca. 



93  

Com o advento das cotas raciais nas universidades e nos concursos públicos, 

a questão da cor tem se tornado um debate acirrado no país. Nesse processo, é 

importante ressaltar que a negritude de muitas pessoas tem sido questionada, com o 

objetivo de negar direitos políticos.Além disso, muitas pessoas brancas têm se 

aproveitado desse debate para reivindicar o estatuto da pessoa negra, a partir de uma 

série de fraudes ao acesso às políticas raciais.Ao que parece, na hora de acessar as 

políticas públicas, interessa ser negro/a,mas, no momento de se unir contra as 

desigualdades raciais,encontramos poucos/as aliados/as. 

Sabemos que, no Brasil, o racismo ocorre devido ao fenótipo, aos traços físicos 

como o cabelo crespo, os traços faciais,o nariz mais largo, além da cor da pele. São 

fatores que geram situações de discriminação e preconceito.O racismo em nosso país 

não ocorre por características genotípicas, como a origem,ou seja, se a pessoapossui 

pais ou avós negros/as.  

Esse é um debate complexo, pois ainda encontramos algumas brechas nos 

sistemas de cotas raciais, que estabelecem a ideia de raça como uma herança 

genotípica. Vejamos, por exemplo, o decreto de regulamentação das cotas para afro-

brasileiros da prefeitura de Rio Grande. 

 
A verificação técnica e/ou documental seguirá as seguintes etapas: 
I - análise do fenótipo do candidato(a), suas características físicas, sendo 
positivo o pertencimento a raça negra (preto ou pardo), estará cumprido o 
requisito para a posse do candidato; 
II - Em caso de dúvida, quando não é possível uma afirmação fidedigna 
quanto à pertença racial do candidato(a), será solicitada documentação que 
comprove que seu genitor (Pai ou mãe) seja da raça negra, conforme 
orientação jurisprudencial e doutrinária recentes (Rio Grande, 2015, art. 5.º). 

 

Com base nesse decreto, percebemos que existe um entendimento sobre a 

questão racial associado aos traços genotípicos, de modo que se define a 

possibilidade de avaliar a raça dos/as genitores/as dos/as candidatos/as à vaga por 

cota racial.A falta de esclarecimento sobre a definição de raça está presente, inclusive, 

nas próprias políticas raciais.  

Além do debate que ocorre em torno das cotas raciais,as questões que 

envolvem raça e cor da pele, estão presentes no cotidiano das pessoas negras.Negros 

e negras são classificadas em diferentes cores,ao passo que os brancos,mesmo com 

suas diferenças, não vivenciam essa experiência. A negritude é frequentemente 

questionada, mas a branquitude não é, sobretudo porque as pessoas brancas nem se 

compreendem enquanto pessoas racializadas (Carneiro,2004). 



94  

Minha vida foi marcada por discriminações “positivas” (Devulsky, 2021), 

produto desse colorismo, em que os “elogios” mais recebidos na infância eram sobre 

eu ter “sorte”, pois meu cabelo não era “tão duro” e minha pele era “mais clarinha”.Por 

vezes, eu acreditava que era “sorte”,mas questionava o porquê dessa “sorte” ter vindo 

pela metade, afinal, eu não havia recebido a graça do cabelo “liso e sedoso”, 

tampouco da pele “branca como a neve”.Contudo, não posso negar que essas 

características me colocavam em um local mais distante da africanidade e de todos 

os aspectos negativos relacionados a ela. 

Esse fator nos confunde. Primeiramente, nos leva a um auto silenciamento, à 

tentativa de que nos olhem para além da nossa cor. Ninguém quer ter cor,gostaríamos 

exatamente da possibilidade de sermos apenas seres humanos, mas a invenção das 

raças não nos permite,então caímos no auto ódio,tentamos nos embranquecer para 

nos amar e, assim, sofremos. Através da consciência racial, um dos frutos mais doces 

colhidos pelo movimento negro,alguns/as de nós conseguem romper as barreiras do 

embranquecimento. A partir daí, então, começamos a nos encarar no espelho,e 

passamos a realizar um trabalho diário de busca pela aceitação e pela valorização de 

si. 

[...] no Brasil nascemos pardos. Na adolescência, com a 
transformação do corpo que categoriza essa fase, nos tornamos 
mulatas e, na fase adulta, nos tornamos negras, ou, melhor, eu me 
tornei negra (Figueiredo, 2015, p. 165). 
 

Mesmo nascendo uma pessoa negra, nem todo mundo se torna negro/a.Ser 

negro ou negra é como já falei anteriormente, e reforço aqui, uma experiência política. 

Até as pessoas de pele retinta podem caminhar em direção ao auto ódio e reproduzir 

atitudes racistas com outras pessoas iguais a si. No caso das pessoas de pele clara, 

o colorismo dificulta ainda mais nossa auto identificação como pessoas negras, pois 

passamos por todo esse processo que busca nos distanciar da nossa negritude. 

No período da escravidão no Brasil, aqueles/as que eram filhos/as dos 

senhores brancos com mulheres escravizadas recebiam a possibilidade de algum tipo 

de ascensão social, exercendo alguns serviços de comandos e, em alguns casos, 

obtendo até mesmo a possibilidade de receber uma parte da herança dos pais. Esses 

fatores dividiam mestiços/as e negros/as, gerando políticas de inimizade nas 

fazendas.Esse é um aspecto muito característico da história brasileira que não ocorria 

nos Estados Unidos, por exemplo, onde a supremacia branca era muito mais dura no 

que diz respeito às relações entre pessoas brancas e negras (Souza,2017). 



95  

É importante destacar que, atualmente, essa hierarquia de cor pouco apresenta 

diferença em relação às estatísticas de acesso à educação e às melhores condições 

econômicas entre as pessoas negras de pele clara e retinta.O colorismo mais 

atrapalha a auto identificação do que produz benefícios. Ele ajuda a compreender a 

minha dificuldade, e de muitas pessoas oprimidas, de se reconhecerem negros/as. Na 

estrutura racista, esse jogo tem sido extremamente favorável,pois, divididos/as, nos 

encontramos mais enfraquecidos/as na luta por nossos direitos. 

As estratégias de sobrevivência e adaptação a uma vida marcada pelo racismo 

perpassa a possibilidade de se camuflar perante o mundo branco, para ser aceito e 

evitar uma série de dores que o racismo ocasiona. Nesse ponto, a pessoa não retinta 

encontra mais possibilidades para reproduzir essa lógica. Collins (2019), analisando 

o contexto estadunidense, aponta as diferenças entre mulheres de pele clara e 

mulheres de pele escura. Segundo a autora, as instituições dão preferência às 

pessoas de pele mais clara, em detrimento das pessoas de pele mais escura, assim 

como é mais aceita aquela mulher que alisa o cabelo, sendo o cabelo crespo mais 

discriminado. 

Percebemos essas diferenças na mídia brasileira que, embora hoje tenha um 

número maior de pessoas negras em campanhas comerciais ou novelas, ainda dá 

preferência para pessoas de pele mais clara e traços faciais mais finos, que se 

aproximam dos traços brancos.Poderia citar um exemplo cotidiano de como a indústria 

também pensa dentro da lógica do colorismo. Um dia desses, fui comprar um protetor 

solar com base no tom da minha pele, e a cor mais escura que encontrei foi a da 

minha pele — que corresponde ao tom de uma pessoa com mãe de pele branca. Ou 

seja, uma pessoa que possui pais negros e pele mais escura não encontrará produtos 

para seu tom de pele. 

Outro dia, em uma reunião de pais, a escola pediu que os responsáveis por 

crianças com a pele mais clarinha passassem protetor solar nos/as seus/as filhos/as, 

devido às fortes ondas de calor. No entanto, sabemos que o câncer de pele atinge 

pessoas de todas as cores e que a proteção deveria ser uma indicação a todas as 

crianças, não apenas àquelas que possuem o tom de pele mais claro. 

Este exemplo me faz lembrar da bailarina brasileira negra Ingrid Silva33, que 

 
33Ingrid Silva nasceu no Brasil, na cidade do Rio de Janeiro. Se tornou bailarina do Dance Theatre of 

Harlem, em Nova York. Ela publicou um livro infantil chamado A bailarina que pintava as suas sapatilhas 
e uma autobiografia chamada A sapatilha que mudou o mundo. 



96  

tinha de pintar suas sapatilhas porque, no mercado, não tinha sapatilhas no tom da 

sua pele.A pele branca,instituída como a pele “universal”, é algo tão amplamente 

difundido que as crianças na escola ainda fazem referência ao lápis bege como o lápis 

cor de pele.Atualmente, algumas marcas de lápis têm lançado kits de diferentes tons 

de pele, mas, infelizmente, na escola, ainda encontramos crianças negras que se 

pintam com cores que não reproduzem o seu tom de pele real. 

Podemos analisar a questão da cor a partir de outro ponto muito relevante, 

apresentado por Collins (2019), de que as mulheres negras de pele mais clara, 

durante a escravidão,sofriam forte ocorrência de assédios por possuírem traços de 

mistura racial – que atraíam os homens –, o que as colocavam em posição constante 

de violência. Nesse ponto, podemos retomar os dois estereótipos citados 

anteriormente: o da mulher negra retinta, vista como a mãe negra, e o da mulata 

sensual. A primeira é privada de sua sexualidade e feminilidade, tendo sua imagem 

atribuída somente para servir a família dos homens brancos. A segunda é apenas 

definida com base na sua sexualidade, servindo como um corpo para saciar os 

desejos dos homens brancos. 

Na tese Branca pra casar, mulata pra F...,negra pra trabalhar: escolhas afetivas 

e significados de solidão da mulher entre mulheres negras em Salvador, Bahia, de 

Ana Cláudia Lemos Pacheco (2008),a autora relata o quanto essas diferenças de cor 

entre mulheres também afetam o campo afetivo e demarcam diferenças entre 

mulheres negras mais claras e mais escuras, mesmo que sejam diferenças que 

ocorrem no campo da opressão, não apresentando nenhuma vantagem a nenhuma 

dessas mulheres. “Já de saída temos a negra e a mulata.A primeira tem uma só 

possibilidade e um só anseio:branquear-se.A segunda quer não apenas se 

branquear,mas também evitar regredir” (Fanon, 2020, p.69).Dessa forma, ambas 

almejam o mundo branco,apenas de formas diferentes, e isso é reflexo do colorismo 

e do racismo. 

As relações interraciais nunca tiveram ampla aceitabilidade por todos os grupos 

que formam a sociedade brasileira, como o mito da democracia racial nos faz 

acreditar. Embora a legislação brasileira nunca tenha tido leis expressamente 

segregacionistas, a segregação ocorreu fortemente. Segundo relatos orais, muitos 

clubes de Rio Grandenão aceitavam negros e negras. Meus pais contam que alguns 

bailes de carnavalcolocavam uma corda dividindo brancos e negros. Esse contexto 

levou à criação de clubes negros, ligados aos blocos carnavalescos, conhecidos como 



97  

o Braço e Braço e a Sociedade Estrela do Oriente, mas pelos quais infelizmente temos 

poucas documentações históricas(Paixão; Spolle,2017). 

Assim, entre as limitações socialmente impostas ao homem negro, 

eratotalmente proibido ter relações com uma mulher branca, sob o risco de serem 

castrados.Com o tempo, os casamentos interrraciais passaram a assumir um sentido 

de possibilidade de embranquecimento do cônjuge, que pertence ao grupo oprimido 

racialmente (Fanon,2020). A pintura “A redenção de Cam”,de 1895, do pintor brasileiro 

Modesto Brocos,é um exemplo dessa possível ascensão via branqueamento racial, 

pois representa uma mulher retinta, com as mãos apontadas para o céu, diante do 

seu neto branco, da sua filha parda e do seu genro branco. 

Não trago a questão do colorismo, nesta pesquisa, para reivindicar uma 

morenidade brasileira (Carneiro,2004),mas sim para destacar a crueldade do racismo 

em aprisionar pessoas nas mais diferentes e complexas escalas de opressão. Nessa 

escala racista, as possibilidades de camuflagem – que supostamente as pessoas de 

pele mais clara teriam frente a violência racial – perpassa também o abandono de 

qualquer referência à cultura africana e à busca por uma ascensão econômica e 

intelectual como ferramenta de aceitação dentro do mundo branco. Algo que, na 

prática, nós sabemos, na pele: não salva ninguém do racismo. 

Conforme nos afirma Fanon(2008, p. 48): 

 
Nada mais sensacional do que um negro (ou uma negra) que se exprime 
corretamente, pois na verdade, ele assume o mundo branco. [...] 
Compreende-se, depois de tudo o que foi dito, que a primeira reação do negro 
seja a de dizer não àqueles que tentam defini-lo. Compreende-se que a 
primeira ação do negro seja uma reação, e, uma vez que é avaliado segundo 
seu grau de assimilação. 

 

Quando Fanon fala sobre a necessidade das pessoas negras de assumirem o 

mundo branco, isso pode ser uma estratégia de se camuflar,ação frequente para as 

pessoas de pele mais clara,ao passo que a ideia de se branquear aparece como uma 

possibilidade mais “viável” do que para as pessoas de pele mais escura. Nesse 

processo, se busca evidenciar a herança branca e os traços físicos de ascensão 

branca. Assim, a ascensão social para as pessoas negras se revela como a 

possibilidade de ser reconhecido/a no mundo dos brancos, pois são eles que ainda se 

encontram em posições de poder e privilégio. 

Por vezes, a elite branca nos deixa sentar na mesa.É interessante, nos tempos 

atuais, que exista um/a negro/a na empresa,no grupo de amigos,nos espaços 



98  

culturais, pois eles servem como um passaporte para a defesa de que não são 

racistas, ou até mesmo para afirmarem a ideia de que não existe desigualdade racial. 

Fazem uso da meritocracia para justificar a ausência dessa desigualdade, pois, se 

uma pessoa negra conseguiu ser médica,por exemplo, foi porque se dedicou para 

isso. A meritocracia ignora completamente a desigualdade econômica e o passado de 

exclusão social que a maioria das pessoas negras viveu e vive nesse país. 

Ao dizer não ao processo de assimilação, colocamos um limite àqueles que 

tentam nos definir, assumimos o controle sobre a nossa imagem e passamos a 

escrever a nossa própria história.Não há a nada mais poderoso do que a possibilidade 

de narrar a própria história, quebrando a lente racista que nos obrigam a usar 

(Figueiredo,2015). Mesmo que uma mulher de pele clara alise o cabelo e se afaste da 

sua africanidade para atingir algum tipo de passabilidade, o referencial de beleza 

brasileiro ainda será o corpo magro, os olhos azuis e os longos cabelos lisos e loiros, 

como é o caso da Gisele Bundchen, mulher mais conhecida por sua beleza, no Brasil, 

uma gaúcha de ascendência alemã. 

Para trazer exemplos cotidianos,afirmo que a negação da presença negra no 

Rio Grande do Sul é tão forte que, muitas vezes, enquanto eu frequentava alguns 

espaços junto com outras amigas negras, afirmando nossa negritude de forma mais 

forte esteticamente – utilizando dreads,tranças ou turbantes –, as pessoas nos 

questionavam, dizendo que não parecíamos naturais deste estado.O racismo é uma 

experiência tão invasiva que as pessoas se sentem à vontade para invadir nosso 

espaço em locais públicos, para proferir comentários sobre nossas origens ou nossa 

estética. 

Quando utilizamos elementos que estão mais relacionados à estética 

africana,algumas pessoas elogiam,mas, geralmente, do ponto de vista do exótico e 

da curiosidade. É inacreditável viver essa experiência de forma cotidiana. Às vezes, 

você está passando na rua e alguém grita algo sobre seu cabelo do outro lado da 

calçada,de forma “positiva” ou pejorativa, experiência que pessoas brancas têm o 

privilégio de nãovivenciar.Quando ascendemos socialmente, o estranhamento me 

parece mais frequente,ocorre que nossos corpos são estranhos à elite branca, porque 

estão acostumados a nos marginalizar e a definir os espaços que devemos frequentar, 

assim como estão acostumadosa nos ver com o apagamento das nossas heranças 

africanas, para sobreviver à violência da supremacia branca. 

Pensando a nível da realidade escolar, temos os dados do Sistema de 



99  

Avaliação do Rendimento Escolar do Rio Grande do Sul (SAERS)34 de 2022 que, ao 

analisar o clima escolar, verificou que ocorrem disparidades entre os/as estudantes 

brancos/as e negros/as, tendo esses últimos enfrentado dificuldades de acesso e 

defasagem,além de terem a pior percepção sobre o ensino.O estudo também aponta 

que os/as estudantes autodeclarados/as pretos/as identificam de forma mais negativa 

o clima escolar, em comparação aos/às outros/as alunos/as. Esse dado nos revela o 

quanto o colorismo atravessa o ambiente escolar,contribuindo para um cenário de 

maior exclusão para os/as estudantes retintos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
34Protocolo de Paz e Segurança nas Escolas. Orientação, Prevenção e Combate à Violência Racial 

(2023). 



100  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Na escola, nunca tive um nome. 

E ai negão? Na escola eu nunca tive nome, me chamavam de negão. Certa vez, 

perguntaram onde eu estava na escola, e escutei um colega responder que eu estava 

na senzala.  

Pensava sobre o porquê de ser comparado a um escravo e eles, os meninos 

brancos, nunca serem comparados aos escravistas. Queriam dominar, mas não serem 

acusados de dominadores.  

Um dia, a professora fez uma atividade, contando a história da caixa de pandora. 

Construímos uma caixa de papel e, dentro dela, deveríamos escrever nossa esperança, 

aquilo que guardávamos em nossos corações. Escrevi que a minha esperança era ter 

uma família.  

Muito cedo, perdi meus pais para o cárcere, presos por tráfico. Frequentei várias 

casas de passagens, estive em algumas casas que me acolheram, mas nenhuma delas 

pôde ser uma família para mim. 

No último ano que freqüentei a escola, fui aprovado para a escola técnica. Poucos 

alunos da escola conseguiram passar nessa prova. Com alegria, todos me 

parabenizavam, no entanto, eu não entendia o porquê de tanta emoção, esse não era 

meu sonho. Não cursei o ensino técnico, abandonei a escola logo que terminei o ensino 

fundamental, e então comecei a me dedicar ao meu sonho. Para isso, eu precisava 

trabalhar. Na escola, nunca tive um nome. 

 



101  

4 “O mundo é meu trauma”: educação e trauma racial 
 

Figura 11 - Mundo = Ferida, Jota Mombaça. 

 

Fonte: Galerias Municipais. 

 

 

Racismo e seus impactos psicológicos 

Quando decidi me colocar nesta pesquisa, enquanto uma mulher que também 

conta a sua história sobre suas vivências na educação e experiências como 

educadora, gestora e estudante do doutorado, comecei a fazer um exercício para 

relembrar quais traumas raciais vivenciei na escola. É comum a negação quando 

vivemos situações de dor, é como uma estratégia de proteção. 

Autores/as vêm desenvolvendo trabalhos com o aporte teórico da psicanálise 

para compreender os impactos do racismo. Um dos primeiros trabalhos desenvolvidos 

no Brasil sobre o assunto foi defendido pela intelectual negra Virginia Bicudo (2010), 

com a dissertação Atitudes Raciais de Pretos e Mulatos em São Paulo, que integrou 

os estudos financiados pela Organização das Nações Unidas para a Educação, 

Ciência e Cultura-UNESCO,denominado “Projeto Tensões”, responsável por avaliar 

os conflitos sociais na busca por estratégias de contenção de conflitos no contexto 

pós-guerra, em 1946. No Brasil, o projeto se desenvolveu em São Paulo e contou com 

a participação de outros intelectuais que também investigaram as questões raciais, 



102  

como Florestan Fernandes e Roger Bastide(Gahyva,2011). 

A UNESCO tinha interesse em fomentar interpretações da psicologia sobre as 

tensões raciais.A escolha do Brasil como país que receberia o projeto de pesquisa 

tem relação com a tentativa de mostrar uma convivência pacífica entre as raças dentro 

da nação, reforçando o mito da democracia racial,mas também estava associado à 

tentativa de romper com os ideais racistas de supremacistas brancos que a segunda 

guerra alimentou (Figueiredo, 2015). 

Os resultados das pesquisas, entretanto, apontaram resultados contrários à 

ausência de conflitos raciais, as tensões raciais estavam presentes no país,como 

podemos observar no trabalho de Virgínia Bicudo, que analisou depoimentos de 

pessoas negras das classes populares.Nesse Trabalho, a autora destaca o 

sentimento de inferioridade das pessoas negras ocasionado pelo racismo e pela 

busca dos indivíduos à anuência dos brancos, como um mecanismo de sobrevivência 

e aceitação social capaz de gerar uma grande desordem mental. 

 
Classificando seu universo de depoentes segundo as variáveis “cor” (cor da 
pele, cabelos e fenótipo dos pais) e “classe social” (renda, grau de instrução 
e profissão), sua pesquisa revela como, no Brasil, a mobilidade social 
ascendente de negros e mulatos não elimina as marcas raciais. Ao contrário, 
ascensão social e consciência racial são diretamente proporcionais (Gahyva, 
2011, p. 298). 

 

Assim, o trabalho de Bicudo deu um passo importante na tentativa de 

rompimento com o pensamento de Gilberto Freyre que, sintetizado na ideia de uma 

harmonia de convivência entre as raças, justificava a ausência do racismo no Brasil. 

A sua tese também demonstrou que a população negra com maior condições 

econômicas no Brasil buscava se afastar dos elementos que caracterizam a cultura 

africana e afro-brasileira, assim como os coletivos de resistência negra, na tentativa 

de se adequar ao mundo branco e obter maior aceitação social. 

Anos mais tarde, um estudo semelhante foi desenvolvido pela psicanalista 

Neuza Santos Souza (1983) e deu origem ao livro Tornar-se negro: as vicissitudesda 

identidade do negro brasileiro em ascensão social. Neste trabalho, a autora analisa a 

experiência emocional do negro que,“vivendo nessa sociedade, responde 

positivamente ao apelo da ascensão social, o que implica na decisiva conquista de 

valores, status eprerrogativas brancos”  (Souza, 1983, p.17). 

Estudos mais atuais, reunidos em organizações como a Associação Brasileira 

de Psicologia Social (ABRAPSO), o Instituto AMMA Psique e Negritude e o Centro de 



103  

Estudos das Relações de Trabalho e Desigualdades(CEERT), vêm contribuindo para 

o aprofundamento das questões raciais da área da psicologia.As grandes 

contribuições desses trabalhos estão em analisar a complexidade das questões 

raciais diante das suas dimensões psíquicas, demarcando que as questões 

psicológicas possuem influência do meio e na estrutura social. 

O racismo afeta a estruturação do “Ideal do Ego35”, modelo pelo qual os sujeitos 

se identificam no processo de formação da sua psique, um modelo idealizado a ser 

alcançado; para a pessoa negra, esse ideal é branco. Assim, o sujeito negro precisa 

negar a si mesmo, um processo violento tanto para o corpo físico quanto para a mente, 

gerando “autodesvalorização, conformismo, atitudefóbica e submissa” (Souza, 1983, 

p. 41). 

Fanon (1983) também faz referência ao “ideal do ego” ao discutir o processo 

de “reconhecimento”. Para o autor, o processo de reconhecimento do sujeito negro 

perpassa a necessidade de comparação com o outro, o ser está sempre orientado 

pelo outro. Esse processo impõe a necessidade de segurança frente a uma constante 

sensação de inferioridade. 

 
O homem só é humano na medida em que ele quer se impor a um outro 
homem, a fim de ser reconhecido. Enquanto ele não é efetivamente 
reconhecido pelo outro, é este outro que permanece o tema de sua ação. É 
deste outro, do reconhecimento por este outro que dependem seu valor e sua 
realidade humana. É neste outro que se condensa o sentido de sua vida 
(Fanon, 2008, p. 180). 

 

A saída para esse grande problema que assombra a vida de todos e todas, se 

intensificando no mundo das pessoas negras, seria o que Fanon(2008) chama de 

“reconhecimento recíproco”, a partir do qual todos/as podem ser reconhecidos/as e 

respeitados/as, possibilitando que as pessoas de cor se libertem para serem vistas 

como seres humanos, antes de serem definidas por sua quantidade de melanina e 

uma série de estereótipos que acompanham esse aspecto. 

Isildinha Nogueira(2021) nos alerta para o fato de que mesmo que possamos 

apagar a presença do racismo no plano estrutural, ainda teremos que lidar com a 

presença do racismo no inconsciente coletivo. Esse inconsciente atribui 

 
35 Cada indivíduo se constrói a partir de um “modelo ideal, perfeito ou quase” que é da ordem do 

simbólico, quanto mais próximo o sujeito consegue se aproximar deste ideal,maior é a sua satisfação 
e quanto mais se distancia maior é a sensação de inferioridade(Santos,1983,p.33). 

 

 



104  

características inatas ao corpo negro,embasadas em estereótipos imaginários 

depreciativos. Nesse processo, o sujeito negro precisa lidar comum corpo que não é 

o ideal de desejo para os/as outros/as e, consequentemente, para si mesmo. 

O conceito de dororidade, desenvolvido por Vilma Piedade (2017), marca as 

consequências do racismo na vida das mulheres negras,causando uma dor comum 

que as mantêm conectadas.Em uma roda de conversa entre minhas amigas 

negras,nossas histórias se repetem, vivemos a opressão de gênero atrelada às 

questões de raça. Quando uma de nós narra uma história de violência, a outra, que 

também já esteve naquele lugar de dor, possui mecanismos para acolher a dor de sua 

irmã de cor e, dessa forma, existe um espaço seguro e de acolhimento entre nós. 

Na escravidão, nós não éramos tratadas como seres humanos,as imagens de 

controle criadas sobre as mulheres negras, por uma sociedade racista, é responsável 

por construir um imaginário em que a mulher negra é tolerante à dor,a ponto de hoje, 

por exemplo,mulheres negras receberem menos anestesia nos partos do que as 

mulheres brancas36. 

Nossa ancestralidade tem sido silenciada a ponto de muitas de nós termos 

apagado nossa própria história. Esse processo rouba a oportunidade de nos 

conectarmos com os preceitos filosóficos que herdamos da tradição africana.Sob o 

preconceito religioso, demonizam nossa religião e nossa filosofia Ubuntu, arrancam 

nossos turbantes e nos dizem que nosso lugar é na cozinha, na faxina,nas novas 

senzalas.A dororidade fala da experiência das dores do machismo e do racismo 

(Piedade, 2017). 

Nossas mentalidades são construídas sob uma série de violências externas 

ligadas às questões de raça, que configuram nossa estrutura psicológica. Tais 

experiências, embora vivenciadas de forma única, se repetem na vida de muitas 

pessoas negras.Quando o indivíduo é exposto a essas violências, é objetificado,passa 

a ser definido pelo outro através de ações e olhares que se manifestam de forma 

cotidiana. 

O trabalho de Grada Kilomba(2019) traz aportes teóricos importantes para esta 

pesquisa por ser desenvolvida dentro do campo de estudos da psicanálise e das 

questões raciais. Em sua obra Memórias de Plantação: episódios do racismo 

 
36Conforme apontam os resultados dos estudos apresentados no artigo A cor da dor: iniquidades 

raciais na atenção pré-natal e ao parto no Brasil (Leal et al., 2017), no parto vaginal, as mulheres 
pretas recebem menos anestesia local em comparação às mulheres brancas. 



105  

cotidiano, a autora analisa episódios de racismo e seus impactos na vida mental de 

mulheres negras que vivem na Alemanha.Grada define estágios psicológicos do 

racismo, tais como a negação, a vergonha,o reconhecimento e a reparação. 

O primeiro estágio, denominado negação, é o momento em que o sujeito 

procura racionalizar as práticas racistas ou convencer as demais pessoas de que não 

está sendo racista, mas sim “mal interpretado” diante da sua ação e fala. Desse modo, 

o estágio da negação“é um mecanismo de defesa do ego que opera de forma 

inconsciente, por isso é comum encontrarmos pessoas que afirmam que existe 

racismo no Brasil,mas que não são racistas” (Kilomba,2019, p.43). 

A vergonha, segundo estágio, ocorre devido à nossa preocupação com a 

percepção que os outros possuem de nós. Muitas pessoas brancas têm dificuldade 

de reconhecer seus privilégios na sociedade por vergonha de assumir a posição que 

ocupam.Mas, esse é um estágio fundamental no processo de reconhecimento do 

racismo e na construção de um caminho para sua aniquilação. 

O reconhecimento é o processo em que o branco entra em contato com a 

realidade, identificando os traços da branquitude em si e na dinâmica social.Esse 

reconhecimento é o único caminho para a reparação, que Grada Kilomba(2019) define 

como último estágio do racismo.Reconhecendo que é racista, se torna possível olhar 

para as estruturas e relações sociais, pensando caminhos reais para transformações. 

Esse processo exige mobilizações internas que produzem um questionamento no 

campo psicológico de cada indivíduo, a compreensão da esfera individual auxilia nas 

articulações para a transformação da esfera social. 

A história da humanidade interfere na forma como compreendemos a nós e ao 

mundo. O passado escravista e a forma como ocompreendemosno presente 

contribuiu para a manutenção de práticas racistas em nosso cotidiano,mesmo que 

hoje não exista mais escravidão e a concepção de raça sejade modo geral percebida 

como algo inexistente.Nesse processo, para construir uma identidade positiva, a 

população branca precisou criar o seu oposto, a identidade negativa, personificada no 

corpo negro. Esse processo se mantém mesmo que de forma inconsciente. 

 

 

 

 

 



106  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Em roda, debatemos a saúde mental da população negra. 

Organizamos um evento, junto ao movimento negro, sobre a saúde mental da população 

negra. Estávamos no setembro amarelo e a pauta da saúde mental tem sido fortemente 

discutida nesse mês do ano. O evento ocorreu na sede do Nós Jovens, que fica localizada em 

um bairro periférico da cidade de Rio Grande. Para falar sobre o assunto, estava uma Yalorixá, 

alguns psicólogos, uma médica, artistas, uma terapeuta ocupacional e o coordenador do comitê 

de saúde negra da cidade, todos profissionais negros e negras. Fizemos uma grande roda, 

começamos ouvindo a música do cantor e compositor, nosso irmão músico, e o debate se 

iniciou. Garantimos que tivesse comida para compartilharmos, as crianças brincavam no 

espaço externo. O debate se estendeu, senti o quanto as pessoas necessitam destes espaços 

para falar sobre suas dores, expectativas e frustrações frente ao sistema que as exclui e 

adoece. 

O movimento negro é educador. Naquele dia, fiquei refletindo sobre as dificuldades que 

temos de nos unir enquanto pessoas negras, tem sido difícil nos aquilombar, contudo, é geral 

o sentimento de que se descobrir negro neste país é um processo lento e que não chega para 

todos nós. Nas falas de nossos irmãos e irmãs, passamos a compreender o quanto alguns de 

nós querem apenas esquecer as pautas raciais, tendo em vista o quanto elas falam de uma 

posição de exclusão e de opressão, como se esquecer de quem somos negros pudesse nos 

salvar dessa condição. 

As falas de todos e todas caminharam para a necessidade de uma cura coletiva, mesmo 

com a presença dos/das psicólogos/as,sabemos que apenas a terapia não é suficiente para 

nos fortalecer diante de tanta violência racial cotidiana. O racismo é cotidiano, nos atravessa 

de diversas formas, é vivido pela gestante negra que sofre a violência obstétrica, a criança 

negra que tem seu diagnóstico tardio e não tem acesso a terapia, na formação em psicologia 

que apaga a experiência afro-indígena, na violência vivenciada pelo trabalhador e pela 

trabalhadora. Disso tudo, emerge a necessidade de nos compreendermos enquanto corpos 

multidimensionais, que nos seus processos de cura precisam de cuidado espiritual e de um 

apoio comunitário.  

As crianças que corriam pelo espaço, sorrindo e gritando,enchem meu coração de 

esperança, ali em meio à discussão política.Elas podem, mais cedo do que nós, descobrir a 

sua identidade política negra,o que não as livra do racismo,mas as fortalece para enfrentá-lo.As 

comidas,as trocas, as músicas,as bençãos, a democratização do local,que é um ambiente da 

comunidade e gentilmente sempre se encontra de portas abertas para nos receber,me fazem 

acreditar na construção de outros mundos.As contradições estão ali,nos fazendo lembrar da 

nossa humanidade. Nem sempre concordamos,mas, sentados em roda,nos escutamos e isso 

é fazer política negra neste país. 

 



107  

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

A história negra não é a história da escravidão. 

 

A professora me chamou na sala da educação infantil e, segundo ela, os alunos não 

estavam entendendo a sua explicação, eles não sabiam que já havia existido escravidão. Entrei 

na sala, todos em roda e sentados no chão. Ela tinha apresentado um vídeo que eu não sabia 

do que se tratava, mas, é claro que eu, a professora negra, tinha que saber falar sobre isso.... 

Olhei para as duas crianças negras da sala e meu coração ardeu de preocupação. 

Começar a falar das questões negras a partir da escravidão é o pior caminho para ser seguido 

e, agora, como eu arrumaria o estrago? Comecei falando de Zumbi e da sua luta em nome da 

liberdade. Indiquei um vídeo de Dandara para a professora e entreguei um livro sobre a história 

de Zumbi. Voltei à sala da direção, preocupada. 

Se inicia mais um novembro negro e, por vezes, trabalhar essas questões pode ser pior 

do que não trabalhar. O estrago já estava feito. No outro dia, a mãe de uma das crianças me 

relatou que a sua filha, uma menina negra, estava preocupada em saber se ela já havia 

trabalhado porque a professora disse que as crianças negras trabalhavam na escravidão. 

Segundo a mãe, a menina diz que é morena e que o pai é negro, mas ela tem a pele mais clara. 

 



108  

 

4.1Trauma racial 
 

 Figura 12 - Mundo = Ferida, Jota Mombaça. 

 

Fonte: Arte Versa, UFRGS. 

 

“Multiplicam-se os casos de crianças negras na escola que, 
quando solicitadas a desenhar-se, produzem meninos ou 
meninas pintados como crianças brancas; crianças negras que 
dizem, enquanto se beliscam, que é feio ser negro, pois, quando 
querem magoá-las, as outras crianças referem-se àsua cor; 
crianças negras que brincam com toalha de banho na cabeça 
para imitar apresentadoras de programas infantis com seus 
longos e louros cabelos; que bebem ou passam água sanitária 
na pele para tentar desbotar sua cor; casos de adolescentes que 
passam facas na pele do braço tentando esfolá-lo; o jovem 
surpreso diante do espelho, ao deparar comaimagem de um 
negro –passoutanto tempo tentandofazer os outros esquecerem 
que ele era negro que acabou ele mesmo esquecendo; ou 
homens e mulheres negros que se suicidam” (Sales Jr., 2006, p. 
235). 
 

Segundo o livro Etimologia de termos analíticos, a palavra trauma tem origem 



109  

grega e significa ferida/ferimento (Zimerman, 2012). Para a psicanálise, o trauma está 

relacionado ao forte impacto que um evento inesperado pode causar na mente 

(Dunker,2021) e é produzido por sua relação com o irracional e com o desmentido 

social (Belo,2021). 

O trauma, embora seja vivenciado de forma subjetiva por aquele que sofreu, 

tem um caráter externo e uma dimensão coletiva. A experiência da escravidão levou 

a uma subjetivação coletiva do que é ser negro/a e branco/a no Brasil, e tal experiência 

é marcada por valores e crenças transmitidos de geração para geração, por parte de 

quem sofre a violência e também de quem gera a agressão, o que podemos 

denominar de trauma transgeracional (Reis, 2019). 

A violência racial causa um dano psicológico porque é um acontecimento que 

as pessoas não conseguem racionalizar em suas vidas. Quando sofremos uma 

agressão pautada na ideia de raça, não conseguimos encontrar sentido para esse 

acontecimento. A própria ideia de raça é uma construção social inventada e que serviu 

para legitimar um passado escravista que, embora não mais exista, nos persegue 

como um fantasma. 

 
Em outros termos, um trauma coletivo oriundo do racismo é causado pelos 
mecanismos de perpetuação do racismo e de suas atualizações. E a variação 
da tonalidade e intensidade do trauma são devidas as transformações 
ocorridas nas estruturas da sociedade (Mota, 2019, p. 62). 

 

O trauma pode ser pensado a partir do conceito de desmentido social, criado 

por Ferenczi,para explicar a forma como as crianças que sofriam abuso sexual, não 

tinham seus relatos validados pelos adultos que o cercavam. (Carnevez; Verztman, 

p.250, 2019).Ainda vivenciamos esse processo de associar as denúncias das crianças 

a fantasias infantis,talvez de modo menos intenso devido aos avanços nas políticas e 

campanhas de proteção a infância.Belo (2021) cita os estudos de Ferenczi a respeito 

do desmentido social para pensar o trauma na sua relação com o racismo, e aponta 

que o trauma pode ser pensado em três tempos. Primeiramente, a pessoa sofre o 

abuso do racismo, acontecimento que é muito difícil de elaborar internamente, dado o 

grau da sua irracionalidade. O segundo momento é a procura por uma legitimação do 

que está sentindo,nesse processo se recorre a outra pessoa para ter seu sofrimento 

válido. No entanto, essa pessoa não recebe do outro o reconhecimento do vivido, esse 

é o terceiro momento,em que o racismo se torna um desmentido social, pois a 

sociedade desconstitui e desautoriza a fala e a experiência da pessoa negra sobre o 



110  

racismo (Laraet al.,2020). 

No cotidiano das pessoas negras, é comum escutar que o racismo é “mimimi”, 

ou que “tudo hoje se tornou racismo”, formas de mascarar o racismo com a justificativa 

de que as opressões ocorrem por uma questão de classe,afinal,“qualquer pessoa 

pobre sofreria essa violência, não é devido à sua cor”.Comentários como esses 

recebem força maior no Brasil por causa do mito da democracia racial, que levou o 

racismo a uma esfera em que ele não é reconhecido como uma realidade social. O 

racismo em nosso país é, a todo momento, desmentido.Quando o racismo é negado, 

o sujeito não consegue criar recursos para lidar com ele. 

 
Os psicanalistas dizem que não há nada mais traumatizante para a criança 
pequena do que o contato com o racional. Pessoalmente, eu diria que, para 
um homem que só tem a razão como arma, não há nada mais neurótico que 
o contato irracional (Fanon, 2020, p. 133). 

 

Sendo a raça uma invenção, quando o racismo atua, ele mobiliza a esfera do 

irracional, da construção de um outro que é inferiorizado e subjugado. O trauma da 

violência racial também se manifesta quando o sujeito é privado da sua relação com 

a sociedade, construída para o sujeito branco. Quem vive um trauma entra em estado 

de choque devido à violência do evento inesperado, o qual possui uma atemporalidade 

latente na medida que traz o passado à tona no presente. A agressão da escravidão 

é revivida agora, reconstruída com os elementos da realidade presente. 

Os quatrocentos anos de escravidão vivenciados no Brasil deixaram marcas na 

forma como a sociedade se estruturou e vem se organizando, não apenas através da 

falsa abolição, que colocou a população negra à margem da sociedade até a 

atualidade, mas também através da forma como construímos nossas relações sociais. 

A escravidão, nos primeiros anos de colonização, dada a falta de uma instituição 

reguladora, forjou as relações sociais em relações de familismo e patriarcalismo. 

Dessa forma, os senhores de escravos exerciam total poder. 

A escravidão moderna vivida nas Américas colocou sobre as pessoas uma 

condição de escravo e não de escravizado, ou seja, ao impor a ideia de que o sujeito 

nascia para ser escravo, se condenava toda uma vida à opressão. Esse elemento 

deixa marcas profundas na vida de todos/as aqueles/as que carregam na pele essa 

história. 

Assim como a ideia de escravo apaga as possibilidades de vida do sujeito que 

não é dono de si e é condenado à subserviência da escravidão, aquele/a que 



111  

escraviza se coloca em uma posição de superioridade, tendo para si o direito de 

oprimir e definir a vida dos/as escravizados/as desde uma lógica violenta e sádica 

(Souza, 2017). Ao longo da história da cultura euro-cristã, os desejos sexuais 

inconscientes das pessoas brancas foram reprimidos e associados à culpa, sendo 

projetados nas pessoas negras. Em razão disso, as pessoas negras foram associadas 

ao biológico, sob estigmas de forte, selvagem, potente, diabo, pecado(Fanon, 2020). 

Nesse ponto, todo tipo de violência é projetado no/a outro/a, fazendo com que seja 

preciso se proteger. 

Essa relação opressor-oprimido se atualiza e permanece na sociedade e suas 

estruturas racistas que, cada vez mais sofisticadas, continuam enquadrando a pessoa 

negra no estigma de “primitivado, anticivilizado” (Fanon, 2020, p. 24). Esse sadismo 

se atualiza na forma como a sociedade não atribui qualquer empatia aos altos índices 

de assassinatos de jovens negros/as em nosso país. A morte do menino Miguel37, de 

cinco anos, que caiu do nono andar ao ser abandonado pela patroa branca enquanto 

sua mãe o deixava sob seus cuidados para poder passear com os cachorros da 

mesma, não é capaz de mobilizar a sociedade como um todo na luta por justiça. Essa 

realidade revela uma grande negligência social para com as temáticas que envolvem 

as questões raciais. 

Em termos psicológicos, o/a racista projeta seus medos no/a outro/a, aquilo que 

ele/a quer ser e ainda se satisfaz com a humilhação alheia, pois há um prazer em 

inferiorizá-lo/a (Costa, 2021). Essa análise nos faz refletir sobre a perversidade do 

racismo e as duras consequências que podem ser geradas àqueles/as que são vítimas 

dessas violências. A escravidão retirou o território, a história, a cultura, a cosmologia, 

a ponto de produzir a morte física e psíquica, ou a tentativa de fazer isso. Na 

reinvenção do passado, continuam matando o corpo e a mente negra através do 

“jeitinho brasileiro”, pois ninguém quer ser reconhecido/a como racista, mas, 

estruturalmente, pessoas seguem se beneficiando das diferenças raciais e, para isso, 

utilizam a culpabilização das vítimas (Boas, 2021). 

Olhar para a esfera psíquica das pessoas que vivenciam as violências raciais 

e sofrem o trauma racial é importante para articular estratégias de enfrentamento 

 
37 CASO Miguel: ‘Ela deixou meu filho ir para a morte’, diz mãe de menino que estava aos cuidados 

da patroa e morreu. G1 PE, 5 de junho de 2020. Disponível em: 
https://g1.globo.com/pe/pernambuco/noticia/2020/06/05/ela-deixou-meu-filho-em-perigo-diz-mae-de-
menino-que-estava-aos-cuidados-da-patroa-e-morreu.ghtml. Acessado em: 16 maio 2025. 

https://g1.globo.com/pe/pernambuco/noticia/2020/06/05/ela-deixou-meu-filho-em-perigo-diz-mae-de-menino-que-estava-aos-cuidados-da-patroa-e-morreu.ghtml
https://g1.globo.com/pe/pernambuco/noticia/2020/06/05/ela-deixou-meu-filho-em-perigo-diz-mae-de-menino-que-estava-aos-cuidados-da-patroa-e-morreu.ghtml


112  

dessas violências. Em relação às populações africanas e, mais tarde, amefricanas 

(González, 2020), é preciso compreender o significado que elas atribuem ao 

“sequestro em suas terras maternas, a violenta e incerta travessia transatlântica e, 

sobretudo, a experiência transgeracional de desumanização quase absoluta sob a 

sociabilidade escravista” (Faustino, 2019, p. 82). Só então se torna possível reelaborar 

novos valores enquanto sociedade que reconhece o racismo e constroi estratégias 

para superá-lo. 

Dessa relação de violência e projeção do/a outro/a surge também o 

recalque,em que a cultura negra é desejada, mas, ao mesmo tempo,inferiorizada.O 

cantor Baco Exu do Blues, na canção Imortais e Fatais 2 (2022), traduz o pensamento 

da intelectual Lélia González (1988) quando questiona:“Minha pele é diferente ela não 

é feia / Se ama a minha cultura porque me odeia?”, pois, segundo a autora, no 

carnaval, a mulata se torna a representação da cultura brasileira, que passa ser a 

cultura negra, a mesma que, nos outros dias do ano, é negligenciada e marginalizada. 

 
É sobre todos que viveram sozinhos 
E quando foram amados não sabiam o que fazer  
Onde sua religião estava na escravidão? 
Sou artesão do próprio caminho  
Vítima da falta de abraço do mundo 
Ah,bem melhor seria poder viver paz  
Sem ter que sofrer, sem ter que chorar  
Sem ter 
(Baco Exu do Blues, 2022, n. p.). 
 

O álbum todo do cantor Baco Exu do Blues, intitulado QVVjFA(Quantas vezes 

você já foi amado?), lançado em 2022, faz uma discussão sobre a autoestima do 

homem negro, assim como outros cantores negros da atualidade, como Emicida em 

AmarElo, lançado em 2019, por exemplo, que traz questões sobre afetividade e até 

mesmo suicídio. Baco Exu do Blues se propõe a desconstruir a imagem de “durão” 

dos homens negros do rap, mostrando as suas fragilidades e reforçando a sua 

humanidade ao falar de amor e sentimentos. 

O trabalho Formação da identidade e sentimentos de autoestima: um estudo 

comparativo entre jovens brancos e negros(Ramos; Locatelli; Winning, 2015), utiliza 

a teoria analítica do campo da psicologia para analisar o trauma intergeracional da 

escravidão, que se verifica presente em adolescentes negros/as,fazendo com que 

eles/as venham a projetar o sentimento de inferioridade frente aos/às adolescentes 

brancos/as.Associa aos/às adolescentes brancos/as a ideia de ter mais amigos/as, de 



113  

ser mais rico/a,de possuir mais beleza, entre outros aspectos positivos,pois, segundo 

a autora,os/as adolescentes negros/as estão presos/as a uma imagem negativa sobre 

sua própria cor, que foi historicamente marginalizada, desde o passado escravista. 

Para muitas crianças, a experiência do racismo ocorre de forma inesperada e, 

muitas vezes, sem que elas tenham consciência da sua própria raça.A segregação 

sofrida pela discriminação racial, que não possui nenhuma coerência racional, causa 

um efeito traumatizante intenso porque mobiliza aspectos irracionais,que são de difícil 

compreensão dentro do universo e das capacidades infantis (Devulsky,2021). 

Podemos, então, identificar dois elementos do trauma que se relacionam ao 

passado colonial:o choque violento e a temporalidade. Quando uma pessoa é 

chamada de negra, ela é colocada na mesma relação colonial estabelecida entre 

senhor-escravizado, pois a palavra “negra” não está apenas relacionada à cor da pele, 

mas também a diferentes termos como primitivo,ignorante e preguiçoso, todos 

construídos pelo passado escravista (Kilomba, 2019). 

Quando uma pessoa branca define a outra pela cor, há uma relação de orgulho-

vergonha em que a pessoa de cor é humilhada e a pessoa branca exerce sua posição 

de autoridade e poder.O segundo elemento do trauma seria a relação temporal 

colocada no episódio de racismo em que o passado revisita o presente, de forma que 

nós, pessoas negras, não possamos escolher apenas seguir em frente, pois, a todo 

momento,somos assombradas/os por fantasmas do passado colonial (Kilomba ,2019). 

É assim que carregamos esses traumas, na nossa “espinha dorsal”, traumas 

que vão nos matando a cada dia, nos invisibilizando, anulando nossas possibilidades 

de existir (Mombaça, 2017). Todos os dias, assistimos a morte física e psicológica de 

nossos/as irmãos/ãs por mais que resistamos, estamos cansados/as,feridos/as e 

traumatizados/as.Exigimos o direito de apenas viver ao invés de sobreviver, exigimos 

o direito de sonhar um novo mundo. 

Viver em uma sociedade que inferioriza pessoas negras é viver acumulando 

uma série de feridas que nunca se fecham, porque nós, negros e negras, somos 

“profundamente feridos, como a gente diz, ‘feridos até o coração’, e essa ferida 

emocional que carregamos afeta nossa capacidade de sentir e, consequentemente, 

de amar” (Hooks, 2006, p. 189). Essa reflexãode hooks aponta o impacto que a 

escravidão causa na estrutura emocional das pessoas negras, de modo que nos foi 

imposta a necessidade de reprimir nossas emoções diante dos abusos dos 

escravagistas,repressão que era uma autoproteção e estratégia de 



114  

sobrevivência.Toda essa dureza nos acompanha até hoje e tem nos impedido de amar 

e também de ser amados/as. 

É importante destacar que falar sobre trauma racial não é o mesmo que 

construir um caminho que nos leva a nomear todas as pessoas negras como 

traumatizadas (Boas,2021). Cada pessoa possui mecanismos internos para lidar com 

seus processos psicológicos e reinventar formas de lidar com suas dores.Na história 

negra brasileira, foram muitas as formas de resistência da cultura e do bem viver negro 

que ocorreram por meio da construçãode comunidadesde afeto, como os quilombos, 

por exemplo, e também através da religiosidade,da musicalidade, da oralidade, entre 

outros aspectos. 

O estudo sobre trauma racial, apresentado pela revista site American 

Psychologist e analisado pelo site Mad In America,aponta que o trauma racial se 

assemelha ao Transtorno de Estresse Pós-Traumático(TEP) por ocasionar doenças 

psicossomáticas,sentimentos de hipervigilância, esquiva e desconfiança, mas se 

difere porque o trauma racial é um evento que ocorre de forma cotidiana.Os estudos 

alertam para as micro agressões diárias que levam ao trauma raciale sugerem micro 

intervenções possíveis de serem realizadas,tais como tornar o “invisível, visível, 

desarmando as micro agressões, educar o agressor e buscando reforço e suporte 

externo38” (Comas-Díaz, 2019, n. p). 

Nesse sentido,é fundamental pensar o trauma racial no ambiente escolar, de 

forma que a educação se torne uma ferramenta importante na construção de 

“dispositivos de luta e cura,enquanto autocuidado de si e das suas” (Zandomenico, 

2021, p. 297), além de apontar alternativas para a descolonização das mentes e suas 

lógicas de opressão. 

 

 

 

 

 

 

 

 
38 O site Mad In America publicou análises sobre o estudo a respeito do conceito de trauma racial, com 

base no artigo intitulado Racial trauma: theory, research, and healing, publicado em janeiro de 2019, 
organizado por Lillian Comas-Díaz, psicóloga feminista e clínica. 



115  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A dose amarga: diário de racismo na escola. 

 

Todos os dias tomamos goles de racismo, alguns mais amargos que outros, mas 

sempre temos de bebê-lo. Cheguei na turma para dar aula, pensando em fazer uma 

proposta diferente. Na semana anterior, tínhamos feito o conselho de classe e, por 

unanimidade, aquela turma foi declarada a mais agitada e mal educada da escola. Eu 

não gostava de pensar assim, mesmo que, por dias, eles me deixassem muito cansada 

e demonstrassem quase nenhum interesse pelos conteúdos abordados. Esperançosa, 

pedi a eles que fizessem um círculo com as mesas e começamos a construir um texto 

coletivo sobre uma animação indígena que havíamos assistido na aula passada, 

chamada Pachamama.  

Em meio a muitas conversas, permiti que eles trouxessem os temas que 

extrapolavam a sala de aula, pois possuem uma necessidade imensa de falar. Em meio 

às histórias narradas, começam a se xingar de racistas. Pergunto-lhes o porquê das 

acusações, então eles começam a me contar sobre a violência de dois colegas contra 

uma estudante negra que não estava presente na aula naquele dia. O caso começou 

com a brincadeira de apagar a luz da sala. No escuro, eles falam que era possível 

enxergar a todos, menos a Dandara, pois era preta. A história me revirou o estômago.  

Agora, tentando escrever eu já não lembro se o caso envolvia um ou dois 

estudantes. Pensei em Dandara, pensei na sua dor, que agora também era a minha, 

pensei na criança negra que morava em mim, ela se viu há anos atrás em sala de aula, 

o que eu faria? O quanto aquele acontecimento poderia me ferir e traumatizar a ponto de 

me tornar uma mulher negra insegura. Seria uma adulta com responsabilidade e funções 

importantes, mas sempre que tivesse que provar meu potencial, aquela criança negra 

interior me diria “eles vão apagar a luz e rir de você. ”Na escuridão do racismo, você é a 

menina negra que nunca será vista”. 

 



116  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

As bonecas Abayomi. 

 

Eu costumo dizer que a minha guerra na escola é uma guerra 

epistemológica, mas isso é uma forma de me proteger de algumas violências 

raciais e não deixar que alguns acontecimentos possam ferir meu coração.  

No último novembro negro, organizamos algumas atividades na escola. 

Artistas negros promoveram oficinas de arte e de música, e a professora de artes 

ministrou oficinas de bonecas Abayomi. Existem algumas versões sobre a origem 

dessas bonecas, é muito comum escutarmos que elas eram produzidas nos 

navios negreiros por escravizados, com pedaços dos tecidos de suas roupas para 

seus próprios filhos, já que a boneca é feita apenas com recortes de tecidos e de 

nós, mas existe também uma versão que afirma que a boneca foi uma criação da 

artista brasileira Lena Martins. 

A questão que aqui interessa é que as crianças criaram suas bonecas 

pretas e as levaram para casa, e as outras bonecas que ficaram esquecidas na 

oficina (propositalmente ou não), coloquei no painel que produzimos junto com a 

colagem de uma mulher negra com Black Power, que tinha seu cabelo composto 

por imagens de diferentes mulheres negras.  

Na semana seguinte, recebemos a mensagem de uma mãe de aluno 

questionando o porquê de o estudante ter trazido uma boneca de “vodoo” para 

casa. No final do ano, o painel foi retirado, mas as bonecas ficaram lá, 

penduradas. No ano seguinte, lá estavam as bonecas, o painel mudou a temática, 

mas ninguém tocava nas bonecas. A colagem virou um lambe que colamos na 

parede em frente à biblioteca. No entanto, um dia desses, chego na escola e 

recebo a notícia que o lambe foi arrancado, sem nem me perguntarem se isso 

poderia ser feito ou não.  

 



117  

 

4.2.Educação colonizadora 

 

A escola é um espaço de aprendizado,reflexão e transformação,mas também 

pode ser um espaço de reprodução de uma série de violências,especialmente se essa 

escola reproduz lógicas racistas,machistas,classistas,capacitistas e homofóbicas.A 

história da educação no Brasil está associada ao processo de colonização e 

dominação,nossas primeiras experiências educativas estavam associadas à 

catequização e à imposição da cultura européia, em detrimento do apagamento dos 

elementos que compõem as culturas negras e indígenas. 

A Igreja defendeu a escravidão sob o pretexto de que os/as africanos/as não 

possuíam alma, pessoas negras e indígenas tiveram de encontrar estratégias para 

manter a suas vidas, religiosidades e culturas.Os jesuítaseram proibidos de ensinar 

pessoas negras e indígenas, que tiveram de abandonar seus nomes e modos de viver 

em nome de uma educação cristã. 

Hoje,ainda prevalecem traços de dominação que herdamos da exploração 

colonial, e podemos nomear esse fenômeno social como colonialidade (Quijano, 

2005).Ao analisar o mundo colonial, percebemos a construção de um mundo dividido, 

em que o colonizador busca se diferenciar do colono o inferiorizando e animalizando, 

criando para si a imagem de um ser superior. Assim, para atingir esse objetivo, ele faz 

uso da educação, da moral, da religião e da família. 

 
Nas sociedades de tipo capitalista, o ensino religioso ou leigo, a formação de 
reflexos morais transmissíveis de pai a filho, a honestidade exemplar de 
operários condecorados ao cabo de cinqüenta anos de bons e leais serviços, 
o amor estimulado da harmonia e da prudência, formas estéticas do respeito 
pela ordem estabelecida, criam em torno do explorado uma atmosfera de 
submissão e inibição que torna consideravelmente mais leve as tarefas das 
forças da ordem (Fanon, 1968, p. 28). 

 

Assim, o colonialismo constroi uma história sobre os povos que quer dominar, 

uma história fundamentada em concepções que buscam inferiorizar, diminuir e 

desumanizar.Para entender o mundo colonial, precisamos compreender o papel que 

cada um/a exerce nesse mundo dividido.O colonizador constroi a imagem do/a 

“outro/a”, para afirmar sua própria imagem, dessa forma, se o/a “outro/a” é 

considerado/a “atrasado/a”, ele se coloca como referência. Esse processo nos auxilia 

a entender como o racismo foi estruturado com o colonialismo, o que nos faz refletir 



118  

sobre o quanto “o racismo resume e simboliza a relação fundamental que une 

colonialista e colonizado” (Memmi,2007, p. 108). É marcando as diferenças que o 

colonizador mantém o seu lugar, e é colocando as diferenças em evidências que as 

valoriza e busca torná-las definitivas. 

Essas construções sociais vão se atualizando com o passar dos anos, e são 

apresentadas como aspectos “naturais” dos indivíduos. Na vida dos sujeitos 

socialmente marginalizados e excluídos, esses elementos podem levar, como foi 

apresentado no capítulo anterior, ao ódio sobre si mesmos e à distorção da prória 

imagem, assim como a criação de uma imagem superior e hegemônica por parte dos 

grupos historicamente privilegiados. 

A ciência moderna e sua construção da ideia de civilização,desenvolveuem 

nossa sociedade concepções de hierarquia e superioridade entre as culturas.Nesse 

projeto de civilização,se mascara toda a violência da colonização,escravidão e 

invasão que a civilização dita “evoluída” realizou em nome de seu progresso 

(Maldonado-Torres, 2018). 

No Brasil colonial, a população negra era vista de forma desumana, sem 

nenhum tipo de direito. Ocorre que, nesse processo de definir os povos africanos 

como inferiores e desumanizá-los, também ocorreu a tentativa de destruir seus 

saberes, bem como suas formas de ver e pensar o mundo.Sabemos que todos os 

povos são produtores de conhecimento,no entanto, o processo histórico que 

vivenciamos, construiu a ideia de que apenas o Ocidente seria produtor de 

conhecimento.Assim, além do apagamento da história africana e afrodiaspórica, 

ocorreu a desqualificação e o desprezo desses saberes (Carneiro,2023).Desse modo, 

esse processo histórico de epistemicídio do povo negroleva a sociedade brasileira a 

ter dificuldades de compreender esses saberes como fundamentais para a educação 

e a compreensão da história de seu próprio país. 

Passados anos da dominação política colonizadora no Brasil, a estrutura de 

pensamento e de construção do conhecimento ainda recebem influência dessa lógica 

colonial. A história da educação para a população negra no Brasil é marcada por 

processos de proibição, evasão, intolerância e preconceito,mas também de 

resistência, luta e ressignificação. 

Segundo o Fundo das Nações Unidas para a Infância (UNICEF), em uma 

pesquisa de análise dos dados do Censo Escolar 2018, 453 mil estudantes negros/as 

abandonaram as escolas, ao passo que em relação aos estudantes brancos/as, o 



119  

número foi de 181 mil39. O problema da evasão escolar no Brasil é marcado por uma 

forte desigualdade racial. O estudo da UNICEF ainda destaca que o número de 

reprovação de estudantes negros/as é maior quando comparado ao de estudantes 

brancos/as. 

Segundo o Anuário da Educação Básica, publicado no ano de 2024, apenas 

metade das escolas no Brasil têm projetos sobre relações étnico-raciais e racismo, 

assim como apenas 37% das escolas que possuem quilombos em seu município 

desenvolvem projetos para a educação escolar quilombola. 

O Sistema de Avaliação da Educação Básica(SAEB), de 2019, e o Sistema de 

Avaliação do Rendimento Escolar do Rio Grande do Sul(SAERS), de 2022, definiram 

o estado do Rio Grande do Sul, de onde realizo esta pesquisa, como aquele que 

possui maior disparidade de proficiência entre alunos/as brancos/as e negros/as. Ou 

seja, a maior desigualdade de acesso à educação para esses/as estudantes,mesmo 

quando as condições econômicas são semelhantes,levando à maior reprovação etaxa 

de abandono (Brasil, 2020).Além disso, o SAERS definiu que os/as estudantes 

negros/as e indígenas, em comparação aos/às estudantes brancos/as, têma pior 

percepção sobre o ambiente escolar em que vivem. Essa percepção, denominada 

clima escolar, envolve experiências e expectativas dos/as alunos/as sobre a 

escola.Além disso, temos a maior taxa de analfabetismo de pessoas acima de 15 anos 

entre as pessoas pessoas negras, e média de menor número de anos de estudo 

(Brasil, 2023b). 

A raça interfere na forma como o/a estudante vivencia o ambiente escolar e 

também afeta a percepção dos/as professores/as sobre a aprendizagem,pois, sem 

compreender a história da desigualdade racial e econômica – que tem resultado nessa 

enorme discrepância de acesso à educação entre alunos/as brancos/as e negros/as 

–, os/as professores/as correm grande risco de acreditar na visão meritocrática de que 

somente os/as estudantes brancos/as têm potencial de aprendizagem, o que contribui 

para alimentar a supremacia branca. 

Barbara Carine Soares Pinheiro(2023)aponta uma discussão interessante 

sobre a presença da educação colonizadora na atualidade, nos ajudando a identificar 

a colonialidade do saber,do poder e do ser no ambiente escolar. A colonialidade do 

 
39O Fundo das Nações Unidas para a Infância (UNICEF) divulgou esses dados no ano de 2021, ao 

publicar um material intitulado Cenário da exclusão escolar no Brasil: um alerta sobre os impactos da 
pandemia da COVID-19 na educação. 



120  

saber se manifesta quando temos um currículo eurocêntrico que inferioriza e apaga 

as outras formas de saber.Podemos visualizar a colonialidade do podera partir das 

posições que as pessoas brancas ocupam nas decisões sobre educação. Quando 

essas decisões seguem a lógica da branquitude,geram impactos negativos no 

ambiente escolar, no que diz respeito às questões raciais. Por fim, a colonialidade do 

ser se dá a partir do momento em que as crianças não brancas não se sentem 

representadas e não têm suas vivências reconhecidas de forma positiva no espaço 

educativo. 

A instituição educacional, assim como as demais instituições brasileiras, está 

permeada por aspectos racistas, mantendo a hegemonia branca no poder. 

 
Isso faz com que a cultura, a aparência e as práticas de poder de um 
determinado grupo tornem-se o horizonte civilizatório do conjunto da 
sociedade. Assim, o domínio de homens brancos em instituições públicas, 
reitorias de universidades públicas etc. – e instituições privadas, por exemplo, 
diretoria de empresas – depende, em primeiro lugar, da existência de regras 
e padrões que direta ou indiretamente dificultem a ascensão de negros e/ou 
mulheres, e, em segundo lugar, da inexistência de espaços que se discute a 
desigualdade racial e de gênero, naturalizando, assim, o domínio do grupo 
formado por homens brancos (Almeida, 2020, p. 27-28). 

 

O racismo tem uma função objetiva na sociedade capitalista, então, pensar uma 

educação antirracista é questionar a sociedade brasileira contemporânea como um 

todo. No Brasil, o racismo está atrelado à questão de classe, pois a população negra 

se encontra entre os piores indíces sociais de acesso à saúde,educação e 

trabalho.Além disso,representa uma minoria em espaços de poder político,tanto na 

esfera executiva, legislastiva e judiciária.Enfrentamos um grande problema de 

equidade, que se inicia lá na base, coma exclusão e marginalização das crianças e 

jovens negros/as ao acesso à escola e aos demais direitos básicos. 

A educação, ao ser pautada em concepções racistas e colonizadoras dos 

corpos, gera uma série de violências raciais nos sujeitos. Vamos, então, pensar os 

conceitos de isolamento, primitivização, incivilização,animalização e erotismo 

(Kilomba, 2019)a partir do contexto escolar. 

O conceito de isolamento ocorre no momento em que a pessoa se afasta do 

coletivo por não se reconhecer nesses espaços. Podemos encontrar esse tipo de 

manifestação racista ainda nos primeiros anos da vida escolar, quando as crianças 

excluem outra criança por ser negra. Muitas vezes, as próprias crianças e os/as 

adolescentes negros/as se isolam com medo de serem excluídos/as. O/a estudante 



121  

se sente isolado/a, pois é uma minoria no lugar onde está, cercado/a por pessoas e 

pensamentos do mundo branco. O isolamento, segundo Kilomba (2019), garante a 

supremacia brancaporque, isoladas, as pessoas perdem a força que teriam enquanto 

grupopara serem ouvidas e vistas, não possuem ninguém que as 

possamdefender.Muitas vezes, esse isolamento é tão grande que pode levar ao 

abandono da escola, principalmente se somado a outros fatores socioeconômicos que 

reforçam a marginalização dos/as estudantes negros/as. 

Outros conceitos importantes, também apresentados por Kilomba (2019), são 

os de primitivização, incivilização e animalização. Esses três conceitos colocam a 

pessoa negra como ser inferior –dependente de um senhor –, selvagem, sem cultura 

e educação. São ideias que desumanizam as pessoas negras desde a 

colonização.Atualmente, quando o conteúdo de África aparece na escola, sob o ponto 

de vista do exótico e/ou quando a história negra é representada nos livros apenas a 

partir da escravidão, temos a repetição desse tipo de lógica.Quando a escola não 

apresenta caminhos que auxiliam o estudante a construir uma imagem construtiva de 

si mesmo, faz com que o/a estudante não consigasuperar a imagem negativa de si. 

A primitivização é a tentativa de associar a imagem da pessoa negra à 

natureza,e carrega um desejo oculto de colocar o/a outro/a em uma posição exótica 

que excita a curiosidade, mas nos isola nesse lugar de ser o/a “outro/a”, aquele/a que 

difere da norma, e do ser civilizado.O que nos leva ao conceito de incivilidade, em que 

o/a negro associado/a à natureza também está relacionado/aà selvageria, à 

sexualidade e à agressão, sendo reduzido/a à ausência da razão, da pureza e da 

civilidade, da qual o/a branco/a acredita ser portador.  

O cabelo afro,pelo qual a maior parte das crianças experiência uma série de 

violências raciais na escola, é constantemente associado à concepção de primitivo e 

incivilizado, sendo relacionado ao sujo e bagunçado.Temos encontrado muitos 

trabalhos nas escolas sobre o cabelo crespo,sob a justificativa de trabalhar a 

autoestima dos/as estudantes,principalmente das meninas negras. Nesse processo, 

é comum encontrar livros clássicos como O cabelo de lele ou Menina bonita do laço 

de fita. Ao utilizartais materiais e perspectivas, devemos ter muito cuidado,pois há um 

risco muito grande de reproduzir a lógica do corpo negro como “diferente” frente ao 

padrão branco. Gosto muito de lembrar que a criança negra não quer ser criança 

negra, ela quer ser apenas uma criança, como todas as outras. 

É de enorme importância que, nas escolas,tenhamos livros com 



122  

representatividade,de modo a garantir que o material didático não seja apenas uma 

reprodução da cultura branca. Ainda assim,precisamos estar atentos/asà forma como 

utilizamos esses materiais na sala de aula, pois estamos tocando em feridas raciais 

muito profundas, que afetam a autoestima das crianças.Ao reduzir a educação para 

as relações étnico-raciais a uma exposiçãoda cor, do cabelo e do corpo 

negro,seguimos reproduzindo uma educação que reduz também a experiência negra 

ao campo do biológico, apagando uma ampla experiência cultural que é riquissima e 

diversa. 

Outro conceito que está presente nas ideias raciais é o da erotização – aquele 

que impõe um caráter hiperssexualizado às pessoas negras –, sendo as meninas 

negras muito cedo sexualizadas e os meninos negros vistos como “um perigo” sexual 

para as meninas brancas.Nessa lógica, se reproduz a ideia de que a pessoa negra 

não possui controle sobre o próprio corpo,sendo levada pelo instinto devido à invenção 

da sua inferioridade de capacidade racional. 

Esses conceitos apontam para o fato de que, ao construir a sua identidade, a 

pessoa negra tem seu comportamento afetado pelo meio social em que vive. A escola, 

enquanto espaço social, contribui para esse processo.Os sinais de violência racial se 

manifestam de diferentes formas,não somentena forma de agressão verbal, mas 

também nos comentários pejorativos dos/as professores/as,nas punições mais 

severas que os/as estudantes recebem, a discriminação cultural e o racismo religioso. 

O que é ser negro e negra na escola hoje? Somos todos iguais? Não é incomum 

encontrar atividades na escola que trazem essa ideia de igualdade, mas que não 

possui crítica social.Ocorre que, para alcançar a igualdade, precisamos reconhecer 

as desigualdades e refletir caminhos para superá-las, contudo, como venho discutindo 

aqui,a escola é produto da história de seu país e está influenciada por visões 

distorcidas de raça, o mito da democracia racial, o recalque da cultura negra e o 

epistemicídio. 

Sem dúvidas, é difícil entender essa omissão como desconhecimento, em 
virtude da ampla divulgação da Lei 10.639/2003, do Parecer CNE/CP 3/2004 
e da Resolução CNE/CP 1/2004, desde 2004, pelo Ministério da Educação, 
dos inúmeros cursos de formação de professores promovidos pelo MEC, por 
secretarias de educação tanto estaduais como municipais. É difícil não 
interpretar essa omissão como sinal de um projeto de sociedade contrário à 
igualdade racial (Silva; Costa, 2018, p. 137). 

 

Construir uma educação antirracista e afrocentrada no Brasil não é tarefa fácil 

quando existe um projeto de paísconstruído sob a exclusão e o apagamento dessas 



123  

pautas.Antes de tudo, a pessoa negra precisa ter a sua humanidade reconhecida, sem 

necessariamente ter de assumir a cultura branca. Porém, a cultura negra ainda é vista 

no espaço escolar como diferente, marginalizada ou primitiva, lembrada em datas 

pontuais, ainda muito longe da estrutura curricular. 

Embora a história do Brasil tenha avançado a partir do reconhecimento do 

racismo por parte do Estado, aplicando políticas raciais,estamos sempre correndo o 

risco de retroceder nesses avanços, principalmente quando políticos de extrema-

direita assumem posições de poder. O governo do ex-presidente Jair Bolsonaro 

realizou uma forte perseguição aos/às professores/as e diversas tentativas 

dedesarticular os movimentos sociais, entre eles o movimento negro e suas pautas.O 

avanço da extrema-direita levou ao aumento de ataques racistas, incentivando uma 

série de pessoas que, pautadas pelo discurso do governo,passaram a se sentir livres 

para proferir uma série de ataques verbais e físicos às pessoas negras.Temos como 

exemplo dissoo assassinato do Mestre Moa,capoeirista assassinado a facadas no 

estado da Bahia, em 2018,por um eleitor bolsonarista. 

Algumas estratégias têm sido construídas a nível institucional para garantir que 

a Lei n. 10.639 seja colocada em prática.A presença do Ministério da Igualdade Racial 

é de enorme importância para pensarmos políticas raciais juntamente com o Ministério 

da Educação. A Política Nacional de Equidade, Educação para as Relações Étnico-

Raciais e Educação Escolar Quilombola (PNEERQ),têm realizado o monitoramento 

da Educação para as relações étnico-raciais em todo o país. A política prevê a 

formação continuada de professores,a instauração de protocolos de prevenção à 

violência racial nas escolas do estados e municípios brasileiros,assim como nas 

escolas privadas,o reconhecimento das instituições que têm avançado na educação 

antirracista e a instauração da educação escolar quilombola. 

Precisamos que essas estratégias não sejam apenas políticas de governo, mas 

que transformem a legislação brasileira, no intuito de garantir políticas permanentes.A 

constituição brasileira e as legislações sobre questões raciais implementadas no 

Brasil até a atualidade representam um grande avanço para a sociedade, mas de nada 

adianta proclamar direitos sem proporcionar a garantia deles. 

A educação pode ser um grande veículo de perpetuação de um modelo de 

sociedade, ou de transformação desta.O movimento negro sempre lutou pela 

educação, pois reconhece sua importância na transformação do status quo. A 

educação permite aos/às estudantes negros/as a possibilidade de ascender 



124  

socialmente, frequentar espaços sociais que ainda lhes são negados, e se 

reconhecerem diante da cultura nacional, reduzindo, assim, as diferenças raciais 

presentes no Brasil. Além disso, a educação para as relações étnico-raciais possibilita 

repensarmos o Brasil como um país intercultural, questionando as lógicas de poder 

nele instauradas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



125  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

 
 
 
 
 

A pequena rainha do mar. 

 

Eu adorava vestir aquele vestido azul de princesa. Ao chegar na escola, 

esperava ansiosamente o momento em que iríamos para o ateliê, pois ficávamos 

livres para escolher a nossa fantasia. Rodando de azul, me nomeava Yemanjá. 

As crianças riam, me chamavam de macumbeira e eu apenas dançava, imitando 

as ondas do mar. Com aquele vestido, me sentia imensidão.  

A professora me repreendia: 

- Para com isso, menina! 

 Então eu parava. Tinha aprendido, observando as outras meninas negras, 

que nunca deveríamos responder aos professores, brigar com os colegas, ou nos 

exaltarmos na escola. Deveríamos ser quietas e obedientes. Assim, nossos 

corpos se diminuíam tal qual nossas vozes.  

Só na imaginação eu conseguia ser forte e protetora como Yemanjá. 

Somente no brincar eu podia transformar todos os sentimentos que habitavam 

em mim em tempestade dos mares, girando e girando, saldava a rainha do mar. 

 



126  

 
5 Respostas ao trauma racial. Encruzilhada de saberes e cultura 

afrodiaspórica 
 

Figura 13 - Comigo ninguém pode, Castiel Vitorino, 2018. 

 

Fonte: Arte que Acontece. 

 

Mesmo diante de um cenário de extrema violência, manutenção de estruturas 

coloniais e negação das desigualdades raciais no Brasil, a população negra tem o 

histórico de luta e resistência, capaz de ressignificar a ideia de raça construída para 

inferiorizar e desumanizar. Aqui, discutimos o quanto o racismo é capaz de afetar as 

pessoas negras a ponto de gerar um trauma racial, contudo, o que fazemos a partir 

deste trauma gerado em nossas mentes? Como a escola pode apresentar contornos 



127  

para a superação dessas feridas? 

Quando a questão racial assume um sentido político, reunindo pessoas 

engajadas na luta por igualdade racial,abrimos espaços para uma encruzilhada de 

possibilidades, capaz de dar algumas respostas às desigualdades, violências e 

dores.Dessa forma, convém destacar que a cura para nossas feridas precisa ser 

pensada em uma esfera coletiva e política. A escola pode realizar transformações na 

forma como estrutura o conhecimento ensinado e produzido, mas precisa estar 

alinhada às transformações sociopolíticas, tendo em vista que a forma como a 

sociedade elabora as questões raciais irá interferir na escola. 

Pensando o campo da educação a partir da ideia de encruzilhada, proponho a 

cruza de caminhos, a possibilidade de fugirmos da narrativa linear embasada na 

dicotomia “certo e errado”, “bem e mal”, “homem e natureza”, “civilizado e selvagem” 

construída pelo colonizador. Assim, cruzamos perspectivas para cuspir na encruza o 

que nos fizeram engolir (Simas; Rufino,2018). 

Nesse sentido, a pedagogia das encruzilhadas conversa com a imagem do 

orixá Exu,como entidade primordial, primeiro a comer e a cuspir de uma nova forma, 

representando a possibilidade da construção de novas possibilidades.Exu, entidade 

inapreensível e incontrolável (Simas; Rufino, 2018), tão demonizado pela cultura 

cristã, é perseguido, assim como as religiões de matriz africana, exatamente por 

apresentarem uma visão transgressora de mundo. 

Uma das trilhas que se abrem, abrimos no facão, pois é um caminho difícil e 

fechado, que muito se tentou (e ainda tentam) apagar. Falo da potência de pensar a 

relação das pessoas negras com a África, assim como a herança histórica que a 

experiência afrodiaspórica foi capaz de preservar e reinventar. Dessa forma, 

pensadores/as negros/as passam a reivindicar sua africanidade e americanidade 

(Mbembe, 2014) ou amefricanidade, como defende Lélia González (2020) ao buscar 

referências construídas por pessoas negras, em suas vivências compartilhadas a 

partir das frestas deixadas pelo processo colonial. 

Pensar a identidade negra sob o viés das experiências coletivas pode nos 

auxiliar na cura das feridas da violência racial. Nesse ponto, o movimento negro possui 

grande relevância porque vem atuando, ao longo da história do Brasil,como um 

movimento educador, pressionando o governo e a sociedade para a criação de 

políticas raciaisque possam conter o racismo e gerar caminhos de reparação para as 

desigualdades raciais no país (Gomes, 2019). 



128  

Contra essa marafunda colonial(Rufino,2019), os traumas da colonização, se 

abre a possibilidade de dialogar com outros saberes e sentidos.A tradição africana 

nos ensina a elaborar uma cosmopercepção40 sobre o mundo, fugindo das “limitações 

da razão intransigente cultuada pela normatividade ocidental”(Simas; Rufino, 2018, 

p.11), cruzando ancestralidade e o princípio da imprevisibilidade. 

A cultura afro-brasileira sobreviveu devido a sua capacidade de manter elos de 

ligação com seus antepassados. A ancestralidade nos ensinou que, mesmo com o 

desterro e a morte, esse não era o nosso fim. Com a força dos nossos antepassados, 

o povo negro viveu e reinventou o mundo.Nesse sentido, trabalhamos cotidianamente 

na reconstrução da nossa história e origem.Esse trabalho de reinvenção requer um 

olhar sobre nossa corporeidade,oralidade,circularidade e comunitarismo(Simas; 

Rufino,2018). 

Esses saberes são importantes na construção de novas perspectivas 

educacionais e sociais, mas partem de uma lógica que se choca com a racionalidade 

ocidental,pois estão reunidos dentro do princípio de imprevisibilidade.A 

imprevisibilidade nos ensina que não existe uma verdade única, tampouco um sujeito 

universal. Nos provoca a olhar as diferenças que estão presentes nos corpos e nas 

vivências construídas, de forma coletiva, e a compreender que quem produz 

conhecimento,produz a partir de um lugar,com intencionalidade. 

As ações educativas de combate ao racismo e à discriminação, previstas nas 

Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e 

para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana(Brasil, 2005),prevem a 

valorização da corporeidade e da oralidade. Nesse sentido,a própria legislação indica 

o reconhecimento de realizar um trabalho que envolva a integralidade dos sujeitos.As 

diretrizes não propõem apenas uma alteração curricular, mas o respeito e a 

responsabilidade com relação às culturas africanas e indígenas. 

É um trabalho que exige de nós o reconhecimento da potência dos corpos 

negros.Esses corpos, que foram os primeiros lugares de ataque do colonialismo,que 

abrem espaço para serem compreendidos enquanto primeiros terreiros 

inventados,que sobreviveram à travessia do atlântico e se reinventaram para 

sobreviver. São corpos potentes e transgressores, mas se encontram, por vezes, 

 
40 A cosmopercepção busca questionar as lógicas ocidentais que compreendem o mundo apenas a 

partir de um olhar visual e racional,ampliando as possibilidades para o sentir e experenciar o mundo 
(Oyěwùmí, 2021). 



129  

adoecidos pelas injustiças sociais e cognitivas (Simas; Rufino,2018). 

Os corpos esquecidos na escola colonizadora,que só está preocupada com o 

desenvolvimento do racional a partir do depósito de uma série de conteúdos nas 

cabeças dos estudantes,ainda estão ali.O menino, que sofre racismo religioso por 

carregar no pescoço a guia de seu Orixá,escuta os colegas cochichando que ele é 

“macumbeiro”, que sua religião é “coisa do diabo”,e não encontra respaldo na 

escola.Nos trabalhos de educação ambiental, não pode citar que o rio é sagrado 

porque é território de Oxum e que no terreiro todos nos ensinam a cuidar dele.Esse 

menino precisa encontrar suas vivências na produção do conhecimento escolar,caso 

contrário, ele terá suas vivências negadas e marginalizadas,podendo entrar em 

conflito com a escola a ponto de não querer mais estar lá. 

A narrativa construída pela cultura euro-cristã não pode ser completamente 

assimilada por nós,ou se assim for,pode nos causar muitos traumas,pois carregamos 

em nossos corpos experiências sociais diferentes da experiência branca.A imagem da 

identidade ideal imposta pela sociedade é a imagem de uma pessoa branca, diante 

disso,precisamos buscar outras imagens pelas quais possamos nos enxergar. 

Nas escolas e nas universidades, o conhecimento considerado relevante se 

limita a tudo aquilo que foi produzido no mundo europeu, branco, heterossexual e 

cristão. Os indivíduos não enquadrados nesse padrão precisam assimilar essa cultura, 

mesmo que para isso seja necessário apagar sua própria identidade. Quem melhor 

assimila esse modelo é considerado um bom aluno e sequer pensamos sobre as 

consequências desse processo na formação das suas estruturas mentais.Um 

currículo escolar, no qual predominam os estudos europeus, sendo aplicado na 

sociedade brasileira,em sua maioria negra,como sabemos,aponta para uma grave 

distorção da teoria em relação à prática, ou da escola em relação à vida prática. 

Temos, assim, que o sujeito negro está morto em sua totalidade dentro do 

sistema educacional. Ou ele não aparece fisicamente, intelectualmente e 

historicamente, ou é colocado no lugar daquele que se pode facilmente descartar. 

Quando não, o que ocorre é a sua assimilação. Em todo caso, é importante que ele 

seja o mais próximo do branco possível. Ao aluno negro, resta o lugar do “não-ser”, 

como apontam Fanon (1968) e Neuza Santos Souza (1983), já que ele precisa sempre 

tentar se enquadrar no ideal branco. Mas como ele não se enquadra, precisa ser 

eliminado em sua ontologia (Costa; Martins; Silva, 2020). 

O conceito de neuroeducação é importante para compreendermos os impactos 



130  

gerados pelo racismo na vida dos/as estudantes. Esse conceito denuncia a morte 

do/aestudante negro/a no ambiente escolar, uma morte intelectual e psicológica 

(Costa; Martins; Silva, 2020).A instituição escolar tem a cultura da padronização e do 

silenciamento de estudantes. Isso influencia diretamente na formação psicológica 

dos/as jovens e nas suas formas de ver o mundo e se colocar nele. No caso do/a 

jovem negro/a,esse/a sofrerá a invisibilidade e a inferiorização, o que nada mais é do 

que a morte das suas possibilidades de vir a ser. 

Seria interessante nos perguntarmos se os currículos escolares brasileiros são 

pensados por intelectuais que levam em consideração a realidade e a cultura dos/as 

estudantes da afrodiáspora e dos diferentes grupos indígenas do país(Oliveira; 

Balieiro; Santos, 2020). Ao olhar para uma grade curricular de história, facilmente 

podemos responder que não, a história geral é basicamente a história da Europa e a 

história do Brasil está limitada aos acontecimentos políticos de grupos dominantes. 

Podemos comparar esse processo à inserção dos estudos da História da África 

e da Cultura Afro-Brasileira nos currículos escolares, pois muito do que vivemos hoje 

é apenas a inclusão da temática nas grades curriculares tradicionais, sem o devido 

aprofundamento.Vivenciamos um ensino que trata desses pontos como um anexo ao 

conteúdo central. Certa vez, uma estudante me questionou como seria possível 

construir a história do Brasil sem a história dos indígenas,para ela não seria a história 

do Brasil.O relato, para a grande alegria da professora,é fatídico, porém, o que parece 

simples esconde uma grande complexidade. Reconheço que a minha própria 

formação enquanto professora de história possui muitas lacunas no que tange a 

história dos povos indígenas. 

Nesse sentido, precisamos deslocar nossos estudantes de sobreviventes para 

“supraviventes”, condição daquele/a que se tornou capaz de driblar a desumanização 

a partir das culturas e potências de vida produzidas nas frestas deixadas pela violência 

colonial.Como faremos isso?Não está traçado apenas um caminho,visualizamos uma 

encruzilhada de possibilidades, orientadas por nossa ancestralidade, a partir da 

produção de novos símbolos e novas linguagens(Simas; Rufino,2018). 

Quando falamos em ancestralidade,estamos falando de trajetórias,de conhecer 

os caminhos que nossos ancestrais fizeram antes de nós, pois isso define quem 

somos hoje.O apagamento de nossas memórias é um projeto político de aniquilação 

de quem somos.A escola que não questiona esse modelo,segue contribuindo para a 

aniquilação de seus estudantes.Como nos aponta o mestre Nego Bispo“mesmo que 



131  

queimem a escrita, não queimarão a oralidade; mesmo que queimem os símbolos, 

não queimarão os seus significados; mesmo queimando nosso povo, não queimarão 

a ancestralidade41” (Santos, 2015, p. 45). As diferentes formas de resistência frente a 

violência que os povos colonizados sofreram,produziram uma série de saberes que 

precisam pisar no chão da escola, são esses os saberes de frestas. 

Nos saberes de frestas, produzidos a partir do processo de resiliência dos 

povos oprimidos,podemos pensar o conhecimento preservado pelos povos 

tradicionais e comunidades de matriz africana,como a oportunidade de rotas não 

lineares, que nos ensinam a pensar para além da lógica ocidental e se entrecruzam 

com uma série de outros caminhos possíveis.Nesse cruzamento, estão os 

ensinamentos dos povos originários e as reinvenções que foram se construindo na 

experiência afrodiaspórica, a partir do desterro africano e do contato desses com os/as 

nativos que aqui viviam. 

São saberes difíceis de serem acessados, pois estão imersos na tradição oral 

desses povos,mas podem ser aprendidos por nós a partir do treinamento da escuta e 

da valorização dos/as mais velhos/as, os/as portadores/as dessas histórias, que não 

estão marcadas na cultura escrita, porém, permanecem vivas na memória.O poder 

transgeracional de resistência dessas memórias garantiu que não mantivéssemos 

uma visão monolítica sobre o mundo, o comunitarismo garantiu e ainda garante que 

nossas vidas e vivências não sejam aniquilidas pela lógica dominante. 

Na mitologia africana,Oxum, a senhora das águas doces, da beleza e da 

prosperidade,carrega consigo um abebé,uma espécie de espelho capaz de ver o 

interior de quem o mira(Silva, 2024).O espelho de Oxum nos revela nosso rosto,não 

como algo fixo, mas como um “ser-força-sendo” (Santos; Oliveira, 2023, p.9), 

contrapondo-se à narrativa de Narciso,que se apaixona pela autoimagem que vê nas 

águas, pois tem nessa imagem um ideal de ser, pautado no individualismo.Oxum nos 

apresenta a força e o movimento das águas, para a compreensão da existência 

humana a partir de imagem-força. 

 
Na imagem-força que aparece no espelho,são as transformações, a 
renovação e a mudança que se expressam.Isso é suficiente para nos sinalizar 
o quanto pode estar distante a concepção de um eu unificado(ich-idealich), 
ainda que isso só aconteça na mirada de um ideal-de-eu (ichideal), explorado 
pelas teorias europeias de meados do século XX, na vivência de eu 
(mutuê,ori,cabeça) para povos provenientes da diáspora africana 

 
41 Essa fala também está presente na participação de Antônio Bispo dos Santos no podcast 

“Confluências, o podcast da ocareté”. 



132  

(Santos;Oliveira, 2023, p. 10). 

 

Essa narrativa de origem africana, assim como as demais histórias de saberes 

politeístas, que vêm sendo negligenciados pela sociedade brasileira, podem nos 

ensinar uma nova forma de ver o mundo e a nós mesmos/as.Esse espelho, que Oxum 

nos empresta,mostra que a beleza de se compreender enquanto indivíduo está 

associada à força da mudança e do movimento.A narrativa de Oxum se desloca do 

aspecto exclusivo da religiosidade, para nos apresentar a possibilidade de uma nova 

leitura de uma concepção do “eu” e sua idealização. 

Os povos de terreiro, enquanto comunidades tradicionais de matriz africana,nos 

possibilitam uma epistemologia encantada e uma pedagogia das encruzilhadas, 

capazes de questionar os fundamentos da ciência ocidental e da concepção da própria 

existência humana.Não apenas a partir de sua visão religiosa e espiritual,mas esses 

saberes nos permitem a concepção de novas abordagens epistemológicas. 

Esses novos fundamentos influenciam a educação ao passo que a escola é 

território de reprodução e criação do conhecimento socialmente construído.Para tanto, 

é necessário pensar a educação fora da lógica da escolarização/catequese e, nesse 

processo,o movimento de descolonização precisa ir além da discussão teórica ou 

revisão dos currículos. Necessitamos movimentar nossos corpos, transformando a 

escassez em presença-educação.Desse modo, educar não assume uma proposta 

civilizatória de salvação,ou forma de preparar as/os educandos/as para o mundo que, 

por vezes, é reconhecido apenas como o mundo do trabalho. A escola e o processo 

educativo podem ser pensados como forma de ser e estar no mundo, diante das 

relações humanas e suas inúmeras contradições e conflitos,ultrapassando os espaços 

institucionais (Rufino,2019). 

Essa caminhada perpassa uma releitura que reconhece as diferenças entre 

saber sintético e saber orgânico. A cultura afro-indígena é herdeira de uma 

cosmovisão que compreende que todos os seres vivos estão conectados, nesse 

sentido, a natureza não está separada do humano, o espírito não está separado do 

corpo, a morte não está separada da vida. É um saber de fronteira e de encruzilhada.O 

saber sintético é monocultural,divide,classifica,aprisiona em binarismos e 

dualidades.Os saberes orgânicos contribuem para uma educação decolonial ao passo 

que se contrapõem a essa lógica, nos colocando enquanto criaturas da natureza, que 

precisam se envolver e não se desenvolver(Santos,2023). 



133  

Lidamos cotidianamente com muitas dificuldades, tanto do ponto de vista do 

sistema — precário na educação pública e carente de investimentos — quanto do 

ponto de vista epistemológico, que insiste em formar as/os estudantes colocando-os 

em caixinhas que assassinam suas diversidades e silenciam suas vivências. Com 

base nisso, parto da pergunta “como se faz um negócio que é redondo em um lugar 

que é quadrado?”(Simas; Rufino, 2018, p. 76) para refletir sobre maneiras de 

transformar instituições tão engessadas pela lógica colonizadora, como o ambiente 

educacional tem mostrado ser.  

Transformar a educação vai além de uma reforma curricular e a implementação 

de políticas educacionais mais inclusivas. Está relacionada a uma transformação na 

estrutura social,pois educação e sociedade caminham juntas, uma é espelho da 

outra.Os discursos atuais em torno do avanço social que a globalização pode nos 

oferecer tem se mostrado um discurso mentiroso na medida que defende a 

possibilidade de encontro entre diversas culturas,mas na prática tem apenas 

reforçado a sobreposição de uma cultura dominante em relação às demais.A 

unificação mascarada da globalização, reproduzida nessa sociedade monocultural, 

atinge as escolas e prejudica a implementação de outra educação, pautada na visão 

plural. Diante disso,precisamos radicalizar nosso compromisso pedagógico e político 

com uma crítica fundamentada em outros valores. 

Defendo, nesta tese, que vivemos em um país marcado pela falsa ideia de 

democracia racial, que mantém uma educação colonial capaz de reproduzir feridas e 

traumas raciais em nossos/as estudantes,mas me coloco também no compromisso de 

levantar a questão de que, a partir de tal afirmação, precisamos pensar formas e 

formatos que apontem experiências diferentes.Em alguns pontos, o 

constitucionalismo haitiano nos ajuda a projetar esse futuro utópico,mas não menos 

possível, pois assim o fez ao organizar uma revolução de pessoas escravizadas.A 

independência do Haiti foi muito transgressora ao refletir sobre a importância da fusão 

entre território e diáspora na sua questão nacional(Queiroz,2022). 

O que o território e a diáspora podem nos ensinar sobre a educação no Brasil? 

Construímos a sociedade e a educação em um território marcado por diferentes 

saberes,herdados de povos desterritorializados que tiveram de promover uma série 

de ressignificações para manter a preservação histórica e cultural de seus povos.A 

partir dessa visão política e social, é fundamental que a educação se conecte com os 

saberes nativos e os saberes afrodiaspóricos. Desafiando a racionalidade única, por 



134  

meio de uma lógica polirracional, Simas e Rufino (2018) refletem que as ciências 

humanas precisam ampliar suas verdades para dar conta de uma gama de visões de 

mundo, herdadas desse processo de desterro, a fim de se tornar uma ciência 

encantada, reconhecendo perspectivas ontológicas, epistemológicas, cosmológicas e 

filosóficas produzidas fora do eixo em que ele julga se encontrar (Ocidente europeu 

como ideologia). 

Esse movimento é radical, pois exige de nós o compromisso de refundar 

princípios historicamente definidos. Reconheço o tanto de utopia e de imaginação 

política e educativa que estão imersas nesse novo fazer,mas essa encruzilhada é uma 

porta aberta para a fundação de novos princípios.Nesse sentido, a experiência afro-

indígena se coloca como possibilidade de adiar o fim do mundo (Krenak, 2019), pois 

nos aponta rotas menos predatórias na nossa relação com a natureza e seres 

humanos. 

Quando Abdias Nascimento escreveu, em 1977, políticas para a construção de 

um país quilombista, nos apresentou outros valores para um Brasil menos desigual, 

fundamentado na experiência da resistência quilombola – que afirmava a participação 

da população negra como agente ativo de transformação e contribuição nacional.Das 

suas aspirações para o país, atingimos a conquista da inclusão da raça nos censos 

brasileiros,as políticas afirmativas,a criminalização do racismo,o ensino de história e 

cultura afro-brasileira. No entanto, não ampliamos suas proposições no que diz 

respeito à ampliação do acesso da população negra à terra, à política e aos setores 

de poder na economia porque isso pressupõe entrar em choque com o sistema 

capitalista que não se enquadra em uma política comunitária e cooperativa 

(Queiroz,2022). 

Durante toda a história de nosso país, e ainda hoje, nossa vivência enquanto 

pessoas negras teve de se reinventar para poder sobreviver, pois muitos de nossos 

saberes ancestrais foram apagados e violentados.Nesse processo, por vezes, o 

conflito é a morte, mas também pode ser potência criativa.Na malandragem, “quando 

menos se espera é que se dá o bote”,o malandro nos ensina a transgredir os limites 

e a compreender que o jogo nunca está no fim, somos circulares. 

A figura do malandro é associada é caracteristicas negativas da população 

negra, de aversão ao trabalho e associado a desordem, contudo, sua história remonta 

o contexto do Brasil escravocrata em que a recusa ao trabalho como protesto a 

exploração, e a tentativa de se enquadrar a sociedade do pós abolição que negava o 



135  

emprego a população negra. 

O malandro compõe o imaginário brasileiro, presente na música e na literatura, 

e pode ser compreendido a partir de outros significados, de um povo que mesmo 

sofrendo exclusão e repressão policial, encontrou e segue encontrando formas de se 

manter vivo.  

Para pensar rotas de superação do trauma racial,é necessário refundar valores 

e sentidos,abandonando aqueles que nos adoecem e oprimem os demais grupos 

sociais.Isso vai além de tapar esse enorme buraco de ausências com que a ciência e 

a história brasileira tratou os saberes de nosso povo. Não se trata apenas de uma 

simples busca por representatividade negra, mas sim de partir do questionamento do 

paradigma educacional em que estamos imersos/as. 

O ambientalista indígena Ailton Krenak (2019) faz uma denúncia séria sobre o 

sistema capitalista em que vivemos, o qual reconhece como legítimas apenas as 

formas de vida ligadas à mercadoria. Esse modelo produz uma concepção de vida 

que desconhece a pluralidade, as diferentes vivências e experiências humanas. 

Krenak nos alerta sobre as limitações de um modelo que compreende a vida somente 

pela lógica utilitarista.Nesse sentido, a experiência dos povos que se organizam a 

partir de uma lógica diferente, como os povos indígenas e de ancestralidade 

africana,pode ser muito relevante para a construção de um novo mundo. 

Entre essas novas formas de compreender e se relacionar com o mundo, 

podemos pontuar,numa perspectiva geral da cosmovisão africana, a construção de 

experiências que carregam a noção de um universo integrado; de uma ancestralidade 

que alimenta a ideia de comunidade e solidariedade; a concepção de uma família 

extensa e de responsabilidade mútua; a responsabilidade com a palavra; a 

compreensão da morte-vida como elemento cíclico; além da concepção de poder 

como experiência coletiva e compartilhada(Rosa, 2020). 

Sem partir de uma visão romantizada da cultura africana – e compreendendo 

que, ao se tornar afrodiaspórica, ela precisa se recriar e se reinventar, encontrando-

se em situações de conflitos e contradições - , reconheço que essa cultura pode nos 

apontar caminhos menospeversos do que os traçados em torno de nossa auto 

destruição dentro de um sistema predatório, racista e capitalista.A estrutura mental 

afro-brasileira permite espaços para novas formas e formatos,pois foi construída 

nesse processo de constante reformulação para sobreviver,aceitando o outro: brancos 

e indígenastratados como condenados da terra,mas acolhidos nos quilombos e 



136  

espaços negros de resistência (Rosa, 2020). 

Pensar o ensino fora do pensamento dominante colonial requer também pensar 

a educação como ato de responsabilidade (Rufino, 2019). Educar é um ato de 

responsabilidade com a vida, a liberdade e o futuro. Uma educação decolonial precisa 

ouvir os povos,suas histórias, tradições, formas de ser, existir e resistir. A educação, 

comprometida com a diversidade e que valoriza a vida, precisa romper com as antigas 

amarras do pensamento autoritário, colonial e eurocêntrico, aquilo que Fanon (2008) 

chama de desalienação em prol da liberdade. A criação de um novo mundo e de um 

novo projeto educacional surge da ânsia dos sujeitos de lutarem por sua liberdade. 

 

5.1.O fim, o meio e o início 
 

“Deserta a minha alma 
Deserta dos erros que não cometi 

Deserto o mar que me trouxe 
Deserto a areia que me entregou  

Do Saara ao Atlântico 
Minha alma 

De nós que se tornou em um 
E de um que se tornou em nós 

Mas que nunca deixou de ser um 
Solidão 

Que mistério profundamente à nossa mercê 
Mistério tornou-me caboclo 

Anegrado sendo eu um caboclo indianizado 
Cheguei à terra minha 

Que minha não é, mas passou a ser 
África-Brasil 

Então hoje eu sou um caboclo Márua 
Márua das águas do rio, que veio das águas do mar” 

(Transcrição da música “Márua”, de Mateus Aleluia, 2025). 

 

Finalizo este trabalho com a certeza de que não é o fim,mas o início de um 

novo ciclo na minha trajetória de pesquisadora, na roda viva da vida.Nesse 

movimento, compartilho a transcrição da música “Márua”, de Mateus Aleluia,que nos 

lembra o processo de desterro pelo qual passaram nossos ancestrais, um processo 

de dor que nos levou à perda de nossas raízes, mas também a um processo de 

ressignificação e aceitação dessa nova terra chamada Brasil.Hoje, ainda não temos o 

direito de saber de qual local vieram nossos ancestrais de África, mas nutrimos as 

memórias daqueles/as que aqui se uniram a outros povos, mantendo da forma que foi 

possível aquilo que trouxeram de sua terra mãe. 

Na minha história pessoal, carrego as memórias da minha mãe, uma mulher 



137  

branca que conhece a sua descendência portuguesa e italiana,advinda do processo 

de imigração européia, mas desconheço a linhagem paterna do meu pai negro, que 

carrega na sua história um passado de pessoas que vieram escravizadas para o Brasil 

e perderam, nesse caminho, muitas das suas memórias e relações familiares. Mesmo 

diante dessas diferenças, tenho relatosde meus pais e avós – de parte paterna e 

materna que foram analfabetos/as ou que pouco tiveram acesso ao estudo. Ao 

concluir esta tese, transformo essa história familiar a partir do acesso ao estudo,que 

foram negados aos/às meus/minhas ancestrais. 

Dou início à tese relacionando a pesquisa ao gestar e o maternar, buscando 

novos sentidos e significados para esse processo, pois, na sociedade em que 

vivemos, são muitas mulheres que abandonam a ciência em nome da 

maternidade.Por vezes, pensei que também não seria possível concluir esta pesquisa 

e criar uma criança sozinha, mas escolhi que o fato de ser mãe solo seria um lugar de 

potência. 

Nesse sentido, busquei na minha trajetória e na experiência afrodiaspórica as 

ferramentas para pensar a educação sob um novo prisma. Na tentativa de valorização 

e visibilidade de experiências que vão além das narrativas eurocêntricas,busquei nas 

imagens das Yás, assim como Oxum e Yemanjá, referências que são representações 

místicas e humanas da força e do poder feminino,assim como do cuidado e da nossa 

capacidade de cocriar pessoas e saberes. 

Com base nesta tese, pude ressignificar minha própria relação com a 

universidade que, por muitos momentos, acreditei não ser o meu lugar, devido à sua 

“estrutura universalizante,classista,racista e sexista”(Cabral; Silva; Huning; 2024, p. 

1). Neste trabalho, expresso minhas subjetividades,a partir de um eu situado, 

pensando a produção de saberes em rede, entrelaçada a uma multiplicidade de 

experiências, corpos e territórios que se cruzam na realidade educativa. 

Em um movimento de sankofa, direciono meu olhar para trás como o pássaro 

que assim se posiciona, para definir o seu percurso se orientando para frente. Aqui, 

as narrativas das histórias negras no ambiente escolar foram moldadas juntamente 

com a compreensão do complexo processo de raça, cor,branquitude e mito da 

democracia racial que configura a sociedade brasileira. 

Na compreensão do processo de racialização,me preocupei em trazer um olhar 

mais específico para o território que me encontro,o Rio Grande do Sul, tendo em vista 

que o Brasil é um país muito grande e apresenta constituições culturais e históricas 



138  

diferentes.Ao reconhecer a violência da colonização o qual este país foi e ainda é 

moldado,foi possível analisar o quanto a escola funciona como espaço de reprodução 

e de questionamento dessas estruturas. 

Inspirada no título e trabalho de Conceição Evaristo em Insubmissas lágrimas 

de mulheres – pelo qual a autora encontra mulheres negras e narra suas histórias na 

medida que as coloca como protagonistas para contar histórias de violências e 

resistências em suas trajetórias –, defino as narrativas nesta tese também como 

insubmissas, pois desafiam o silenciamento,a invisibilidade e a neutralidade das 

experiências vivenciadas no ambiente escolar, no que tange às questões 

raciais.Nesse processo, não me coloco enquanto sujeito neutro,sou a pesquisadora 

que olha de perto e conhece seu território de pesquisa porque faz parte dele. Assim, 

as insubmissas narrativassurgem no intuito de dar visibilidade às violências e 

resistências sobre o racismo no ambiente escolar, por meio do exercício de narrar a 

minha experiência pessoal em relação com o coletivo. 

A escrevivência tornou possível esta pesquisa, pois possibilitou que o meu 

cotidiano se tornasse ferramenta de pesquisa e contribuiu para minha autoafirmação 

enquanto mulher negra pesquisadora.Esta pesquisa me afetou conforme fui 

compreendendo as amarras que forjavam a minha trajetória enquanto mulher negra e 

educadora/pesquisadora,atravessada por um país de passado escravocrata e 

patriarcal. 

Para compreender o trauma racial, foi necessário conhecer as particularidades 

da história da invenção da raça no Brasil,assim como as particularidades de ser uma 

pessoa negra na região sul do Brasil. Nesse percurso, identifiquei o peso que o mito 

da democracia racial gerou e ainda gera no processo de perda da identidade étnico-

racial dos/as brasileiros/as,assim como o apagamento da herança africana, como 

requisito para a manutenção da branquitude no poder.Todo esse processo social está 

presente na escola, que pode se constituir tanto como espaço de reprodução quanto 

de possíveis questionamentos desse sistema. 

Nesse trabalho, foi possível refletir os efeitos que o racismo causa na vida 

dos/as estudantes, afetando suas estruturas psicológicas.Esse processo traz graves 

problemas para o processo de aprendizagem, assim como para a própria manutenção 

dos/das estudantes na escola.Ao passo que a escola reproduz a educação 

colonizadora, tende a gerar a anulação das subjetividades e identidades negras, 

podendo colaborar para um ideal de sujeito inferiorizado em relação ao padrão que a 



139  

branquitude impõe como modelo de referência, de cultura,história, filosofia,entre 

outros aspectos apresentados neste trabalho. 

O racismo no Brasil,embora seja considerado crime na legislação, ainda está 

presente na cultura e no inconsciente coletivo da população.Nosso histórico de 

negação das tensões raciais colabora para a lógica do racismo enquanto um grande 

desmentido social,de modo que situações graves de violência racial são minimizadas 

constantemente.A ferida provocada pelo racismo afeta a construção das identidades 

dos/as estudantes, suas perspectivas e projeções de futuro, levando em consideração 

que grande parte das nossas experiências de vida – da infância até o final da 

adolescência – ocorrem no ambiente escolar, momento em que desejamos ser 

aceitos/as,valorizados/as,e pertencentes aos grupos para que possamos nos tornar 

minimamente adultos. 

Ao refletir sobre os impactos das questões raciais na escola,pude constatar que 

a escola não era apenas lugar de silenciamento, mas também operava através de 

pequenas frestas. Desse modo, a escola pode se tornar potência,a partir do momento 

que inventa formas de resistir à herança colonial.O ambiente educacional é espaço de 

sonhos, utopias e idealizações de futuro, está em processo. É o lugar em que 

podemos ver o/a outro/a crescer e, ao mesmo tempo, crescer junto.Nós, enquanto 

professores/as, observamos de perto esse passar do tempo,os alunos se formam, 

saem da escola,levam consigo um pouco de nós. 

Nesse fazer educativo, não é possível pensar uma superação completa do 

trauma racial, mas sim caminhos possíveis para lidar com essas feridas.A partir de 

uma perspectiva polirracional, podemos construir uma educação desde a 

encruzilhada, que nos aponta muitos caminhos e percursos que não são lineares, mas 

circulares, onde as respostas não estão fechadas e sim abertas para uma série de 

possibilidades. Assim, educar não é um ato descolado da vida, das tensões sociais e 

das decisões políticas. É um ato em diálogo com saberes da vida cotidiana,da vida 

ativa,das experiências outras, por tanto tempo negadas e marginalizadas, mas que 

seguem sendo produzidas, nas favelas, nos terreiros, nas aldeias,nos quilombos e 

nas esquinas. Em um movimento circular de vida, podemos abrir diálogo com aquilo 

que não está apenas curricularizado, codificado e moldado pela lógica colonial. 

Essas vivências abrem espaços para o sentir/fazer/pensar um novo mundo e 

questionam a lógica do capital, fundamentado no individualismo e na 

destruição/exploração da natureza e das vidas que vivem nela.Quando fazemos o 



140  

exercício de permitir um olhar para as vivências marginalizadas e esquecidas, 

escancaramos os privilégios e as opressões. 

Busquei, neste trabalho, referências afrodiaspóricas para trabalhar na 

perspectiva da oralidade,contando histórias com as quais cruzei durante minha 

jornada no ambiente educacional. Com uma perspectiva de pesquisa encarnada, 

marquei meu corpo enquanto mulher negra que, ao seu auto afirmar como tal, a partir 

de um processo de consciência racial, me possibilitou analisar o processo racial desde 

o meu cotidiano e as complexidades que o cercam(Cabral; Silva; Huning, 2024).  

Por fim, que nunca é o fim,que também é o começo, trabalhei dentro da 

perspectiva da circularidade,compreendendo que, no Brasil, vivenciamos um 

momento importante de avanço nas discussões raciais. No entanto, também entende 

que, por se tratar de uma realidade imersa em contextos políticos e sociais, a todo 

momento, esses avanços podem ser alterados e dependem sempre de nós para 

continuarem a existir. Por isso, seguimos em persistência, luta e compromisso com a 

busca por direitos e igualdade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



141  

Referências  
 
ALELUIA, Mateus. Márua. Mateus Aleluia, Spotify, 2025. Disponível em: 
https://open.spotify.com/intl-
pt/track/6ZnlYB1OoxwXzpAud7jxHw?si=78c09b1144fe498d. Acesso em: 20 jun. 
2025. 
 
ALENCASTRO, Luiz Felipe de. O trato dos viventes: formação do Brasil no 
Atlântico Sul. São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 
 
ALMEIDA, Silvio Luiz de. Raça e racismo. In: RIBEIRO, Djamila (Coord.). Racismo 
estrutural. São Paulo: Sueli Carneiro; Editora Jandaíra, 2020. p. 20- 57 
 
ANZALDÚA, Gloria. Falando em línguas: uma carta para as mulheres escritoras 
do Terceiro Mundo. Trad. Édina de Marco. Revista Estudos Feministas, v. 8, n. 1, 
p. 229-236, 2000. 
 
ANZALDÚA, Gloria. La consciência de la mestiza: rumo a uma nova 
consciência.Revista Estudos Feministas, v.13, p. 704-719, 2005. 
ARREGUY,Marília Etienne;MONTES,Fernanda Ferreira.Ferenczi e a 
educação:desconstruindo a violência desmentida. Estilos da Clínica, 2019, V. 24, 
nº 2, p. 246-261 
 
ARREGUY,Marília Etienne;MONTES,Fernanda Ferreira.Ferenczi e a 
educação:desconstruindo a violência desmentida. Estilos da Clínica, 2019, V. 24, 
nº 2, p. 246-261 

BELO, Fábio. Racismo, mensagem e desmentido: diálogos entre Kilomba, Ferenczie 
Laplanche. In: COSTA, Jurandir Freire; BOAS, Fabiana Villas; DUNKER, Christian; 
MELO, Renally Xavier de; BELO, Fábio (Orgs.). Relações raciais na escuta 
psicanalítica. São Paulo: Zagodoni, 2021. p. 99-107. 
 
BENTO, Cida. O pacto da branquitude. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 
 
BERND, Zilá; BAKOS, Margareth Marchiori. O negro: consciência e trabalho. Porto 
Alegre: Editora da UFRGS, 1991. 
 
BICUDO, Virgínia Leone. Atitudes raciais de pretos e mulatos em São Paulo. São 
Paulo: Sociologia e Política, 2010. 
 
BLUES, Baco Exu do. Imortais e fatais 2. QVVJFA? Spotify, 2022. Disponível em: 
https://open.spotify.com/intl-pt/track/26AkHa0dslS6demG65pCSC. Acesso em: 2 fev. 
2024. 
 
BOAS, Fabiana Villa. Clínica Psicanalítica das relações raciais: há muito passado 
pela frente. In: COSTA, Jurandir Freire; BOAS, Fabiana Villas; DUNKER, Christian; 
MELO, Renally Xavier de; BELO, Fábio. Relações Raciais na escuta Psicanálítica. 
São Paulo: Zagodoni, 2021. p. 47-59. 
 
BRASIL. Secretaria de Educação Fundamental. Diretrizes Curriculares Nacionais 
para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e 

https://open.spotify.com/intl-pt/track/6ZnlYB1OoxwXzpAud7jxHw?si=78c09b1144fe498d
https://open.spotify.com/intl-pt/track/6ZnlYB1OoxwXzpAud7jxHw?si=78c09b1144fe498d
https://open.spotify.com/intl-pt/track/26AkHa0dslS6demG65pCSC


142  

Cultura Afro-Brasileira e Africana. Brasília: MEC; SEF, 2005. 
 
BRASIL. Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira. 
Saeb – Sistema de Avaliação da Educação Básica: resultados 2019. Brasília: 
INEP, 2020. Disponível em: https://www.gov.br/inep/pt-br/areas-de-
atuacao/avaliacao-e-exames-educacionais/saeb/resultados. Acesso em: 25 maio 
2025. 
 
BRASIL. Ministério da Igualdade Racial. Secretaria de Gestão do Sistema Nacional 
de Promoção da Igualdade Racial. Diretoria de Avaliação, Monitoramento e Gestão 
da Informação. Informativo – Edição Censo Demográfico 2022. [S.l.]: [s.n.], 
[2023a]. Disponível em: https://www.gov.br/igualdaderacial/pt-
br/composicao/secretaria-de-gestao-do-sistema-nacional-de-promocao-da-
igualdade-racial/diretoria-de-avaliacao-monitoramento-e-gestao-da-
informacao/informativos/Informe-edicao-censo-demogrfico2022.pdf.Acesso em: 4fev. 
2024. 
 
BRASIL. Secretaria da Educação do Estado do Rio Grande do Sul. Sistema de 
Avaliação do Rendimento Escolar do Rio Grande do Sul (SAERS): resultados 
2022. Porto Alegre: Secretaria da Educação do Estado do Rio Grande do Sul, 
2023b. Disponível em: https://educacao.rs.gov.br/saers-sistema-de-avaliacao-do-
rendimento-escolar-do-rio-grande-do-sul. Acesso em: 25 maio 2025. 
 
CABRAL, Jacinto Rosângela; SILVA, Aline Kelly da; HUNING, Simone. Corpos 
femininos negros na escrevivência e interrogações à universidade. Revista Polis e 
Psique, [S. l.], v. 14, p.1-24, 2024. Disponível em: 
https://seer.ufrgs.br/index.php/PolisePsique/article/view/141092. Acesso em: 3 abr. 
2025. 
 
CARMO, Eliane Fátima Boa Morte do. História da África nos anos iniciais do 
ensino fundamental: os Adinkra. Salvador: Artegraf, 2016. 
 
 
CARNEIRO, Sueli. Negros de pele clara. In:Portal Geledés, 2004. Disponível em: 
https://www.geledes.org.br/negros-de-pele-clara-por-sueli-carneiro/. Acesso em: 1 
jul. 2025. 
 
CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de racialidade: a construção do outro como não ser 
como fundamento do ser. Rio de Janeiro: Editora Zahar, 2023. 
 
CERQUEIRA, Daniel; BUENO, Samira (coords.). Atlas da violência 2024. Brasília: 
IPEA; FBSP, 2024. Disponível em: 
https://publicacoes.forumseguranca.org.br/server/api/core/bitstreams/9cb4616a-
b635-468e-aa16-61a7ff6aee21/content. Acesso em 20 jun. 2025. 
 
CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. Feira de Santana, Bahia: 
Adandé, 2024. 
 
COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência e 
a política do empoderamento. São Paulo: Boitempo Editorial, 2019. 

https://www.gov.br/igualdaderacial/pt-br/composicao/secretaria-de-gestao-do-sistema-nacional-de-promocao-da-igualdade-racial/diretoria-de-avaliacao-monitoramento-e-gestao-da-informacao/informativos/Informe-edicao-censo-demogrfico2022.pdf
https://www.gov.br/igualdaderacial/pt-br/composicao/secretaria-de-gestao-do-sistema-nacional-de-promocao-da-igualdade-racial/diretoria-de-avaliacao-monitoramento-e-gestao-da-informacao/informativos/Informe-edicao-censo-demogrfico2022.pdf
https://www.gov.br/igualdaderacial/pt-br/composicao/secretaria-de-gestao-do-sistema-nacional-de-promocao-da-igualdade-racial/diretoria-de-avaliacao-monitoramento-e-gestao-da-informacao/informativos/Informe-edicao-censo-demogrfico2022.pdf
https://www.gov.br/igualdaderacial/pt-br/composicao/secretaria-de-gestao-do-sistema-nacional-de-promocao-da-igualdade-racial/diretoria-de-avaliacao-monitoramento-e-gestao-da-informacao/informativos/Informe-edicao-censo-demogrfico2022.pdf
https://educacao.rs.gov.br/saers-sistema-de-avaliacao-do-rendimento-escolar-do-rio-grande-do-sul
https://educacao.rs.gov.br/saers-sistema-de-avaliacao-do-rendimento-escolar-do-rio-grande-do-sul
https://seer.ufrgs.br/index.php/PolisePsique/article/view/141092
https://www.geledes.org.br/negros-de-pele-clara-por-sueli-carneiro/
https://publicacoes.forumseguranca.org.br/server/api/core/bitstreams/9cb4616a-b635-468e-aa16-61a7ff6aee21/content
https://publicacoes.forumseguranca.org.br/server/api/core/bitstreams/9cb4616a-b635-468e-aa16-61a7ff6aee21/content


143  

 
COMAS-DÍAZ, Lillian; HALL, Gordon Nagayama; NEVILLE, Helen A.; KAZAK, Anne 
E. (Orgs.). Psychology needs new concepts and healing models for racial trauma. 
Mad in America, 2019. Disponível em: 
https://www.madinamerica.com/2019/03/psychology-needs-new-concepts-healing-
models-racial-trauma/. Acesso em: 20 maio 2025. 
 
CORRÊA, Mariza. Sobre A Invenção da Mulata. Cadernos Pagu, v. 6, n. 7, 
Campinas-SP, Núcleo de Estudos de Gênero-Pagu/Unicamp, 1996, pp. 35-50. 
 
COSTA, Luciano Bedin da. Cartografia uma outra forma de pesquisar. Revista 
Digital do LAV - Santa Maria, vol. 7, n. 2, maio/ago., p. 66-77, 2014. 
 
COSTA, Aline Pereira da; MARTINS, Carlos Henrique dos Santos; SILVA, Heloise 
da Costa. Necroeducação: reflexões sobre a morte do negro no sistema educacional 
brasileiro. Revista Brasileira de Educação, v. 25, 2020. 
 
COSTA, Jurandir Freire. Do desamparo narcísico e o desespero: incidências da 
violência racista na economia psíquica. In: COSTA, Jurandir Freire; BOAS, Fabiana 
Villas; DUNKER, Christian; MELO, Renally Xavier de; BELO, Fábio. Relações 
Raciais na escuta Psicanálítica. São Paulo: Zagodoni, 2021. p. 27-46. 
 
CUTI. Torpedo. Negroesia Poemas, Cuti. Disponível em: 
https://www.cuti.com.br/negroesiapoemas. Acesso em 2 mar. 2024. 
 
DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. São Paulo: Boitempo, 2016. 
 
DEVULSKY, Alessandra. Colorismo. São Paulo: Jandaíra, 2021. 
 
DIANGELO, Robin. Fragilidade branca. Revista Eco-Pós, [S. l.], v. 21, n. 3, p. 35–
57, 2018. Disponível em: 
https://revistaecopos.eco.ufrj.br/eco_pos/article/view/22528. Acesso em: 3 abr. 2025. 
 
DUARTE, Eduardo de Assis. Escrevivência, quilombismo e a tradição da escrita 
afrodiaspórica. In: DUARTE, Constância Lima; NUNES, Isabela Rosado (Orgs.). 
Escrevivência: a escrita de nós - Reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo, 
Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020. p. 74-95. 
 
DUNKER, Christian. Sofrimento e Racismo sob a perspectiva da psicanálise. In: 
COSTA, Jurandir Freire; BOAS, Fabiana Villas; DUNKER,Christian; MELO, Renally 
Xavier de; BELO, Fábio. Relações Raciais na escuta Psicanálítica. São Paulo: 
Zagodoni, 2021. p. 63-80. 
 
EVARISTO, Conceição. Insubmissas lágrimas de mulher. Belo Horizonte: 
Nandyala, 2016. 
 
EVARISTO, Conceição; MARTINS, Leda Maria. Não escrevemos para adormecer os 
da casa-grande. Estação Plural. Entrevista concedida à TV Brasil, v. 9, 2017. 
 
EVARISTO, Conceição. Poemas da recordação e outros movimentos. Rio de 

https://www.madinamerica.com/2019/03/psychology-needs-new-concepts-healing-models-racial-trauma/
https://www.madinamerica.com/2019/03/psychology-needs-new-concepts-healing-models-racial-trauma/
https://www.cuti.com.br/negroesiapoemas
https://revistaecopos.eco.ufrj.br/eco_pos/article/view/22528


144  

Janeiro: Malê, 2017. 
 
EVARISTO, Conceição. A escrevivência e seus subtextos. In: DUARTE, Constância 
Lima; NUNES, Isabela Rosado (orgs.). Escrevivência: a escrita de nós - Reflexões 
sobre a obra de Conceição Evaristo, Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 
2020a. p. 26-46. 
 
EVARISTO, Conceição. “A escrevivência serve também para as pessoas 
pensarem”. Entrevista concedida a Tayrine Santana; Alecsandra Zapparoli. Agência 
de notícias Itaú Social, 2020b. Disponível 
em:https://www.itausocial.org.br/noticias/conceicao-evaristo-a-escrevivencia-serve-
tambem-para-as-pessoas-pensarem/. Acesso em: 11 fev. 2024. 
 
EVARISTO, Conceição. Da grafia-desenho de minha mãe, um dos lugares de 
nascimento de minha escrita. In: DUARTE, Constância Lima; NUNES, Isabela 
Rosado (orgs.). Escrevivência: a escrita de nós - Reflexões sobre a obra de 
Conceição Evaristo, Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020c. p. 49-54. 
 
EVARISTO, Conceição. Canção pra Ninar Menino Grande. Rio de Janeiro: Pallas, 
2022. 
 
FAEDRICH, Anna. Autoficção: um percurso teórico. Criação & Crítica, n. 17, dez., 
p. 30-46, 2016. Disponível em: 
https://revistas.usp.br/criacaoecritica/article/view/120842. Acesso em: 7 abr. 2025. 
 
FANON, Frantz. Os condenados da terra. Rio de Janeiro: Editora Civilização 
Brasileira, 1968. 
 
FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008. 
 
FANON, Frantz. Alienação e liberdade: escritos psiquiátricos. São Paulo: Ubu 
Editora, 2020. 
 
FAUSTINO, Deivison. O mal-estar colonial: racismo e o sofrimento psíquico no 
Brasil. Clínica & Cultura, v. 8, n. 2, jul-dez, p. 82-94, 2019. 
 
FELISBERTO, Fernanda. Escreviência como rota de escrita acadêmica. In: 
DUARTE, Constância Lima; NUNES, Isabela Rosado (Orgs.). Escrevivência: a 
escrita de nós - Reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. Rio de Janeiro: Mina 
Comunicação e Arte, 2020. p. 164-181. 
 
FIGUEIREDO, Angela. Carta de uma ex mulata. Periodicus, n. 3, v. 1, mai.-out., p. 
152-169, 2015. 
 
FONTOURA, Maria Conceição Lopes. Tirando a vovó e o vovô do armário. In: 
MARTINS, Gleidson Renato; JUNIOR, Paulo Roberto Faber Tavares (Orgs.). 
Heteroidentificação e cotas raciais: dúvidas, metodologias e procedimentos. 
Canoas: IFRS, 2018. p. 107-140. 
 
FÓRUM BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA. 18º Anuário Brasileiro de 

https://www.itausocial.org.br/noticias/conceicao-evaristo-a-escrevivencia-serve-tambem-para-as-pessoas-pensarem/
https://www.itausocial.org.br/noticias/conceicao-evaristo-a-escrevivencia-serve-tambem-para-as-pessoas-pensarem/
https://revistas.usp.br/criacaoecritica/article/view/120842


145  

Segurança Pública. São Paulo: Fórum Brasileiro de Segurança Pública, 2024. 
Disponível em: https://publicacoes.forumseguranca.org.br/handle/123456789/253. 
Acesso em: 1 jun. 2025.  
 
GAHYVA, Helga. Atitudes raciais de pretos e mulatos em SãoPaulo. Horizontes 
Antropológicos, Porto Alegre, ano 17, n. 36, p. 296-300, jul./dez. 2011. 
 
GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador: saberes construídos nas lutas 
por emancipação. Rio de Janeiro: Vozes, 2019. 
 
GONZÁLEZ, Lélia. Por um feminismo afrolatinoamericano. Revista Isis 
Internacional, v. 9, p. 133-141, 1988. 
 
GONZÁLEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Organização de 
Flavia Rios e Márcia Lima. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 
 
GORENDER, Jacob. O escravismo colonial. São Paulo: Expressão Popular e 
Perseu Abramo, 2016. 
 
GROSFOGUEL, Ramón. A estrutura do conhecimento nas universidades 
ocidentalizadas: racismo/sexismo epistêmico e os quatro genocídios/epistêmicos ao 
longo do século XVI. Decolonialidade e Perspectiva Negra. Revista Sociedade e 
Estado, vol. 31, n. 1, Janeiro/Abril, p. 25-50, 2016. 
 
GUIMARÃES, Antônio Sergio Alfredo. Como trabalhar com “raça” em sociologia. 
Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 29, n. 1, p. 93-107, jan./jun., 2003. 
 
GUIMARÃES, Antônio Sergio Alfredo. Raça, cor, cor da pele e etnia. Cadernos de 
Campo, São Paulo, n. 20, p. 1-360, 2011. 
 
GUTFREIND, Ieda. O Negro no Rio Grande do Sul: O vaio Historiográfico. Estudos 
Ibero Americanos. PUC, XVI (1,2): 175, 187, jul e dez 2020 
 
HAMPÂTÉ BÂ, Amadou. A tradição viva. In: KI-ZERBO (Org.). História geral da 
África, I: Metodologia e pré-história da África. Brasília: Unesco, 2010. p. 167-212. 
hooks, bell. Vivendo de amor. In: WERNECK, Jurema; MENDONÇA, Maisa; WHITE, 
Evelyn C. (Orgs.). O livro da saúde das mulheres negras: nossos passos vêm de 
longe. Rio de Janeiro: Pallas/Criola, 2006. p. 188-198. 
 
hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática de liberdade. São 
Paulo: Editora Martins Fontes, 2013. 
 
hooks, bell; PELÁEZ, Diana Carolina. La teoría como práctica liberadora. Nómadas, 
n. 50, p.123-135, 2019. 
 
INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Informativo 
Institucional: Biblioteca do IBGE. Rio de Janeiro: IBGE, 2015. Disponível em: 
https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv101681_informativo.pdf. Acesso 
em: 4 fev. 2024. 
 

https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv101681_informativo.pdf


146  

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Estatísticas de 
gênero: indicadores sociais das mulheres no Brasil. Rio de Janeiro: IBGE, 2019. 
Disponível em: https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv101551.pdf. Acesso 
em: 20 maio 2025. 
 
INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Censo Demográfico 
2022: Rio Grande do Sul. Rio de Janeiro: IBGE, 2023. Disponível em: 
https://estado.rs.gov.br/governo-lanca-publicacao-ilustrativa-dos-principais-dados-do-
censo-demografico-para-o-rs. Acesso em: 24 maio 2025. 
 
INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Rio Grande (RS) – 
Panorama, IBGE. Disponível em:https://cidades.ibge.gov.br/brasil/rs/rio-
grande/panorama. Acesso em: 1 jun. 2025. 
 
JOTA Mombaça: não vão nos matar agora. ArteVersa. 28 de julho de 2021. 
Disponível em: https://www.ufrgs.br/arteversa/jota-mombaca-nao-vao-nos-matar-
agora/. Acesso em 2 fev. 2024. 
 
KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de 
Janeiro: Editora Cobogó, 2019. 
 
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2019. 
 
LANDGRAF. Cristiano. Quilombo do negro lucas: luta e resistência na fronteira 
meridional do Brasil. Porto Alegre: Editora Evangraf, 2024. 
 
LARA, Luciana Maccari et al. Racismo, traumático e desmentido: aproximações 
entre Freud, Ferenczi e Grada Kilomba. Diaphora, v. 9, n. 3, p. 14-20, 2020. 
Disponível em: 
https://www.sprgs.org.br/diaphora/ojs/index.php/diaphora/article/view/256. Acesso 
em 4 abr. 2025. 
 
LEAL, Maria do Carmo et al. A cor da dor: iniquidades raciais na atenção pré-natal e 
ao parto no Brasil. Cadernos de Saúde Pública, Rio de Janeiro, v. 33, n. 1, p. 1-17, 
2023. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/csp/a/LybHbcHxdFbYsb6BDSQHb7H/?format=pdf&lang=pt. 
Acesso em: 5 fev. 2024. 
 
LEITE, Viviani Cavalcante de Oliveira; NOLASCO, Edgar Cézar. Conceição Evaristo: 
escrevivências do corpo. RELACult-Revista Latino-Americana de Estudos em 
Cultura e Sociedade, v. 5, p.1-10, 2019. Disponível em: 
https://periodicos.claec.org/index.php/relacult/article/view/1566. Acesso em 22 nov. 
2023. 
 
LIMA, Gabriel dos Santos. Cordialidade, malandragem e autoritarismo: aspectos do 
Brasil por Sérgio Buarque de Holanda, Antonio Candido e Roberto Schwarz. Revista 
do Instituto de Estudos Brasileiros, Brasil, n. 76, p. 93-104, ago. 2020. 
 
MALDONADO-TORRES, Nelson. Analítica da colonialidade e da decolonialidade: 

https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv101551.pdf
https://cidades.ibge.gov.br/brasil/rs/rio-grande/panorama
https://cidades.ibge.gov.br/brasil/rs/rio-grande/panorama
https://www.ufrgs.br/arteversa/jota-mombaca-nao-vao-nos-matar-agora/
https://www.ufrgs.br/arteversa/jota-mombaca-nao-vao-nos-matar-agora/
https://www.sprgs.org.br/diaphora/ojs/index.php/diaphora/article/view/256
https://www.scielo.br/j/csp/a/LybHbcHxdFbYsb6BDSQHb7H/?format=pdf&lang=pt
https://periodicos.claec.org/index.php/relacult/article/view/1566


147  

algumas dimensões básicas. In: COSTA, Joaze Bernadino; GROSFOGUEL, Ramon 
(Orgs). Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. Belo Horizonte: Autêntica, 
2018. p. 31-61. 
 
MANO A MANO: Mano Brown recebe Conceição Evaristo. Entrevistada: Conceição 
Evaristo. Entrevistador: Mano Brown. [S. l.]: Spotify, 15 jun. 2023. Podcast. 
Disponível em: https://open.spotify.com/episode/4BnaMQUzUXvDo276bkHs3d. 
Acesso em 22 nov. 2023. 
 
MATIJASCIC, Milko. Professores da educação básica no Brasil: condições de 
vida, inserção no mercado de trabalho e remuneração. Brasília, DF: Ipea, 2017. 
Disponível em: 
http://www.ipea.gov.br/portal/index.php?option=com_content&view=article&id=3033. 
Acesso em: 25 abr. 2025. 
 
MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. Lisboa: Atígona Editores Refractários, 
2014. 
 
MBEMBE,Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política da 
morte. Revista Arte e Ensaios, Rio de Janeiro, n. 32, dez., p. 122-151, 2016. 
Disponível em: 
https://revistas.ufrj.br/index.php/ae/article/view/8993/7169?fbclid=IwAR2SAvwKICkM
hUpLKAXp540_2BYPGYGhsEOvVA1NVdmgYcnbUt1Gv6fJt24.Acesso em: 20 jan. 
2025. 
 
MELO, Cristiane Santos de. Escrevivendo-me negra: práticas pedagógicas 
afrofemininas. 2020. Dissertação (Mestrado em Ensino e Relações Étnico-Raciais) – 
Pós-Graduação em Ensino e Relações Étnico-Raciais, Universidade Federal do Sul 
da Bahia, Itabuna, 2020. 
 
MEMMI, Albert. O retrato do colonizado procedido de retrato do colonizador. 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2007. 
 
MOMBAÇA, Jota. O mundo é meu trauma. Piseagrama, Belo Horizonte, v. 11, n. 11, 
p. 20-25, 2017. 
 
MOMBAÇA, Jota. Não vão nos matar agora. Rio de Janeiro: Editora Cobogó, 2021. 
 
MONTEIRO, Deborah. Corpos negros e seus saberes no chão da escola: 
oralitura e escrevivência por uma educação decolonial. 2019. Dissertação (Mestrado 
em Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação, Universidade Federal 
de São Paulo, São Paulo, 2019. 
 
MUNANGA, Kabengele. Uma abordagem conceitual das noções de raça, racismo, 
identidade e etnia.In: BRANDÃO, André Augusto (Org.).Cadernos Penesb 5. 
Niterói, Rio de Janeiro: EdUFF, 2004. p.15-34. 
 
MUNANGA, Kabengele. Discutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional 
versus identidade negra. Belo Horizonte: Autêntica, 2019. 
 

https://open.spotify.com/episode/4BnaMQUzUXvDo276bkHs3d
http://www.ipea.gov.br/portal/index.php?option=com_content&view=article&id=3033
https://revistas.ufrj.br/index.php/ae/article/view/8993/7169?fbclid=IwAR2SAvwKICkMhUpLKAXp540_2BYPGYGhsEOvVA1NVdmgYcnbUt1Gv6fJt24
https://revistas.ufrj.br/index.php/ae/article/view/8993/7169?fbclid=IwAR2SAvwKICkMhUpLKAXp540_2BYPGYGhsEOvVA1NVdmgYcnbUt1Gv6fJt24


148  

NACCA, Giovana. Quem são os artistas brasileiros anunciados para a 35ª Bienal de 
São Paulo? Arte que Acontece, São Paulo, 11 maio 2023. Disponível em: 
https://artequeacontece.com.br/quem-sao-os-artistas-brasileiros-da-35a-bienal-de-
sao-paulo/. Acesso em 20 jun. 2025. 
 
NASCIMENTO, Abdias. “Racial democracy” in Brazil: myth or reality? A dossier of 
Brazilian racism. 2. ed. Ibadan: Sketch Publishing, 1977. 
 
NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro. Processo de um racismo 
mascarado. Rio de Janeiro: Paz e terra, 1978. 
 
NASCIMENTO, Abdias. Quilombismo: um conceito emergente do processo histórico-
cultural da população afro-brasileira. In: NASCIMENTO, Elisa 
(Org.).Afrocentricidade: uma abordagem epistemológica inovadora . São Paulo: 
Selo Negro, 2009. p. 197-218. 
 
NEVES, Gabriele Silva. Escrevivências de mulheres negras e periféricas e suas 
estratégias de enfrentamento contra as opressões interseccionalizadas: as 
imagens de controle e as necropolíticas. 2020. Dissertação (Mestrado em Psicologia 
Institucional) – Programa de Pós-Graduação de Psicologia Institucional, 
Universidade Federal do Espírito Santo, Vitória, 2020. 
 
NOGUEIRA, Isildinha Baptista. A cor do inconsciente. Significações do corpo 
negro. São Paulo: Perspectiva, 2021. 
 
NOSSAS Escrevivências. Live “História que meus livros não contam”. Youtube, 18 
de julho de 2023. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=egx2jgMQaVQ. 
Acesso em 23 mar. 2025.  
 
OLIVEIRA, Luiza Rodrigues; BALIEIRO, Thais Bispo; SANTOS, Abrahão de Oliveira. 
Racismo e psicologia na escola: diálogos entre Fanon e Paulo Freire. Arquivos 
brasileiros de psicologia, v. 72, n.º especial, p. 94-108, Rio de Janeiro, 2020. 
 
OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. Matripotência: Iyá nos conceitos filosóficos e instituições 
sociopolíticas [Iorubás]. Nova Iorque: Palgrave Macmillan, 2016. 
 
OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. A invenção das mulheres: construindo um sentido africano 
para os discursos ocidentais de gênero. Rio de Janeiro: Editora Bazar do Tempo; 
2021. 
 
PACHECO, Ana Cláudia Lemos. “Branca para casar, mulata para f.... e negra 
para trabalhar”: escolhas afetivas e significados de solidão entre mulheres 
negras em Salvador, Bahia. 2008. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) - Programa 
de Pós-Graduação em Ciências Sociais na Universidade Estadual de Campinas, 
Campinas, 2008. 
 
PAIXÃO, Cassiane de Freitas; SPOLLE, Marcus Vinicius. Clubes sociais negros e os 
Espaços de Negritude no Rio Grande do Sul. In: ENCONTRO SOBRE 
ESCRAVIDÃO NO BRASIL, 2017, Florianópolis. Anais [...]. Florianópolis: 
Universidade Federal de Santa Catarina, 2017. Disponível em: 

https://artequeacontece.com.br/quem-sao-os-artistas-brasileiros-da-35a-bienal-de-sao-paulo/
https://artequeacontece.com.br/quem-sao-os-artistas-brasileiros-da-35a-bienal-de-sao-paulo/
https://www.youtube.com/watch?v=egx2jgMQaVQ


149  

https://labhstc.paginas.ufsc.br/files/2013/04/Cassiane-Paixao-e-Marcus-Spolle-
texto.pdf. Acesso em: 14 set. 2024. 
 
PERES, Karoline Batista. Memórias e vivências na encruzilhada: a trajetória de 
intolerância religiosa ao encontro com candomblecistas. 2022. Dissertação 
(Mestrado em Psicologia Social) – Programa de Pós-Graduação em Psicologia 
Social, Universidade Federal do Rio de Janeiro, 2022. 
 
PIEDADE, Vilma. Dororidade. São Paulo: Editora Nós, 2017. 
 
PINHEIRO, Bárbara Carine Soares. Como ser um educador antirracista. São 
Paulo: Planeta do Brasil, 2023. 
 
PIZA, Edith. Porta de vidro: entrada para branquitude. In: CARONE, Iray; BENTO, 
Maria Aparecida Silva (Orgs.). Psicologia Social do racismo: estudos sobre 
branquitude e branqueamento no Brasil. Petrópolis: EditoraVozes, 2020. p.59-90. 
 
PORTAL GELEDÉS. A transformação do silêncio em linguagem e ação. Portal 
Geledés, 28 de março de 2015. Disponível em: https://www.geledes.org.br/a-
transformacao-do-silencio-em-linguagem-e-acao/. Acesso em: 9 fev. 2024. 
 
QUEIROZ, Marcos. Constitucionalismo Haitiano e a Invenção dos Direitos Humanos. 
Direito e Práxis, v. 13, n. 4, p. 2774-2814, 2022. Disponível em: https://www.e-
publicacoes.uerj.br/revistaceaju/article/view/70815. Acesso em: 05jun. 2024. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 
LANDER, Edgardo. A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais 
Perspectivaslatino-americanas.Títulos del Programa Sur-Sur: CLACSO, 2005. p. 
107-130. 
 
RAMOS, Denise Gimenez; LOCATELLI, Renan; WINNING, Renata. Formação da 
identidade e sentimentos de autoestima: um estudo comparativo entre jovens 
brancos e negros. São Paulo: Núcleo de Estudos Junguianos, PUC-SP, 2015. 
 
REIS, Eliana Schueler. Transmissão transgeracional – subjetivação do trauma 
coletivo. Primórdios, Rio de Janeiro, v. 6, n. 6, p. 45-66, 2019. 
 
RIO GRANDE (RS). Decreto n.º 13.239, de 2 de fevereiro de 2015. Dispõe sobre a 
regulamentação da Lei n.º 7.667, de 6 de agosto de 2014. Disponível em: 
https://leismunicipais.com.br/a/rs/r/rio-grande/decreto/2015/1324/13239/decreto-n-
13239-2015-dispoe-sobre-a-regulamentacao-da-lei-n-7667-de-06-de-agosto-de-
2014. Acesso em: 1 jul. 2025. 
 
ROSA, Allan da. Pedagoginga: autonomia e mocambagem. São Paulo: Jandaíra, 
2020. 
 
RUFINO, Luiz. Pedagogia das Encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula Editorial, 
2019. 
 
SALES JR, Ronaldo. Democracia racial: o não-dito racista. Tempo social, v. 18, p. 

https://labhstc.paginas.ufsc.br/files/2013/04/Cassiane-Paixao-e-Marcus-Spolle-texto.pdf
https://labhstc.paginas.ufsc.br/files/2013/04/Cassiane-Paixao-e-Marcus-Spolle-texto.pdf
https://www.geledes.org.br/a-transformacao-do-silencio-em-linguagem-e-acao/
https://www.geledes.org.br/a-transformacao-do-silencio-em-linguagem-e-acao/
https://www.e-publicacoes.uerj.br/revistaceaju/article/view/70815
https://www.e-publicacoes.uerj.br/revistaceaju/article/view/70815
https://leismunicipais.com.br/a/rs/r/rio-grande/decreto/2015/1324/13239/decreto-n-13239-2015-dispoe-sobre-a-regulamentacao-da-lei-n-7667-de-06-de-agosto-de-2014
https://leismunicipais.com.br/a/rs/r/rio-grande/decreto/2015/1324/13239/decreto-n-13239-2015-dispoe-sobre-a-regulamentacao-da-lei-n-7667-de-06-de-agosto-de-2014
https://leismunicipais.com.br/a/rs/r/rio-grande/decreto/2015/1324/13239/decreto-n-13239-2015-dispoe-sobre-a-regulamentacao-da-lei-n-7667-de-06-de-agosto-de-2014


150  

229-258, 2006. 
 
SANTANA, Bianca. Quando me descobri negra. São Paulo: Sesi-SP Editora, 2015. 
 
SANTANA, Daniela Moraes. Entre o singular e o plural: escre-vivendo mundos 
acadêmicos pelas letras de mulheres negras. 2022. Dissertação (Mestrado em 
Psicologia Institucional) – Pós-Graduação em Psicologia Institucional, Universidade 
Federal de Espírito Santo, Vitória, 2022. 
 
SANTOS, Abrahao de Oliveira; OLIVEIRA, Luiza Rodrigues de. A metodologia do 
espelho de Oxum na Psicologia. Revista da Associação Brasileira de 
Pesquisadores/as Negros/as (ABPN), [S. l.], v. 16, n. Edição Especial, 2023. 
Disponível em: https://abpn.emnuvens.com.br/site/article/view/1625. Acesso em: 20 
jun. 2025. 
 
SANTOS, Antônio Bispo dos. Colonização, quilombos: modos e significações. 
Brasília: UnB/INCTI, 2015. 
 
SANTOS, Antônio Bispo. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora, 2023. 
 
SANTOS, Thomas Cardoso. Riscos, mapas e travessias: a transarte e a 
transpoesia como possibilidade para outra educação.2023. Dissertação (Mestrado 
em Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação, Universidade Federal 
de Sergipe, São Cristóvão, 2023. 
 
SCHUCMAN, Lia Vainer. Entre o encardido, o branco e o branquíssimo: 
branquitude, hierarquia e poder na cidade de São Paulo. São Paulo: Veneta, 2020. 
 
SEGATO, Rita. Édipo brasileiro: a dupla negação de gênero e raça. Série 
Antropologia, 400, p. 1-21, Brasília, 2006. Disponível em: 
http://dan2.unb.br/images/doc/Serie400empdf.pdf. Acesso em: 4 mar. 2024. 
 
SERRA, Lia Novaes; SCHUCMAN, Lia Vainer. Branquitude e progresso: a Liga 
Paulista de Higiene Mental e os discursos paulistanos na contemporaneidade. 
Estudos e pesquisas em psicologia, v. 12, n. 1, p. 288-311, 2012. 
 
SILVA, Andressa Queiroz da; COSTA, Rosilene Silva da. Educação antirracista é 
educação transformadora: uma análise da efetividade da Lei nº 10.639/03. Revista 
Em Favor de Igualdade Racial, [S.l.], v. 1, n. 1, p. 17–35, ago. 2018. Disponível em: 
https://periodicos.ufac.br/index.php/RFIR/article/view/1993. Acesso em: 26 maio  
2025. 
 
SILVA,Aline Kelly da. Memórias e histórias na palma da mão: inscrições biográficas 
numa epistemologia feminista antirracista.2023.Tese (Psicologia Social e 
Institucional)-Programa de Pós Graduação em Psicologia Social e 
Institucional,Universidade Federal do Rio Grande do Sul.Porto Alegre,2023. 
 
SILVA, Rita De Cassia Corrêa Da. Pelo espelho de Oxum: reflexos e reflexões de 
trabalhadoras negras sobre educação permanente em saúde. In: Discursos, 
Memórias Negras e Esperança na América Latina. Anais [...]. Rio de Janeiro, RJ: 

http://dan2.unb.br/images/doc/Serie400empdf.pdf
https://periodicos.ufac.br/index.php/RFIR/article/view/1993


151  

Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, 2024. Disponível em: 
https://www.even3.com.br/anais/1cinalc-e-v-coloquio-raca-e-interseccionalidades-
387936/787787-pelo-espelho-de-oxum--reflexos-e-reflexoes-de-trabalhadoras-
negras-sobre-educacao-permanente-em-saude/. Acesso em: 24 mai. 2025. 
 
SILVEIRA, Oliveira. Pêlo escuro. Porto Alegre: Edição do autor, 1977. 
 
SIMAS, Luiz; RUFINO, Luiz. Fogo no mato: a ciência encantada das macumbas. 
Rio de Janeiro: Mórula, 2018. 
 
SIMAS, Luiz Antonio; RUFINO, Luiz. Encantamento: Sobre Política de Vida. Rio de 
Janeiro: Mórula Editorial, 2020. 
 
SOARES, Lissandra Vieira; MACHADO, Paula Sandrine. “Escrevivências" como 
ferramenta metodológica na produção de conhecimento em Psicologia Social. 
Revista Psicologia Política, v. 17, n. 39, p. 203-219, 2017. 
 
SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro: ou as vicissitudes da identidade do negro 
brasileiro em ascensão social. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1983. 
 
SOUZA, Neuza Santos. Tornar-se negro: ou as vicissitudes da identidade do negro 
em ascensão social. 1983. 160 f. Dissertação (Mestrado em Psicologia Clínica) — 
Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 1983. 
 
SOUZA, Adrise Ferreira. Escrevivências em Arte-Educação e Direitos Humanos: 
um diário de cacos de narrativa autobiográfica. 2022. Tese (Doutorado em 
Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação, Universidade Federal do 
Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2022. 
 
SOUZA, Sulivan Ferreira de (Org.). Diferentes olhares epistemológicos sobre a 
educação. Belém: CCSE-UEPA, 2017.  
 
TODOS PELA EDUCAÇÃO. Equidade étnico-racial na educação. In: ______. 
Anuário Brasileiro da Educação Básica 2024. São Paulo: Todos Pela Educação, 
2024. Disponível em: https://anuario.todospelaeducacao.org.br/capitulo-10-erer.html. 
Acesso em: 20 maio 2025. 
 
TRAPP, Rafael Petry. A sociologia censurada: raça, classe e a pesquisa em 
Ciências Sociais na ditadura militar brasileira (1971-1977). Revista de História, São 
Paulo, v. 180, p. 48-70, 2021. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/169268. Acesso em: 5 fev. 2024. 
 
TRINDADE, Isadora Correa. DE CORPO NA AVENIDA: Escrituras dissidentes num 
carnaval de mulheres, batuques e cor. 2023. Dissertação (Mestrado em Psicologia) – 
Programa de Pós-Graduação em Psicologia, Universidade Federal de Minas Gerais, 
Belo Horizonte, 2023. 
 
UNICEF. Cenário da exclusão escolar no Brasil: um alerta sobre os impactos da 
pandemia da COVID-19 na Educação. Brasília, 2021. Disponível em: 
https://www.unicef.org/brazil/media/14026/file/cenario-da-exclusao-escolar-no-

https://www.even3.com.br/anais/1cinalc-e-v-coloquio-raca-e-interseccionalidades-387936/787787-pelo-espelho-de-oxum--reflexos-e-reflexoes-de-trabalhadoras-negras-sobre-educacao-permanente-em-saude/
https://www.even3.com.br/anais/1cinalc-e-v-coloquio-raca-e-interseccionalidades-387936/787787-pelo-espelho-de-oxum--reflexos-e-reflexoes-de-trabalhadoras-negras-sobre-educacao-permanente-em-saude/
https://www.even3.com.br/anais/1cinalc-e-v-coloquio-raca-e-interseccionalidades-387936/787787-pelo-espelho-de-oxum--reflexos-e-reflexoes-de-trabalhadoras-negras-sobre-educacao-permanente-em-saude/
https://anuario.todospelaeducacao.org.br/capitulo-10-erer.html
https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/169268
https://www.unicef.org/brazil/media/14026/file/cenario-da-exclusao-escolar-no-brasil.pdf


152  

brasil.pdf. Acesso em: 4 maio 2025. 
 
VANNUCHI, Maria Beatriz Costa Carvalho. A violência nossa de cada dia: o racismo 
à brasileira. In: KON, Noemi Moritz; SILVA, Maria Lúcia da; ABUD, Cristiane Curi 
(Orgs.). O racismo e o negro no Brasil: questões para a psicanálise. São Paulo: 
Perspectiva, 2017. p. 59-70. 
 
XAVIER, Giovana. Ciência de Mulheres Negras: um experimento de insubmissão. 
Saúde em Debate, v. 45, p. 51-59, 2021. 
 
ZANDOMENICO, Yasmin. Modos de descolonizar: o trauma é brasileiro, de Castiel 
Vitorino Brasileiro.Revista De Comunicação e Linguagens, n. 54, p. 296-323,2021. 
Disponível em:https://shre.ink/ekcn.Acesso em:17 jan. 2025. 
 

ZIMERMAN, David. Etimologia de termos psicanalíticos. Porto Alegre: 
ArtmedEditora, 2012. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://www.unicef.org/brazil/media/14026/file/cenario-da-exclusao-escolar-no-brasil.pdf
https://shre.ink/ekcn


153  

Anexo A – Símbolos Adinkra 
 

Ao longo da tese, foram utilizados símbolos Adinkras, posicionados com 

intencionalidade junto às narrativas que a perpassam. Os símbolos Adinkras são 

ideogramas estampados com nomes variados e significados diversos que foram 

criados pelos povos Akan, de África, que, atualmente, residem no país denominado 

Gana. Geralmente, os símbolos Adinkra estão associados a fatos históricos, 

provérbios africanos e características de elementos da natureza (Carmo, 2016). 

Assim, são símbolos ancestrais que expressam visões de mundo e transmitem 

sabedoria através das gerações. Abaixo, segue a explicação sobre cada um dos 

símbolos Adinkra aqui utilizados. 

 

 Aya  

 

 

 

Significa “A samambaia”, uma planta símbolo de resistência, independência, 

superaçãodas dificuldades, coragem, perseverança e engenhosidade nas situações 

de adversidade. 

 

Sankofa 

 

 

O símbolo “Sankofa” significa sabedoria, é um lembrete que destaca a 

importância de aprender com o passado para construir o futuro. Associado ao 

provérbio Akan “Se wo were fi na wosan kofa a yenkyiri”que significa "Não é tabu voltar 

para buscar o que você esqueceu (ou deixou para trás)".  



154  

 

Wawa Aba 

 

 
 

Esse símbolo traz a semente da árvore de Wawa que, na cultura Akan, é 

extremamente difícil. Representa a perseverança e a tenacidade, a resistência frente 

as dificuldades. 

 

Akoben 

 

Representa uma trompa de guerra cujo som é um grito de guerra que nos 

chama para a ação. Para a cultura Akan, é símbolo dessa chamada à ação e da 

prontidão de voluntariado. 

 

 

Nkonsonkonson 

 

Representa o elo de uma corrente para mostrar que nós, seres humanos, 

estamos ligados/as na morte e na vida. Símbolo de unidade, comunidade e 

fraternidade. Para o povo Akan, significa que é a interdependência nas relações 

humanas que determinará o sucesso do coletivo. 

 

 

 



155  

 

Nkyinkyim 

 

Esse símbolo traz a torção para representar a natureza tortuosa da jornada da 

vida, mas também a adaptabilidade, a versatilidade e o dinamismo necessários para 

prosperar com resistência. 

 

 

Fafanto 

 

 

Traz uma borboleta como símbolo de ternura, gentileza e delicadeza. 

 

 

 

 

Boa Me Na Me Mmoa Wo 

 

Este símbolo advém da expressão “Boa me na me mmoa wo" que, traduzido 

para a língua portuguesa, significa “Ajude-me e deixe-me ajudá-lo”. Trata-se de um 

símbolo que representa a força através da cooperação, da unidade e do benefício 

mútuo. 

 



156  

Fihankra 

 

É um símbolo de segurança e comunidade, orientado pela expressão “É preciso 

uma aldeia para criar uma criança”. Evoca a ideia de que é necessário um espaço 

seguro, cooperativo e familiar para se viver em harmonia. Representa, assim, a ideia 

de completude. 

 

 

Akoma Ntoso 

 

É a ampliação do conceito de Akoma. Representa a união dos corações, 

simbolizando a unidade nacional e a concordância. Faz pulsar a necessidade da ação 

realizada por uma frente unida. 

 

 

 

Nea Onnim No Sua A, Ohu 

 

 
 

Traz o provérbio Akan “Aquele que não sabe pode saber aprender” para 

representar o conhecimento e a necessidade de uma educação que se busca ao longo 

da vida. 

 

 

 

 



157  

Epa 

 

Traz a representação de algemas como símbolo de busca pela lei e justiça. 

Significa que a lei não deve discriminar ou ser usada para controlar as pessoas. 

 

Mpatapo 

 

É o símbolo de pacificação e reconciliação. Representa o nó que se une em um 

ponto central, simbolizando perdão e o elo que liga as partes, antes em disputa, para 

uma reconciliação harmoniosa. 

 

 

 


