
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 
FACULDADE DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO 
CURSO DE DOUTORADO EM EDUCAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

Tese  

 

 

 

 

Cosmovisões e redes de saberes: um estudo sobre a atuação Política da 

cacica Marlúcia Ribeiro Apinagé 

 

 

Carina Alves Torres 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

PELOTAS 
 2025 

 



Amnhi  
 

 

 

 

 

Cosmovisões e redes de saberes: um estudo sobre a atuação Política da 

cacica Marlúcia Ribeiro Apinagé 

 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós- 
Graduação em Educação, Curso de 
Doutorado em Educação, da Universidade 
Federal de Pelotas, como requisito parcial à 
obtenção do título de Doutora em Educação. 
 
 

Orientadora: Prof.ª Dr.ª Aline Accorssi 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Pelotas, 2025 



 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Amnhi  
 

 

Cosmovisões e redes de saberes: um estudo sobre a atuação Política da 

cacica Marlúcia Ribeiro Apinagé 

Tese aprovada, como requisito parcial para obtenção do grau de 
Doutora em Educação, Programa de Pós- Graduação em Educação, Curso de 
Doutorado em Educação, Universidade Federal de Pelotas. 

 
 

Data da defesa: 15/07/2025 

 

Banca Examinadora: 

 

............................................................................................................................... 

Profa.  Dra. Aline Accorssi (Orientadora)  

Doutora em Psicologia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do 

Sul (PUCRS).  

 

............................................................................................................................... 

Profa. Dra. Denise Marcos Bussoletti 

Doutora em Psicologia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do 

Sul (PUCRS). 

 

............................................................................................................................... 

Prof. Dr. Raimundo Nonato de Pádua Câncio 

Doutor em Educação pela Universidade Federal do Pará (UFPA). 

 

............................................................................................................................... 

Profa. Dra. Adriana Aparecida Belino Padilha de Biazi 

Doutora em História pela Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). 

 

............................................................................................................................... 

Profa. Dra. Kênia Gonçalves Costa 

Doutora em Geografia pela Universidade Federal do Goiás (UFG). 



 

 

AGRADECIMENTOS 

Agradeço ao povo Apinajé pela receptividade e pela oportunidade de conhecer 
a cultura e a atuação política da cacica Marlúcia Ribeiro Apinajé e de outras 
lideranças femininas. 

Minha gratidão à minha orientadora, Aline Accorssi, pela aceitação da 
orientação e pela dedicação nesta etapa do doutorado. 

Ao Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq), 
pelos dois anos de custeio de bolsa, que me permitiram realizar as estadias 
nas aldeias Apinajé, participar de eventos acadêmicos e adquirir livros. 

À minha família: minha mãe, Marizete Alves de Sousa; meu pai, José Dias 
Torres; minha irmã, Carolina Alves Torres; e meu irmão, Uectorri Alves Torres. 

Aos grupos de pesquisa Mariposas: Minorias Sociais, Resistências e Práticas 
de Transformação e ao Núcleo de Etnologia Ameríndia (NETA). 

Ao meu amigo Laylson Mota, pela parceria e amizade desde a graduação; 
o Miguel Costa, amigo de longas datas e Silvano, pelas viagens às aldeias e 
pelos aprendizados ao longo desta jornada. 

A minhas avós: Antônia Francisca Dias, Maria Alves de Araújo Sousa, 
Domingas Rodrigues de Araújo (in memoriam) e Duruteia Conceição Dias (in 
memoriam). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Resumo 

 
No cenário político brasileiro contemporâneo, as mulheres indígenas têm 
conquistado espaços de poder tanto em instituições formais — como a Câmara 
Federal e ministérios — quanto em funções tradicionais, a exemplo do 
cacicado em suas aldeias. Este estudo, realizado em parceria com a cacica 
Marlúcia (Nhánhôk), liderança do povo Apinajé (Tocantins), busca 
compreender, a partir de sua perspectiva, como a ancestralidade orienta 
práticas políticas, territoriais, educacionais e de saúde em diferentes contextos. 
A pesquisa adotou uma etnografia decolonial como método, privilegiando a 
aprendizagem direta com a cacica e sua cosmovisão, ancorada na relação 
corpo-território-coletividade. As vivências nas aldeias Barra do Dia, São José e 
Prata revelaram o protagonismo e a resistência das mulheres Apinajé, que 
subvertem estruturas coloniais ao ocuparem cargos de liderança tradicional e 
funções institucionais. Os resultados demonstram que, na realidade Apinajé, 
prestígio social e relações de parentesco são fundamentais para impulsionar 
mulheres a assumirem posições de poder, articulando saberes ancestrais com 
demandas contemporâneas e específicas da etnia. Essa dinâmica não apenas 
fortalece a autonomia indígena, mas também consolida novas formas de 
atuação política, desafiando hierarquias de gênero e reafirmando a 
centralidade da ancestralidade na luta por direitos. 
 

Palavras-chave: cosmovisão; saberes ancestrais; etnopolítica; mulheres 
indígenas.  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Abstract 

 

In the contemporary Brazilian political scenario, indigenous women 
haveconquered spaces of power both in formal institutions — such as the 
Chamber Federal and ministries — as well as in traditional functions, such as 
the chiefdom in their villages. This study, carried out in partnership with the 
chief Marlúcia (Nhánhôk), leader of the Apinajé people (Tocantins), searches 
understand, from your perspective, how ancestry guides political, territorial, 
educational and health practices in different contexts. The research adopted a 
decolonial ethnography as a method, privileging thedirect learning with the chief 
and her worldview, anchored in the relationshipbody-territory-collectivity. The 
experiences in the villages of Barra do Dia, São José andSilver revealed the 
protagonism and resistance of Apinajé women, whosubvert colonial structures 
by occupying positions of traditional andinstitutional functions. The results 
demonstrate that, in reality, Apinajé,social prestige and kinship relationships are 
fundamental to boostwomen to assume positions of power, articulating 
ancestral knowledge with contemporary and ethnic-specific demands. This 
dynamic not only strengthens indigenous autonomy, but also consolidates new 
forms of political action, challenging gender hierarchies and reaffirming the 
centrality of ancestry in the fight for rights 
 
 
Keywords: worldview; ancestral knowledge; ethnopolitics; women indigenous 
people. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Resumo em Apinajé  

 

PANHĪ NIJAJA NA HTEM RA SĒNARIO POLÍTICA BRASILEIRO KAMÃ MĒ 
KAĒX Ã MĒMOJ TÃ  AMNHĪ NHUNHWÝ KĀMARA FEDERAL KAMÃ NĒ 
MINISTÉRIO KAMÃ, KOT MĒMOJ O ANHÝR JA TE RI KRĪM KEP PAHI 
JAPĒX PYRÃK . MĒ kOT PAHI KOT MĒMOJ  NHĪPĒX PUMUNH KAXYW NA 
PREM AMNHĪM MÉTODO ETNOGRAFIA DECOLONIALJA kAPI , NĒ 
COSMOVISÃOJA NĒ MÃÃNĒN ETNNOPOLITICA KOT MĒMOJ NHĪPĒX MĒ 
PIITÃ MĒ PÁNHÕ PYKA KAMÃ, MĒ HPA TE MĒMOJ O ANHÝR. KOT A 
ANHÝR KOT NA APINAYĒ KAMÃ PAHI NI PÊ MARLUCIA NHÁNHÔK KAGÁ 
KOT TOKÃTĪS KAMÃ KOT MĒ PIITÃ MÃ MĒMOJ KOT AHKOP. KEP 
APINAYÉ KAMÃ PAHI KOT MĒMOJ HÃRENH O PA. KOT KRĪPÊ BARRA DO 
DIA NĒ SÃO JOSÉ NĒ PRATA KAMÃ PANHĪ NIJAJA MĒ MĒKOT MĒMOJ TÃ 
AXPĒN MAR KOT NAĒ . MĒMOJ KOT ANHÝ KAMÃ NA TE RA KRĪM NIJAJA 
RÝ KWÝJAJA RA MĒMOJ TÃ AMNHĪ XUHNXÝ Õ KRĪ KAMÃ KEP PAHI NĒ 
KAGÁ JAKREXÁ NĒ MĒ KANEXÁ Ã HAPÊ JARÃHÃ NA RA MĒMOJ KOT 
ANHÝR.  

 

Palavras-Chave: Cosmovisão; Saberes ancestrais; etnopolítica; mulheres 
indígenas.  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

                                              

 
Lista de Figuras 

 

Figura 1 – Povoado Piaçava ............................................................................ 17 

Figura 2 – Bisavó Domingas, avó Maria, bisavó Durotéia e avó Antônia ......... 18 

Figura 3 – Rezadeira Neguinha levantando minha arca caída ......................... 23 

Figura 4 – Casa de farinha da minha família .................................................... 24 

Figura 5 – Familiares da aldeia São José ........................................................ 34 

Figura 6 – Eu e a Cacica Talcira no evento Saberes e Memórias Indígenas ... 39 

Figura 7 – Recepção da comitiva Panhĩ à FGV................................................ 42 

Figura 8 – Mobilização pela melhoria da saúde indígena. ............................... 46 

Figura 9 – Encontro das mulheres Timbiras na aldeia Prata ............................ 47 

Figura 10 – Mulher indígena em cargo de liderança no Brasil ......................... 51 

Figura 11 – Célia Xakriabá: presidente da Comissão dos Direitos da Mulher .. 52 

Figura 12 – Posse de Joenia Wapichana como presidenta da Funai ............... 53 

Figura 13 – Maria Barbosa (Irepxi) ................................................................... 54 

Figura 14 – Creuza (Nhiro) ............................................................................... 55 

Figura 15 – Maricota (Ireti) ............................................................................... 55 

Figura 16 – Maria Aparecida (Amnnhàk) .......................................................... 56 

Figura 17 – Atuação de Maria Aparecida na Brigada Voluntária Feminina ...... 56 

Figura 18 – Sheila (Baxy) ................................................................................. 57 

Figura 19 – Andressa (Iremex) ......................................................................... 58 

Figura 20 – Cacica Marlúcia ............................................................................. 59 

Figura 21 – Pinturas corporais na aldeia Prata com a cacica Marlúcia e a sua 

filha ................................................................................................................... 60 

Figura 22 – Dona Izabel e seus familiares ....................................................... 60 

Figura 23 - Posse da cacica Marlúcia .............................................................. 64 

Figura 24 – Cacica Marlúcia com lideranças da Aldeia Prata .......................... 64 

Figura 25 – Posse do conselho de saúde Indígena ......................................... 66 

Figura 26 – Cacica e vice cacica presentes na reunião ................................... 69 

Figura 27 – Indígena durante manifestação contra o chamado marco temporal 

em frente ao Congresso Nacional (maio de 2023) ........................................... 70 



Figura 28 – Mulheres Apinajé reunidas durante a manifestação contra a PL 490

 ......................................................................................................................... 71 

Figura 29 – Cacica Marlúcia participando da mobilização contra o marco 

temporal ........................................................................................................... 72 

Figura 30 – Cacica assume o cargo de presidenta do Conselho Local de Saúde 

Indígena ........................................................................................................... 76 

Figura 31 – Cacica Marlúcia presidindo a reunião do Conselho Local de Saúde

 ......................................................................................................................... 78 

Figura 32 – Preparação da massa de macaxeira na palha de bananeira ........ 80 

Figura 33 – Preparação do bolo com carne de frango ..................................... 81 

Figura 34 – Organização dos bolos nas palhas de bananeiras para ser assado

 ......................................................................................................................... 81 

Figura 35 – Momento de colocar os bolos para assar. ..................................... 82 

Figura 36 – Retirada dos bolos da brasa ......................................................... 82 

Figura 37 – Bolo pronto para ser consumido e partilhado com a comunidade . 83 

Figura 38 – Preparação do bolo paparuto entre as mulheres Krahô ................ 83 

Figura 39 – Preparo da farinha de mandioca na aldeia Barra do Dia ............... 85 

Figura 40 – Marlúcia com seus familiares na casa da farinha .......................... 85 

Figura 41 – Jenipapo e utensílios de pintura corporal ...................................... 86 

Figura 42 – Pintura corporal para o ritual de batismo ....................................... 87 

Figura 43 – Mariainha me buscando no pátio da aldeia ................................... 88 

Figura 44 – Momento de receber o nome materno .......................................... 89 

Figura 45 – Choro de finalização do ritual ........................................................ 90 

Figura 46 – Mariainha recebendo os tecidos ................................................... 91 

Figura 47 – Preparação do bolo paparuto na Aldeia São José ........................ 93 

Figura 48 – Formatura escolar na Escola Estadual Indígena Mãtyk ................ 93 

Figura 49 – Chegada das pessoas de outras aldeias para o ritual fúnebre ..... 95 

Figura 50 – Esteira exposta no centro da casa da pessoa falecida ................. 95 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

Lista de Mapas 

 

Mapa 1 – Localização territorial da aldeia Barra do Dia e do território Apinajé 45 

 

 

 

Lista de Quadros 

 

Quadro 1 – Modelos políticos da estrutura política Apinajé ............................. 48 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

Lista abreviaturas e siglas 

 

ATL Acampamento Terra Livre 

CNPQ  Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico 

CONDISI Conselho Distrital de Saúde Indígena 

COP-26 26ª Conferência das Nações Unidas sobre Mudanças Climáticas 

DSEI Distrito Sanitário Especial Indígena 

FGV Fundação Getúlio Vargas 

FUNAI Fundação Nacional dos Povos Indígenas 

IBGE Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

ONU Organização das nações Unidas 

PBI Polo de Saúde Indígena 

PL Projeto de lei 

SESAI Secretaria de Saúde Indígena 

STF Supremo Tribunal Federal 

TCC Trabalho de Conclusão de Curso 

UBS Unidade Básica de Saúde 

UFMG Universidade Federal de Minas Gerais 

UFNT  Universidade Federal do Norte do Tocantins 

UFPEL Universidade Federal de Pelotas 

UFSC Universidade Federal de Santa Catarina 

UFT Universidade Federal do Tocantins 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

SUMÁRIO 

 

Uma tese construída nos entre-lugares ............................................. 14 

Relação cultural e territorial com a cultura indígena........................ 21 

1 INTRODUÇÃO ................................................................................... 25 

1.1 Problemática ................................................................................ 29 

1.2 Cunhando uma etnografia decolonial ........................................... 32 

2 COSTURAS ACADÊMICAS E PARCERIA COM AS ASSOCIAÇÕES 

APINAJÉ .......................................................................................................... 37 

2.1 Evento Saberes e Memórias Indígenas ....................................... 38 

2.2 Evento Patrimônio Documental Indígena: trabalho colaborativo 

entre a FGV, o CPDOC e o povo Apinajé ..................................................... 40 

2.3 Parcerias com a Associação Pyka Méx e com a Associação 

Krinhinure ..................................................................................................... 42 

3 CONTEXTO SOCIAL APINAJÉ ......................................................... 44 

3.1 Esferas políticas Apinajé .............................................................. 48 

3.2 Protagonismo das mulheres indígenas do Brasil e das mulheres 

Panhĩ ............................................................................................................ 50 

4 TRAJETÓRIA DE VIDA E ETNOPOLÍTICA DA CACICA MARLÚCIA

 ......................................................................................................................... 59 

4.1 Participação na reunião da associação Pempxá  ......................... 67 

4.2 Mobilizações do povo Apinajé contra o marco temporal .............. 70 

4.3 Cacica Citadina ............................................................................ 74 

4.4 Posse da Cacica Marlúcia no Conselho Local de Saúde Indígena 

Apinajé .......................................................................................................... 75 

4.5 Reunião do Conselho Local de saúde na aldeia Prata ................. 77 

5 APRENDENDO COM AS MULHERES PANHĨ .................................. 79 



5.1 Vivências na Aldeia Barra do Dia em 2023 .................................. 79 

5.2 Batizado na Cultura Panhĩ ............................................................ 84 

5.3 Vivências nas Aldeias São José e Boi Morto ............................... 92 

5.4 O Bem viver e as sabedorias ameríndias ..................................... 96 

6 CONCLUSÃO ..................................................................................... 98 

REFERÊNCIAS ................................................................................... 101 

ANEXOS .............................................................................................. 108 

Anexo I – Parecer do Comitê de Ética ............................................. 108 

Anexo II – Autorização FUNAI ......................................................... 109 

Anexo III – Parecer sobre solicitação em entrada em áreas indígenas

 .................................................................................................................... 111 

 



10 

 
 

 

 

Falas de uma cacica e um cacique Apinajé após a finalização do ritual de 

defesa de tese.  

[...] ouvir a respeito do meu nome, né? Agradeço a Deus, e a Carina. Eu postei no 

meu status avisando que, entre vários indígenas mulheres, eu fui à escolhida para 

ser a protagonista dessa tese. Então, eu só tenho a agradecer também à minha avó 

Mariainha, à minha mãe Marlene, e ao Cacique Joel. Eu tenho um trabalho de 

parceria com eles, lado a lado. Então, eu, como presidente do Conselho Local 

Indígena do povo Apinajé, estou à frente nessa luta, eu queria falar um pouco da 

saúde. Mas, pra mim é difícil nesse momento, estou convivendo com um impacto 

muito forte, porque estavam acontecendo muita mortalidade aqui no povo Apinajé. E 

eu, como presidente do Conselho Local, me emociono ao falar absolutamente sobre 

a questão da saúde indígena, porque muitos não indígenas, falam que a gente tem 

tudo em mãos. Mas, nós indígena, não vemos assim. A gente é desvalorizada, 

principalmente quando um paciente ou um acompanhante ou os familiares, relatam 

as situações que eles passam em hospitais, né? E eu, como Conselho Local, 

representando eles, ouço os relatos deles e levo adiante. E lá na frente, tem muitas 

pessoas que me atacam, dizendo que os meus relatos não procedem.  Eu tenho um 

sofrimento muito com essa questão. Mas, graças a Deus, justamente com os 

parceiros que eu tenho a pessoa do Seu Joel, a pessoa da liderança Oscar, do meu 

esposo, principalmente meu esposo, que é o José Félix, tem me aconselhado 

bastante, tem me apoiado em tudo. Então, com o apoio dele, eu tenho rompido as 

dificuldades. Às vezes tenho enfrentado os meus próprios parentes. Por quê? 

Porque os meus parentes indígenas, não todos, é a minoria que estão se 

desvalorizando e dando toda autonomia para a política. O que eu percebo hoje, e 

tenho falado pros meus parentes, é que nós temos que lutar para preservar a 

autonomia do povo Apinajé, em todas as áreas, tanto na educação como na saúde. 

E a voz tem que permanecer do povo Apinajé. Aí está sendo ao contrário do que a 

gente está observando, e dando toda autonomia ao político no meio do povo 

Apinajé, só não no meio do povo Apinajé, mas em várias etnias que eu percebo, que 

eu acompanho nas rede sociais. Eu tenho pouco estudo, não concluí meu ensino 

fundamental e tenho um sonho em concluir, assim como concluir o ensino médio —, 

mas tenho visto essa questão e tenho cobrado bastante aos meus parentes. Por que 



11 

 
 

 

eu estou falando assim? Não estou falando criticando, mas eu estou tentando 

colocar no coração, na mente dos meus parentes, a se valorizar, a defender a si 

próprio, a defender os parentes indígenas, em vez de política, sabe? Porque eu 

percebo que, se a gente, claro, nada contra a política, mas só que a política, como 

acabei de falar, com a pouca sabedoria que eu tenho, ela pode vir para 

complementar assunto, interesse do povo indígena e não para tomar a voz, 

autonomia e a oportunidade e o poder Apinajé. Eu não sei se vocês estão me 

entendendo. Mas o meu ponto de vista é esse. E tenho reclamado, falado para os 

parentes indígenas, Porque os nossos pacientes e nossos acompanhantes passam 

por cada situação e muitos deles não sabem falar o português, não sabem se 

expressar. Aí acaba que, às vezes, ele é debochado ou passa por qualquer 

circunstância desagradável. Mas, como ela ou ele não sabe se expressar no 

português, acaba que ela leva aquilo ali dentro dela para a Aldeia, e ela só vai se 

expressar colocar aquilo para fora quando ela chega ao meio dessa família, que ela 

vai falar tudo na língua. Então, temos sofrido junto com os familiares e o povo. E 

graças a Deus, a gente está rompendo, vamos dizer, essa norma, Que os políticos 

estão tentando colocar no meio do povo a financiar, Eu não sei se é o caso, mas é 

igual a gente vê hoje. Eu tenho 37 anos, mas eu venho acompanhando esse lindo 

histórico do meu povo indígena, [...] Quando é o não indígena que está à frente, 

passamos por coisas desagradáveis, mas relevamos por entender assim, porque ele 

não é indígena, devido eles não ser indígenas, nós relevamos.  Vamos dizer que o 

DSEI e CONSIDI, não sei se vocês conhecem essas siglas. Mas lá estão só os 

indígenas à frente, né? Que, para mim, em minha opinião, eles, como indígenas, 

como conhecedores da verdade, da realidade dos indígenas, teriam que valorizar 

mais, dar mais atenção, ouvir. Mas só que nós não estamos sendo tratados assim. 

Nós estamos, quanto mais a gente reclama, reclama, força o dialogo, nós estamos 

sendo menos ouvidos, dizendo que a nossa fala não procede. Isso dói muito, dói 

muito. Então, Estou com dificuldade, com a luta da melhoria da saúde, por 

pouquíssimo, mas a gente está tendo vitória. Eu não sei se vocês acompanham o 

histórico do povo Apinajé, Mas aqui no município de Tocantinópolis, a gente tem uma 

referência de Tocantinópolis para Augustinópolis, e os nossos pacientes indígenas 

estavam indo para Augustinópolis; quase todos que estavam indo para lá doentes 

estavam voltando a óbito. Muitos caciques reclamando, muitos caciques, teve até 



12 

 
 

 

movimento, teve audiência e tudo. E a gente em cima aí, tanto, que, na minha 

gestão como presidente do Conselho Local, a gente tem enviado vários 

documentos. Porque, em primeiro lugar, a gente tentou dialogar com o conselho, 

justamente com o conselho local, ao CONDISI e DSEI, só que não estavam nos 

atendendo nossas demandas. O que a gente fez? A gente pegou, ouviu o relato da 

comunidade, do povo, dos pacientes, dos acompanhantes, e cada relato a gente fez 

um documento e começamos a passar para frente. Até através desse nosso 

documento, graças a Deus, eu ainda acho pouco, mas está tendo melhorias. Só 

para vocês verem, agora todos os nossos pacientes, depois dessas denúncias que a 

gente tem feito, continuam indo para o ponto de referência, que é Augustinópolis. 

Mas, quando chegam lá, imediatamente eles são transferidos para Araguaína ou 

Palmas. Então, eles não estão ficando lá como estava acontecendo antes. Eu tive o 

acompanhamento de um paciente que ficou 28 dias internado no hospital de 

Augustinópolis esperando para realizar um exame que se chama biópsia. Ela 

faleceu e não realizou o exame que se chama biópsia. Todo mundo sofreu, os 

familiares, principalmente minha pessoa, porque eu estou à frente dela. Então, cada 

relato que eu escuto dos pacientes, dos acompanhantes, dos familiares, eu levo 

aquilo ali para mim. Então, eu fico em cima, eu vou aos hospitais, ver os pacientes 

na UPA, na Casa de Apoio aqui. Eu também tenho um filho que requer muito a 

minha atenção; ele sofre de crise epiléptica. Então, eu acho que eu tenho esse 

amor, eu pego essa dor do povo para mim, porque também eu convivo. Porque, 

tantas vezes, eu cobrei, busquei ajuda e nunca tive, e só tive um olhar para mim, 

para o meu filho, a partir do momento que eu entrei com a denúncia com o Ministério 

Público. Então, daí para cá, eles vieram me acolher e dar o devido atendimento para 

o meu filho. E todas as vezes que eu levo meu filho para Araguaína, que ele faz o 

acompanhamento do médico, o neuro, eu tenho a oportunidade de ir, dependendo 

do horário que meu filho vai ser atendido, eu tenho a oportunidade de ir aos 

hospitais, ver os pacientes que estão em hospitais em HDT, regional, municipal. 

Então, eu tenho feito o meu trabalho como eu posso, sabe? E é isso. Peço 

desculpas por estar tomando tempo, mas todas as vezes que eu tenho oportunidade 

de ir com as pessoas que têm capacidade, que conhecem a lei, que sabem o que é 

certo ou errado, eu pego e falo tudo que eu tenho que falar. Acho que é tipo 

aproveitando a oportunidade, sabe? Então, é isso, as minhas palavras. É só 



13 

 
 

 

agradecer, agradecer pela oportunidade de estar conhecendo vocês através da tela. 

Espero um dia a gente se conhecer pessoalmente, né, Carina? 

Então, é isso. Eu vou também dar a oportunidade para o meu companheiro 

Joel também estar fazendo uma fala dele. Pode ser? 

 Boa tarde. Eu quero só agradecer também à banca que está aí na avaliação da 

aluna. Foi uma caminhada muito importante para Carina. Ela fez essa pesquisa com 

os Apinajé, com a liderança, com a Marlucia e demais lideranças que são mulheres 

guerreiras. A partir dessa luta, nossas mulheres como caciques acompanham essa 

política, e hoje a gente sabe que, antigamente, não tinha. Antigamente era só os 

homens que eram caciques. E hoje, pelo que eu estou vendo, cada vez mais as 

mulheres estão participando das mobilizações e das manifestações. Então, através 

dessa luta, as mulheres indígenas, como a Marlucia, como Apinajé, vêm 

acompanhando essa luta que a gente vem lutando pelo nosso direito. Para mim, foi 

muito importante, pelo que eu estou vendo, essa tese, que foi diferente. Essa tese 

vai ser registrada para nós. E hoje a gente sabe também que é uma pesquisa que 

ela vai voltar de novo para nossa comunidade, e isso é importante, porque muitas 

vezes as pessoas vêm, pesquisam e esquecem-se do povo. Mas pelo que eu estou 

vendo, em toda a tese, como do Roberto DaMatta — acho que dos anos 70 e 80 

para cá, ele fez a pesquisa, mas nunca mais veio, só porque os Apinajé foram no 

Rio de Janeiro atrás das pesquisas —, por isso que essa tese vem para a 

comunidade. Mas hoje eu estou vendo diferente de como a Carina fez a pesquisa na 

nossa comunidade, como liderança, e essa tese vai servir muito para as outras 

gerações. E as nossas preocupações, hoje, temos os nossos alunos que estão na 

faculdade, ingressando na faculdade de educação no campo. Então, essa pesquisa 

é muito importante para nós, não só para ela, mas vai servir muito para os outros 

que vão estar à frente como indígenas. Então, é muito importante essa tese, que é 

diferente das outras teses que eu já vi, já li. Essa é diferente. E também parabenizar 

a Carina, que foi uma longa caminhada, e ela fez essa pesquisa com todo carinho 

que o nosso povo Apinajé merece, com respeito. Só agradecer mesmo, como ela, 

como a banca, vocês estão aí avaliando. Muito obrigado por essa oportunidade, e é 

só isso mesmo.  

 Tocantinópolis (TO), 15 de julho de 2025. 



14 

 
 

 

Uma tese construída nos entre-lugares1 

 

Escrever uma tese de doutorado é um processo de descoberta, reflexão, 

esperançar e ressignificação acerca do conhecimento que nos constitui, fato que 

vem ocorrendo comigo ao longo dessa jornada. Sou mulher nortista de 29 anos, 

tocantinense de ascendência negra e indígena, residente da zona rural do município 

de Nazaré-TO com vínculo acadêmico na universidade Federal de Pelotas-RS e 

pesquisa enveredada a partir da etnopolítica de uma cacica do povo Apinajé, etnia 

que se localiza na região norte do Tocantins. 

Ao situar minha relação com essa pesquisa, destaco que a universidade 

pública me possibilitou conhecer a diversidade étnica da minha região e do Brasil, 

assim como construir diálogos acerca das diversas temáticas que atravessam a 

sociedade e suas nuances. Nesse sentido, a graduação em Ciências Sociais, 

cursada na Universidade Federal do Tocantins (UFT - 2013-2018) permitiu o 

primeiro contato com a comunidade Apinajé, mediante a bolsa Institucional de 

Iniciação à Docência (PIBID) que culminou no trabalho de conclusão de curso (TCC) 

As interações entre os Kupẽ e os Panhĩ no bairro Antônio Pereira em Tocantinópolis-

TO.  No curso de mestrado em Estudos de Cultura e Território da mesma instituição 

(PPGCULT-UFT) realizado de 2018 a 2020, o meu olhou se voltou às mulheres 

Apinajé, o que resultou na dissertação intitulada Mulheres Apinajé: Trajetórias 

Socioespaciais em Tocantinópolis-TO. Naquele contexto, fui adotada pela família 

das interlocutoras da pesquisa, e minha madrinha Itelvina (In memorian), me batizou 

de Panlé. Assim, passei a fazer parte daquela comunidade, vivenciando as 

trajetórias socioespaciais das mulheres, festividades e outras atividades que 

perpassam o cotidiano da mulher Panhĩ (como os Apinajé se autodenominam). 

Contudo, não me debrucei acerca da minha ancestralidade, apenas reconhecia 

meus traços indígenas físicos e culturais próximos ao povo Apinajé. 

Todavia, o curso de doutorado instigou-me a reconhecer minha 

ancestralidade, negra e indígena, a partir das leituras, conversas, experiências com 

mulheres de outras etnias e conversas com minhas avós. Assim, considero esse 

processo simbólico, evidenciado por sonhos recorrentes de vivências em aldeias, 

 
1 Os entre-lugares se pautam no conceito de Homi Bhabha (1998), que se posiciona acerca das 
diferenças culturais.  



15 

 
 

 

ribeirões e rituais, situações que vêm sendo percebidas há algum tempo, mas não 

conseguia expressar. Logo, as narrativas das minhas avós apontaram para a 

retomada de reconhecimento indígena, tanto no sentir, como no evocar esses 

saberes ancestrais.  

Assim, reitero que essa pesquisa foi construída nos entre-lugares que 

permeiam os trâmites acadêmicos, demandas de pesquisa, deslocamentos entre os 

estados do Tocantins e Rio Grande do Sul, vivências no território Apinajé e trajetória 

política da cacica Marlúcia, liderança que me adotou para conhecer os seus saberes 

e atuação política no cacicado. 

A etnografia foi construída a partir de diálogos com alguns intelectuais Apinajé 

e lideranças femininas. Propôs-se uma tese não extensa para que as pessoas 

pudessem ter acesso, com interesse e curiosidade, ao aprendizado a partir de 

saberes ancestrais. Assim, fui seguindo essas orientações para que essa etnografia 

decolonial despertasse a atenção da comunidade. 

Dessa forma, entendo que minha ancestralidade orienta e ressignifica minhas 

territorialidades, descolonizando espaços e saberes, cunhada nas relações corpo-

território. Tal realidade é semelhante ao contexto das mulheres indígenas, no qual a 

cosmovisão é posicionada pelas heranças ancestrais, bioma e sabedoria coletiva. 

(Baniwa et al. 2023, p. 7). 

Experienciar os entre-lugares dessas vivências é ressignificar as 

adversidades que atravessaram essa jornada, como a pandemia de Covid-19, 

enchentes no sul do Brasil, queimadas no norte do Brasil, queda da ponte Juscelino 

Kubitschek de Oliveira que liga Tocantins e Maranhão e outros eventos climáticos 

que vêm ocorrendo no território nacional. Logo, minha atenção se direcionou ao bem 

viver indígena e à perspectiva do futuro ancestral, defendida pelo ativista e 

intelectual Ailton Krenak, que ecoa as sabedorias ancestrais e respeito à natureza 

para termos um futuro em harmonia com o ambiente.  Pensamento defendido 

também pela ativista  da Amazônia Txai Suruí, que chama atenção para os efeitos  

das mudanças climáticas. Durante seu discurso na abertura da COP 26 (2021)2, 

destacou  que os povos indígenas têm que estar no centro das decisões climáticas. 

Nesse sentido, lideranças indígenas de todo Brasil vêm fortalecendo os 

 
2 “Devemos estar nos centros das decisões", diz Txai Suruí na COP26. Acesso ao discurso no link: 
https://www.youtube.com/watch?v=1gnUH7HNBAU.  

https://www.youtube.com/watch?v=1gnUH7HNBAU


16 

 
 

 

monitoramentos e proteção dos territórios maternos, como é o contexto do povo 

Apinajé, que se articula frente às invasões de suas terras nas diversas microrregiões 

das aldeias. Essas manifestações são realizadas no Acampamento Terra Livre 

(ATL), o maior movimento indígena do mundo, que reúne etnias de todos os biomas, 

ecoando as vozes ancestrais e as sabedorias diante da defesa do território.  

Outra questão que me chamou atenção ao longo dessa jornada foi à 

segurança alimentar desses povos, pautada no fortalecimento da cultura alimentar e 

da cozinha originária, discussão iniciada pela cozinheira Tainá Aruã Marajoara que 

tem como objetivo salvaguardar o direito alimentar dos povos originários e garantir a 

alimentação saudável. Essas discussões são eloquentes, principalmente por pautar 

o protagonismo das mulheres na cultura alimentar de suas aldeias. Tive a 

oportunidade de vivenciar essas práticas através do bolo ancestral Paparuto 

(Mukén), o qual apresentarei nos próximos tópicos.  

Ressalto a atuação das mulheres indígenas no cenário nacional através do 

fortalecimento político frente às demandas dos povos originários, nas pautas que 

atravessam o território, cultura, saúde e educação, temas que serão discorridos mais 

adiante, traçando o contexto etnopolítico Apinajé.   

Desta maneira, inicio a escrita dessa jornada evocando a ancestralidade, a 

partir das mulheres que me antecederam e os saberes que as constituíram. 

 

Evocando a ancestralidade  

Os nossos ancestrais são os nossos esteios, dão vida para a nossa origem, 
fazem com que nossos sonhos respirem.  

O nosso modo de viver, os pais ensinam aos seus filhos, os parentes deixam 
legado para seus parentes.  

Essa terra é nossa, e somos filhos dela 
A nossa cultura, no passado e atualmente, o nosso modo de viver, precisam 

ser contados e passados.  
Os guerreiros, tudo que temos nossas festividades tradicionais, nossas 

lembranças... precisam ser escritas em versos, até mesmo nossas cantorias.  
 

(Benilda Kadiweu) 
 

O poema da guerreira Benilda Kadiweu fala da ancestralidade indígena e os 

legados que esses saberes reverberam no fortalecimento e resistência do seu povo. 

Fato que me inspirou a conhecer minhas origens étnicas através das narrativas das 

minhas avós e reconhecer as proximidades da minha realidade cultural com a etnia 



17 

 
 

 

Apinajé. Sou moradora do Povoado Piaçava, zona rural da cidade de Nazaré-TO 

(Figura 1), comunidade onde reside minha família paterna e materna, além de ser 

um espaço que expressa os saberes ancestrais que me acompanham e se 

ressignificam nos diversos espaços que percorro e conheço. 

 

Figura 1 – Povoado Piaçava   
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Google Earth. 

 

Evoco a ancestralidade a partir desse espaço territorial e das mulheres que 

me antecederam por representarem força e resistência feminina diante da opressão 

patriarcal e colonial. Alinhando-me ao pensamento do guerreiro Álvaro de Azevedo 

Gonzaga Kaiowá (2023), me aproximo do pensamento ancestral, evocando a 

ancestralidade não eurocêntrica, pois esse estudioso afirma que devemos aprender 

com aqueles que nos antecederam “para decolonizarmos os corpos que foram 

sistematicamente excluídos” (KAIOWÁ, p. 09, 2023). Por esta razão, venho 

construindo o movimento de esboçar, investigar e aprender acerca da minha 

ancestralidade, em consonância ao tensionamento do colonialismo e suas mazelas. 

A princípio, friso a história da minha bisavó materna Domingas, bisavó paterna 

Doroteia, avó paterna Antônia, e avó materna Maria. 



18 

 
 

 

A figura 2 incide em rememorar a imagem das minhas bisavós e avós, como 

forma de guardar, evocar suas histórias e sabedorias. 

 

Figura 2 – Bisavó Domingas Rodrigues de Araújo, avó Maria Alves de Araújo Sousa, 

bisavó Duruteia Conceição Dias e avó Antônia Francisca Dias  

 

 

 (ccoloDias . 

 
 
 
 

 
Fonte: Arquivos pessoais (2024). 

 

O processo de conversas e escutas com minhas avós ocorreram em diversas 

ocasiões. Permeado pela trajetória de vida delas e de suas mães, a narrativa de 

mudanças de estados das minhas bisavós ocorreu devido à extrema seca que 

acontecia na região nordeste. Por esse motivo elas migraram para o estado do 

Maranhão e antigo norte do Goiás (atual estado do Tocantins) para terem vias 

necessárias de subsistência. 

A bisavó Domingas Rodrigues de Araújo (in memoriam) nasceu no interior do 

estado do Maranhão, e, logo após o casamento, mudou-se para o povoado Piranha, 

cidade de Nazaré-TO. Naquele contexto, ela sobrevivia dos extensos trabalhos das 

roças, coleta e extração do babaçu. Criava os filhos em um contexto de violência 

doméstica, o que a motivou a fugir de casa e buscar abrigo no estado do Maranhão. 

Naquela ocasião, sofreu bastante preconceito e machismo por tomar essa decisão. 

Após alguns anos, retornou para a região e reencontrou os filhos/as e netos/as, 

reconstruindo os laços familiares. No que concerne às suas vivências culturais, é 

importante pontuar a sua ancestralidade indígena e negra e os modos de vida 

pautados nos saberes de cura, rezas, benzeções e cultura do coco babaçu. No ano 

de 2019, veio a falecer devido a problemas de saúde, deixando seu legado de 

resistência diante da violência doméstica e do machismo.  

A avó Maria Alves de Araújo Sousa, filha da bisavó Domingas, nasceu no 

povoado Piranha, local próximo ao povoado Piaçava. Atualmente tem 76 anos e vive 

com meu avô Zeca em uma chácara desta comunidade. Ainda adolescente, teve 



19 

 
 

 

que se casar para fugir da violência machista do seu pai e dos maus tratos da 

madrasta. Tiveram doze filhos/as e os sustentaram com extensas roças, vendas e 

consumo do babaçu. Passou por várias dificuldades de subsistência, já que suas 

gestações eram próximas e não tinha acesso à saúde pública, energia elétrica, água 

encanada e educação básica. Até o ano de 1985, curava as doenças dos filhos com 

chás, garrafadas, melados, raizeiras e benzeções. Após os anos 1990, passou a ter 

acesso à saúde pública, mas sempre utilizava – e ainda utiliza – as curas ancestrais. 

Hoje ela é aposentada e cultiva plantas, canteiros, cria galinhas e cuida do seu 

quintal. Hora ou outra ela narra as dificuldades que passou para cuidar dos filhos, 

dando destaque aos intensos trabalhos na roça e os adjuntos de coco babaçu. 

A minha bisavó paterna Duruteia Conceição Dias (in memoriam) era oriunda 

do estado do Piauí e, para fugir da seca, mudou-se para o Maranhão. Logo após 

fixou moradia no antigo norte do estado do Goiás, atual estado do Tocantins, no 

povoado Olho d’Água, município de Luzinópolis, onde residiu até seu falecimento no 

ano de 1995. Foi uma mulher quebradeira de coco babaçu, benzedeira e curandeira. 

Carregava, em seu corpo e no seu modo de vida, as origens indígenas pautadas nas 

curas ancestrais, alimentação e benzeções. Ela criou os/as filhos/as através da 

coleta e extração do coco babaçu e roças de toco. Seus familiares sempre ressaltam 

nossas semelhanças, tanto na aparência física como no interesse pelas plantas 

medicinais, fato que me emociona, por me reconhecerem nos saberes de minha 

bisavó.  

A filha da bisavó Duruteia, Antônia Francisca Dias, minha avó materna, tem 

84 anos e reside no povoado Piaçava. Casou-se na década de 1960 e mudou do 

povoado Olho d’Água para o povoado Piaçava, local em que residia a família do seu 

esposo. Aos 36 anos ficou viúva e teve a missão de cuidar sozinha dos seus seis 

filhos. Apesar das dificuldades de sobrevivência, conseguiu criá-los através dos 

intensos trabalhos da roça, consumo e venda do coco babaçu. Outra característica 

da avó Antônia, são os saberes acerca das raizeiras, herdados de sua mãe 

Duroteria. Concomitante a esse conhecimento, ressalto que também tenho interesse 

pelas raizeiras e chás, já que, desde criança, vivenciei essas práticas de cura, a 

partir da coleta das raízes na chapada e cultivo de plantas medicinais nos quintais. 

Atualmente ela é aposentada e cuida do seu quintal, quebra coco babaçu e prepara 

seus remédios ancestrais de cura para os familiares e pessoas da comunidade. A 



20 

 
 

 

história e as narrativas que atravessam os corpos-território do meu ramo familiar 

reafirmam a identidade de quebradeira de coco babaçu. Nesse sentido, situo o olhar 

para essa prática cultural e modo de vida que reverbera os saberes ancestrais. 

 

As quebradeiras de coco babaçu 

Coco Babaçu3 

 

O coco que cai do pé 
Chamado de babaçu, 
Que dá de fazer até 
Um poeminha pra tu. 
Dou-te um coco só, 
Para comer ou jogar 
Em mim, mas o pior 

É que pode me matar. 
O certo é azeite fazer, 
Diz que o leite é bom! 

Ou quebra para vender, 
O fruto e o pó marrom. 
Coco que tem história, 
E sustenta muita gente. 
É do nordeste a glória, 
E do povo - continente! 

 

(Rosa Viana Sousa) 

 

A poesia de Rosa Viana Sousa ressalta a resistência da cultura do babaçu e 

os afazeres desse fruto para as mulheres. As extensas palmeiras de babaçu têm 

sua representatividade no cerrado tocantinense, maranhense e piauiense, onde as 

quebradeiras de coco babaçu são as principais guardiãs dessa cultura. Desse modo, 

é necessário pontuar as relações da minha família com o coco babaçu, fruto do 

cerrado que faz parte da cultura dos povos tradicionais e das populações da zona 

rural. No meu contexto familiar, as mulheres narraram sobre a coletividade em colher 

o fruto, produção de azeite, óleo e práticas de preservação desse bioma. Outra 

característica dessa atividade são os adjuntos4, permeados na construção de casas, 

cantorias, preparação de comidas e confecção de artesanatos. 

 
3 Disponível em: https://www.recantodasletras.com.br/cordel/7650697. Acesso em: 10 set. 2024. 
4 Coletivo de mulheres reunidas para quebrarem como babaçu.  

https://www.recantodasletras.com.br/cordel/7650697


21 

 
 

 

Minha mãe Marizete Alves de Sousa, de 49 anos, é quebradeira de coco 

babaçu e cultua essas práticas na atualidade, principalmente na complementação da 

nossa alimentação. Em várias ocasiões, presenciei as atividades de coleta do fruto, 

preparo de azeite, óleo, leite e manejo do carvão. 

As extensas palmeiras significam resistência e força das mulheres, pois elas 

são detentoras dos manejos do babaçu. Apesar dessa representatividade, tenho 

observado que essa cultura está sendo ameaçada, já que a pecuária vem ganhando 

espaço nessa região e, consequentemente, as palmeiras desaparecem. Outro ponto 

a ser analisado é a falta de interesse das/dos jovens em aprender a quebrar coco, 

logo, é uma das preocupações das mulheres.   

Sem dúvidas as matriarcas da minha família carregam os saberes ancestrais 

alicerçados na influência cultural indígena e negra, além da identidade de 

quebradeira de coco babaçu. Nesse sentido, carrego um pouco de cada uma delas 

no meu fenótipo, modo de evocar os saberes das plantas, chás, culinária e 

religiosidade. 

 

Relação cultural e territorial com a cultura indígena 

 

Em minhas primeiras vivências nas aldeias Apinajé, não ocorreu 

estranhamento em relação à paisagem, culinária, produção da farinha de mandioca, 

extrativismo do coco babaçu, produção de roças e cultivo de frutos do cerrado como 

buriti, pequi, bacaba e açaí, pois essas práticas se assemelham aos modos culturais 

de meu povoado Piaçava. Em conversa com as minhas avós, Antônia e Maria, elas 

ressaltaram que, antigamente, preparavam vários assados de carnes em um buraco 

no chão, coberto com folhas de bananeira, principalmente em dias festivos, prática 

semelhante à dos povos Apinajé. Outro traço em comum é a produção de remédios 

naturais, com raízes de árvores do cerrado como inharé, aroeira, mangabeira, pau-

ferro e plantas medicinais cultivadas nos quintais de casa. 

Igualmente presenciei situações em que as mulheres indígenas, partiam para 

a chapada, com um facão na mão e um cofo5 nas costas em busca de cascas, 

raízes e plantas para a produção de remédios naturais. Doenças nos rins, gastrite, 

dores de cabeças, febre, gripes, problemas de infertilidade, uterinos e limpezas 

 
5 Cesto confeccionado da palha do babaçu. 



22 

 
 

 

intestinais, são tratadas pela medicina ancestral. Inclusive já fiz uso de algumas 

garrafadas para tratar infecções urinárias e pedras nos rins no ano de 2021. Minhas 

avós também fazem garrafadas de árvores da chapada, pois aprenderam com as 

suas mães e avós as receitas para tratar doenças. A cura pelas garrafadas  ou 

“remédio do mato”, também são realizadas nas terras  ancestrais kaingang, como 

discorre Adriana Biazi (2017, p.237) ao situar que a manifestação desse trabalho é 

realizada por um guia espiritual .  

 Em várias situações, eu e meus primos acompanhávamos as avós  na 

chapada e matas em busca de raízes, pois era uma aventura, cheia de 

conhecimento e curiosidade, na qual aprendemos a reconhecer as raizeiras e frutos 

do cerrado. Atualmente, elas cultivam apenas as plantas em seus quintais e 

canteiros, já que não conseguem ir mais à chapada, devido à dificuldade de 

deslocamento. 

Outra característica em comum que aproxima meu ramo familiar com a cultura 

indígena é a confecção de artesanatos da palha do coco babaçu, como cofos, 

abanos, esteiras e cestos, pois, em ambos os territórios, as pessoas produzem 

esses utensílios para uso individual e coletivo. Apesar das diferenças de significados 

que são expressos nos seus usos, os modos de confecção são semelhantes nas 

duas realidades culturais. 

Meu avô Zeca, de 84 anos, narrou que, quando jovem, era caçador de vários 

animais, como paca, peba, veado, cotia e tatu, característica comum dos homens 

indígenas, que caçam em seu território materno para complementar a alimentação. 

Além de ensinar aos mais jovens essa técnica para não perder o costume. 

No cotidiano da aldeia São José Prata e Barra do Dia, percebi que as 

pessoas também acreditam em arca caída,6 sol na cabeça7 e mau olhado8, os quais 

são curadas por rezas do pajé. No meu cotidiano cultural, as mulheres rezadeiras do 

povoado são quem cura e recomenda remédios. 

 

 

 

 
 

6 Dores intensas no peito. 
7 Dores intensas na cabeça. 
8 Crença de que as pessoas acreditam em invejas emitidas por pessoas próximas.  



23 

 
 

 

Figura 3 – Rezadeira Neguinha levantando minha arca caída 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Acervo pessoal (2025). 

 

A rezadeira Neguinha, mora próximo de minha casa, e as vezes que recorri 

às suas rezas, ela atendeu e ecoou suas sabedorias de cura.  

O modo de pescar nos ribeirões, cultivar as roças e o preparo da farinha de 

mandioca é próximo da minha realidade. A casa de farinha é uma característica das 

aldeias e outras comunidades tradicionais e das pessoas oriundas da zona rural. 

Nesse local, as pessoas produzem a massa e assam no forno, uma atividade 

coletiva que envolve o grupo familiar e a comunidade. Essa característica é comum 

entre os meus familiares, pois o meu avô Zeca organiza esse trabalho. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



24 

 
 

 

Figura 4 – Casa de farinha da minha família 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Acervo pessoal (2023). 

 

Essa casa de farinha representa espaço de perpetuação de manejo de 

farinha, assim como contação de histórias, piadas e cantorias. 

Situar os saberes ancestrais familiares, me remonta a evocar, valorar e 

tensionar esses conhecimentos em consonância com as epistemologias estudadas 

na academia. Apesar de o espaço acadêmico ser eurocentrizado, foi neste local que 

passei a olhar para minha ancestralidade com a ótica da evocação, valorização e 

perpetuação dessas sabedorias. Além de reconhecer as práticas educacionais 

reverberadas nessas sabedorias e narrativas que perpassam a resistência cultural, 

simbólica e territorial. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 

 
 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

Nas últimas décadas, as mulheres indígenas passaram a ocupar várias 

funções em suas Aldeias, tais como cacicas, professoras, agente de saúde e 

brigadistas1. Fato explicitado pela estudiosa Ângela Sacchi (2012) ao demarcar as 

mudanças sociais que ocorreram na questão de gênero nos grupos indígenas. Ela 

destaca que um dos desafios que se coloca neste campo é o de abordar o ponto de 

vista das mulheres indígenas quando assumem novas representações diante das 

múltiplas relações que seus povos estabelecem com o Estado e atores/atrizes 

sociais diversos/as. (Sacchi, 2012, p. 17).   

As relações que as mulheres vêm assumindo com o estado e outras 

instituições demonstram novos desafios para se pensar estas representações 

através da ótica delas e suas atuações políticas. Contextualizando com a região 

Norte do Estado do Tocantins, faço referência à atuação política da cacica Marlúcia 

Ribeiro Apinajé, liderança do povo Apinajé, que exerce várias funções territoriais, 

elencadas, principalmente, nas demandas de saúde. 

A respeito da resistência cultural indígena do estado do Tocantins, é 

importante pontuar que essas nações são representadas pelos seguintes povos: 

Xerente, Apinajé, Karajá, Xambioá, Krahô, Avá-Canoeiro, Pankararu, Javaé e Krahô-

canela. O Apinajé se localiza no extremo norte do estado do Tocantins nos limites 

municipais: Cachoeirinha-TO, Maurilândia-TO, Luzinópolis-TO, São Bento do 

Tocantins-TO e Tocantinópolis-TO. O território é de 142 mil hectares com uma 

população de 2.731 pessoas, segundo dados do IBGE (2022). A família linguística é 

o Jê e a língua materna Apinajé. São classificados como Timbiras Ocidentais9, além 

de serem caracterizados por terem uma organização social com vários sistemas de 

metades cerimoniais10. As terras são atravessadas pela BR-230, próximo da Aldeia 

Mariazinha (Rodovia Transamazônica) e a TO-126, próximo da Aldeia São José, 

Aldeias estratégicas de acesso ao território. 

No que concerne às pautas da atualidade, a questão territorial é uma 

realidade explícita, pois essa população tem enfrentado por décadas invasões de 

 
9 Por estar localizado ao lado esquerdo do rio Tocantins. 
10 Conjuntos de metades (Sol = Kolti, Lua = Kolre; Sol = Ipôgnotxóine, Lua = Krénotxóine) como 
também a amizade formalizada: Sol e Lua são krã-geti/pá-krã e várias situações cruciais da vida 
tribal: morte, enterro, classificação dos animais e plantas, adultério etc (DAMATTA, 1976, p. 133). 



26 

 
 

 

terras por parte dos fazendeiros, posseiros, madeireiros e caçadores, além de 

contaminações do solo provocadas por agrotóxicos e pesticidas, devido o 

crescimento da pecuária e do agronegócio. 

As terras são vistas como improdutivas na visão do poder político regional e 

dos latifundiários da região por considerarem os indígenas atrasados na relação 

territorial e cultural (DEMARCHI e MORAIS, 2015). Outro fato observado é que, 

nessa etnia, as mulheres são representativas frente à função de lideranças, 

principalmente nas demandas territoriais, educacionais e de saúde. Contudo, nem 

sempre foi assim. A primeira cacica passou a exercer essa função no ano de 2002, 

rompendo com as estruturas políticas até então vigentes. Anterior a esse episódio, 

só os homens chefiavam as aldeias e representavam os Apinajé em eventos 

públicos, como reuniões na cidade de Tocantinópolis ou em outras cidades e 

estados. 

As temporalidades políticas que vêm ocorrendo no território apontam que, até 

o ano de 2018, onze mulheres exerceram a função de cacica, foram elas: Maricota 

(aldeia Custa Me Ver), Maria de Almeida (Aldeia Brejinho), Djé Maria de Jesus, 

(aldeia Macaúba), Nhiro (aldeia Irepxi), Joanita (Areia Branca), Edna (Aldeia 

Palmeiras), Nair (Aldeia Formigão), Graça (Aldeia Bacabinha), Irê/Cupity (Aldeia 

Cipozal), Panlé (Aldeia Bonito) e dona Raimunda (Aldeia São Raimundo). Nesse 

contexto, a inserção das mulheres na chefia de suas Aldeias caracteriza mudanças 

na questão política e de gênero, além de exercerem outras funções, como 

professoras e agentes de saúde. (ROCHA, 2018 p. 54).  

No contexto brasileiro, a primeira indígena reconhecida cacica é a liderança 

Pequena do povo Jenipapo-Kanindé, do estado do Ceará. Ela já atuava nas 

demandas do seu povo desde criança, assim foi escolhida para ser cacica da sua 

Aldeia no ano de 1995, aos 49 anos de idade, após a morte do cacique e pajé 

Odorico. A cacica Pequena já articulava frente ao movimento há 11 anos. [...] “e 

dispunha de articulação e contatos importantes junto a Pastoral Indigenista e o 

Centro de Defesa e Proteção dos Direitos Humanos”. (MENDES, 2019, p. 29). Dois 

anos após a sua posse, ela participou de diversos eventos e assembleias em nível 

nacional, representando o seu povo. Sem dúvidas, a representatividade da cacica 

Pequena, inspirou/inspira outras mulheres indígenas a se engajarem no movimento 

indígena e na estrutura política. Além disso, é importante pontuar que a primeira 



27 

 
 

 

cacica trans brasileira é Majur Harachell Boe Bororo, liderança da Aldeia Paru, cuja 

inserção no cacicado se deu pela saída do seu pai, devido a problemas de saúde. 

Ela já vinha ocupando a função de comunicação da sua comunidade.  

Essas representações são marcos históricos indígenas por romperem com as 

estruturas políticas patriarcais, machistas e coloniais, que violentaram e ainda 

violentam as nações indígenas. Seguindo essa perspectiva, a antropóloga Joziléia 

Kaingang (2023, p. 19) afirma que pesquisas sobre e com mulheres indígenas [...] 

“ainda é um campo que requer atenção e aprofundamento das discussões e 

problemas a serem investigados”, pois elas são protagonistas das pautas que 

perpassam suas dinâmicas e redes políticas. Complementando essa análise, 

Valdelice Veron (2018, p. 07) ressalta que os antropólogos que pesquisaram sobre 

seu povo, os Kaiowá, não escrevem sobre o modo de ser das mulheres, “[...] E 

quando o fizeram, foi distante, com um olhar não-indígena, regado pelo machismo e 

pela colonização”. Nessa mesma linha, Paula Faustino Sampaio (2021, p. 22) 

percebe “[...] o diminuto número de estudos abordando sujeitas históricas indígenas 

na história das mulheres e de gênero produzido no Brasil”.  Essa mesma estudiosa 

enfatiza que a história das mulheres indígenas é contada dentro do viés colonial 

interno, ou seja, relacionada à selvageria, feitiçaria e desvio social.  

Desta maneira, meu olhar se debruçou à realidade Apinajé a partir das 

trajetórias políticas e territorialidades das mulheres, inspiradas nas leituras de Rocha 

(2016) e Creuza Prumkwyj (2017), cacica e professora da aldeia Sol, povo Krahô e 

liderança reconhecida no Tocantins. Ao ecoar essas vozes, construo um estudo 

acerca da atuação política da cacica Marlúcia, ressaltando como a ancestralidade e 

temporalidade atravessam as mudanças estruturais políticas em sua sociedade, 

visto que tenho observado a invisibilidade de menção às mulheres Apinajé na 

literatura até os anos 200011 e o pouco reconhecimento destas na história de luta e 

 
11 - A Questão de Gênero na Etnologia Jê a partir de um estudo sobre os Apinajé (Dissertação de 
mestrado, 2001). Autora: Raquel Pereira Rocha. 
- O “Tempo do primeiro” e o “tempo de agora” transformação social e etnodesenvolvimento entre os 
Apinajé/TO (Tese de doutorado, 2012). Autora: Raquel Pereira Rocha. 
- Plantas-filha e a beleza das roças: O lugar das plantas na cosmologia Apinajé. 
- A vida de Nhiro: etnobiografia de uma cacica Apinajé (Trabalho de Conclusão de Curso TCC, 2016). 
Autora: Welitânia de Oliveira Rocha. 
- Maricota Apinajé: Uma Mulher-Patrimônio em Tramas de Saberes (Tese de doutorado, 2016). 
Autora:  Lilian Castelo Branco Lima. 
- O movimento das mulheres indígenas Apinajé: Tempo, Política e chefia feminina. (Dissertação de 
mestrado, 2018. Autora: Welitânia de Oliveira Rocha. 



28 

 
 

 

resistência dessa etnia ao longo dos séculos. Afinal, a colonização se deu pelo 

processo dual de inferiorização racial e de gênero, em que as mulheres não brancas 

foram tidas como não humanas, como as indígenas e as negras (LUGONES, 2014, 

p. 28).  

Por esta razão, a tese de doutorado contrapõe essa lógica de invisibilidade de 

trabalhos protagonizados por mulheres indígenas constituindo-se como via de 

ruptura da lógica colonialista que impera na construção de epistemologias e na 

maneira que elas foram representadas ao longo dos séculos.  

Abordar a sabedoria ancestral de uma cacica Apinajé reverbera em 

protagonizar e valorizar a participação da mulher dentro do universo indígena, pois, 

como pontua a liderança Maria Aparecida Apinajé (2023, p. 05), a inserção delas 

nos espaços de poder ainda é recente. Desta maneira, sua atuação política se 

manifesta pelas melhorias do Bem viver coletivo do povo. Portanto, “[...] a sujeita 

etnopolítica mulheres indígenas vêm sendo construída e constituídas nas 

experiências de subordinação que marcam o processo colonialista da América. 

(SAMPAIO, 2021, p. 225).  

Em termos estruturais, a tese tem como objetivo geral: conhecer, a partir da 

perspectiva de uma cacica Apinajé, como a ancestralidade permeia e orienta as 

práticas e atuações políticas, territoriais, educacionais e de saúde e apresenta, como 

objetivos específicos: historicizar o movimento político das mulheres Apinajé em 

suas lutas e atuações frente às demandas territoriais, educacionais e de saúde, 

destacando seu protagonismo e estratégias de resistência; vivenciar e relatar as 

trajetórias socioespaciais de uma cacica Apinajé, explorando suas experiências, 

desafios e contribuições nos âmbitos político, cultural e comunitário; conhecer as 

práticas culturais das lideranças femininas a partir da relação corpo-território, 

elencadas nas atuações políticas e comunitárias.  

 

 

 
- Mulheres indígenas Apinajés: trajetórias socioespaciais em Tocantinópolis (TO). (Dissertação de 
mestrado, 2020). Autora: Carina Alves Torres. 
- Práticas de resistência e protagonismo de mulheres indígenas Apinayé: da escola ao ensino 
superior. (Trabalho de Conclusão de Curso, 2020) Autora: Andressa Irembet Pereira da Silva Apinajé.  
- Ser Mulher indígena: Território, Identidade e protagonismo. (Dissertação de mestrado, 2021). 
Autora: Sandra Rodrigues da Silva Milhomem. 



29 

 
 

 

1.1 Problemática 

 

A problemática/pergunta que atravessa essa tese é: Como se constitui e se 

expressa à atuação política de uma cacica Apinajé no enfrentamento das 

demandas territoriais, considerando os saberes ancestrais e as dinâmicas 

comunitárias em que está inserida? As territorialidades que as mulheres 

constroem, têm demonstrado a coletividade e as articulações diante dos novos 

desafios que a política tem posicionado nas Aldeias, visto que essas ações 

desafiam as estruturas coloniais de poder, mudando a ordem política através das 

práticas decoloniais comunitárias. Percebe-se que as inserções no cacicado estão 

alinhadas ao prestígio social, redes de parentescos e transmissão geracional de 

saberes.   

Esse fato é recorrente em outros povos do Brasil, já que as mulheres estão 

alçando as estruturas políticas com recorrência, demarcando as mudanças sociais 

de gênero. Logo, essas transformações são marcadas pela atuação/inserção 

delas frente às demandas territoriais, culturais, educacionais e de saúde. Esse 

conjunto de fatores foi impulsionado pela participação das mulheres nas 

mobilizações políticas nos anos 90, dado que, em décadas anteriores, os 

movimentos indígenas foram conduzidos majoritariamente por homens (SACCHI, 

2006, p. 26). Logo, se faz necessário que as questões de gênero sejam 

analisadas no contexto dos grupos étnicos, uma vez que gênero “é uma categoria 

colonial é instrumento das desigualdades sociais” (FAUSTINO, 2021, p. 77). A 

opressão de gênero é resquício das relações coloniais que ainda permanecem 

nas comunidades indígenas. Assim, é fundamental analisar essas construções a 

partir das populações indígenas.  

Na realidade Apinajé, as desigualdades de gênero são notabilizadas pela 

exclusão das mulheres dos espaços políticos e em outras esferas sociais dentro 

do território. Sendo que o processo de colonização pautado na diferenciação de 

gênero e descrição do “outro”, impactou nas mulheres indígenas, descritas pela 

marginalização (SMITH, 2018, p. 61). 

Nesse contexto, o movimento das mulheres indígenas em suas diferentes 

interfaces tem incorporado à categoria de gênero em suas discussões, pois como 

afirma a antropóloga Braulina Baniwa (2022, p. 18), “Há uma necessidade urgente 



30 

 
 

 

de consolidação do debate sobre a violência de gênero no mundo indígena”. 

Assim, as mulheres vêm se mobilizando para romper os tecidos coloniais que 

ainda ecoam em seus territórios, configurados pelo gênero.  

Na realidade Apinajé, tenho observado que essas discussões têm sido 

protagonizadas pelas mulheres que vivenciam a vida acadêmica. Essas 

estudiosas vêm manifestando críticas frente às violências machista e patriarcal em 

seus territórios maternos, ao mesmo tempo em que conquistam espaços 

historicamente negados às suas vozes, como o cacicado de suas aldeias e 

funções no setor público estadual.  

Entretanto, na sociedade Apinajé, as mulheres têm construído uma rede de 

relações estabelecida entre as lideranças femininas, entrelaçada pelas trocas de 

saberes, conhecimentos tradicionais, militância e articulações políticas, sendo um 

dos motores de inserção na política, pois estas [...] “possuem uma grande força e 

poder de mobilização política, elementos que possibilitaram a ocupação da função 

de cacica” (Rocha, 2018, p. 35). O prestígio social é outro fator que realoca as 

mulheres no cacicado, tais como o posicionamento político em reuniões e as 

relações de parentesco. Nesse povo, as pessoas que ocupam funções na 

educação escolar, posto de saúde indígena, governadora das aldeias12, brigadista 

ou missões cristãs, são vistas por terem prestígio social, assim como as pessoas 

que falam e reivindicam seus direitos em reuniões ou manifestações são 

conhecidas pelo posicionamento político.  

No âmbito da América Latina, os movimentos indígenas vêm construindo uma 

epistemologia pautada na ancestralidade, saberes e os conhecimentos tradicionais, 

contrapondo à lógica e o [...] “poder capitalista, mundial, eurocentrado e 

colonial/moderno” (Quijano, 2010, p. 81). A partir desse movimento, surgiu o 

feminismo decolonial, construído pelas pensadoras indígenas, lesbianas, 

afrodescendentes, pobres e algumas pensadoras brancas “[...] que buscam de 

recuperación histórica de un nombre propio, de una teoría y práctica feminista 

antirracista en Abya Yala”. (Miñoso; Correal, et, al., 2014, p.34). 

As mulheres da região de Abya Yala13 iniciaram os processos políticos de 

 
12 Pessoas que são mediadoras de conflitos na aldeia. 
13 “Abya Yala na língua do povo Kuna significa “Terra madura”, “Terra Viva” ou “Terra em 
florescimento” e é sinônimo de América. O povo Kuna é originário da Serra Nevada no norte da 
Colômbia tendo habitado a região do Golfo de Urabá e das montanhas de Darien e vive atualmente 



31 

 
 

 

reconhecimento dos seus saberes por meio de reivindicação acerca da condição 

étnica, racial, classe e de gênero, desafiando os discursos ocidentais, “[...] desde lo 

más profundo de su lógica etnocéntrica, racista, misógina, heterocentrada y 

colonial”. (Miñoso; Correal, et al, 2014, p. 20). Nesse período, emergiram os 

movimentos indígenas e afrodescendentes, tendo como uns dos questionamentos o 

reconhecimento como “humanos” na racionalidade moderna. Sem dúvida, essas 

manifestações políticas vêm reconfigurando arcabouços teóricos decoloniais 

estabelecidos pelos grupos colonizados/as como as populações indígenas e negras 

da América latina.  

Por meio desses movimentos políticos, as temáticas emergentes acerca 

dos atravessamentos sociais, como direitos humanos, ativismos, feminismos, 

gênero, etnia e raça estão sendo debatidas com mais recorrência nas instituições 

acadêmicas e entre ativistas em outros espaços sociais, pois são diálogos que 

colocam em evidência as vozes das minorias sociais, como as mulheres indígenas 

(Collins, 2022). A partir dessas temáticas emergentes, é possível observar as lutas 

políticas e de gênero das mulheres indígenas da região amazônica, como o 

movimento das mulheres Apinajé e suas atuações políticas na atualidade, que são 

elencadas por pautas do movimento indígena nacional e demandas específicas do 

território materno. Já que as interseccionalidade de gênero e etnia são essenciais 

para compreender a conjuntura atual e histórica das mulheres indígenas, aludindo 

às trajetórias e resistência diante da colonialidade de gênero (Lugones, 2014). 

Nesse sentido, é importante partir das visões e práticas ancestrais na 

discussão da categoria de mulheres, imbricada na estrutura política, coletividade e 

a relação corpo-território: 

Nós, mulheres indígenas, nascemos em um lugar que se constrói a partir de 
um ambiente, de um bioma. Então, quando falamos de corpo-território, 
estamos falando que nós carregamos heranças ancestrais, que carregamos 
heranças espirituais nos nossos corpos e, além das heranças, carregamos 
a sabedoria coletiva dos nossos povos. (Baniwa et al.  2023, p. 07). 

 Ao se pensar o corpo-território, estamos nos referindo à ancestralidade que 

 
na costa caribenha do Panamá na Comarca de Kuna Yala (San Blas). Abya Yala vem sendo usado 
como uma autodesignação dos povos originários do continente como contraponto a América 
expressão que, embora usada pela primeira vez em 1507 pelo cosmólogo Martin Wakdseemüller, só 
se consagra a partir de finais do século XVIII e inícios do século XIX por meio das elites crioulas para 
se afirmarem em contraponto aos conquistadores europeus no bojo do processo de independência”. 
(Porto-Gonçalves, 2021, p. 01). 



32 

 
 

 

as mulheres indígenas carregam em seu corpo, tais como a sabedoria, a 

espiritualidade e o bioma, mesmo estando em outros territórios que não sejam o 

tradicional.  

 Concomitante a ancestralidade que perpassa a relação corpo-território, 

venho refletindo acerca de uma etnografia decolonial, prática que discorro no 

próximo tópico. 

 

1.2 Cunhando uma etnografia decolonial 

 

Construir uma etnografia decolonial, é confrontar modelos ocidentais de 

metodologias que são operados no espaço acadêmico. Nesse sentido, me aproximei 

da perspectiva decolonial como via de desconstrução do método etnográfico, 

elencado nos entre-lugares (Bhabha, 2014) e adoção de postura epistemológica 

dissociada do colonialismo. Além de desconstruir a etnografia tradicional que ainda 

reverbera nas práticas de pesquisas.  

O método etnográfico decolonial se diferencia da etnografia tradicional por 

cunhar alternativas insurgentes e trabalhos colaborativos, pautadas na 

interculturalidade, compromisso ético e epistemológico. Visto que esse método 

permite vivências diretas e engajamento de “experiências e percepção de contraste 

social, cultural e histórico” [...]. (Rocha, Eckert, 2008, p.02).  

Nesse movimento de descolonização epistemológica, vários 

pesquisadores/as indígenas vêm assumindo produção do conhecimento e 

transformando essas pesquisas em ato político diante dos projetos coloniais.  Nessa 

linha de pensamento, a antropóloga Joziléia Kaingang (2016) problematiza 

etnografias em populações indígenas, que ainda são construídas pelo viés descritivo 

colonial, atribuindo a necessidade de textos que tragam a memória dessas 

populações através do rompimento com o colonialismo.  Essa crítica se alinha com 

as reflexões de Filho (2013, p. 55) ao abordar a perpetuação das práticas de 

objetificar o outro (e as coletividades a que pertence), ressaltando que essas 

práticas coloniais não são pertinentes para a etnografia. 

Assim, venho cunhando uma etnografia, permeada “[...] numa fronteira entre 

saberes, os quais se constituem nas brechas e fissuras do pensamento ocidental” 



33 

 
 

 

(Soratto, 2024, p. 121) com prática estabelecida por diálogos interculturais, 

ancestralidade e respeito às especificidades culturais do Apinajé. 

 Construir uma etnografia decolonial, implica caminhar e aprender com 

cosmopercepções indígenas evocadas pela ancestralidade, pela relação corpo-

território e pela compreensão de que tempo e visão de mundo são diferentes da 

lógica imposta pelo imperialismo e colonialidade. Comumente, as pesquisas com 

essas populações devem estar imbricadas por “ações colaborativas com os povos 

indígenas, como aspectos centrais de suas investigações” (Bergamaschi, 2024, p. 

03). Portanto, a etnografia decolonial se torna uma alternativa de enfrentamento ao 

colonialismo e suas lentes que ainda permanecem nas metodologias de pesquisa.  

Assim, destaco que minha inserção de campo se deu a partir de contatos 

prévios com a cacica Marlúcia, situando a finalidade e intenção de conhecer sua 

atuação política, além de apontar o retorno político e social para comunidade. 

Entretanto, já possuía relações de amizade e parcerias com algumas pessoas da 

comunidade, o que facilitou a aproximação com essa liderança, já que minhas 

pesquisas de (TCC) e de mestrado foram realizadas em parceria com esse povo, 

fato que corroborou a observar a participação das mulheres indígenas nas estruturas 

políticas de suas Aldeias.  

A etnografia decolonial foi construída a partir da desconstrução de posturas 

tradicionais etnográficas, tais como exclusão do uso de diário de campo e abandono 

de visões pautadas “no outro”, nas “pessoas nativas” e posturas imparciais, uma vez 

que essas ações se vinculam à etnografia colonial, que se cristaliza em hierarquias e 

subalternização. Dado epistemologia decolonial emerge em um ato político de 

insurgência e descolonização. 

Ressalto que o projeto de tese tramitou no Comitê de Ética da Faculdade de 

Enfermagem UFPEL14, CNPq15 e FUNAI16” e qual foi aprovado como eticamente 

adequado. Assim, fiz registro de fotografias e gravações de áudios no celular para 

registrar as narrativas orais, respeitando a vontade e disponibilidade das pessoas e 

seguindo as recomendações dos protocolos éticos. É importante ressaltar que, no 

cotidiano das Aldeias, as pessoas utilizam o celular com recorrência, assim, as 

 
14 CAAE: 79594124.7.0000.5316. Número do Parecer: 7.077.340.  
15 Nº de protocolo: 20240116314350. 
16 Autorização de Ingresso em Terra Indígena: n° 21/AAEP/2024. 



34 

 
 

 

mulheres e comunidade delinearam aceitação em meus registros das narrativas 

orais e fotografia pelo recurso tecnológico do celular. 

Contudo, minha imersão em campo foi sendo construída com intensidade no 

ano de 2019, período do mestrado, no qual construí vivências em algumas aldeias, 

como a comunidade São José e Prata, por serem aldeias de melhor acesso e 

deslocamento. Naquela ocasião, fui acolhida pelos meus familiares Panhĩ, madrinha 

Itelvina, Heloísa, Delma, Silvana, Delinan e Maria de Fátima, como mostra a figura 5. 

 

Figura 5 – Familiares da aldeia São José 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fonte: Acervo pessoal (2019). 

 

As estadias na Aldeia se davam em vários momentos, como dias festivos e 

dias comuns do cotidiano local. Eu fazia uso do ônibus escolar para me deslocar à 

casa dos familiares, já que suas filhas e netas moravam ao lado, assim, nossas 

relações eram próximas. As conversas ocorriam em vários locais, como no ribeirão, 

nos quintais e nas casas. Uma das atividades corriqueiras era tomar café, da qual 

crianças e adolescentes também participavam. Os assuntos eram novelas, 



35 

 
 

 

Facebook, fotografias, cursos, roupas, saúde, casamento e política. Minha madrinha 

gostava de olhar e admirar as fotografias que eu tirava dela. Assim, eu sempre 

buscava revelar as fotografias das mulheres e entregar quando chegava à 

comunidade.  Outro fato corriqueiro eram as atividades de pinturas que realizava 

com as crianças, pois elas gostavam de desenhar a aldeia, animais, árvores, flores e 

desenhos animados que assistiam na televisão e no celular. Outras vezes, esses 

momentos se pautavam em interação e aprendizado acerca da cosmovisão Panhĩ e 

afetividade das crianças. 

As crianças, assim como as mulheres, transitavam no ribeirão, e eram nesses 

espaços que me falavam sobre as diversas dificuldades que atravessam suas vidas, 

como enfermidades, casamentos, violências sofridas e outros assuntos. Ouvia-as e 

compreendia como esses fatos as afetavam, e buscava meios necessários para 

ajudá-las, com conversas e orientações. Sempre incentivava as meninas jovens a 

ingressarem na universidade e terminarem o ensino médio, pois elas sempre me 

pediam ajudas para fazerem inscrição do Enem, vestibulares e tirar dúvidas sobre o 

universo acadêmico.  

Com a explosão da pandemia da Covid-19 em 2020, tive que passar algum 

tempo sem transitar nas Aldeias, mas o contato com as pessoas ocorria pelo 

WhatsApp e Facebook e conseguia ficar informada acerca dos acontecimentos da 

comunidade.  Assim, no final de 2021 e início de 2022, realizei algumas visitas aos 

meus familiares na aldeia São José, após tomar as doses de vacina.  

Em janeiro de 2023, iniciei as vivências de campo com a cacica Marlúcia, 

onde pude participar de reuniões, festas e do cotidiano da Aldeia. Não a conhecia 

pessoalmente, mas sempre ouvia assuntos sobre ela e sua família. Desde então 

comecei a fortalecer nossos diálogos, findados na sua atuação política.  

Entretanto, ressalto que os diálogos e a familiaridade com essa etnia são 

fortalecidos pela reciprocidade, amizade, afeto e respeito. Sinto o carinho da 

comunidade com minha presença na Aldeia, pela troca de mensagens nas redes 

sociais (Facebook, Instagram e WhatsApp), e pelas conversas nas diversas 

localidades.  

Sem dúvidas, as relações afetivas com as mulheres Apinajé me colocam em 

uma posição de prestígio para aprender com as lideranças femininas acerca das 

demandas que atravessam a comunidade e o território ancestral, relações essas 



36 

 
 

 

pautadas na oralidade e narrativas da cosmologia Apinajé, uma vez que “[...] a 

ancestralidade dos saberes tradicionais envolve a oralidade e memória na educação 

tradicional” (Biazi e Padilha, 2021, p. 199).  

Assim, a escuta, as conversas, as narrativas e a memória ancestral têm se 

tornado essenciais para conhecer e aprender com a cacica Marlúcia a sua atuação 

política. Nesse sentido, as incursões etnográficas ocorreram a partir do seu tempo e 

disponibilidade em me receber na sua residência na cidade e na Aldeia, além de 

percorrer outras comunidades e reuniões com ela e sua família.  

Em relação à questão linguística, ressalto que tive algumas dificuldades de 

compreensão, principalmente das narrativas das anciãs. Para superar esse desafio, 

contei com ajuda de algumas pessoas, que me auxiliaram na interpretação e na 

construção de diálogos.  

Outro fato recorrente eram as falas preconceituosas e estigmatizadas vindas 

de colegas do meio acadêmico, familiares e moradores da cidade de Tocantinópolis. 

Essas manifestações discriminatórias eram aludidas ao povo Apinajé quanto a mim, 

por estabelecer relações com essa comunidade. Tal fato é reflexo dos arraigados da 

colonização que persistem até os dias atuais. 

Desta maneira, tenho observado que estudiosos/as que trabalham com as 

populações indígenas, vivenciam essas experiências de estigmatização por atuarem 

junto a essas comunidades. Contudo, vejo a tese de doutorado como prática 

educativa de protagonismo e empoderamento feminino Apinajé frente à esfera 

política do território ancestral.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



37 

 
 

 

2 COSTURAS ACADÊMICAS E PARCERIA COM AS ASSOCIAÇÕES APINAJÉ 

  

Vivenciar os entre-lugares da jornada acadêmica possibilitou conhecer e 

aprender com as mulheres indígenas acerca dos saberes ancestrais, trajetória e 

resistência política. Desta maneira, destaco a Universidade Federal de Pelotas como 

território intercultural, o qual permitiu interagir com mulheres indígenas de diferentes 

povos e os participantes do grupo do Núcleo de Etnologia Ameríndia-Neta, 

coordenado pelo professor Rogério Reus Gonçalves da Rosa. No grupo de pesquisa 

são discutidos Trabalhos de Conclusão de Curso (TCC), dissertações de mestrado, 

teses de doutorado e artigos de intelectuais ameríndios, nos quais os diálogos 

interculturais são construídos a partir de várias experiências e vivências, pois, como 

situa Kush (1978), todo diálogo é intercultural. Desse modo, “[...] É preciso 

desaprender para aprendermos a aprender de outras formas (Bergamaschi, 2024, p. 

08). Portanto, os diálogos são reverberados por trocas de experiências, 

aprendizados e desconstrução de ideias estereotipadas acerca dessas populações e 

fortalecimento dos saberes culturais das populações indígenas.   

Os/as participantes indígenas  são do povo  Kokama-AM, Omágua/Kambeba 

SPO/Alto Solimões-AM, Kulina-AC, Mbya Guarani-RS, Charrua-RS e Kaingang-RS. 

Essas interações étnicas têm possibilitado conhecer a realidade sociocultural, 

linguística e territorial desses povos, a partir de suas vivências no espaço 

acadêmico. Tive a oportunidade de findar os diálogos com as mulheres desses 

povos em outras localidades, elucidando minhas experiências com as mulheres 

Apinajé e trajetória acadêmica. No entanto, o grupo tem articulado eventos pautados 

nas práticas interculturais e interação dos diversos povos ameríndios, como o evento 

de Saberes e Memórias Indígenas que situarei no próximo item.  

Esses espaços de saberes se tornam território de aprendizado, no qual a 

interação de diversas culturas é compartilhada e dialogada. Bruno Ferreira e Maria 

Aparecida Bergamaschi (2024, p. 198) refletem acerca da presença indígena na 

universidade:  

Reconhecemos que as presenças indígenas na academia, como 
estudantes, pesquisadores, professores, aconselhadores, podem ser 
pensadas como a necessária reparação histórica pelos enormes e 
inomináveis prejuízos causados com a invasão e usurpação de territórios, 
pela violência e pela opressão colonial. Ainda mais, podem ser 



38 

 
 

 

sentipensadas como a grande contribuição que as sabedorias originárias 
trazem para o seio acadêmico, contribuindo para a almejada excelência.  

Tenho observado e dialogado com alguns alunos/as indígenas da UFPel e 

aprendido com suas trajetórias acadêmica e territoriais. Além de conversar sobre a 

resistência cultural e linguística diante do espaço acadêmico. 

Essas costuras acadêmicas têm possibilitado tensionar os saberes operantes 

que estruturam a academia, além de fomentar metodologias e teorias insurgentes 

(Ferreira e Bergamaschi, 2024, p. 189). 

 

2.1 Evento Saberes e Memórias Indígenas  

 

Ao longo da trajetória acadêmica, tenho participado de eventos e conversas 

com diferentes povos, o que tem me possibilitado reconhecer a violência colonial 

que permanece nos diferentes espaços sociais, pois, como menciona Andressa 

Apinagé (2020, p. 03) “[...] preciso compreender a permanência da colonialidade, em 

diferentes níveis, na vida pessoal, política e social, e nas relações de gênero”. 

Nesse sentido, ressalto o evento “Saberes e Memórias Indígenas” como 

caminho e via de reverberação dos saberes ameríndios diante da estrutura colonial 

que estrutura a universidade. O evento ocorreu entre os dias 2, 3 e 4 de dezembro 

de 2024 na UFPel, do qual tive a oportunidade de participar da organização e 

vivenciar as dinâmicas e trajetórias dos/as convidados/as indígenas. Durante os dias 

de eventos, dialoguei com a cacica Talcira Gomes Mbyá Guarani, liderança 

espiritual da aldeia Pará Rokê, onde abordou sobre a cura, saberes ancestrais e 

trajetória política.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



39 

 
 

 

Figura 6 – Eu e a Cacica Talcira no evento Saberes e Memórias Indígenas 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Fonte: Acervo pessoal (2024). 

 

Em várias ocasiões do evento, pude conversar com a cacica e com seus 

familiares, que manifestaram afeto e abertura para dialogarmos sobre diversos 

assuntos, tais como cotidiano na roça, curas ancestrais, remédios medicinais e 

cultura alimentar Mbya Guarani. Aproveitei para falar também acerca das mulheres 

Apinajé, com ênfase nas lideranças. 

É importante ressaltar que o evento teve mulheres indígenas em todas as 

mesas, organizadas pela professora Adriana Kaingang, docente da Universidade 

Federal de Santa Catarina (UFSC), onde atua no curso intercultural indígena do sul 

da Mata Atlântica. Ela esteve presente na mesa de encerramento “Universidade e 

saberes indígenas”, juntamente com a cacica Talcira. 

A professora Adriana Aparecida Belino Padilha de Biazi, do povo Kaingang, 

ressaltou a importância de os parentes ocuparem o espaço acadêmico, como via de 

rompimento do saber eurocêntrico que estrutura a academia. Chamou a atenção 

para que a UFPel oferecesse vagas para professores indígenas em seus cursos 



40 

 
 

 

acadêmicos, visto que, até o presente momento, os concursos e processos seletivos 

desta universidade, não ofertam vagas de cotas para docentes indígenas.  

Outras lideranças estiveram presentes no evento como a antropóloga e 

doutoranda em antropologia pela UFPel, Laísa Arlene Sales Ribeiro Kaingang, e a 

enfermeira pela UFPel Maiara Rodrigues Guarani, que estiveram à frente da mesa 

“Vozes ancestrais”, na qual abordaram seus territórios, línguas, saberes e curas 

ancestrais. Ouvi-las resplandeceu acerca da ancestralidade e suas eminências na 

atualidade, já que as mulheres de diversos povos são as principais detentoras dos 

conhecimentos em suas aldeias. A fala dessas lideranças ecoou na resistência de 

suas sabedorias no contexto da universidade como espaço de luta e aldeamento 

dos povos ameríndios.  

O evento foi um marco nas discussões ameríndias na UFPel, que possibilitou 

refletir sobre as políticas de permanências dos alunos indígenas na universidade, 

com reflexões acerca do currículo acadêmico, saberes ancestrais, espiritualidade, 

formação de professores e vagas para professores indígenas em concursos.  

A oralidade e as narrativas reverberadas no evento ecoaram nas práticas 

educativas, perpetuando e compartilhando os saberes que se constituem em 

espaços interculturais de aprendizagens. 

 

2.2 Evento Patrimônio Documental Indígena: trabalho colaborativo entre a 

FGV, o CPDOC e o povo Apinajé 

 

No ano de 2023, tive conhecimento do Patrimônio Documental Indígena: 

trabalho colaborativo entre a FGV (Fundação Getúlio Vargas), o Centro de Pesquisa 

e Documentação de História Contemporânea do Brasil (CPDOC) e o povo Apinajé. 

Contudo, acompanhava os desdobramentos do trabalho apenas através das redes 

sociais e do site da FGV.  

O trabalho colaborativo surgiu após o antropólogo Roberto DaMatta doar 

cerca de 3.000 documentos audiovisuais do seu acervo pessoal para o CPDOC. 

Assim, a parceria se findou com a entrada de alguns Apinajé no mestrado em 

História, Política e Bens Culturais do CPDOC e recentemente adentrou mais uma 

liderança no programa de mestrado e outra no doutorado. No ano de 2024, fiz 

contato com o coordenador do trabalho colaborativo, Celso Castro, surgindo a 



41 

 
 

 

oportunidade de participar do evento Patrimônio Documental Indígena: trabalho 

colaborativo entre o FGV, nos dias 16, 17 e 18 de dezembro de 2024 na sede da 

fundação no Rio de Janeiro. Tive a oportunidade de falar da pesquisa de doutorado, 

com ênfase nas mulheres lideranças, tais como Maria Irepxi, Maricota, Nhiro e Pexi, 

sobre quem abordarei nos próximos tópicos.  

O evento contou com falas potentes das lideranças Helena, Maria Aparecida, 

Andressa e Sheila, a partir das quais aprendi e conheci suas atuações políticas, 

territoriais, educacionais e de fortalecimento da cultura ancestral. 

Na ocasião, foi apresentado o filme Kunuuka17, ritual que não era realizado no 

território há cerca de 70 anos, o que se constituiu como um momento de emoção e 

evocação da ancestralidade. Houve também a exposição das etapas do projeto 

colaborativo, com respaldo no reconhecimento das pessoas nas fotografias do 

acervo, pelos olhares da liderança José Ribeiro, conhecido com Zé da doca, sua 

esposa, dona Helen, os mestrandos Emílio, Andressa, Maria Aparecida, Silivan, e os 

professores da educação básica, Cassiano e Júlio. As identificações se pautavam 

por rituais, famílias e aldeias. 

É importante ressaltar que Panhĩ estiveram presentes no evento e 

mencionaram a importância desse trabalho colaborativo para o povo Apinajé, com o 

fortalecimento da memória e saberes através dos arquivos doados inicialmente por 

Roberto DaMatta e acrescido pelos arquivos de Odair Giraldin, Luiz Olinto e Curt 

Nimuendajú.  A figura 7 reproduzida abaixo explicita a recepção da comitiva Panhĩ 

ao evento.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
17 Na história Apinajé o nome  Kunuuka não é um nome qualquer, este é um nome de grande 
prestígio, que é passado através de ritual.  



42 

 
 

 

Figura 7 – Recepção da comitiva Panhĩ à FGV 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Fonte: CPDOC, FGV (2024). 

 

O evento ficou conhecido como “Aldeia Botafogo” por ter um número 

representativo de Apinajé crianças, adultos e idosos presentes. Participar deste 

evento imbricou em conhecer e aprender com as lideranças, principalmente com as 

mulheres ao narrar suas trajetórias de vida e política. 

 

2.3 Parcerias com a Associação Pyka Méx e com a Associação Krinhinure 

 

Em novembro de 2023, fui convidada a ser voluntária da Associação Pyka 

Méx da aldeia Prata, terra Apinajé. Os/as voluntários/as são constituídos por 

estudiosos/as e um professor universitário. Colaborei na escrita do projeto 

Protagonismo das mulheres Apinajé: guardiãs dos saberes ligados à cultura 

alimentar e de produção do povo Apinajé, do 38° edital PPP-ECOS18 Mulheres & 

 
18 “É uma ferramenta de captação e destinação de recursos a projetos e organizações comunitárias. 
[...]” 



43 

 
 

 

Jovens. O projeto proposto tinha o intuito de fortalecer o protagonismo das mulheres 

da Aldeia Prata por meio do apoio ao cultivo das suas roças tradicionais, assim 

como de outras práticas (como a coleta de plantas medicinais, frutas e sementes 

das matas e do cerrado), com a perspectiva de resgatar e perpetuar esses saberes 

ancestrais, que permeiam a relação das mulheres com a natureza. No dia 25 de 

novembro o projeto foi aprovado com recurso de R$ 1.000,00. Aprovação que 

deixou a comunidade feliz, assim como os voluntários.  

 Concomitante a esse projeto, colaborei na escrita do microprojeto do Fundo 

Ecos, edital lançado em setembro de 2024 e na escrita do projeto em outubro. 

Desse modo, colaborei na escrita do projeto da aldeia Barra do Dia, que tinha como 

título: O bem viver na alimentação ancestral Apinajé, pautado no fortalecimento do 

bolo paparuto (múquén), já que a cacica Marlúcia e seus familiares consideram o 

fortalecimento da cultura alimentar uma das pautas a ser fortalecida para a geração 

de jovens e crianças.  

Também colaborei no microprojeto da aldeia São José, com o projeto “As 

práticas de sociobiodiversidade e o artesanato Apinajé”.  A finalidade do projeto era 

trabalhar com o fortalecimento do artesanato alicerçado com as práticas ancestrais e 

a sociobiodiversidade, já que as mulheres são as principais detentoras dos saberes 

que perpassam a simbologia e a confecção de artesanatos, como cestos, abano, 

bolsa, borduna, cocar, pulseiras, colares, brincos, escopo, cofo e outros utensílios da 

cultura. 

É importante pontuar que a escrita dos microprojetos foi realizada através de 

escutas da comunidade e das mulheres interessadas em executar suas demandas. 

Assim, conseguimos a aprovação desses dois projetos para serem desenvolvidos no 

ano de 2025.  

Ser colaboradora e voluntária da associação Pyka Méx e da associação 

Krinhinure tem possibilitado conhecer de perto as demandas da comunidade e do 

povo Apinajé e das mulheres, uma vez que estão atuando com mais recorrência nas 

decisões políticas de suas aldeias. Assim, as pesquisas colaborativas se tornam 

“aprendizagem mútua e por isso intercultural “[...] (Bergamaschi, 2024, p. 06). 

 

 



44 

 
 

 

3 CONTEXTO SOCIAL APINAJÉ  

 

Estudar e vivenciar a história do povo Apinajé me posiciona em contato direto 

com as dinâmicas sociais dos territórios, já que as práticas ancestrais das 

populações indígenas são permeadas pela memória e conhecimento das gerações 

passadas, como respalda (Krenak, 2020, p. 28): 

[...] não são só a geração que nos antecedeu agora, do nosso avô, do 
nosso bisavô. É uma grande corrente de seres que já passaram por aqui, 
que, no caso da nossa cultura, foram os continuadores de ritos, de práticas, 
da nossa tradição. [...] Até hoje nós entendemos que estamos nesse mesmo 
contínuo de interação com a memória do nosso povo, com a memória da 
nossa cultura. Nós temos uma origem, sabemos de onde somos, amamos 
esse lugar, nós o reverenciamos.  

Situando no contexto Apinajé, observo que a ancestralidade e a oralidade 

atravessam as relações sociais, estrutura política e outras formas de conceber a 

organização social, pois o tempo e as temporalidades dos grupos indígenas 

seguem a especificidade cosmológica do “seu tempo”, que é diferente do tempo 

das sociedades ocidentais. Nesse sentido, contextualizo os aspectos sociais, 

territoriais e culturais desse povo dando ênfase às práticas ancestrais, à história, à 

oralidade e à cosmologia. 

As terra  Apinajé estão localizado na região norte do Tocantins, nas 

confluências do cerrado, floresta, ribeirões, rio Tocantins e rio Araguaia. As Aldeias 

são caracterizadas por serem fundadas próximas dos ribeirões, chapada e mata 

ciliar, com presença de árvores nativas: babaçuais, buritizeiros, bacabeiras, 

açaizeiros e mangueiras. O mapa 1 abaixo explicita a localização territorial:  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



45 

 
 

 

Mapa 1 – Localização territorial da Aldeia Barra do Dia e do território Apinajé  

 

 

 
 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: SEPLAN, 2019; DATUM: SIRGAS, 2000. Elaboração cartográfica: Pereira Neto, M. A. (2025) 

 

No mapa territorial está representada a Aldeia Barra do Dia, comunidade que 

vive a família da cacica Marlúcia. Nas últimas décadas, esse povo vem passando 

por várias mudanças sociais no que concerne às trajetórias socioespaciais, modos 

alimentares e ao uso recorrente das tecnologias. Com o advento dos programas 

sociais no início dos anos 2000, os Apinajé  passaram  a frequentar a cidade de 

Tocantinópolis com mais recorrência, principalmente para fazer compras nos 

comércios, açougues e participar dos campeonatos municipais de futebol.  

No que concerne à dinâmica organizacional e política é importante explicitar 

que esse povo possui o Blog Associação União das Aldeias Pempxá19 como um dos 

veículos de comunicação que apresenta notícias do território, reuniões, educação, 

saúde, religião, política e cultura. Desde o ano de 2012, os principais fatos que 

ocorrem no território são postados no blog, além da documentação de fotos, falas e 

narrativas. O Facebook é outra rede social usada pelas pessoas da referida etnia, no 

qual se expõe o cotidiano, as festividades, os cultos evangélicos, os jogos de futebol 

e os momentos de lazer. 

 
19 Link do blog: http://uniaodasaldeiasapinaje.blogspot.com/.  

http://uniaodasaldeiasapinaje.blogspot.com/


46 

 
 

 

Em relação às mobilizações políticas, é importante pontuar que são 

elencadas por atos em defesa e melhoria da educação,  saúde e defesa do território. 

No ano de 2016, ocorreu o primeiro movimento pela educação20 nas ruas da cidade 

de Tocantinópolis, organizado por professores/as, alunos/as, cacique/as e pais. O 

ato aconteceu no dia 17 de março de 2016 por meio de caminhadas, falas públicas e 

discursos em frente à prefeitura municipal. Esse movimento simbolizou um marco na 

articulação educacional desse povo, concebido pela classe estudantil, profissionais e 

os pais dos alunos/as. 

Em maio de 2022 as lideranças políticas das aldeias articularam o ato pela 

melhoria da saúde pública indígena Apinajé. Esse movimento teve início na aldeia 

Prata e finalização na SESAI/Polo Base indígena-PBI de Tocantinópolis. A principal 

denúncia era a falta de medicamentos nos Postos de saúde das aldeias, transporte 

e gasolina. Durante o ato, as mulheres de diversas aldeias estiveram presentes, pois 

a mobilização das lideranças das aldeias.  

                 

Figura 8 – Mobilização pela melhoria da saúde indígena. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

Fonte: Associação União das Aldeias Apinajé-Pempxá.21 
 

 

 
20 Movimento por uma educação diferenciada. 
21 Disponível em: http://uniaodasaldeiasapinaje.blogspot.com/2022/05/ Acesso: 20 jan. 2023. 

http://uniaodasaldeiasapinaje.blogspot.com/2022/05/


47 

 
 

 

 As mulheres confeccionaram faixas, cantaram e dançaram durante o ato em 

frente à SESAI, pois os traços culturais durante esses movimentos representam a 

resistência ancestral de luta. 

 No mês de novembro de 2022 aconteceu o primeiro encontro de mulheres 

Timbiras realizado pelo Centro de Trabalho Indigenista-CTI, Associação 

Comunitária, Pyka Mex, Associação Wyty Cätë dos Povos Timbira do Maranhão e 

Tocantins e da União das Aldeias Apinajé-Pempxá, na aldeia Prata, município de 

Tocantinópolis. Participaram um total de 150 mulheres do povo Krahô, Krikati, 

Gavião Pyhcop Catiji, Apanjekrá-Canela, Memortumré-Canela, Krepym Catejê e 

Krenyê. O encontro foi mediado por diálogos, trocas de informações e saberes 

tradicionais. As participantes debateram sobre as seguintes temáticas: 

sustentabilidade, gestão, participação das mulheres na política e ações voltadas 

para o Bem Viver das Comunidades. Durante as falas, as lideranças ressaltaram a 

importância do artesanato produzido pelas palhas do babaçu, tucum e buriti. 

 

Figura 9 – Encontro das mulheres Timbiras na aldeia Prata 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Acervo do Centro de Trabalho Indigenista (CTI, 2022). 

 

O encontro das mulheres Timbira no território Apinajé simbolizou um 

momento de reflexão acerca da questão política brasileira, trocas culturais e 

fortalecimento do movimento das mulheres indígenas. 



48 

 
 

 

As dinâmicas culturais, sociais e políticas são estabelecidas a partir das 

demandas de cada aldeia, comunidade, escolas e associações. Entretanto, ocorrem 

eventos coletivos, assim como atos políticos. 

 

3.1 Esferas políticas Apinajé 
 

Na bibliografia Apinajé, a estrutura política não foi estudada como ponto 

específico a ser analisado, apenas citada indiretamente. A estudiosa Welitânia 

Pereira Rocha (2018) discorre que o sistema político Apinajé não segue uma 

regularidade, sendo composto por maneiras diferentes em cada aldeia, fato notável 

em sua pesquisa de campo entre os anos 2016 e 2018. Naquela ocasião, a 

pesquisadora observou o seguinte modelo de organização política: 

 

Quadro 1 – Modelos políticos da estrutura política Apinajé 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fonte: Rocha (2018). 

 

O modelo político 3 foi a estrutura que se aproximou das realidades das 

aldeias que percorri com mais presença nos últimos anos, como a São José, Prata, 

Serrinha, Cipozal, Brejinho e Mariazinha, pois, ao adentrar na comunidade, os 

caciques/cas e vices eram apresentados. Em outras situações, presenciei apenas 

caciques/as e sadona. Na aldeia Barra do Dia, há uma cacica na estrutura política 

representada por Marlúcia, vice cacique e uma governadora. Ela narrou acerca da 

função da governadora: 

A governadora é a aconselhadora da comunidade, se tem uma família que 
tá sendo problemática ela que vai lá falar, entrar na casa. Como os 
problemas familiares de traição, ou ignorância ou roubo. Ela vai tentar 
melhorar aquela família. Vai dizer pra eles que a comunidade não tá 
gostando das atitudes, e a pessoa vai ouvir. Aí se a governadora 



49 

 
 

 

aconselhou e a pessoa não melhorou nada ela vai transmitir para o cacique, 
aí um grupo de pessoas convocados pelo cacique vai lá, conversar. É tipo o 
grupo que trabalha com o prefeito, a diferença é que o prefeito só trabalha 
com bens materiais e na aldeia eles aconselham a pessoa a andar no 
caminho certo, a não mais aquilo que está fazendo, entendeu? O papel da 
governadora é aconselhar, mostrar que tá no caminho errado, tem que se 
corrigir e mudar de vida (CACICA MARLÚCIA, julho de 2023). 

Na aldeia Barra do Dia, a governadora é a sua irmã, Elizabete, e o vice 

cacique é o seu tio, Valci, pois são as pessoas que comunicam os acontecimentos 

que ocorrem quando ela não está presente. No que concerne à função de sadona, 

Marlúcia narrou: 

Quando o cacique é homem ele e a esposa dele assume ele ser cacique, 
ela passa a ser a sadona, quando a esposa não quer o papel de sadona, aí 
a própria comunidade escolhe uma mulher, seja ela solteira, ou seja, ela 
casada para fazer o papel da sadona que é também o mesmo papel que a 
governadora faz, mas só que o papel da sadona é mais pro lado das 
senhoras. Chamando as mulheres, digamos “a sadona convocou toda 
mulher pra ir numa roça daquela fulana, vamos supor, lá arrancar batata, aí 
toda mulher daquela aldeia acompanha, aí vão arrancar batata, panhar 
fava, feijão. E quando algumas daquelas mulheres está passando por algum 
problema ela procura a sadona mulher, aí ela vai falar pra ela o problema e 
juntas vão procurar a solução, é essa daí o papel da sadona. Ela também 
pode participar da reunião no lugar do cacique (CACICA MARLÚCIA, julho 
de 2023). 

 A função de cacique/cacica está inserida em todas as aldeias dos territórios, 

conhecida também como chefia que representa politicamente as demandas e os 

anseios da comunidade. As lideranças do território são designadas pelas funções e 

status sociais que exercem, os quais respondem indiretamente às pautas da 

comunidade. Dentre as lideranças que se destacam na atualidade, situo o Oscar 

Apinajé, Sheila Apinajé, Zé da Doca, Júlio Apinajé, Emílio e Maria Aparecida, eles/as 

participam de eventos em outros estados, cidades e territórios. Tais como eventos 

que discutem a questão climática, territorial, cultural, educacional e de saúde.  

Nesse trabalho, o conceito de cacica/cacique é situado na perspectiva de 

coletividade e representação, como “fazedor da paz” da comunidade (Clastre, 

2013). As vivências no território possibilitaram observar essa acepção de 

coletividade e bem-estar que a/o cacica/cacique possui nessa etnia, diferente da 

lógica de representação política da sociedade ocidental, pois as mulheres articulam 

as relações de chefia por meio das demandas das aldeias e do bem-estar da 

aldeia.  

Mediante as vivências no território Apinajé, acompanho o movimento das 



50 

 
 

 

mulheres indígenas do Brasil e das mulheres Panhĩ como situo no próximo tópico.  

3.2 Protagonismo das mulheres indígenas do Brasil e das mulheres Panhĩ   

 

“A mulher tem que ser Livre como um Pássaro e Corajosa como uma onça”. 

(Lavínia Macuxi). 

 

Nos últimos anos, o movimento das mulheres indígenas tem alçado novos 

espaços sociais, tais como presidência da FUNAI, Ministério dos Povos Indígenas e 

Câmara Federal. São inserções que demonstram a dinâmica, coletividade e 

ativismo que essas mulheres têm construído. Portanto, é importante pontuar que a 

etnopolítica é conceito designado para demarcar:  

[...] atividade política de grupos étnicos (ou de   sistemas interétnicos) que 
contém marcas de sua experiência histórica, organização social, cultura e 
base material-ecológica. (Ferreira, 2017, p. 198). 

As diversas etnias têm construído suas bases políticas pautadas nos 

contatos interétnicos e na organização sociopolítica que perpassa o território, 

relações de parentesco, cosmologias e outras formas de demarcar o campo 

etnopolítico.  

Nesse movimento etnopolítico, algumas mulheres indígenas vêm 

protagonizando atuações políticas como as ativistas Sônia Guajajara, Célia 

Xacriabá e Joenia Wapichana. Elas são mulheres que representam resistência nos 

espaços de poder, com movimento de aldeamento desses territórios colonizados 

através das epistemologias e cosmologias ameríndias. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



51 

 
 

 

Figura 10 – Mulher indígena em cargo de liderança no Brasil 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Gov.br – Secretaria de Comunicação Social (2024)22 

 

Conforme exemplifica a figura 11, a inserção da ativista Sônia Guajajara no 

Ministério dos Povos Originário23 se tornou um marco histórico. Após cinco séculos 

de extensa colonização, foi construído o ministério que representa essas populações 

e a liderança foi ocupada por uma mulher maranhense indígena. Nesse sentido, é 

importante destacar que Sônia Guajajara vem construindo sua atuação política 

pautada nas lutas coletivas e engajada no movimento indígena no Brasil, como 

Articulação dos Povos Indígenas (APIB) e Articulação Nacional das Mulheres 

Indígenas Guerreiras da Ancestralidade (ANMIGA). Em consonância com sua 

atuação política, destaco o protagonismo da deputada federal Célia Xacriabá, 

companheira de ativismo de Sônia.  

 

 

 

 
 

22 Disponível em: https://www.gov.br/secom/pt-br/assuntos/noticias/2024/04/sonia-guajajara-pela-
primeira-vez-em-cinco-seculos-brasil-tem-um-ministerio-dos-povos-indigenas. Acesso: 11 abr. 2025. 
23 Ministério criado no governo do presidente Luiz Inácio Lula da Silva (2023-2025). 

https://www.gov.br/secom/pt-br/assuntos/noticias/2024/04/sonia-guajajara-pela-primeira-vez-em-cinco-seculos-brasil-tem-um-ministerio-dos-povos-indigenas
https://www.gov.br/secom/pt-br/assuntos/noticias/2024/04/sonia-guajajara-pela-primeira-vez-em-cinco-seculos-brasil-tem-um-ministerio-dos-povos-indigenas


52 

 
 

 

Figura 11 – Célia Xakriabá: presidente da Comissão dos Direitos da Mulher  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
          
    Fonte: Câmara dos Deputados (2025)24. 

 

A deputada Federal Célia Xacriabá (Psol-MG) é uma das representantes da 

bancada do cocar da Câmara Federal e, recentemente, foi eleita presidente da 

Comissão de Defesa dos Direitos da Mulher, primeira indígena a ocupar esse 

cargo. Durante sua inserção, destacou a importância de combater o feminicídio e a 

emergência da crise climática que afeta as mulheres. Seu percurso de atuação e 

protagonismo se pauta pela participação ativa dos movimentos indígenas como 

APIB e ANMIGA. Além disso, tornou-se a primeira indígena a concluir o doutorado 

em Antropologia pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG).  

Assim como Sônia e Célia, a atual presidenta da FUNAI, Joenia Wapichana, 

tem alçado os espaços de poder por ser uma das ativistas com extensos trabalhos 

no movimento indígena, atuando nas pautas de seu povo e do movimento nacional. 

Antes de se tornar presidenta da FUNAI, ela foi a primeira indígena a ser eleita 

deputada federal, marcos históricos que impulsionaram a aldear a FUNAI. 

  

 

 

 
24 Disponível em: https://www.camara.leg.br/noticias/1141828-celia-xakriaba-e-eleita-presidente-da-
comissao-de-defesa-dos-direitos-da-mulher/. Acesso em: 11 abr. 2025. 

https://www.camara.leg.br/noticias/1141828-celia-xakriaba-e-eleita-presidente-da-comissao-de-defesa-dos-direitos-da-mulher/
https://www.camara.leg.br/noticias/1141828-celia-xakriaba-e-eleita-presidente-da-comissao-de-defesa-dos-direitos-da-mulher/


53 

 
 

 

Figura 12 – Posse de Joenia Wapichana como presidenta da Funai 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fonte: Articulação dos Povos Indígenas do Brasil (2023)25. 

 

A representatividade das ativistas, Sônia Guajajara, Célia Xacriabá e Joenia 

Wapichana têm rompido com a hegemonia dos espaços de poder ocupados, 

tradicionalmente, por homens. A ascensão política dessas mulheres é reconhecida 

pela luta coletiva, defesa do território e perpetuação da ancestralidade diante do 

colonialismo.  

Assim, mulheres indígenas de todos os biomas vêm assumindo espaços de 

representações políticas e ocupando diversas funções nos seus territórios, como no 

contexto da região do cerrado tocantinense, no qual mulheres de  diversos povos 

estão nos espaços acadêmicos, associações, chefia de aldeias, secretarias dos 

povos indígenas e outras funções que nos espaços de poder. Nesse sentido, faço 

referência a algumas mulheres históricas e atuais que têm ocupado espaços de 

reconhecimento político e protagonismo na etnia Apinajé.  

No contexto histórico e atual, algumas mulheres Panhĩ, têm sido 

protagonistas nas pautas territoriais, políticas e educacionais. Dentre estas 

 
25 Disponível em: https://apiboficial.org/2023/02/03/joenia-wapichana-tome-posse-e-e-a-primeira-
indigena-a-comandar-a-funai/. Acesso em: 11 abr. 2025. 

https://apiboficial.org/2023/02/03/joenia-wapichana-tome-posse-e-e-a-primeira-indigena-a-comandar-a-funai/
https://apiboficial.org/2023/02/03/joenia-wapichana-tome-posse-e-e-a-primeira-indigena-a-comandar-a-funai/


54 

 
 

 

lideranças, faço referência a Maria Barbosa (Irepxi), Maricota (Ireti), Creuza 

Apinagé (Nhiro), Maria Aparecida Apinagé (Amnnhàk), Sheila Baxy Pereira de 

Castro Apinajé (Baxy) e Andressa Irembete Pereira Apinajé (Iremex).  

Maria Barbosa faleceu no início dos anos 2000, deixando o legado de luta e 

resistência diante do processo de demarcação territorial e outras formas de 

violências que perpassaram o território ancestral em décadas passadas. Foi uma 

mulher que participou de várias reuniões locais e em outros estados para discutir as 

pautas indígenas. Ela é mãe da cacica Creuza, liderança da aldeia Irepxi, fundou a 

aldeia em homenagem à mãe, por ter sido uma pessoa que a inspirou a assumir o 

cacicado, além de atuar politicamente nas pautas do povo.  

 

Figura 13 – Maria Barbosa (Irepxi) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fagundes (2022). 

 

 

 

 

 

 

 



55 

 
 

 

Figura 14 – Creuza (Nhiro) 

 

Fonte: Rocha (2016). 

Outra liderança que deixou seu legado foi à matriarca Maricota, que faleceu 

em 2016 por complicações de saúde. Seus saberes são pautados na 

ancestralidade, no sagrado, nos rituais, nas histórias, nas culinárias e nas 

cantorias. Era uma das anfitriãs da aldeia São José, onde recebia pesquisadores/as 

servidores da FUNAI, missionários e outras pessoas que visitavam a comunidade.  

 

Figura 15 – Maricota (Ireti) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Lima (2016). 



56 

 
 

 

No contexto atual, a liderança Maria Aparecida Amnhak, brigadista, 

professora, coordenadora do Fala Indígena da diretoria de educação dos povos 

originários e tradicionais da Seduc-Tocantins, mestranda em Bens Culturais e 

Projetos Sociais da Fundação Getúlio Vargas (FGV), é protagonista de atuações 

políticas no território e teve o reconhecimento construído através de permanência 

ativa em reuniões e movimentos.  

Figura 16 – Maria Aparecida (Amnnhàk) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: CPDOC, FGV. 

Dentre essas atuações, destaco sua participação e liderança frente à brigada 

feminina, composta por quarenta e duas mulheres. 

Figura 17 – Atuação de Maria Aparecida na Brigada Voluntária Feminina 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

  Fonte: Instagram. 



57 

 
 

 

Tive a oportunidade de dialogar com ela acerca de seu protagonismo, com 

ênfase no empoderamento feminino e movimento nas pautas territoriais. É 

importante destacar que ela é filha da liderança Zé da Doca e dona Helena, 

pessoas de grande Influência social na etnia, além de serem parentes da liderança 

Maria Barbosa, o que demonstra que a influência de liderança perpassa gerações 

nesse núcleo familiar. 

A liderança Sheila é professora e mestranda em Antropologia na 

Universidade Federal de Goiás (UFG) e, atualmente, uma das articuladoras do 

movimento educacional Apinajé. Em sua trajetória política, já chefiou a aldeia 

familiar Botica e atuou ativamente nas demandas de educação e territoriais. 

 

Figura 18 – Sheila (Baxy) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Acervo da autora (2024). 

 

A liderança Andressa é mestranda em Bens Culturais e Projetos Sociais da 

FGV, e assessora de saúde indígena no polo local de saúde indígena. Ela é uma 

das mulheres que tem atuado no fortalecimento da memória e história do seu povo, 

além de atuar ativamente em outras demandas que perpassam o território.  

 

 

 

 



58 

 
 

 

Figura 19 – Andressa (Iremex) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Instagram (2023). 

 

As lideranças Sheila e Andressa, são sobrinhas da Maria Aparecida e neta 

do cacique Zé da Doca e sadona Helena, assim como Creuza é filha da Maria 

Barbosa. Logo se percebe que as relações de parentesco têm possibilitado às 

mulheres se engajarem e permanecerem nos espaços de decisões políticas. Fato 

explicitado pela estudiosa Welitânia Rocha, ao dissertar que a posição política 

feminina também está relacionada à temática do parentesco. Assim, as “mulheres 

têm conseguido levantar sua voz por meio de diversas estratégias ou formas de 

resistência contra a sociedade não indígena e contra as questões que as oprimem 

[...]” (Iremex, 2020, p. 66).  

Seguindo a apresentação de mulheres Apinajé protagonistas no território, no 

próximo tópico será abordada a cosmovisão e atuação política da cacica Marlúcia.  

 

 

 

 

 

 

 

 



59 

 
 

 

4 TRAJETÓRIA DE VIDA E ETNOPOLÍTICA DA CACICA MARLÚCIA 

 

“As raízes são nossa força. A cultura é nossa saúde”. 

(Renata Tupinambá). 

 

Figura 20 – Cacica Marlúcia 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Fonte: Cacica Marlúcia 

 

As relações de amizade, afeto e parentesco com a cacica Marlúcia teve início 

em setembro de 2022 pelas redes sociais Whatsapp e Facebook. Hora ou outra eu 

ouvia falar dessa liderança, em reuniões, mobilizações e festividades. Nesse 

sentido, busquei contato através de pessoas próximas e por intermédio da minha 

família Panhĩ. 

Por ela residir na cidade de Tocantinópolis, nossos primeiros encontros 

ocorreram em sua localidade urbana. As conversas ocorreram por meio de ligações 

e trocas de mensagens, nas quais abordamos diversos assuntos que atravessam as 

questões sociais da etnia Apinajé, como a educação, a saúde e o território. Nesses 

encontros, narrei a minha história de vida e trajetória no sul do Brasil, e ela relatou 

suas experiências como cacica e missionária.  

Em janeiro de 2023, retornei ao território Apinajé após uma temporada na 

cidade de Pelotas-RS (julho a dezembro de 2022). Naquele contexto, conheci os 

filhos, o esposo e os parentes da cacica em sua residência. Logo depois, fui 



60 

 
 

 

convidada por ela para ir à aldeia Prata com a sua família, pois havia marcado 

pintura corporal com as mulheres e queria visitar os parentes. Ao chegar à aldeia, as 

mulheres e as crianças me receberam na entrada guiando para a casa do cacique 

Joel. A sua esposa, Rosana, usou a expressão “Bulé” – na língua materna Apinajé 

significa bonita. Ela olhou para os meus brincos e perguntou quem os havia feito. 

Expliquei que era um presente que tinha recebido das minhas amigas da aldeia São 

José em 2019.  

Após uns minutos de apresentações tomei café com o pessoal que estava 

reunido em frente à casa do cacique e falamos sobre a saúde Apinajé. Logo após, 

uma adolescente chegou com a tinta de jenipapo e carvão para iniciar as pinturas 

corporais. A filha mais jovem do cacique Joel, realizou as pinturas corporais na 

Marlúcia e em mim. No ato da pintura, notei o cuidado e a concentração em usar os 

utensílios de pintura, além de narrar o significado simbólico que as pinturas 

possuem.  

 

Figura 21 – Pinturas corporais na Aldeia Prata com a cacica Marlúcia e a sua filha 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
Fonte: Acervo pessoal (2023). 

 

 Após as pinturas corporais, Marlúcia recebeu abóboras do cacique Apinajé e 

retornamos para a cidade de Tocantinópolis. É cultural as pessoas receberem 

legumes e frutos do cerrado quando vão à aldeia.  



61 

 
 

 

Nos nossos encontros, ela narrou as vivências pessoais, como história de 

vida, infância, adolescência e fase adulta. O seu nascimento ocorreu na aldeia 

Mariazinha, no dia 17 de dezembro de 1987, sendo criada pela família da avó 

materna Izabel. Seu ramo familiar é constituído por uma família extensa, com irmãos 

morando nas diversas aldeias do território. 

 Ela narrou que o seu irmão Marcelo faleceu no ano de 2018, por descaso da 

saúde, fato que desencadeou e ainda alimenta revoltas pessoais, nesse sentido a 

pauta saúde é uma das suas principais lutas no contexto atual. 

Durante a infância, sua família residia na aldeia Botica, um local com muitas 

árvores típicas do cerrado, como bacuri, pequi e buriti, e um extenso ribeirão com 

peixes para pesca. Sua avó, Izabel, aconselhou os familiares de que estava na hora 

de fundar uma aldeia familiar, já que a família estava crescendo. 

Assim, a família mudou-se para um lugar chamado Prata no ano de 2000 e 

residiu nesse local até 2004. Nesse período, Marlúcia já namorava o motorista da 

FUNAI, Zé Félix. Foi então que sua avó aconselhou que eles se casassem. Antes do 

casamento, porém, ela levou a família para conhecer o lugar onde fundariam a nova 

aldeia, o que ocorreria logo após a união do casal, celebrada no dia 11 de julho de 

2004. 

Em 2005, dona Izabel faleceu, deixando seu legado ancestral de força e 

sabedoria Apinajé. A figura seguinte ilustra a avó de Marlúcia, dona Izabel (à direita), 

junto a familiares. 

 Figura 22 - Dona Izabel e seus familiares  

 
          Fonte: arquivos pessoais da cacica Marlúcia. 



62 

 
 

 

Contudo, o contato mais recorrente com sua avó, após o casamento, a 

impulsionou a fundar uma aldeia, apoiada pelos familiares, pois era uma forma de 

fortalecimento político e territorial ter uma aldeia familiar. Esse desejo pessoal 

atravessava suas trajetórias ao percorrer o território, onde recordou de um episódio 

com a sua avó Isabel: quando estava namorando Zé Félix, em junho de 2008, sua 

avó os convidou para ir a um local próximo à aldeia Prata, espaço que era invadido 

pelos brancos, para pescar e caçar. Foram convidados também outros casais da 

aldeia Mariazinha e seus familiares para ir a esse local. Ao chegar nesse espaço, 

avistaram uma variedade de pé de manga e frutos de cerrado. As mulheres 

começaram a limpar e organizar o local para dormir e cozinhar. Os homens foram 

para o mato caçar e buscar lenha.  

No primeiro dia, as pessoas dormiram em redes e fizeram uma fogueira para 

aquecer. No outro dia, as mulheres passaram o dia tratando caças e preparando 

comidas. No início, não tinha estradas vicinais para acessar a aldeia, dificultando a 

entrada de carros e motos. Para as famílias permanecerem no local, seu esposo 

passou alguns meses ajudando as pessoas na alimentação, até se organizarem com 

o cultivo de roças. Nos primeiros dias, as famílias ficavam debaixo de um barracão 

coberto com palha babaçu, já que os filhos dos casais chegavam à aldeia e 

precisavam ampliar o espaço, até construírem suas casas. 

 Pelo difícil acesso de carro, Marlúcia e o esposo tiveram que retornar à aldeia 

Mariazinha, pois o trabalho de motorista exigia seguir as demandas da FUNAI. 

Apesar dessa situação, eles continuam ajudando nas despesas dos moradores da 

aldeia. Após a saída da aldeia, os conflitos entre as famílias se estenderam, devido 

à criação de gado e uso de bebidas alcoólicas.  

Dessa maneira, só os familiares de Marlúcia permaneceram na aldeia. Após 

uma reunião, ela indicou o seu cunhado para ser cacique da comunidade, 

permanecendo na função por alguns anos. Mas, em reuniões do território ela que 

representava a aldeia. No ano de 2011, mudou-se para a cidade de Tocantinópolis, 

pois o seu esposo tinha ido trabalhar no estado do Mato Grosso, e, como tinha filho 

bebê, optou por ficar mais próxima do hospital, por conhecer a precariedade de 

atendimento da SESAI. 

 No casamento com o José Félix, teve quatro filhos: três meninos e uma 

menina. Eles nasceram na cidade de Tocantinópolis, mas só o filho mais velho que 



63 

 
 

 

viveu até os dois anos na aldeia Mariazinha. Os filhos/as estudam na cidade, mas 

sempre estão em contato com a aldeia Barra do Dia e outras aldeias do território, 

como em feriados, finais de semana, férias e festividades. Os filhos falam a língua 

materna fluentemente, mesmo estudando em uma escola da cidade, pois preservar 

a língua materna é um ato político e de resistência. (Baniwa, 2006, p. 123).  

Por ser a principal fundadora da aldeia Barra do Dia, Marlúcia sempre ocupou 

uma posição de prestígio social no território, evidenciada por sua popularidade e 

participação em reuniões. Em abril de 2021, assumiu o cacicado da aldeia Barra do 

Dia, por meio do ritual de posse, ela sentiu a necessidade de sua participação na 

esfera política, ocupando essa função, já que ela vinha respondendo e 

representando as demandas de sua comunidade.  

O fato de a aldeia ser familiar corrobora para o surgimento de vários conflitos, 

que mesclam interesses de ordem familiar ou pessoal aos interesses da aldeia. Ela 

narrou que, desde 2018, vem recebendo denúncias sobre a retirada ilegal de 

madeiras no território. Outro fato recorrente era a abertura da aldeia para visitantes 

de outras cidades, para realizar a pesca e a caça ilegal, sendo uns dos conflitos que 

a levaram a assumir o mais rápido possível a chefia. A aldeia possui um lago 

extenso de água clara com várias espécies de peixes, característica que chama a 

atenção de pessoas não indígenas. Durante uma visita a aldeia em um final de 

semana, ela estranhou a presença de um carro Hilux e materiais de caça e pesca, 

nessa ocasião pediu que essas pessoas se retirassem do território.  

Nesse sentido, ela vem atuando na orientação e vigilância territorial, além de 

buscar melhorias sociais, educacionais e de saúde para os moradores da aldeia. 

Durante a cerimônia de posse, Marlúcia esteve acompanhada de várias 

mulheres, apoiando sua inserção no cacicado. 

 

 

 

 

 

 

 

 



64 

 
 

 

Figura 23 - Posse da cacica Marlúcia 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
Fonte: Facebook (Marlúcia). 
 

Figura 24 – Cacica Marlúcia com lideranças da Aldeia Prata 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Facebook (Marlúcia). 

 
 

 

Ela narrou que vários caciques/as do território estiveram presentes, cantando, 

dançando e presenciando o seu discurso. Uma festividade que reuniu pessoas de 

várias aldeias e moradores da cidade de Tocantinópolis. Essa aliança fortalece sua 

participação em mobilizações, como explicita sua narrativa no movimento pela 

melhoria da educação Apinajé ocorrido ano de 2021: 



65 

 
 

 

O prefeito de Tocantinópolis queria municipalizar a educação indígena, a 
gente se reuniu na aldeia macaúba, tivemos um dia de conversa, no final do 
dia, decidimos acampar na entrada da aldeia Cipozal, fazer um movimento, 
a gente trouxe outros caciques, pais, mães vieram em cima do caminhão e 
eu fui na gabina e outras pessoas na camionete da FUNAI, ficamos na 
entrada da aldeia cipozal, já estava de noite, as mulheres ficaram com 
medo de ficar só e pediram o Zé Félix para fazer um fogo. Levamos as 
mulheres para tomar banho e depois voltamos com as mulheres para o 
acampamento. Do lado da São José o pessoal estava fazendo movimento 
também. Foram uns três dias, e depois fomos para DRE, e lá decidiram que 
não iam falar todos, apenas quatro pessoas. Ficamos firmes no nosso 
propósito. Quando chegaram os indígenas lá, pintados, cantando, chegou a 
polícia. A conversa foi no pátio, quando terminou levamos o pessoal nas 
aldeias. (CACICA MARLÚCIA, abril de 2023). 

 Quando Marlúcia estava narrando esse episódio, me veio à memória a 

repercussão desse movimento nas redes sociais por parte de mães indígenas que 

demonstraram indignação com o retrocesso da educação Apinajé, as quais se 

articularam e lutaram para não findar o projeto dos políticos locais. A participação 

das mulheres nessa pauta é fruto das vivências coletivas e engajamento nas 

mobilizações. Outro movimento que ela organizou/participou foi a ocupação 

SESAI/Polo Base indígena-PBI de Tocantinópolis. Na ocasião, ela estava indignada 

com a vulnerabilidade e o descaso com a saúde Apinajé e fez denúncias aos 

servidores que estavam atuando na secretaria. Lembro-me que, em várias 

situações, presenciei a falta de remédio e materiais nos postos de saúde indígena, 

pois ouvia dos meus familiares indígenas que esse “kupẽ não gosta dos panhi.” e 

ressaltaram a falta de medicamentos básicos. 

 Em suas narrativas, também destacou que vários Apinajé estão falecendo 

devido ao descaso da saúde pública, mostrando o empenho em fazer parte do 

Conselho de Saúde Indígena, fato que aconteceu em maio de 2023, onde a 

associação Pempxá escolheu doze pessoas para fazer parte do conselho, dentre 

elas, Marlúcia. 

 

 

 

 

 

 

 



66 

 
 

 

Figura 25 – Posse do conselho de saúde Indígena 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
Fonte: Cacica Marlúcia (2023). 

 

 O evento de apresentação e posse do conselho de saúde indígena ocorreu 

na câmara municipal da cidade de Tocantinópolis, com a presença do secretário de 

saúde indígena do estado do Tocantins. Marlúcia falou com entusiasmo de sua 

inserção no conselho, pois ficaria mais informada e engajada nas demandas. Após o 

evento de apresentação, ela narrou sobre a inserção das mulheres nas demandas 

do território: 

Sou a primeira mulher da minha família a ser cacica. As mulheres estão 
avançadas nessa questão, antigamente a gente não via mulher falando, 
debatendo ou participando de movimento e muito menos em reunião, elas 
ficavam só ouvindo caladas. Hoje elas levantam, falam e debatem doa em 
quem doer, isso é bom, eu mesma, não fico calada. (MARLÚCIA,Julho de 
2023). 

 A partir dessa narrativa, é possível observar o empoderamento político e 

feminino da cacica Marlúcia, pois, como pontua Milhomem (2021, p. 104), “a mulher 

indígena do norte do Brasil vem, gradativamente, protagonizando em diversos 

espaços antes reservados ao protagonismo masculino [...]”.  

As reuniões coletivas são espaços que as mulheres protagonizam e ecoam 

suas vozes e posicionamento, como a reunião da associação Pempxá, a qual 

apresentarei o próximo item. 

 

 

 



67 

 
 

 

4.1 Participação na reunião da associação Pempxá  

 

 A participação de Marlúcia nas reuniões territoriais é demarcada por falas e 

posicionamentos políticos, como a reunião das lideranças que ocorreu entre os dias 

18 e 19 de julho de 2023, na aldeia Cipozal. Ela avisou ao presidente da Associação 

União das Aldeias Pempxá, Emilio Kbsó Apinajé, que gostaria que eu participasse 

do evento, pois eu estava vivenciando sua atuação como cacica. Desta maneira 

ocorreu minha participação como pessoa externa. Na ocasião, Marlúcia estava de 

férias com a família na aldeia Barra do Dia e teve que retornar à cidade, pois seu 

esposo ia fazer o transporte das pessoas para a reunião. Fui com ela, filhos e 

sobrinhos no transporte da FUNAI. Ao chegar à aldeia, me apresentei como 

estudante e falei das minhas intenções em conhecer as atuações territoriais, 

educacionais e de saúde da cacica Marlúcia, e me coloquei à disposição da 

comunidade no que tange às demandas. Fui bem acolhida pelas lideranças 

presentes e outras pessoas que estavam na aldeia, principalmente pelas mulheres. 

No período da manhã do dia 18 de julho, as lideranças falaram das pautas 

urgentes de suas aldeias e do péssimo atendimento da SESAI. Durante as falas, as 

lideranças destacaram a falta de diálogo das secretarias com os indígenas, pois 

tomam decisões sem consultar os conselhos. Outro ponto levantado é o péssimo 

atendimento dos médicos, técnicos de enfermagem e motoristas e a falta de 

remédios nos postos de saúde indígena. Ao final da reunião, a sadona da aldeia 

Cipozal falou na língua materna sobre sua indignação com a saúde e falou em 

português: “cacique tem que ter moral”. Após essa fala, outras mulheres começaram 

a pegar o microfone, como a vice cacica da Aldeia Macaúba, Jandira, que estava 

representando sua aldeia. Ela ressaltou a força política que um cacique tem que ter 

além de cobrar das autoridades locais a saúde de qualidade. A reunião teve que ser 

interrompida às 18h30min, por conta do tempo, com qual o presidente ressaltando a 

continuação das falas no outro dia.  

Nesse primeiro dia de reunião, percebi a urgência das pessoas presentes em 

relação ao descaso para com suas aldeias, principalmente na questão de saúde, 

pois muitas mulheres e crianças são as mais prejudicadas como nos 

encaminhamentos médicos em outras cidades, partos e atendimentos. A cacica 

Marlúcia preferiu não falar nesse primeiro dia, apenas ouvir as lideranças e, no dia 



68 

 
 

 

19 de julho, chegamos bem cedinho na aldeia. Na ocasião, o presidente passou o 

microfone para Marlúcia, que começou a falar de suas indignações com a situação 

da saúde, primeiramente falou na língua materna para cumprimentar os parentes 

presentes e depois falou em português: 

Todos vocês sabem do problema de meu filho e eu sempre venho falando 
da saúde. Já tem dois meses que apossei como conselho de saúde, de lá 
pra cá tô vendo a dificuldade, como conselho, como mãe, como indígena e 
fico me perguntando quando ando na aldeia os próprios parentes falam e aí 
cadê os conselhos? Sempre cobrando os conselhos e vejo que meus 
companheiros ficam calados, não se posicionam não falam nada e acaba 
que fico decepcionada, com nós mesmos. Vocês que estão aqui na base, 
falam vamos escolher a pessoal tal porque ela ou ele sabe se expressar, ele 
vai nos defender, acaba que eu não vejo isso. Ontem foi falado 
simplesmente de uma saída de uma enfermeira demoramos muito pra 
decidir, enquanto nosso povo tá aí morrendo à mingua por falta de 
atendimento. O nosso alvo é o atendimento, tem num sei quanta gente na 
regulação, com um ano, dois anos e meses, esperando ser chamado pra 
ser atendido, passar por um exame ou fazer um raio-x, ou fazer um 
ultrassom. Desde quando assumi conselho, vocês ficam sabendo que bato 
de frente, reclamo e bato de frente. Não passo a mão na cabeça de 
indígena, só poque ela é indígena vou deixá-la pintar e bordar, se são 
pagas pra trabalhar temos que cuidar de nós. Chega vamos falar a verdade, 
chega, é nossos velhos que estão na fila do SUS morrendo, nossas 
crianças. Só o que tem é indígena bolsonarista trabalhando, comprados, no 
poder. Assim não dá. (MARLÚCIA, julho de 2023). 

Nesse discurso, Marlúcia mostra sua indignação com os funcionários 

indígenas que assumiram cargos de chefia na saúde do estado do Tocantins, assim 

como a falta de posicionamento dos colegas conselheiros de saúde indígena.  

Ao final da fala, ressaltou a importância da união do povo, do diálogo em 

cobrar da SESAI uma saúde de qualidade. Ressaltou que o atual secretário de 

saúde está trabalhando para colocar os Apinajé uns contra os outros, destacando 

que ele não conhece todas as realidades das aldeias, além de ter um atendimento 

especial com os funcionários não indígenas. A partir da colocação de Marlúcia, 

outras lideranças expuseram a posição da SESAI, por ser politizada, em que os 

políticos locais organizam os processos seletivos tendenciosamente, pois sempre 

são aprovadas pessoas que apoiam a gestão municipal da Família Gomes (elite 

política local).  

Ao final da reunião, foi definida a data da assembleia geral da Associação 

Pempxá que aconteceria no mês de setembro na aldeia Cipozal. Observei que havia 

apenas duas cacicas e uma vice na reunião. Em conversa com outras mulheres 

presentes, fui informada de que para outras cacicas participarem de todas as 



69 

 
 

 

reuniões do território, necessitam de transportes, como moto ou carro, além das 

dificuldades em deixar os filhos e os netos sob o cuidado de outra pessoa. As 

lideranças masculinas dispõem de moto ou carro e não possuem o empecilho 

familiar para estarem presentes em todas as reuniões. A partir dessa colocação é 

possível perceber que vários desafios perpassam a trajetória política de mulheres 

cacicas, como pontua Maria Alice Costa de Oliveira (2018, p. 138) ao mostrar as 

dificuldades das cacicas do povo Mebengokré/Kayapó em liderar suas aldeias por 

problemas profissionais, pessoais, familiares, institucionais e políticos. 

Figura 26 – Cacica e vice cacica presentes na reunião 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
Fonte: Acervo da autora. 

 

À esquerda da figura 20, cacica Marlúcia; ao meio, a vice cacica Jandira, da 

aldeia Macaúba; e, à direita, a cacica Nair, da aldeia Formigão. Participar dessa 

reunião me possibilitou conhecer outras mulheres lideranças do território e reafirmar 

minhas intenções em vivenciar a atuação das cacicas, pois as alianças políticas que 

as mulheres vêm construindo foram manifestadas pelas lideranças presentes, tanto 

em suas falas como no cotidiano da aldeia. 

 

 

 

 

 



70 

 
 

 

4.2 Mobilizações do povo Apinajé contra o marco temporal  

 

A PL 490, conhecida como marco temporal, é um projeto de lei que designa 

que só podem ser demarcadas como terras indígenas aquelas que já eram 

ocupadas pelos povos originários até 5 de outubro de 1988. 

Figura 27 – Indígena durante manifestação contra o chamado marco temporal em 

frente ao Congresso Nacional (maio de 2023). 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Fonte: Conectas – Direitos Humanos (2023)26. 

 

No mês de junho de 2023, a cacica Marlúcia esteve à frente na organização 

da manifestação do povo Apinajé contra o marco temporal, juntamente com outras 

lideranças. Seus filhos estavam presentes, pois, segundo ela, é importante que eles 

vivenciem esses eventos políticos em defesa do território. Na ocasião, ela estava 

com outras mulheres, como demonstra a figura 27. 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

26 Disponível em: https://www.conectas.org/noticias/marco-temporal-entenda-a-diferenca-entre-a-
votacao-no-stf-e-no-congresso/. Acesso em 25 mar. 2025. 

https://www.conectas.org/noticias/marco-temporal-entenda-a-diferenca-entre-a-votacao-no-stf-e-no-congresso/
https://www.conectas.org/noticias/marco-temporal-entenda-a-diferenca-entre-a-votacao-no-stf-e-no-congresso/


71 

 
 

 

Figura 28 – Mulheres Apinajé reunidas durante a manifestação contra a PL 490 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fonte: arquivos pessoais da cacica Marlúcia (2023). 

 

A cacica Marlúcia narrou que a mobilização simbolizou um momento de 

encontro das mulheres das diversas gerações no território, no qual estavam 

crianças, adolescentes, mães e avós, pois, durante essa manifestação elas fizeram 

pinturas corporais nas pessoas presentes, além de cantarem e dançarem.  

A mobilização do povo Apinajé contra o marco temporal reuniu as principais 

lideranças dessa etnia na rodovia TO-210. Outras populações indígenas do Brasil 

estavam mobilizadas organizando manifestações em diversos locais, como rodovias  

e em seus territórios, pois, naquela ocasião, a PL 490 estava sendo julgada pelo 

STF e foi suspensa devido o pedido de vista do ministro André Mendonça. Até 

aquela data, o ministro Alexandre de Moraes e o relator do caso, Edson Fachin, 

votaram contra essa tese, com o voto a favor do ministro Nunes Marques. 

A votação foi retomada no STF em 31 de agosto, quando as populações 

indígenas se manifestaram novamente em todas as regiões do Brasil e, na etnia 

Apinajé, a mobilização ocorreu na rodovia TO-210. 

 

 

 

 

 

 

 



72 

 
 

 

Figura 29 – Cacica Marlúcia participando da mobilização contra o marco temporal 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
Fonte:  Facebook (Marlúcia). 

 

Durante a organização da manifestação do povo Apinajé contra essa tese, as 

lideranças convocaram as suas comunidades a participar, levando o máximo 

possível de pessoas. O marido de Marlúcia, que é motorista da FUNAI, fez o 

transporte das pessoas de diferentes aldeias, além de se mobilizar com outras 

pessoas não indígenas. A cacica narrou sobre a tese (490/2007): 

Eu e meu povo estamos nos mobilizando contra o marco temporal, nós 
estamos firmes, juntando o povo nas reuniões, assembleias e 
manifestações. O povo tão indo, é crianças, jovem, ancião e estudantes. 
Tem muito Kupê com a gente, isso é bom, não vamos desistir. Eu mesma, 
sempre falo pro povo da Barra do Dia, sobre a importância de manifestar, 
temos que tá unido e derrubar esse marco temporal. (MARLÚCIA, Setembro 
de 2023). 

As mobilizações contra o marco temporal ocorreram de forma coletiva com 

exposição de faixas, danças, discursos e cantorias tradicionais. A votação que 

tramitava no STF teve o seguinte placar: os ministros Luís Roberto Barroso, 

Cristiano Zanin, Alexandre de Moraes e Edson Fachin votaram contra, os votos 

favoráveis são dos ministros Nunes Marques e André Mendonça. Os povos 

indígenas comemoraram o atual placar e demonstraram expectativas na próxima 

votação com demais ministros/as do STF. No dia 21 de setembro do mesmo ano, a 

votação retornou ao STF, com nove votos contra e dois a favor do marco temporal. 

As populações indígenas comemoram a decisão do STF em todo o Brasil.  



73 

 
 

 

O Ministério dos Povos Originários organizou um parecer jurídico para 

apresentar ao Presidente Lula, solicitando o veto total da PL 490, fato que ocorreu 

dia 20 de outubro. Um movimento político que Marlúcia não pôde participar foi a III 

Marcha das Mulheres Indígenas em Brasília em setembro de 2023, devido a uma 

consulta médica de seu filho, mas estava apoiando e incentivando o movimento e as 

mulheres Apinajé a participarem deixando sempre claro que, em outra oportunidade, 

pretende ir com sua filha.  

 Em fevereiro de 2025, a discussão do marco temporal ecoava acerca da 

proposta elaborada pelo Ministro Gilmar Mendes, que tinha como foco substituir a lei 

aprovada pelo Congresso Nacional em 2023. A ativista e coordenadora da 

Associação de Defesa Etnoambiental Txai Suruí, acredita que a comissão do STF 

está utilizando essa estratégia para enfraquecer os povos indígenas. Mesmo com a 

retirada dos povos indígenas da mesa de conciliação do STF na discussão em 28 de 

agosto de 2024, o relator e ministro tem ignorado a ausência, e mantido a 

continuidade dos debates. Assim, no dia 27 de março de 2025 o STF reabriu os 

trabalhos na Câmara com o relator do projeto, Gilmar Mendes, anunciando a retirada 

do tema mineração em terras indígenas, apesar de ele apresentar resistência diante 

dessa exclusão. É importante pontuar que a Organização das Nações (ONU) tem 

pressionado o Brasil acerca da preservação dos direitos dos povos indígenas, já que 

a cidade de Belém vai sediar a Conferência sobre as mudanças climáticas de 2025 

(COP30). 

 Essas ações do Supremo têm provocado discussões e mobilizações dos 

movimentos indígenas como APIB e ANMIGA, dos movimentos locais de cada etnia, 

para os quais o marco temporal fortalece o genocídio indígena, pois hora ou outra os 

veículos de comunicação noticiam mortes de pessoas devido a conflitos de invasões 

territoriais, garimpos ilegais e outras formas de violência que ameaçam a 

sobrevivência dessas populações. 

 

 

 

 

 



74 

 
 

 

4.3 Cacica Citadina 

 

Ay kakuyri tama 
[Eu moro na cidade] 

Eu moro na cidade 
Esta cidade também é nossa aldeia, 

Não apagamos nossa cultura ancestral, 
Vem homem branco, vamos dançar nosso ritual. 

[...] Mantenho meu ser indígena, Na minha Identidade, 
Falando da importância do meu povo, Mesmo vivendo na cidade. 

 [...]  

(Marcia Kambeba). 

 

Ao longo da trajetória de atuação política, Marlúcia narrou que sempre ouvia 

de algumas pessoas que ela não era mais indígena por residir na cidade e ser 

casada com um Kupẽ, sendo vista apenas como mãe e dona de casa, situação que 

silencia e marginaliza as mulheres indígenas (Aurora, 2022). A recorrência de 

famílias indígenas morando na cidade não anula a identidade étnica, pois são 

corpos não hegemônicos, resistindo ao projeto colonial, e a presença desses povos 

na cidade demarca os contatos interétnicos na atualidade. No ano de 2022, metade 

da população indígena vivia em áreas urbanas, segundo o IBGE.  

Sem dúvida, o consumismo e a busca por oportunidades de empregos, saúde 

e educação são fatores que impulsionam essa população a residir na cidade, 

conforme destaca Nunes (2010): O universo indígena com os quais viemos a nos 

familiarizar envolve-se, cada dia mais, com processos de nosso próprio mundo, 

como, por exemplo, o consumo, os processos de monetarização, de dependência de 

mercadorias industrializadas, o dinheiro etc. (Nunes, 2010, p.10) 

A trajetória das mulheres Apinajé no município de Tocantinópolis é pautada 

pelo viés do estigma, como aponta Goffman (1980) ao dissertar que as questões 

étnicas são atributos do sujeito desacreditável, ao identificarmos, nos primeiros 

contatos os traços indígenas e consequentemente o estigmatizarmos. Outro fator 

que marca a circulação dos indígenas na cidade é o preconceito e as ideias 

equivocadas que a população de Tocantinópolis constrói sobre os indígenas, tais 

como preguiçosos, bêbados e ladrões (Torres, 2020). Esse contexto também é 

vivenciado por outros povos, recaindo principalmente nos indígenas residentes 

dessas localidades.  



75 

 
 

 

Desse modo, tenho observado que a proliferação de aldeias urbanas vem 

sendo construída pelo processo interétnico, como pontua Roberto Cardoso de 

Oliveira (1978), ao acentuar esses fenômenos sociais pautados pela migração 

recorrente dessas populações à cidade. A inserção dessas populações na cidade é 

demarcada pelo “estranhamento” cristalizado por ideias romantizadas das 

populações indígenas. 

Nas redes sociais, é possível encontrar postagens de indígenas se 

manifestando frente às falácias acerca da identidade étnica por fixarem moradia na 

cidade, pois esses veículos de comunicação vêm se configurando como ferramenta 

na desconstrução de visões errôneas a essas populações. Nessa perspectiva, é 

conveniente pontuar que o corpo indígena é um corpo político, “e ele não está 

separado do território [...]” (Baniwa et al. 2023, p. 08). Mesmo ocupando outros 

espaços, essa população carrega as territorialidades e a ancestralidade em seus 

corpos. Na realidade da cacica Marlúcia, a convivência com a igreja cristã foi 

essencial no processo de adaptação à rotina na cidade, principalmente nas 

orientações acerca dos serviços de saúde e educação. Ela recebe os parentes que 

moram na aldeia em sua casa, quando precisam fazer consultas médicas, estudar, 

ou para outras finalidades. Residir na cidade constitui um ato de resistência étnica e 

política, possibilitando novas territorialidades e espacialidades (Torres, 2020).  

Dentre essas espacialidades, a função de conselheira indígena corroborou 

para que ela assumisse a presidência local de saúde indígena, sobre o que 

abordarei no próximo item.  

 

4.4 Posse da Cacica Marlúcia no Conselho Local de Saúde Indígena Apinajé 

 

Vários fatores corroboraram para a inserção da cacica Marlúcia na 

presidência local de saúde indígena Apinajé, tais como sua participação ativa nas 

reuniões do Conselho de Saúde e seu engajamento nas discussões sobre saúde. 

Dentre as reuniões, destaco que participei da reunião do Conselho Local de saúde, 

no mês de julho de 2024, juntamente com a cacica Marlúcia, na Câmara Municipal 

da cidade de Tocantinópolis, em que esteve presente o coordenador do DSEI/TO, 

Hará Javaé, e o presidente do CONDISI, Ivan Xerente, RT (responsável pelo polo de 

saúde) e lideranças. A reunião tinha como foco debater as demandas de saúde com 



76 

 
 

 

a pauta da solicitação de uma técnica de enfermagem em aldeias distantes. Marlúcia 

participou das discussões e anotou as informações da reunião em seu caderno, já 

que, desde sua inserção no Conselho, vem registrando os acontecimentos debatidos 

e aprovados nas reuniões.  

No dia 18 de setembro, ela concorreu à eleição para assumir o cargo de 

presidenta local de saúde após a desistência da liderança Oscar dessa função e foi 

eleita, como mostra a figura 24. 

 

Figura 30 – Cacica assume o cargo de presidenta do Conselho Local de Saúde 
Indígena 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Fonte: CONDISI, DSEI (2024). 

 

A ascensão da cacica Marlúcia ao Conselho Local de Saúde Indígena 

representa um marco de luta e resistência, pois, como situa a antropóloga Joziléia 

Kaingang (2023, p. 41), “as mulheres têm enfrentado resistência na sua participação 

em diversos setores com os quais se relacionam, dentro e fora do contexto da aldeia 

[...], pois a opressão machista atravessa a ascensão das mulheres nos espaços de 

poder, nos diferentes contextos da sociedade.” 

A etnopolítica construída pela cacica Marlúcia tem reverberado em evocação 

à cosmologia, já que “o corpo é um território, cheio de ciências [...]” (Braulina, 2022, 

p. 18). Nesse sentido, seus saberes são perpetuados em suas articulações, 



77 

 
 

 

mobilizações e trajetórias no conselho local de saúde indígena, pois, como afirma 

Braulina Baniwa: 

A nossa formação indígena se dá nos espaços coletivo e individual 
conforme os clãs. O corpo indígena mulher se forma no processo das 
diversidades de conselhos na oralidade, no preparo de ouvir e saber ouvir 
outras, assim como mencionada no capítulo anterior, existem implicações, 
caso a menina indígena, nesse caso aqui uma menina Baniwa, não segue 
as regras sociais de povo e de seu clã.  (Baniwa, 2022, p. 62). 

Assim como a perspectiva da Braulina Baniwa, a formação das mulheres 

Apinajé é construída nos diversos espaços sociais da aldeia, tanto coletivo como 

individual. Na trajetória de Marlúcia, ela tem aprendido com a oralidade dos anciãos, 

especialmente com as lideranças. 

 

4.5 Reunião do Conselho Local de saúde na aldeia Prata 

 

O mandato da cacica Marlúcia no Conselho local de saúde é caracterizado 

por visitas às pessoas hospitalizadas e fiscalização da saúde Apinajé. Em 

consonância com o seu trabalho, os 14 conselheiros titulares e os conselhos 

suplentes atuam nas microrregiões do território passando as demandas e urgências 

de suas aldeias.  Um dos empecilhos que Marlúcia situa em sua gestão é a falta de 

diálogo com o DSEI, visto que as demandas passadas pelo Conselho não estão 

sendo atendidas, fato explanado na reunião do dia 18 de fevereiro de 2025 na aldeia 

Prata.  

A presidenta Marlúcia convocou os conselheiros titulares e suplentes para 

discutirem o fortalecimento do conselho diante ao DSEI e CONDISI, já que, até o 

presente momento, as demandas discutidas nos Conselhos não foram executadas 

pelo DSEI. 

 

 

 

 

 

 

 



78 

 
 

 

Figura 31 – Cacica Marlúcia presidindo a reunião do Conselho Local de Saúde 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Fonte: Acervo da autora (2024). 

 

Na ocasião, poucos conselheiros se fizeram presente devido às intensas 

chuvas. Mas as pessoas presentes falaram acerca da realidade de suas regiões, 

pautando a falta de compromisso do PBI, como demora do carro de saúde, péssimo 

atendimento dos profissionais e falta de medicamentos nos postos de saúde.  

O cacique da Aldeia Prata, Joel, contextualizou acerca da saúde Apinajé, 

dando ênfase à falta de compromisso da RT e de alguns profissionais, situando que 

o Conselho precisa se reunir com mais frequência para debater as demandas. Outro 

ponto ressaltado foi a vinda do coordenador do DSEI ao território, com o qual as 

lideranças estavam articulando uma conversa e cobranças da falta de execução das 

demandas de saúde.  

Ao final da reunião, a cacica Marlúcia marcou uma conversa em sua 

residência no dia 21 de janeiro, com todos/as conselheiros/as de saúde, com o 

intuito de articular uma reunião com o coordenador do DSEI e discutir as demandas 

de saúde.  

Apesar do extenso trabalho como presidenta local de saúde indígena, 

Marlúcia, sempre busca fortalecer os saberes ancestrais, alinhada à atuação 

política. No próximo tópico, serão apresentadas as vivências na aldeia Barra do Dia 

e da aldeia São José, pautadas nos saberes das mulheres. 



79 

 
 

 

5 APRENDENDO COM AS MULHERES PANHĨ 

 

5.1 Vivências na Aldeia Barra do Dia em 2023 

 

Em julho de 2023, convidada pela Marlúcia fui à aldeia Barra do Dia, conhecer 

e aprender acerca da alimentação ancestral. Nesse sentido, organizamos uma 

programação com as mulheres, para que eu conhecesse suas trajetórias de vidas 

pautadas na cultura alimentar. O cotidiano da comunidade é caracterizado pelos 

trabalhos nas roças, pesca, caça e confecção de brincos, colares, anéis e pulseiras. 

A aldeia possui casa de farinha, igreja, pátio de reuniões e campo de futebol. As 

casas são construídas com barro e cobertas de palhas de coco babaçu. Na aldeia 

há uma bomba que puxa água do ribeirão para o consumo no dia a dia, já que a 

aldeia não possui poço artesiano. A falta de água tratada é o principal problema 

social que perpassa o cotidiano da aldeia, demanda sobre a qual a cacica vem 

negociando com os políticos locais das cidades de Maurilândia e Tocantinópolis para 

a perfuração de um poço artesiano, mas, devido à estrutura política local engrenada 

na oligarquia e numa política que inferioriza os povos Apinajé, não há interesses dos 

prefeitos em concretizar essa demanda da comunidade.  

Outro fato que me chamou a atenção foi à precariedade de acesso à aldeia, 

pois as estradas vicinais se encontravam em péssimas condições, fato comum em 

outras aldeias do território. Essas primeiras impressões me fizeram refletir o descaso 

com as populações indígenas no território nacional, fato recorrente nas diversas 

etnias, devido à luta territorial e o discurso de extermínio a essas populações 

pautadas no crescimento do agronegócio e nos projetos de estados como a 

construção de usinas hidrelétricas, hidrovias e ferrovias. 

Anteriormente eu percorria apenas as principais aldeias do território, como a 

São José, a Mariazinha e a Prata, que possuem poços artesianos, postos de saúde, 

escola e internet. Apesar de apresentarem outros problemas sociais, como a 

precariedade da saúde e invasões territoriais, não possuem problemas relacionados 

a água potável e de acesso. Durante minha estadia na aldeia, levei alguns alimentos 

e itens que seriam utilizados na preparação do bolo paparuto.  

Marlúcia apresentou os seus familiares, irmãs, irmãos, pai, mãe, sobrinhos/as 

e os cunhados, uma família extensa, traço comum nos grupos indígenas. Nos 



80 

 
 

 

primeiros dias, estabeleci conversas com as famílias e com as mulheres sobre as 

práticas culturais, como cantorias, pinturas, artesanato, culinária e festividades. Elas 

narraram acerca do ritual de casamento, fim do luto e eventos de posses das 

lideranças. Outro local que estive com frequência foi o ribeirão da aldeia, principal 

local onde as mulheres falavam sobre relacionamento, vida pessoal e outros fatos 

que ocorriam no território. Nesses momentos trocamos experiências cotidianas ao 

falar de novelas, roupas, perfumes, esmaltes, festas e rituais. Durante a preparação 

do bolo paparuto (Mukén), a mãe da Marlúcia foi à roça buscar macaxeira, para ralar 

e descansar. Depois de alguns minutos, as filhas recolheram as palhas de 

bananeiras, areia, pedras e uma planta ancestral para acender o fogo. 

 

Figura 32 – Preparação da massa de macaxeira na palha de bananeira 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
Fonte: Acervo da autora (2023). 

 

Após a preparação da massa, fomos temperar o bolo com carne de frango e 

linguiça. Nesse processo as mulheres, mantinham a delicadeza em organizar a 

massa de macaxeira na bananeira e colocar as carnes. Marlúcia narrou todo o 

processo, mostrando à sua filha e sobrinhas para que aprendessem com as 

mulheres mais velhas essas práticas ancestrais. 

 

 

 

 



81 

 
 

 

Figura 33 – Preparação do bolo com carne de frango 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Fonte: Acervo da autora (2023). 

 

 
Figura 34 – Organização dos bolos nas palhas de bananeiras para ser assado 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fonte: Acervo da autora (2023). 

 

Em seguida, os bolos foram cobertos com as palhas de bananeiras. As irmãs, 

sobrinhos e irmão da cacica organizaram o espaço em que seria assado o paparuto. 

Depois de queimar as pedras e as palhas, os sobrinhos de Marlúcia cobriram o fogo 

com areia e saco para o bolo ser assado por um tempo médio de três horas. 

 



82 

 
 

 

Figura 35 – Momento de colocar os bolos para assar. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

Fonte: Acervo da autora (2023). 

 

Ao final do dia, Marlúcia retirou o bolo com sua mãe, com o auxílio de uma 

enxada, e colocaram-no em cima de uma mesa, para que todos se servissem. 

 

Figura 36 – Retirada dos bolos da brasa 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fonte: Acervo da autora (2023). 

 

O processo de retirada do bolo foi realizado com os cuidados necessários, 

para que o bolo fosse conservado e não entrasse em contato com a areia ou pedras. 

 

 

 

 

 



83 

 
 

 

Figura 37 – Bolo pronto para ser consumido e partilhado com a comunidade. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fonte: Acervo da autora (2023). 

 

Durante a partilha, a mãe da cacica falou com propriedade que a culinária 

desse bolo é passada de geração a geração, que seus antepassados preparavam 

com frequência no cotidiano da aldeia e que era temperado com animais do cerrado 

(carne de tatu, peba, cotia, peixe ou jacaré). Mas, devido aos contatos recorrentes 

com a cidade, elas passaram a consumir carne de frango, linguiça, vaca e salsichas, 

assim, em algumas ocasiões, elas consomem esse bolo com carnes processadas.  

É importante situar que o bolo paparuto também é um saber ancestral do 

povo Krahô e de outras etnias Timbiras, por possuírem traços culturais em comum, 

como a corrida de Tora, culinária e a língua. 

Figura 38 – Preparação do bolo paparuto entre as mulheres Krahô 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Fonte: Acervo pessoal de Silvano Pereira (2023). 
 

Essa fotografia foi feita por um amigo que esteve presente na festa da Tora 

Grande no território Krahô em junho de 2023. Na realidade das mulheres Krahô, a 

preparação do bolo é feita em maior quantidade e mais bananeiras, elas também 



84 

 
 

 

fazem uso de carnes processada como as mulheres Apinajé e preparam por meio 

das práticas coletivas. Em conversa com a cacica Marlúcia, ela narrou que, no 

encontro das mulheres Timbiras, em dezembro de 2022, as mulheres Krahô 

prepararam o bolo paparuto para as mulheres presentes em maior quantidade, como 

na figura anterior, através dos saberes ancestrais da sua comunidade. Essas trocas 

de diálogos é uma característica dos povos Timbiras, pois são etnias que estão em 

constante contato, tanto por vias culturais quanto políticas.   

 

5.2 Batizado na Cultura Panhĩ  

 

Desde as primeiras vivências com a cacica Marlúcia, nosso contato foi 

constituído de reciprocidade, trocas de saberes e “conversa fora”. Nesse sentido, 

hora ou outra me referia às mulheres da minha família da aldeia São José, dando 

ênfase à minha madrinha Itelvina (Pexi) e o legado que ela deixou para a 

comunidade. Assim, ela me perguntou se eu já tinha uma nova madrinha na cultura, 

já que a minha tinha falecido, falei que não, mas se alguém me convidasse aceitaria. 

Após alguns dias, retornei à sua residência e seu esposo Zé Félix, falou “Marlúcia 

fala para Carina, o que você tinha comentado” e, após alguns segundos, ela falou 

que queria ser minha madrinha e me batizaria com o nome Ammhàk. Fiquei 

emocionada e respondi que aceitava. Assim, tomamos café, falamos sobre a estadia 

na aldeia Barra do Dia e a programação do ritual de batismo.  

O batizado ocorreu no dia 15 de fevereiro de 2025, após vários imprevistos ao longo 

dessa programação, devido às intensas chuvas na região e à agenda lotada da 

cacica Marlúcia. A intenção era reunir mulheres anciãs para participarem do preparo 

do Mukén e do ritual de batismo. Mas, devido aos eventos que ocorriam nas 

diversas aldeias, como campeonatos de futebol, Marlúcia levou apenas sua 

madrinha Mariainha, moradora da aldeia Recanto da Natureza. Dessa maneira, 

poucos anciãos estavam presentes.  

Ao chegar à aldeia, deparei com seus familiares preparando farinha e as 

crianças jogando futebol. 

 

 

 



85 

 
 

 

Figura 39 – Preparo da farinha de mandioca na Aldeia Barra do Dia 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fonte: Acervo da autora (2025). 

 

A aldeia possui uma pequena casa de farinha que atende a comunidade, já 

que a farinha é um importante alimento dos Apinajé, sendo utilizada nas diversas 

refeições do dia a dia. Após nossa chegada à aldeia, Marlúcia, sua irmã e madrinha 

se reuniram com seus pais nesse espaço e começaram a conversar na língua 

materna.  

 

Figura 40 – Marlúcia com seus familiares na casa da farinha 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Acervo da autora (2025). 



86 

 
 

 

Um dos pontos que venho observando na dinâmica das mulheres Apinajé é a 

coletividade em estarem juntas compartilhando os alimentos no cotidiano da aldeia. 

Como pontua a antropóloga Kariú Kariri Lidiane da Conceição Alves (2023), “[...] a 

reciprocidade na partilha do alimento é igualmente um ato de bondade, simplicidade 

e integridade” (p. 186). Essa característica se envereda nas diversas etnias, como 

Kariú Kariri, Apinajé e outros povos que compõem a diversidade étnica.  

Essa característica ocorreu na casa da farinha onde Marlúcia levou carne 

para assar e seus familiares partilharam a farinha e café para que todos comessem.  

Fiquei algum tempo na casa da farinha e, logo após, fui andar na aldeia, 

acompanhada das crianças. Passei na casa dos familiares da Marlúcia e reforcei o 

convite da oficina de preparo do Mukén que ia acontecer no domingo meio-dia. 

Dessa maneira, começamos a conversar sobre esse evento e o meu batizado no 

domingo pela manhã. 

Como parte do ritual, a irmã da Marlúcia me pintaria no dia anterior, ao final 

do dia. Assim, seu esposo, foi atrás de jenipapo para realizar a etapa de pintura 

corporal. 

 

Figura 41 – Jenipapo e utensílios de pintura corporal 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Fonte: Acervo da autora (2025). 

 



87 

 
 

 

Ao final da tarde, a irmã da Marlúcia, Janaina, que na língua materna se 

chama Chino, começou a me pintar e falar sobre diversos assuntos que atravessam 

seu cotidiano, como vida acadêmica e pessoal. 

 

Figura 42 – Pintura corporal para o ritual de batismo 

  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Acervo da autora (2025). 

 

Na cultura Apinajé, o ato de pintar outra pessoa, é uma forma de afeto que 

simboliza amizade e confiança. Nesse caso específico, reverbera nossa 

familiaridade, já que a pintura é uma das etapas do batismo.  

 

 

 

 

 

 

 

 



88 

 
 

 

Figura 43 – Mariainha me buscando no pátio da aldeia 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Fonte: Acervo da autora (2025). 

 

No domingo pela manhã, acordei cedo e fui andar no pátio da aldeia para ver 

o sol nascer. Logo Mariainha foi me buscar no pátio, falando na língua materna e me 

guiando para a sala da casa, onde Marlúcia e seus filhos me esperavam. 

No local do ritual, estava estendido o tecido no chão, para que eu ficasse em 

cima e ouvisse Mariainha falar na língua materna. Nesse momento, os filhos de 

Marlúcia, sua mãe e seus sobrinhos, estavam presentes, pois ela faz questão que 

eles participem e aprendam com os rituais ancestrais.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



89 

 
 

 

Figura 44 – Momento de receber o nome materno 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
Fonte: Acervo da autora (2025). 

 

Após ouvir Mariainha, ela falou que meu nome na língua materna seria 

Amnhi, e não Ammhàk, o nome escolhido anteriormente por Marlúcia. Após a 

nomeação, Marlúcia, sua mãe Marlene e Mariainha se abraçaram e começaram a 

chorar, finalizando o ritual de batismo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



90 

 
 

 

Figura 45 – Choro de finalização do ritual 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Acervo da autora (2025). 

 

No momento do choro, fiquei emocionada ao ver meus parentes findando o 

ritual, evocando a ancestralidade e me acolhendo.  

Após o choro, Mariainha recolheu os tecidos como forma de presente em 

presidir o ritual. As irmãs de Marlúcia receberam as miçangas para fazerem um colar 

para mim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



91 

 
 

 

Figura 46 – Mariainha recebendo os tecidos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Acervo da autora (2025). 

 

Vivenciar o ritual de passagem ecoou em compreender que os Apinajé 

entendem os rituais como mecanismo essencial da cosmovisão, pautado na 

ancestralidade e nos modos de enxergar o universo Panhĩ, pois, como pontua 

Mariza Peirano (2003, p. 11),  

O ritual é um sistema cultural de comunicação simbólica, ele é constituído 
de sequencias ordenadas padronizadas de palavras e atos, em geral 
expressos por múltiplos meios. Estas sequencias têm conteúdo e arranjo 
caracterizados por graus variados de formalidades (convencionalidade), 
estereotipia (rigidez), condensação (fusão) e redundância (repartição).  

No caso do ritual de batismo, observo as etapas que reverberam a 

nominação, vivenciada pelo esquema completo dos ritos de passagem “[...] ritos 

preliminares (separação), liminares (margem) e pós-liminares (agregação).” 

(Gennep, 2011, p. 30). No primeiro momento, fui acolhida e escolhida por Marlúcia 

para ser sua afilhada, logo após, iniciou-se a etapa de pintura corporal, efetuada por 

sua irmã. No domingo pela manhã, fui levada pela anciã para o local de nomeação, 

onde fiquei em cima de um pano, ouvindo Mariainha falar na língua materna e 

apresentar meu nome Panhĩ, logo após, ocorreu o choro ancestral, manifestação de 

aceitação e simbologia à minha inserção na família.  



92 

 
 

 

Após esse rito de passagem, a família de Marlúcia passou a ser minha família 

também, ressignificando nossa relação, pois, uma das características da sociedade 

Apinajé é o acolhimento e afetividade em receber pessoas no núcleo familiar.  

 Outro fato importante a ser pontuado no ritual de passagem é a participação 

das mulheres, visto que, no caso específico do ritual de nominação, elas conduziram 

todas as etapas, além de ensinar para os jovens presentes. Em relação a essa 

característica, Joziléia Kaingang (2023, p. 23) ressalta a participação das mulheres 

como detentoras da tradição: 

[...] nós mulheres indígenas somos promotoras da tradição dos nossos 
povos, em todos os aspectos, seja saúde, educação, demarcação das 
terras, proteção aos nossos territórios. Temos esta conexão, a partir deste 
pensamento, com as mulheres que compreendem seu lugar. 

A observação de Joziléia Kaingang vai ao encontro da realidade das 

mulheres Apinajé, que são promotoras da cultura ancestral, alinhada à coletividade e 

proteção do território simbólico. 

 

5.3 Vivências nas Aldeias São José e Boi Morto  

 

A Aldeia São José é uma das comunidades que tenho familiaridade e 

amizades com as pessoas já que, desde 2019, tenho construído trajetórias 

socioespaciais na casa dos meus parentes na cultura. Dessa maneira, em dezembro 

de 2024, fui convidada para participar da formatura escolar de uma das 

adolescentes que estavam finalizando o ensino médio. 

Ao chegar na aldeia, deparei-me com o preparo do bolo paparuto (Mukén). 

Na ocasião, as mulheres estavam manejando massa, recheio e fogo. As crianças 

estavam ao redor, acompanhando o processo e aprendendo com as mulheres mais 

velhas.  

 

 

 

 

 

 



93 

 
 

 

Figura 47 – Preparação do bolo paparuto na Aldeia São José 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fonte: Acervo da autora (2024). 

 

O bolo ia ser partilhado após o ritual de formatura, na casa da formanda 

Darciara, onde estava sendo organizada a ornamentação e outros tipos de bolos e 

salgados para serem servidos aos convidados.  

A aldeia estava movimentada com pessoas advindas de outras comunidades, 

crianças, jovens, anciãos e familiares dos formandos. Os familiares da Darciara, sua 

mãe Delinan, seus irmãos, tias Delma e Silvana estavam mobilizados na 

organização do ambiente, pinturas e artesanatos a serem usados na formatura.  

 

Figura 48 – Formatura escolar na Escola Estadual Indígena Mãtyk 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 Fonte: Acervo da autora (2024). 



94 

 
 

 

A minha parenta Delinan fez questão de arrumar a filha e organizar os 

colares, brincos e pulseiras em seu corpo. A parceria das mulheres Apinajé é 

manifestada de diversas formas, principalmente nos rituais de passagem. A 

formatura escolar da educação indígena é um ritual pautado nas especificidades da 

cultura, no qual as vestimentas, pinturas, discursos, cantorias e alimentação são 

reverberados a partir da cosmologia, fato vivenciado na formatura da aldeia São 

José.  

O diretor escolar e liderança Cassiano, ressaltou a importância de os 

parentes/as estudarem e entrarem na universidade, para retornar ao território 

ocupando as funções na educação e saúde. Observei que os jovens concluintes 

anseiam entrar na universidade, como a Darciara, que sonha em fazer faculdade na 

UFNT. Sua mãe, Delinan, também compartilha desse sonho, desejando ter um curso 

superior e atuar na escola da aldeia. 

Vivenciar a formatura escolar significou aprender com as práticas 

interculturais de rituais e perpetuação dos saberes ancestrais. Assim sendo, a 

coletividade se manifestou em todo o processo de organização e partilha, pois a 

casa da formanda Darciara reuniu seus parentes e amigos que partilharam os 

paparutos e outros bolos.  

A vivência na aldeia São José foi simbólica ao atenuar a afetividade com 

meus familiares, por meio das festividades que ocorriam na ocasião, além de 

rememorar o legado da minha madrinha Peti.  

A aldeia Boi Morto se localiza próximo da aldeia São José, comunidade 

constituída por poucos moradores, já que é uma aldeia nova. Nesta aldeia, participei 

de um velório no mês de janeiro de 2025, a convite da cacica, já que o seu esposo ia 

fazer o transporte das pessoas para estarem presente nesse ritual fúnebre. 

 

 

 

 

 

 

 

 



95 

 
 

 

Figura 49 – Chegada das pessoas de outras aldeias para o ritual fúnebre 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fonte: Acervo da autora (2025). 

 

O ritual fúnebre Apinajé é composto por crianças, jovens e anciãos, advindos 

de várias aldeias. As pessoas chegavam na aldeia com comidas, redes, panelas e 

outros itens, além de se abrigarem nas casas da comunidade. Na casa da pessoa 

falecida são expostas esteiras no centro da casa, onde o corpo é colocado junto com 

seus pertences, as pessoas vão se revezando manifestado o choro ancestral.  

 

Figura 50 – Esteira exposta no centro da casa da pessoa falecida 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fonte: Acervo da autora (2025). 
 



96 

 
 

 

As esteiras são confeccionadas com a palha do babaçu e utilizadas em 

diversas situações, como no ritual fúnebre, onde o corpo da pessoa falecida é 

colocado sobre ela para ver velado, conforme a cultura do povo.   

Participar deste ritual reverberou em conhecer a cosmovisão de luto desse 

povo, ecoado pela coletividade em perpetuar a ancestralidade a partir da despedida 

de um ente da comunidade.  

 

5.4 O Bem viver e as sabedorias ameríndias 

 

Vivenciar a trajetória política da cacica Marlúcia, tornou possível aprender 

com o bem viver indígena, visto que essa filosofia provém de uma proposta 

ancestral (Feitosa e Bonfim, 2018) que contrapõe a lógica ocidental de 

desenvolvimento. Assim, a ancestralidade se reflete na harmonia entre natureza e 

cosmovisão panhĩ, reverberadas no cotidiano da comunidade.  

O bem viver no povo  Apinajé é permeado nos vários afazeres da aldeia, com 

práticas de fortalecimento das roças ancestrais, cuidado das plantas, frutos, animais 

e o sagrado, o que “implica reconhecer a vida a partir de uma cosmovisão -

concepção ou visão de mundo” (Alcantara e Sampaio, 2017, p. 05). E, na realidade 

Apinajé, a cosmologia orienta as práticas ancestrais dos panhĩ. 

 Nesse sentido, as vivências etnográficas demonstraram a alianças das 

mulheres nas perpetuações das sabedorias ameríndias e cuidadas do território. 

Dentre essas alianças, o fortalecimento da alimentação ancestral é uma das 

alternativas de ecoar o bem viver em consonância com a cosmologia, no qual os 

roçados ilustram o compromisso em cuidar e cultivar as plantas. Conforme Perla 

Ribeiro (2015), as mulheres conversam e cuidam das plantas como se fossem filhas, 

elucidando o cuidado, atenção e afeto ao cultivá-las em suas roças. Essa 

experiência vivenciei com as mulheres da aldeia São José, que ecoaram os 

cuidados com as hortas familiares ao cultivarem coentro, cebolas, pimentas e 

plantas medicinais. As crianças também participavam dessas atividades, 

aprendendo com a mãe, avó e irmãs o manejo das plantas.  

No que concerne à proteção territorial, as mulheres têm demonstrado 

participação ativa em preservar os frutos e árvores nativas, com expedições nas 

terras, assim como nos ribeirões. Diante dessas articulações, a brigada feminina 



97 

 
 

 

voluntária coordenada pela liderança Maria Aparecida, representa a aliança coletiva 

em combater o fogo advindo das várias ameaças que atravessam o território. 

Portanto, o bem viver tem conectado a reciprocidade e amizade entre a natureza e o 

corpo-território das mulheres, alçado pelas territorialidades que elas têm construído 

em suas comunidades.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



98 

 
 

 

6 CONCLUSÃO  

 

Vivenciar a cosmovisão política da cacica Marlúcia ecoou em ressignificar 

minhas raízes, permitindo-me conhecer a história e resistência das mulheres que me 

antecederam. Episódios que delineou conhecimentos ancestrais e admiração em 

minhas bisavós e avós. Assim, entendo que a cultura indígena sempre esteve 

presente no meu dia a dia, uma vez que esses saberes se reverberam no meu 

corpo-território por meio das plantas, chás, alimentação e bem viver. 

Historicizar o protagonismo das mulheres Apinajé significou reconhecer e 

aprender com a atuação política das lideranças alinhadas à cosmologia. Mulheres 

como Maria Barbosa (Irepxi - in memoriam), Maricota (Ireti - in memoriam), Creuza 

Apinagé (Nhiro), Maria Aparecida Apinagé (Amnnhàk), Sheila Sheila Baxy Pereira 

de Castro Apinajé (Baxy) e Andressa Irembete Pereira Apinajé (Iremex), são 

guerreiras que representaram e representam resistência diante das mobilizações 

territoriais, como a demarcação territorial e a PL-490.  

Estar nas aldeias, permitiu conhecer e aprender com as práticas culturais 

que permeiam o cotidiano das mulheres, principalmente aquelas alinhadas à 

espiritualidade, à medicina ancestral e à cultura alimentar. Em diálogo com essas 

vivências, aprendi os saberes tradicionais relacionados ao bolo Múken (paparuto), 

culinária alimentar ancestral perpetuada atualmente em ocasiões específicas como 

rituais, casamentos e formatura escolar.  

As incursões etnográficas possibilitaram dialogar com várias mulheres e 

suas famílias, revelando o dinamismo social das suas comunidades e 

fortalecimento da cosmovisão panhĩ. Nessas trocas, pude compreender suas 

organizações políticas, cunhadas nas seguintes funções: cacica, vice-cacica, 

promotora, conselheira e sadona, demonstrando as estratégias de articulação nas 

esferas de poder dentro de seus territórios. 

No âmbito das roças coletivas, as mulheres estão diretamente ligadas a 

esses espaços, dedicando-se às plantas e hortas e garantindo a segurança das 

suas famílias e da comunidade. As crianças, desde cedo aprendem com suas mães 

a importância desse espaço, e do manejo de cuidado, conectando a cosmologia e 

alimentação.  



99 

 
 

 

Atualmente, as lideranças Apinajé seguem reconhecendo o legado das 

guerreiras que as antecederam, principalmente por terem lutado em defesa de suas 

terras. A liderança Marlúcia inspirou-se nas cacicas de seu território ao assumir o 

cacicado de sua aldeia, sendo que foi sob sua receptividade e convite para ser sua 

afilhada, que pude aprender e conhecer a cosmovisão política que orienta sua 

atuação política. As rotas que a cacica tem construído se revelam, principalmente, 

nas demandas de saúde, fato que a inspirou a assumir o conselho local de saúde 

indígena e, posteriormente, a presidência do órgão.  

Diante das espacialidades que essa liderança vem desenvolvendo, tive a 

oportunidade de vivenciar sua rotina e trajetória socioespaciais em diversas 

ocasiões, tais como reuniões, festividades e funeral. Essas experiências foram 

essenciais para compreender o universo Panhĩ pela ótica das mulheres mostrando 

como vêm fluindo novas percepções sobre as formas de se relacionar com o corpo-

território nos diferentes espaços. 

A concepção de corpo-território conduz as espacialidades do povo Apinajé, 

evocadas no cuidado a terra, ribeirões, frutos do cerrado e na concepção de mundo. 

Nesse sentido, as pinturas corporais são uma das características que demarcam 

essa relação, norteando as práticas simbólicas e o sagrado.  

No caso específico das mulheres panhĩ, o corpo-território é manifestado nas 

sabedorias ancestrais, alinhadas ao cuidado das plantas, sementes, artesanatos, 

alimentação, cantoria, rituais e atuações políticas. Essas perpetuações de saberes 

são sustentadas pelas redes de alianças que elas construíram, fortalecidas nas 

trajetórias socioespaciais de educação, saúde, brigada feminina, Conselho Local de 

Saúde e inserção no cacicado de suas aldeias. A coletividade é outro fator que 

culmina nessas relações, sintonizada com o bem-viver e cosmopercepção indígena. 

Além disso, as meninas mais jovens estão adentrando a universidade, 

inspiradas nas mulheres que estão no espaço acadêmico, o que esboça novas 

trajetórias e vivências em outros territórios. Outro fato recorrente é a integração das 

mulheres nos espaços políticos de suas aldeias. A inserção na política se conecta 

aos saberes ancestrais e no cotidiano político de suas aldeias, já que o prestígio 

social e relação de parentesco é uns dos motores que as impulsionam a estarem 

nos espaços de decisões políticas evidenciado pelo protagonismo e resistência 

diante da colonialidade.  



100 

 
 

 

A etnopolítica construída pela cacica Marlúcia fortalece as transmissões de 

saberes cunhada na aliança, coletividade e territorialidade, pois, como pontua Maria 

Aparecida Apinajé (2023, p. 30), “é na oralidade, revitalização cultural pelos métodos 

próprios de ensino e aprendizagem”, que seu povo aprende.  Outras lideranças têm 

inspirado suas atuações nas mulheres indígenas no âmbito nacional como a ministra 

Sônia Guajajara e Célia Xacriabá e outras parentas que estão nos espaços políticos.  

O envolvimento das mulheres nas mobilizações é constituído em diversas 

ocasiões, principalmente nas demandas em defesa do território.  Essas articulações 

envolvem cantorias, pinturas corporais e cultura e voz ativa nessas ocasiões. Essas 

articulações são alinhadas na coletividade que integra as sociedades indígenas.  

 Portanto, a etnografia decolonial culminou no conhecimento das mulheres 

cacicas e lideranças, as quais protagonizaram a resistência e potência delas e das 

que as antecederam ao assumirem e permanecerem nos espaços políticos de suas 

aldeias, aludindo a novas representações e trajetórias perante os desafios políticos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



101 

 
 

 

REFERÊNCIAS 

 

ALCÂNTARA, L. C. S. ; SAMPAIO, Carlos Alberto Cioce. Bem viver: uma 
perspectiva (de)colonial das comunidades indígenas. Rupturas, v. 7, p. 1-31, 
2017. 
 
APINAJÉ, Maria Aparecida Pereira da Silva. A importância da biodiversidade do 
babaçu no fortalecimento e transmissão dos saberes socioculturais por meio 
da trasndisciplinariedade ancestral Apinayé. 2023. 36 f. TCC (Graduação) - 
Curso de M Educação Intercultural Com Habilidade em Ciências da Natureza, 
Núcleo Takinahakỹ de Formação Superior Indígena, Universidade Federal de Goiás, 
Aldeia Botica, Território Indígena Apianyé, 2023. 
 
AURORA, Braulina. Indígenas Mulheres: corpo território em movimento. 2022. 117 
f. Dissertação (Mestrado) - Curso de Programa de Pós-Graduação em Antropologia 
Social, Departamento de Antropologia, Universidade de Brasília, Brasília, 2022. 
 
APINAJÉ, Júlio Kamêr Ribeiro. Educação kupẽ e cosmologia panhĩ: difícil 
relação?. Articulando e construindo saberes., Goiânia, v.2, n.1, p. 160-168, 2017. 
 
APINAJÉ, Rosilene Fernandes da Costa. Cantorias, brincadeiras e narrativas: 
processos próprios de ensino e aprendizagem Panhĩ/Apinajé e sua contribuição NAS 
práticas escolares. Monografia graduação-Universidade Federal do Tocantins 
Universitário de Tocantinópolis-Curso de Pedagogia, Tocantinópolis 2022.  
 
 ALVES, Lidiane da Conceição. Movências, encantarias e retomadas: uma 
natnografia sobre o corte e a cura dos Kariú Kariri no Maranhão. 2023. 297 f. Tese 
(Doutorado) - Curso de Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social, 
Faculdade de Ciências Sociais, Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2023. 
 
ALBUQUERQUE, Francisco Edvirges. A Educação Escolar Apinayé na 
perspectiva bilíngue e intercultural. Goiânia: Ed. da PUC Goiás, 2011. 
 
BHABHA, K. Homi, O local da Cultura. Belo Horizonte, UFMG, 1998. 
 
BANIWA, Gersem dos Santos Luciano. O Índio Brasileiro: o que você precisa saber 
sobre os povos indígenas no Brasil de hoje / Gersem dos Santos Luciano – Brasília: 
Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e 
Diversidade; LACED/Museu Nacional, 2006. 
 
BANIWA, Braulina. Mulheres: corpos-territórios indígenas em resistência! / 
Braulina Baniwa, Joziléia Kaingang, Giovana Mandulão; organização Kassiane 
Schwingel. – Porto Alegre: Fundação Luterana de Diaconia: Conselho de Missão 
entre Povos Indígenas, 2023. 
 
BARBOSA, V. L. E.. Epistemologias não extrativistas: a etnografia como 
estratégia anticolonial. ARIES - Anuario de Antropología Iberoamericano, v. 1, p. 1-
15, 2020. 

http://lattes.cnpq.br/5051941963927036
http://lattes.cnpq.br/3573777731991830
http://lattes.cnpq.br/3573777731991830


102 

 
 

 

 
BERGAMASCHI, Maria Aparecida; MENEZES, Ana Luisa Teixeira de; MENEZES, 
M.M. Metodologias Insurgentes de Pesquisa: o pensamento indígena em diálogo. 
Espaço Ameríndio (UFRGS), v. 18, p. 1-12, 2024. 
 
BIAZI, Adriana Aparecida Belino Padilha. Espiritualidade e conhecimentos da 
mata na formação dos especialistas de cura Kaingang da Terra Indígena 
Xapecó/SC- Curso de Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social, Centro 
de Filosofia e Ciências Humanas. Universidade Federal de Santa Catarina, 
Florianópolis, 2017.  
 
BIAZI, Adriana Aparecida Belino Padilha de; PADILHA, Jandaíra Belino. Corpo 
território: O conhecimento ancestral resistindo ao tempo, a história e a memória 
da mulher Kaingang. Cadernos Naui: Núcleo de Dinâmicas Urbanas e Patrimônio 
Cultural, Florianópolis, v. 10, n. 19, p. 199-221, jul-dez 2021. Semestral. 
 
BRASIL. Lei nº11.405, de 30 de janeiro de 2023. Dispõe sobre medidas para 
enfrentamento da Emergência em Saúde Pública de Importância Nacional e de 
combate ao garimpo ilegal no território Yanomami a serem adotadas por 
órgãos da administração federal. Brasília. Disponível: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2023/decreto/D11405.htm. 
Acesso: 20 de Março. 2023. 
 
CARDOSO DE OLIVEIRA, Roberto.  A sociologia do Brasil indígena.  Rio de 
Janeiro: Tempo Brasileiro, 1978. 
 
CELENTANI, F. G. (2014). Feminismos desde Abya Yala: Ideas y proposiciones 
de las mujeres de 607 pueblos en nuestra América. Ciudad de México: Corte y 
Confección. 
 
COLLINS, Patricia Hill. Bem mais que ideias: a interseccionalidade como teoria 
social crítica. São Paulo: Boitempo, 2022. Capítulo 1: Interseccionalidade como 
investigação crítica. (pp.37-124). 
 
CORREA, XAKRIABÁ, Célia Nunes. O Barro, o Genipapo e o Giz no fazer 
epistemológico de Autoria Xakriabá: reativação da memória por uma educação 
territorializada/, Célia Nunes Correa Xakriabá. Brasília – DF. 218 p. Centro de 
Desenvolvimento Sustentável,Universididade de Brasília. Mestrado Profissional em 
Sustentabilidade junto a Povos e Terras Tradicionais (MESPT), 2018.  
 
CLASTRES, Pierre. A sociedade contra o Estado. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 
1988. 
 
DAMATTA, Roberto. Um mundo dividido: A estrutura social dos índios Apinayé. 
Petrópolis: Vozes, 1976. 
 
DEMARCHI, André; MORAIS, O. Mais algumas ideias equivocadas sobre os 
índios ou o que não deve mais ser dito sobre eles. Palmas: Nagô, 2015. 

http://lattes.cnpq.br/6634410343670618
http://lattes.cnpq.br/9491379022053570
http://lattes.cnpq.br/9491379022053570
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2023/decreto/D11405.htm


103 

 
 

 

 
FERREIRA, Andrey C. Etnopolítica e Estado centralização e descentralização no 
movimento indígena brasileiro. 
https://doi.org/10.26512/anuarioantropologico.v42i1.2017/6213, v. 42, p. 195-226, 
2017. 
 
FREIRE, J. R. Bessa. Cinco ideias equivocadas sobre o índio. Revista do Centro 
de Estudos do Comportamento Humano, Manaus, AM: 2000. 
 
GOFFMAN, Erving. Estigma: Notas sobre a Manipulação da Identidade 
Deteriorada. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1980. 
 
GOMES, lina. Educação, identidade negra e formação de professores/as: um 
olhar sobre o corpo negro e o cabelo crespo. Educação e Pesquisa, São Paulo, v.29, 
n.1, p. 167-182, jan./jun. 2003. 
 
GIRALDIN, Odair Axpên Pyrak: história, cosmologia, onomástica e amizade formal 
Apinayé. 296 f.Tese(Doutorado em Antropologia) - Universidade Estadual de 
Campinas, Campinas, 2000. 
 
GENNEP, Arnold Van. Os ritos de passagem: estudo sistemático dos ritos da 
porta e da soleira, da hospitalidade, da adoção, gravidez e parto, nascimento, 
infância, puberdade, iniciação, coroação, noivado, casamento, funerais, 
estações, etc.; tradução de Mariano Ferreira, apresentação de Roberto da Matta. 3. 
ed. Petrópolis, Vozes, 2011. 
 
GIRALDIN, Odair. Nomes, tradição oral e identidade: os nomes pessoais entre os 
apinajé. Revista Mosaico, v. 4, n. 2, p. 223-234, jul./dez. 2011. 
 
GONZALVEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Rio de Janeiro: 
Zahar, 2020. 
 
KRAHÔ, Creuza Prumkwyj. Mulheres-cabaças. PISEAGRAMA, Belo Horizonte, 
número 11, página 110 - 117 2017. 
 
KRENAK, A. Caminhos para a cultura do bem viver. Rio de Janeiro: CBL, 2020. 
Disponível em: http://observatorioedhemfoco.com.br/observatorio/caminhos-para-a-
culturado-bem-viver-ailton-krenak-2020/ Acesso: 10 de Agosto de 2023. 
 
LASMAR, Cristiane. Mulheres Indígenas: representações. Rev. Estud. Fem., 
Florianópolis, v. 7, n. 1-2, p. 143, 1999. 
 
LEA, Vanessa. Gênero Feminino Mebengokre (Kayapó): desvelando 
representações desgastadas. Associação Brasileira de Antropologia (ABA). Belo 
Horizonte, 1992, p. 85-115. 
 
 
LUGONES, Maria. Rumo a um feminismo descolonial. Estudos Feministas, v. 3, 
n. 22, p. 935-952, set./dez. 2014. 

http://lattes.cnpq.br/7446126566413577
http://lattes.cnpq.br/7446126566413577
http://lattes.cnpq.br/9208777391257469


104 

 
 

 

 
FEITOSA, M. Z. S.; BOMFIM, Z. A. C. . O BEM VIVER INDÍGENA COMO 
COMPROMISSO ÉTICO-POLÍTICO-AFETIVO COM A COLETIVIDADE. In: 
Encontros Universitários - XI Encontro de Pesquisa e Pós-Graduação, 2018, 
Fortaleza - CE - BRA. Revista Encontros Universitários. Fortaleza - CE - BRA: UFC, 
2018. v. 3. p. 2404-2404. 
 
MALDONADO-TORRES, Nelson. Analítica da colonialidade e da 
decolonialidade: algumas dimensões básicas. In: BERNARDION-COSTA, Joaze; 
MALDONADO-TORRES, Nelson; GROSFOGUEL, Ramón. Decolonialidade e 
pensamento afrodiaspórico. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2018. p. 27-53. 
 
MENDES, Rafael Viana. Mãe Pequena: uma etnobiografia sobre a primeiro cacique 
indígena do Brasil. 2019. 166 f. Tese (Doutorado) - Curso de Programa de Pós-
Graduação em Sociologia, Departamento de Ciências Sociais, Universidade Federal 
do Ceará, Fortaleza, 2019. 
 
MILHOMEM, Sandra Rodrigues da Silva. Ser Mulher indígena: Território, 
Identidade e protagonismo. Dissertação (Mestrado Acadêmico) - Universidade 
Federal do Tocantins – Campus Universitário de Araguaína-Curso de Pós-
Graduação ( Mestrado) em Estudo de Cultura e Território, Araguaína, 2021.  
 
MALINOWSKI, Bronislaw. Argonautas do Pacífico Ocidental. São Paulo: Abril 
Cultural, 1978. 
 
MIGNOLO, Walter. Histórias locais / Projetos globais: colonialidade, saberes 
subalternos e pensamento liminar. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2020. Capítulo 
01: Pensamento Liminar e diferença colonial (p. 77-126).  
 
MIÑOSO, Yuderkys Espinosa. “Etnocentrismo y colonialidad en los feminismos 
latino-americanos: complicidades y consolidación de las hegemonías feministas en 
el espacio transnacional”. In: MIÑOSO, Yuderkys Espinosa; CORREAL, Diana 
Gómez; MUÑOZ, Karina Ochoa (Eds.). Tejiendo de otro modo: Feminismo, 
epistemología y apuestas descoloniales en Abya Yala Popayán: Universidad del 
Cauca, 2014. 
 
NUNES, Margarete Fagundes; ROCHA, Ana Luiza Carvalho da . Etnografias 
decoloniais: possibilidades de crítica cultural aos modelos de -desenvolvimento- e à 
(in)sustentabilidade socioambiental ao sul do Brasil. AMAZÔNICA: REVISTA DE 
ANTROPOLOGIA (ONLINE), v. 13, p. 609-638, 2021. 
 
NIMUENDAJÚ, Curt. Os Apinayé. Belém: Museu Paraense Emilio Goeldi, Belém, 
1983. 146 p. 
 
NUNES, Eduardo S. Aldeias urbanas ou cidades indígenas? Reflexões sobre 
índios e cidades. ESPAÇO AMERÍNDIO (UFRGS), v. 4, n.1, p. 9-30, 2010. 
 
OLIVEIRA, Marize Vieira de. Feminismo indígena. Mulheres indígenas: da 
invisibilidade à luta por direitos. In.: HOLLANDA, Heloísa. Explosão feminista: arte, 

http://lattes.cnpq.br/7320408040885753
http://lattes.cnpq.br/7320408040885753
http://lattes.cnpq.br/9222738367033579
http://lattes.cnpq.br/9222738367033579
http://lattes.cnpq.br/5633849867865936


105 

 
 

 

cultura, política e universidade. 1ª ed. São Paulo: Campanhia das Letras, 2018. p. 
300- 324. 
 
 
POTIGUARA Eva, RATTON Vanessa. Álbum biográfico Guerreiras da 
Ancestralidade. 1. ed. -- Guarujá, SP : Amare, 2022. 
 
SUBSTITUTIVO AO PROJETO DE LEI No 490, DE 2007, E AOS APENSADOS: 
PROJETOS DE LEI No 1.218/07, 2.302/07 E 2.311/07, de 27 de março de 2008. 
Altera a Lei no 6.001, de 19 de dezembro de 1973, para dispor sobre a demarcação 
das terras indígenas. Brasília: Câmara dos Deputados, 2008. Disponível em: 
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=345311
. Acesso: 15 de Set de 2023. 
 
PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter. Abya Yala. Disponível em: 
https://sites.usp.br/prolam/wp-content/uploads/sites/35/2021/09/ABYA-YALA.pdf.  
Acesso em 6 out. 2023. 
 
QUIJANO, Anibal. Colonialidad del poder e classificación social. In: CASTRO-
GÓMEZ, S.; 156 GROSFOGUEL, R. (Org.). El giro decolonial: reflexiones para 
uma diversidad epistémica mas Allá del capitalismo global. Bogotá: Universidad 
Javeriana-Instituto Pensar; Universidad central IESCO, Siglo del Hombre Editores, 
2007. 
 
QUIJANO, Anibal. Colonialidade do Poder e Classificação Social. In:  SANTOS, 
Boaventura de Souza; MENESES, Maria Paula. S. Paulo: Cortez Ed. Epistemologias 
do Sul, 2010.  
 
RABELO, Francine Pereira. Kunhangue mba'e kua: Ss trajetórias das mulheres 
cacicas Guarani mbya de Santa Catarina. Dissertação (mestrado)- Universidade 
Federal de Santa Catarina, Cenro de Filosofia e Ciências Humanas. Programa de 
Pós-Graduação em Antropologia Social, Florianópolis, 2015. 
 
RIBEIRO, Oliveira Perla. Plantas-filha e a beleza das roças: O lugar das plantas 
na cosmologia Apinajé. 2015. 86f. (Mestrado em Ciências do Ambiente) - 
Universidade Federal do Tocantins, Palmas. 2015.  
 
RIBEIRO, Daniela de Figueiredo. A decolonialidade na pesquisa e prática 
psicodramáticas: pela superação de epistemicídios históricos. Revista Brasileira de 
Psicodrama, v. 31, p. 1-12, 2023. 
 
ROCHA., Welitânia de Oliveira. A vida de Nhiro: etnobiografia de uma cacica 
Apinajé. 2016. 58f. TCC (Graduação) - Curso de Ciências Sociais, Universidade 
Federal do Tocantins, UFT: Tocantinópolis, 2016.  
 
ROCHA, Welitânia de Oliveira. O movimento das mulheres indígenas Apinajé: 
Tempo, Política e chefia feminina. 2018. 128f. Dissertação (Mestrado em 
Antropologia) - Universidade de Brasília. DF: Brasília, 2018. 
 

http://lattes.cnpq.br/3524115532897588
http://lattes.cnpq.br/3524115532897588
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=345311
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=345311
https://sites.usp.br/prolam/wp-content/uploads/sites/35/2021/09/ABYA-YALA.pdf
http://lattes.cnpq.br/0852602991814069


106 

 
 

 

 
ROCHA, A. L. C.; ECKERT, Cornelia . Etnografia: saberes e práticas. In: Céli Regina 
Jardim Pinto e César Augusto Barcellos Guazzelli.. (Org.). Ciências Humanas: 
pesquisa e método.. Porto Alegre: Editora da UFRGS, 2008, v. 1, p. -. 
 
 
 
SAMPAIO, Faustino Paula. Indígenas mulheres entre colonialismos e resistência 
de longa duração – séculos XX e XXI. Tese (Doutorado em História) -Universidade 
Federal da Grande Dourados, 2021.  
 
SACCHI, Ângela, GRAMKOW, Márcia Maria. (Orgs.) Gênero e povos indígenas: 
coletânea de textos produzidos para o "Fazendo Gênero " e para a "27ª Reunião 
Brasileira de Antropologia". Rio de Janeiro, Brasília: Museu do Índio/ GIZ/FUNAI, 
2012. 
 
SACCHI, Ângela União, Luta, liberdade e resistências: as organizações de 
mulheres indígenas da Amazônia brasileira. Tese (doutorado) Universidade Federal 
de Pernambuco CFCH. Programa de Pós-graduação em Antropologia. Recife, 2006. 
 
SEGATO, Rita Laura. Rita Laura. Gênero e colonialidade: em busca de chaves de 
leitura e de um vocabulário estratégico descolonial. (2010) », e-cadernos CES 
[Online], 18 | 2012, colocado online no dia 01 dezembro 2012. Acesso: 16/09/2023.  
 
SILVA, Mara Pereira da. Percepções de acadêmicos Apinajé sobre suas 
experiências interculturais no curso de Educação do Campo da 
UFT/Tocantinópolis. Tese (Doutorado) em Letras Ensino de Língua e Literatura, da 
Universidade Federal do Tocantins-UFT, 235f, 2022.  
 
 
SILVA, M.V.; KAMBEBA, M. W. Literatura Indígena Brasileira Contemporânea: 
Criação, crítica e recepção. 01. ed. Porto Alegre: Fi, 2018. v. 01. 424p. 
 
SMITH, Linda Tuhiwai. Descolonizando metodologias: pesquisa e povos 
indígenas. Tradução Roberto G. Barbosa. Curitiba; Ed. UFRP, 2018. 
 
SCHILD, Joziléia Daniza Jagso Inacio Jacodsen. Mulheres Kaingang, seus 
caminhos, políticas e redes na TI Serrinha. Dissertação (Mestrado em 
Antropologia Social) – UFSC, Santa Catarina. 2017. 
 
TORRES, Carina Alves Torres. As interações entre os Kupẽ e os Panhĩ no bairro 
Antônio Pereira (Tocantinópolis – TO). 2017, Trabalho de Conclusão de Curso 
(Licenciatura em Ciências Sociais) Universidade Federal do Tocantins, 
Tocantinópolis, 2017. 
 
TORRES, Carina Alves. Mulheres indígenas Apinajés: trajetórias socioespaciais 
em Tocantinópolis (TO). Dissertação (Mestrado em Estudos Interdisciplinares de 
Cultura e Território). Universidade Federal do Tocantins. Araguaina-TO, 2020. 115f. 
 

http://lattes.cnpq.br/5633849867865936
http://lattes.cnpq.br/5633849867865936
http://lattes.cnpq.br/7446126566413577
http://lattes.cnpq.br/4420193520670483
http://lattes.cnpq.br/4420193520670483


107 

 
 

 

TORRES, Carina Alves. Povo indígena Apinajé: ritual da tora grande (párkaper). 
Articulando e Construindo Saberes, v. 5, p. 1, 2020. 
 
VERON, Valdelici. Tekombo’e Kunhakoty: modo de viver da mulher Kaiowá. 
Dissertação de Mestrado - Centro de Desenvolvimento Sustentável, Universidade de 
Brasília. Mestrado Profissional em Sustentabilidade junto a Povos e Terras 
Tradicionais (MESPT), Brasília. 2018. 

 
                                   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



108 

 
 

 

 

ANEXOS 

 
 

Anexo I – Parecer do Comitê de Ética 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



109 

 
 

 

Anexo II – Autorização FUNAI 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



110 

 
 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



111 

 
 

 

Anexo III – Parecer sobre solicitação em entrada em áreas indígenas 

 
 
 


