
ALGUMA 
COISA

 FALTOU
 AQUI

exposições de artes visuais como
dispositivos anti-epistemicidas

Alan  
Candido

2024



 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS  
Centro de Artes (CA) 

 Programa de pós-graduação em Artes Visuais (PPGARTES) 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado 

 

 

 

Alguma coisa faltou aqui:  

exposições de artes visuais como dispositivos anti-epistemicidas 

 

 

 

 

 

Alan Caetano Cândido 

 

 

 

 

 

Pelotas,  

2024 

 

 



 
 

 

 

 

Alan Caetano Cândido 

 

 

 

 

 

 

Alguma coisa faltou aqui:  

exposições de artes visuais como dispositivos anti-epistemicidas. 

 

 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentada ao 
Programa de pós-graduação em Artes 
Visuais do Centro de Artes da 
Universidade Federal de Pelotas, como 
requisito parcial à obtenção do título de 
mestre em Artes Visuais, sob orientação 
da Profa. Dra. Neiva Maria Fonseca 
Bohns. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pelotas,  

2024 



Universidade Federal de Pelotas / Sistema de Bibliotecas
Catalogação da Publicação

C217a Cândido, Alan Caetano

CanAlguma coisa faltou aqui [recurso eletrônico] : exposições de artes
visuais como dispositivos anti-epistemicidas / Alan Caetano Cândido ;
Neiva Maria Fonseca Bohns, orientadora. — Pelotas, 2024.
Can219 f. : il.

CanDissertação (Mestrado) — Programa de Pós-Graduação em Artes,
Centro de Artes, Universidade Federal de Pelotas, 2024.

Can1. História da arte. 2. Arte afro-brasileira. 3. Rachadura interseccional.
4. Anti-epistemicídio. 5. Exposição Presença Negra. I. Bohns, Neiva Maria
Fonseca, orient. II. Título.

CDD 709

Elaborada por Aline Herbstrith Batista CRB: 10/1737



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Alguma coisa faltou aqui:  

exposições de artes visuais como dispositivos anti-epistemicidas. 

 

 

 

 

 

 

Banca examinadora:  

............................................................................................................................... 

Prof.ª Dr.ª Neiva Maria Fonseca Bohns (Orientadora) 

............................................................................................................................... 

Profº. Drº. Felipe Bernardes Caldas 

............................................................................................................................... 

Profº. Drº. Felipe Merker Castellani 

............................................................................................................................... 

Profª. Dr.ª Sheila Cabo Geraldo.  

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 
 
A conclusão deste trabalho é fruto do apoio de muitas pessoas. Cabe, portanto, meu 

agradecimento a cada uma das partes envolvidas ao longo desse processo. 

 

Agradeço primeiramente a meus pais, que não mediram esforços para que eu tivesse 

acesso às oportunidades que me permitiram chegar até aqui, e aos demais familiares e 

amigos que acreditaram em mim e estiveram sempre ao meu lado; 

 

À minha Orientadora Neiva Bohns que dedicou muito tempo e energia para que o texto 

fosse finalizado com coerência e qualidade; 

       

À professora Sheila Geraldo que aceitou participar desse momento especial para mim, 

contribuindo com o aperfeiçoamento do trabalho através de seus conhecimentos acerca 

do tema de pesquisa; 

 

Ao professor Felipe Merker, que gentilmente me sugeriu uma variedade de fontes e 

bibliografias dedicadas aos estudos afro-diaspóricos; 

 

Ao professor Felipe Caldas, que mesmo à distância, exerceu de maneira exemplar as 

funções de companheiro, avaliador do trabalho; 

 

Aos meus interlocutores Danilson Vasconcelos, Izis Abreu, Igor Simões, Maurício 

Bittencourt e Paulo Ferreira, que forneceram informações de grande valia para o 

desenvolvimento da pesquisa; 

 

Agradeço, por fim, ao Programa de Pós-graduação em Artes da Universidade Federal 

de Pelotas (UFPel) que dispôs das condições necessárias para que este momento fosse 

possível. O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES) – Código de 

Financiamento 001. 

 

 



 
 

 

RESUMO 

 

Esta dissertação se insere no campo da história, teoria e crítica das artes visuais, 

com enfoque na produção de artistas e curadores negros. As questões 

motivadoras da pesquisa foram as seguintes: (1) Qual é o lugar da arte afro-

brasileira na história da arte? (2) Como se manifesta o epistemicídio negro no 

campo das artes visuais? (3) Quais ferramentas teóricas e práticas podem 

funcionar como dispositivos anti-epistemicidas, reparando falhas detectadas nas 

narrativas oficiais?  O texto, que tem como título principal “Alguma coisa faltou 

aqui”, inspirado numa obra de arte contemporânea, enfatiza ausências que não 

podem mais ser omitidas. Já a metáfora da rachadura, que serviu de base para 

as reflexões desenvolvidas no decorrer dos capítulos, nasce da intersecção 

conflitante do campo dos estudos artísticos com o campo dos estudos étnicos. 

Em termos teórico-metodológicos, este trabalho está fundamentado em 

conceitos desenvolvidos por diferentes pensadores, tais como: Michel Foucault, 

que formulou o conceito de “dispositivo”; Boaventura de Sousa Santos, que 

cunhou a expressão “epistemicídio”; Sueli Carneiro, que elaborou as noções de 

“dispositivo de racialidade” e “epistemicídio negro”; e Anne Lafont, que questiona 

o lugar da arte nos mundos negros e o lugar da arte negra no mundo. Tratada 

como estudo de caso e analisada a partir desses aparatos teóricos, a exposição 

de artes visuais Presença Negra (MARGS, 2022), aponta novas perspectivas 

para a superação do epistemicídio da arte negra sul-brasileira. 

 

Palavras-chave: História da Arte no Brasil; Arte Afro-brasileira; Rachadura 

Interseccional; Anti-epistemicídio; Exposição Presença Negra. 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

ABSTRACT 

 

This thesis falls within the field of history, theory and criticism of visual arts, 

focusing on the production of black artists and curators. It is based on the 

following key questions: (1) What is the place of Afro-Brazilian art in art history? 

(2) How does black epistemicide manifest itself in the field of visual arts? (3) What 

theoretical and practical tools can function as anti-epistemicidal devices, 

repairing flaws detected in official narratives? The text, whose main title is 

“Something was missing here”, inspired by a work of contemporary art, 

emphasizes absences that can no longer be omitted. The split metaphor was 

created to serve as the basis for the reflections developed throughout the 

chapters; it arises from the conflicting intersection of the field of artistic studies 

with the field of ethnic studies. In theoretical-methodological terms, this work 

draws upon concepts formulated by different thinkers, such as: Michel Foucault, 

originated of “device” concept; Boaventura de Sousa Santos, who coined the 

expression “epistemicide”; Sueli Carneiro, who developed the notions of “raciality 

device” and “black epistemicide”; and Anne Lafont, who questions the position of 

art in black worlds and the place of black art in the world. Utilizing these 

theoretical frameworks, the thesis treats a specific case study — the visual arts 

exhibition titled "Presença Negra" (MARGS, 2022) — to unveil new perspectives 

for overcoming the epistemicide affecting black art in South Brazil. 

 

Keywords: History of Art in Brazil; Afro-Brazilian art; Intersectional Split; Anti-

epistemicide; Black Presence Exhibition. 

 

 

 

 

 

 



 
 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 – Doris Salcedo, Shibboleth, Tate Modern, UK, 2007. Instalação de arte 
.......................................................................................................................... 22 
Figura 2 – Vislumbrar por entre a fissura. Foto: Comtemporary Art Blog 
.......................................................................................................................... 25 
Figura 3 – A arte de Doris Salcedo na Tate Mordern. Foto: Doris Salcedo 
.......................................................................................................................... 26 
Figura 4 – Fotografia superior: Jorge Prado Teixeira (de pé); Edison Carneiro, 
Guerreiro Ramos, Hamilton Nogueira, Ruth de Sousa, Milca Cruz, Abdias 
Nascimento e uma taquigrafa. Fotografia inferior: Grupo de participantes no I 
Congresso do Negro, vendo-se ao centro o padre Pedro Sckoonaker. Foto: 
acervo Ipeafro ................................................................................................... 31 
Figura 5 – Cartaz referente ao I Festival Mundial das Artes e Culturas Negras 
(1ª FESMAN), em Dacar, Senegal. Foto: acervo digital Ipeafro 
.......................................................................................................................... 34 
Figura 6 – Abdias do Nascimento, O vale de Exu, Nova Iork, 1969. Acrílico sobre 
tela, 80 cm x 127 cm ........................................................................................ 38 
Figura 7 – Djanira Motta, O Cristo na Coluna, s/l, 1995 ................................... 40 
Figura 8 – José Heitor da Silva, Drama dos mendigos negros, Acervo Ipeafro, 
1967. Escultura em madeira, vinhático. Foto: autoria desconhecida ................ 41 
Figura 9 – Capa do livro O negro revoltado, presente no acervo online Ipeafro, 
1968 .................................................................................................................. 46 
Figura 10 – Estevão Silva, Natureza-Morta, Pinacoteca do Estado de São Paulo, 
1888. Óleo sobre tela, 37,00 cm x 48,50 cm ..................................................... 48 
Figura 11 – Mestre Didi, Iwin-igi (O espírito da arvore), s/l, 1995. Escultura. 
Nervura de Palmeira, palha de costa, couro, búzios, contas e miçangas, 170cm 
x 35cm x 16cm .................................................................................................. 53 
Figura 12 – Mosquito da Mangueira em 1966, contemplando a obra de nome 
Relevo Espacial (1959), de Hellio Oiticica. Foto: Alexandre Baratta ................. 54 
Figura 13 – Emanoel Araújo, Menino com catavento, Lenach, 1964. Xilogravura 
em cores impressa s/ papel, 37 cm x 53,5 cm .................................................. 60 
Figura 14 – Maurício Bittencourt, Alguma coisa faltou aqui, Galeria Sala, Centro 
de Artes, UFPel, 2022. Impressão sobre papel. Foto: Maurcício Bittencourt     64 
Figura 15 – Fachada do MARGS. Foto: MARGS ............................................. 69 
Figura 16 – Entrada do MARGS. Foto: MARGS .............................................. 69 
Figura 17 – Hall de Entrada do MARGS. Foto: MARGS .................................. 69 
Figura 18 – Preta Mina, Agô, Acervo MARGS, 2022. Perfomance. Foto: Dani 
Barcellos ........................................................................................................... 70 
Figura 19 – Preta Mina, Agô, Acervo MARGS, 2022. Perfomance. Foto: Dani 
Barcellos ........................................................................................................... 70 
Figura 20 – Claraboia que ilumina os salões expositivos. Foto: MARG ........... 72 
Figura 21 – Silvana Rodrigues, Relaxamento afro, Coleção da artista, 2021. 
Lambes, 200cm x 600cm – “(...) foi utilizado para envolver o prédio do Margs, em 
convite para visitar a mostra” (Anselmo Cunha, agência RBS) ......................... 72 
Figura 22 – Paulo Corrêa, Terragrita, Coleção do artista, 2021-2022. Material 
reciclado (papelão ondulado, tecidos, metais, cordas, alumínios, dente de 
animal), giz e pigmentos naturais, dimensões variadas. Foto: MARGS ............ 81 



 
 

Figura 23 – Jaime Lauriano, Não respeitamos símbolos racistas, Coleção 
Sartori, 2021. Pemba branca (giz utilizado em rituais de Umbanda) e lápis 
dermatográfico sobre algodão preto, 158 x 198 cm. Foto: Anderson Astor ...... 82 
Figura 24 – Maurício Bittencourt, Alguma coisa faltou aqui, Acervo do artista, 
2022. Adesivo, impressão sobre papel. Foto: Maurício Bittencourt .................. 87 
Figura 25 – Michel França, Negro em um mundo branco: evidências de 
pesquisas empíricas, Nexo, 2020. Foto: Carlos Garcia Rawlins ....................... 92 
Figura 26 – Grada Kilomba, Projeto Desejo, 32º Bienal de São Paulo, 2016. 
Vídeo instalação ............................................................................................. 100 
Figura 27 – Pamela Zorn, Este solo é ruim para certos tipos de flores, MARGS, 
2021. Acrílica sobre tela. Foto: Ricardo Romanoff .......................................... 102 
Figura 28 – Registro fotográfico de Presença Negra como exposição itinerante 
no Museu de Arte Leopoldo Gotuzzo, em Pelotas (MALG). Foto: Acervo pessoal 
........................................................................................................................ 103 
Figura 29 – Pamela Zorn, Este solo é ruim para certos tipos de flores, MARGS, 
2021. Acrílica sobre tela (Detalhe). Foto: Acervo pessoal ............................... 104 
Figura 30 – Registro fotográfico de Presença Negra como exposição visitante 
no Museu de Arte Leopoldo Gotuzzo, em Pelotas (MALG) (detalhe). Foto: Acervo 
pessoal ........................................................................................................... 105 
Figura 31 – A dor tem cor, matéria publicada por Astrid Prange na DW Brasil, 
em 2020.80 Foto: G. Kassab ........................................................................... 118 
Figura 32 – Maurício Bittencourt, Alguma coisa faltou aqui, Acervo do artista, 
2022. Cartaz, impressão sobre papel. Exposição Uma parte do todo, Galeria Sala 
– Centro de Artes UFPel, 2022. Foto: Maurício Bittencourt ............................. 121 
Figura 33 – Gui Menezes, sem título, s/d. Grafite. Foto: Ricardo Romanoff    122 
Figura 34 – Rita Lèndé, Arriada, MARGS, 2022. Perfomance. Foto: Dani 
Barcellos ......................................................................................................... 124 
Figura 35 – Jaci dos Santos, Navio negreiro, Coleção Ney Ortiz, 1990. Madeira, 
110 cm x 28 cm x 23 cm .................................................................................. 128 
Figura 36 – Deusa Nimba durante cerimônia. Foto: Joelza Ester Domingues  129 
Figura 37 – Deusa Nimba, final do séc. XVIII ou início do XIX. Madeira, 45,5 x 
16 x 17,5 cm. Patrimônio Histórico e Cultural de Santo Ângelo (RS). Foto: 
Ricardo Romanoff ........................................................................................... 131 
Figura 38 – Exposição Presença negra no MARGS. Foto: Anderson Astor       132 
Figura 39 – Exposição Presença negra no MARGS. Foto: Anderson Astor     134 
Figura 40 – Flávio Cerqueira, Logo ali, Acervo MARGS, 2014. Bronze, madeira, 
tecido e corda, 40cm x 20cm x 50 cm. Foto: Romulo Fialdini .......................... 140 
Figura 41 – Composição de obras. Foto: acervo pessoal ............................... 141 
Figura 42 – Ana Langone, Lã vermelha, coleção da artista, 2022. Instalação, 
130cm x 155cm ............................................................................................... 142 
Figura 43 – Composição de obras, Mãe amamentando menino branco (1988), 
Maternidade (s/d) e Minha primeira casa foi o ventre de uma mulher negra 
(2022). Foto: Izis Abreu ................................................................................... 145 
Figura 44 – Paulo Ferreira, Minha primeira casa foi o ventre de uma mulher 
negra, Acervo MARGS, 2022. Caderno de desenhos, 28 cm x 21 cm ............ 146 
Figura 45 – Judith Bacci, Mãe preta amamentando filho branco, 1988. Gesso, 
39cm, x 41 cm, 37 cm. Acervo Museu de Arte Leopoldo Gotuzzo (MALG – 
UFPel)94. Foto: Daniel Moura ........................................................................ 147 
Figura 46 – Jornal Diário de Pelotas, n. 165, quarta-feira, 26 de julho de 1876. 
p. 3. Foto: Marta Bonow, 2014 ........................................................................ 149 



 
 

Figura 47 – Rommulo Vieira Conceição, Sala-Banheiro-Serviço, Acervo 
MARGS, 2007-2008. Instalação 270cm x 300cm x 300cm. Aquisição por doação 
do artista, 2021 ............................................................................................... 151 
Figura 48 – Rommulo Vieira Conceição, Sala-Banheiro-Serviço, Acervo 
MARGS, 2007-2008. Instalação 270cm x 300cm x 300cm. Aquisição por doação 
do artista, 2021 ............................................................................................... 152 
Figura 49 – Thiago Madruga, Mundo negro, 2022. Vídeo instalação, frame 
00:00:05 .......................................................................................................... 155 
Figura 50 – Thiago Madruga, Mundo negro, Coleção do artista, 2022. Vídeo 
instalação, frame 00:00:38 .............................................................................. 157 

 
 
 

 
SUMÁRIO 

 

 
INTRODUÇÃO ………………………………………………………..….…. 14 

1. Capítulo I –  Entre arte e etnia: uma rachadura interseccional 
................................................................................................................ 20 

1.1. Do Teatro ao Museu ............................................................................... 40 
1.2. Arte Negra ou Arte Afro-brasileira? ........................................................ 47 
1.3. Emanoel Araújo e o Museu Afro Brasil: um porta-voz de discursos ..... 58 

2. Capítulo II –  O campo das artes visuais e as relações étnico-raciais 
no Brasil: convergências e divergências 
................................................................................................................ 66 

2.1. Epistemicídio e racialidade ……........................………………................ 81 
2.2. O sujeito padrão e a (des)universalização negra …….………........……. 92 
2.3. O dispositivo racial como ferramenta epistemicida ............................... 113 
3.    Capítulo III – A exposição Presença negra como dispositivo anti-

epistemicida ....................................................................................... 123 
3.1.     A presença da África ............................................................................. 129 
3.2.     A exposição Presença Negra no MARGS ............................................. 135 
3.3.    Uma exposição feita por negros, para negros ...................................... 158 
4.       CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................. 167  
5.       REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS .................................................... 174 
6.       APÊNDICES ......................................................................................... 182 
6.1.    APÊNDICE A ........................................................................................ 183 
6.2.    APÊNDICE B ........................................................................................ 185 
6.3.    APÊNDICE C ........................................................................................ 186 
6.4.    APÊNDICE D ........................................................................................ 190 
7.       ANEXOS ............................................................................................... 191 
7.1.    ANEXO A .............................................................................................. 192 
 

 

 



 
 

 

 



13 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Exu matou um pássaro ontem com uma pedra que só jogou hoje.



14 
 

 

INTRODUÇÃO 

 

Este trabalho tem como título principal um enunciado extraído de uma 

obra de arte contemporânea: alguma coisa faltou aqui (2022)1. A frase explora a 

percepção de espaço como um não-lugar, dando a ele uma dimensão que 

intensifica o significado de ausência. A noção de “falta”, é, neste contexto, mais 

potente do que inexistência. Afinal, o que existe também pode estar oculto, ou 

nunca ter sido revelado.  

As questões motivadoras desta pesquisa podem ser apresentadas na 

seguinte sequência: (1) Qual é o lugar da arte afro-brasileira na história da arte? 

(2) Como se manifesta o epistemicídio negro no campo das artes visuais? (3) 

Quais ferramentas teóricas e práticas podem funcionar como dispositivos anti-

epistemicidas, reparando falhas detectadas nas narrativas oficiais? 

No que tange à produção de ideologias, mitos, e, consequentemente, 

estereótipos que circundam a identidade negra, inúmeras ausências são 

identificáveis. Nesse sentido, tornar-se negro, conforme o senso comum, parte 

de um exercício de submeter-se a uma subjetividade negra inventada pela lógica 

colonial, assim como, para ser considerada arte, a estética afro-brasileira vale-

se de critérios que exigem, implicitamente, a representação de elementos que 

atendem a uma perspectiva de mundo que é ocidental e branca. 

É a cultura que produz as ausências. Por meio de definições próprias 

como razão, conhecimento e crença, pensadores do Ocidente classificaram os 

próprios valores como universais na disputa pelo controle do mundo. Obtiveram 

indiscutíveis conquistas. Porém, produziram lacunas, descontinuidades; 

rachaduras. Nessa falha eloquente, que não faz falta a quem não se importa, 

existem memórias que, em certas circunstâncias, não convém serem lembradas. 

No abismo aberto pela fenda, é dificilmente lembrado aquilo que foi escondido; 

mas algo faz falta. A falta desse “algo” marca um lugar não ocupado, e, o vazio, 

como sintoma de apagamento, incomoda. 

 
1 Obra de autoria do artista e pesquisador Maurício Bittencourt, mestre em Processos de Criação 
e Poéticas do Cotidiano pelo Programa de Pós-Graduação em Artes da Universidade Federal de 
Pelotas, RS, 2023.  
 



15 
 

Nas mitologias africanas, entidades invisíveis convivem com os seres 

reais e desafiam as noções convencionais de tempo. Pela metafísica de 

Exu/Bará, realidades desenhadas pelo passado são passiveis de transformação 

através de ações no presente. Bará é início, meio, e a eternidade. Dele, nasce o 

fio que nos conduz do presente a um passado marcado por inúmeros 

acontecimentos. Sob uma perspectiva espiralar do tempo, o mito (ou itã) que 

idealiza o Orixá Exu/Bará como entidade atemporal, parece romper a lógica da 

cronologia ocidental e o aspecto convencional de causalidade. A metáfora de 

Bará oferece uma assimilação de tempo em que passado, presente e futuro 

coexistem de maneira simultânea. A figura de Exu incorpora, portanto, a entidade 

detentora das dimensões temporais no universo; indica caminhos e coordena as 

rotas de movimento que dão sentido à vida humana.  

Este trabalho consiste numa dissertação inserida no campo da história, 

teoria e crítica das artes visuais, com enfoque na produção teórica e prática de 

artistas e curadores negros, fundamentadas em conceitos desenvolvidos por   

diferentes pensadores. O texto nasce da metáfora das rachaduras, que, por sua 

vez, denuncia ausências existentes na intersecção do campo dos estudos 

artísticos com o campo dos estudos étnicos. 

 Considerando que rachaduras decorrem de ações naturais somadas a 

fatores físicos como o tempo, peso, capacidade de sustentação, é natural que 

as mesmas se intrometam em um determinado espaço ou superfície, 

estampando suas marcas, impondo, eventualmente, lacunas carregadas de 

questões sem respostas. A fissura que fragmenta conceitos artísticos em meio 

às artes de origem africana adaptadas à atmosfera brasileira, transborda os 

espaços de museus, galerias, localiza na história e nas relações interétnicas seu 

princípio de ação. 

Helio Menezes, em seu texto Coreografias do impossível, encruzilhadas 

do tempo (2023), presente no catálogo da 35ª Bienal de São Paulo, fala de 

Kitembo, inquice cultuado no candomblé de Angola, capaz de atravessar todos 

os seres e tempos; Deus do infinito. Diferente dos orixás, espíritos divinizados, 

o inquices são entidades elementares que habitam a natureza. Regente da 

atmosfera, das tempestades e ventos, Tempo, como também é invocado, é 

equivalente ao Orixá Irocô para os Iorubás, e a São Lourenço para os católicos. 

Nos mitos, Nkisi Kitembo questiona, incomodado, o rápido fluxo dos dias 



16 
 

reduzidos em horas miúdas, que passam implacavelmente. Sua mãe, Nzambi, 

em resposta à queixa do filho, lhe concede o dom de controlar o ritmo das coisas. 

Desde então, esse espírito passou a habitar as Samaúmas e as Gameleiras-

brancas, árvores sagradas que guardam a força de ação das mudanças, das 

estações do ano e do próprio tempo. 

A historiadora Anne Lafont, em A arte dos mundos negros (2023) escreve, 

a partir da França, uma História da Arte atenta à noção ampliada de arte africana. 

Para a autora, a efervescência própria ou resultante das ideologias produzidas 

sobre a África, expressa uma arte persistente e vivaz, que transbordou o próprio 

território e ganhou uma dimensão que é mundial. As comunidades descendentes 

da estética africana, particularmente original e excitante, reivindicam o lugar da 

arte negra no mundo e, simultaneamente, o lugar da arte nos mundos negros. 

Em um contexto híbrido, desafiador, regulado pelas teorias universais das 

ciências sociais, a autora identifica a presença africana “no fundamento das mais 

variadas experiências humanas” devido a uma apropriação inicial sobre a cultura 

da África e a um sequestro de cerca de doze milhões de africanas e africanos 

que foram deportados e vendidos durante os séculos de comércio atlântico e de 

regimes escravagistas em variados países ao redor do globo – “De fato a África 

está na Cidade do Cabo e no Cairo, em Ndar, em Addis-Abeba mas também em 

Londres e Paris, no Harlem, em Charleston, em Lima, e ainda no império 

português no Oriente durante a Renascença” (p. 8). Completo: a África está na 

Bahia, no Rio de Janeiro e no Rio Grande do Sul. A África está aqui. 

Ao traçar um paralelo histórico que classifica a modernidade e a 

colonialidade como as principais forças de sustentação da civilização ocidental 

do século XVI em diante, Walter Mignolo, em Colonialidade: O lado mais escuro 

da modernidade (2017), parece nos oferecer as bases necessárias para 

revelarmos o que se escondia por trás das gloriosas conquistas modernas da 

época. O autor se baseia nas considerações de Anibal Quijano para interpretar 

a ideia da colonialidade como consequência da modernidade. Walter inicia 

caracterizando a modernidade como um acontecimento complexo, ocorrido 

durante o curso histórico da Europa e da civilização ocidental que celebram suas 

conquistas na medida em que mascaram a colonialidade, seu lado sombrio.  

A colonialidade, então, existiria como consequência das ações 

desempenhadas em prol de um desenvolvimento moderno pleno. Para o autor, 



17 
 

“a expressão comum e contemporânea de ‘modernidades globais’ implica 

‘colonialidades globais’”. Logo, “se não pode haver modernidade sem 

colonialidade, não pode também haver modernidades globais sem 

colonialidades globais” (Mignolo, 2017, p. 2), e consequentemente, o que existe 

nesse contexto, tende a se rotinizar por um sistema de funcionamento que tudo 

influencia – mas nem tudo controla. O que é dado como ausente, não deixa de 

existir por estar escondido, e, desatender, ignorar, é também abrir mão de 

controle. Dessa linha tênue entre o oculto e o nada, nascem as fissuras e os 

abismos. 

O impacto causado por Shibolleth (2007), instalação de Doris Salcedo, 

inspira, em mim, o potencial poético que dá sentido à temática do trabalho por 

meio de uma rachadura feita no Turbine Hall, da Tate Modern, Londres (UK). A 

ideia de “rachadura interseccional” apresentada no primeiro capítulo, assume a 

forma de um conjunto de ações empreendidas por dispositivos de um mesmo 

universo – a diáspora africana –, que a todo momento se chocam, fazendo deste, 

um espaço de intersecção, um território de discursos que conflituam entre si na 

medida em que se complementam. Com o auxílio de pensadores como Mauricio 

de Castro e Myrian dos Santos, Daria Jaremtchuk, Roberto Conduru, 

Kabenguele Munanga, entre outros pensadores, investigarei os campos de 

expressão que compõem os diferentes conceitos em torno da arte brasileira de 

matriz africana.  

Serão abordados conceitos dedicados a legitimar um modelo de 

expressão artística que contemple uma noção de arte africana naturalizada no 

Brasil. Como forma de seguir os percursos que originaram a temática afro-

brasileira nas artes visuais, lanço um olhar sobre a obra e vida de artistas como 

Abdias Nascimento e Emanoel Araújo, personalidades de grande relevância no 

cenário da arte negra brasileira e na luta negra por direitos civis. Impressões de 

críticos sobre os objetivos e o foco de análise das artes negra, afro-brasileira, 

afrodescendente ou afro-diaspórica, serão também considerados.  

No segundo capítulo, como forma de identificar o fator causador dessa 

rachadura que se põe no interior do sistema das artes, interpretarei, dentre 

breves análises acerca de exposições interessadas na temática afro, dados 

fornecidos em entrevistas por Izis Abreu e Igor Simões, curadores da exposição 

Presença Negra, sediada em 2022 no Museu de Arte do Rio Grande do Sul 



18 
 

(MARGS), e pelo artista Paulo Ferreira, que integrou o projeto expondo um de 

seus trabalhos. Baseado nas ideias desenvolvidas por Anne Lafont, Helio 

Menezes, Michel Foucault, Boaventura de Souza Santos, Sueli Carneiro, Grada 

Kilomba, Silvio Almeida, Gislene dos Santos, entre outros autores, procurarei 

identificar na banalidade dos sistemas sociais a estratégia colonial de dominação 

das etnias e culturas consideradas inferiores perante a branquitude, que afirma 

um padrão oposto ao da negritude.  

Michel Foucault cria conexões necessárias para definir a ideia de 

dispositivos como ações, discursos, medidas. Sueli Carneiro se baseia nessa 

formulação para investigar se é possível tomar a racialidade como dispositivo de 

poder. A autora passa então a trabalhar, através de uma perspectiva étnico-

cultural, com o conceito de epistemicídio, originalmente cunhado por Boaventura 

de Sousa Santos. Relacionando processos de apagamento e deslegitimação 

sociais empreendidos pela ação do epistemicídio e de dispositivos que agem 

contra a identidade negra, buscarei compreender que discursos adotam as 

exposições de arte afro-brasileira e por quais temáticas se interessam, 

considerando o contexto social no qual estão inseridas.  

Com base nos aspectos de realização da mostra e nos dados fornecidos 

pelos entrevistados, o terceiro capítulo se dedica a interpretar informações 

coletadas nas entrevistas, e a analisar obras que foram expostas. São 

apresentados os referenciais que estruturam alguns trabalhos e pesquisas 

realizadas pelos curadores e os critérios utilizados na montagem da exposição 

e na revisão crítica dos acervos. Também são tratadas questões acerca da 

seleção e do levantamento de obras e artistas, e sobre como se dá a relação 

entre as pesquisas de caráter histórico, teórico e a prática curatorial. 

Me dedico aqui a empreender um “dispositivo anti-epistemicida” que 

subverta a ação do epistemicídio da arte negra brasileira por meio de análises 

feitas a um conjunto de obras exibidas em Presença Negra (2022). O objetivo é 

identificar na mostra impressões compartilhadas pelos entrevistados, e conectá-

las aos raciocínios desenvolvidos à luz dos estudos sociais contextualizados no 

capítulo anterior. Portanto, busco, assim, me opor à lógica colonial do Ocidente 

que se apoia sobre uma perspectiva de mundo que construiu a imagem do negro 

segundo estereótipos retroalimentados por uma cultura de representações 

racistas.  



19 
 

 
 
 
 

       
 
 
 
          existe 
         e  não     
..... ....existe 



 
 

 

 

 

1.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

      

      uma rachadura interseccional 

 

 

 

 

 

 

 

 

"Só por que a rachadura não aparece, não significa que não esteja lá.” 

 Estelle Laure 

 

 

Entre 

 

arte 

e etnia 



21 
 

 

 

 

 

 

Este trabalho nasce do desejo de identificar na história da arte e nas 

exposições brasileiras, temáticas voltadas para os estudos étnicos nas artes 

visuais. Nessa investigação, percebo entre os domínios da arte e da etnia, um 

cruzamento de perspectivas que são validadas e refutadas numa disputa por 

legitimidade, quando, na verdade, a problemática é: o que falta para as 

exposições de arte afro-brasileira? Será mesmo legitimação? 

Neste primeiro momento contarei com Abdias do Nascimento2 e Emanoel 

Araújo3, entre outros artistas e pensadores como forma de investigar as noções 

que compõem os conceitos de Arte Negra, de Arte Afro-brasileira utilizados por 

alguns autores e das demais designações acerca desta ampla temática. 

Teóricos e artistas serão mencionados ao longo do capítulo de acordo com suas 

contribuições para as respectivas áreas às quais se dedicam, sendo, contudo, 

de Nascimento e Araújo o enfoque mais representativo dentre os demais nomes 

citados. Para além das teorias abordadas neste capítulo, utilizarei a ideia de 

rachadura interseccional, expressão que cunho como forma de simbolizar a 

fragmentação das abordagens artísticas que lidam com a temática da etnia.  

 
2 Abdias do Nascimento foi um escritor, artista plástico, político e ativista nascido no ano de 1914 
no Rio de Janeiro. Durante sua vida se destacou como um dos maiores expoentes da cultura 
negra no Brasil e uma importante personalidade na luta por direitos civis da população negra no 
mundo. Através de instituições como o Teatro Experimental do Negro (TEN), o Museu de Arte 
Negra (MAN) e o Instituto de Pesquisas e Estudos Afro-brasileiros (IPEAFRO), fundadas por ele, 
Nascimento empreendeu uma série de inciativas de reparação social voltadas para a população 
negra. Lecionou em Universidade fora do país, onde também exibiu suas produções artísticas 
em exposições, sendo inclusive indicado ao Prêmio Nobel da Paz em 2010. Abdias veio a falecer 
em 2011 também no Rio de Janeiro. 
 
3 Emanoel Alves de Araújo, natural de Santo Amaro da Purificação (BA), nasceu no ano de 1940. 
Artista multimídia, atua como escultor, ilustrador, desenhista, figurinista, cenógrafo, pintor, 
gravurista, curador e museólogo. Em 1959, lançou sua primeira exposição individual, mudando-
se em seguida, para Salvador, onde cursou Belas Artes na Universidade Federal da Bahia 
(UFBA). Desde então, sua carreira passou a deslanchar e, entre 1981 e 1983, dirigiu o Museu 
de Arte da Bahia (MAB). Lecionou Artes Gráficas e Escultura no Artes College, na City University 
e durante seu percurso esteve à frente de importantes cargos em instituições de renome, como 
a Pinacoteca de São Paulo e o Museu Afro Brasil. Sua grande importância na curadoria de 
exposições direcionadas às questões afro-diaspóricas e na constituição do conceito de arte afro-
brasileira, são também pontos de destaque em sua trajetória. 
 



22 
 

A artista colombiana Doris Salcedo em Shibboleth (2007), instalação 

disposta na Tate Modern, importante galeria de Londres, trabalha com a questão 

da ruptura a partir da representação de uma cisão que divide o chão do Turbine 

Hall. Ela fala do lugar do imigrante, que busca superar as diferenças culturais e 

outros fatores de instabilidade quando vence as fronteiras à procura de algo 

transformador, no sentido mais amplo da palavra. Para Salcedo, se expondo ao 

novo, o sujeito vive o risco da rejeição e do ódio racial causados pelo choque 

cultural que, em dado momento, se instaura. Nesse sentido, a artista interpreta 

a rachadura como o limbo onde habita o itinerante: 

 

Esta peça tentar introduzir outra perspectiva no Turbine Hall, e a ideia 
é que todos olhemos para baixo e talvez tentemos encontrar a 
experiência dessas pessoas a quem me referi em algum lugar, 
escondido dentro desta profunda divisão que está sendo gerada no 
Turbine Hall. A presença do imigrante é sempre indesejável, a 
presença do imigrante é vista como um perigo para a cultura da Europa 
(Salcedo, 2008, informação em vídeo). 

 

 

Imagem 1. Doris Salcedo, Shibboleth, Tate Modern, UK, 2007. Instalação de arte.  



23 
 

 



24 
 

 



25 
 

Em entrevista concedida à equipe da galeria, no mesmo ano em que o 

trabalho foi exposto, Salcedo diz pensar o trabalho a partir dos cruzamentos de 

fronteiras. Ao mesmo tempo que a artista traz à tona o lugar do imigrante, ela o 

localiza em meio a essa rachadura, buscando se encontrar. Nesse panorama, 

ela foca nos perigos de cruzar as fronteiras e nas relações que se estabelecem 

a partir das intersecções entre indivíduos de diferentes lugares.  

A instalação que apresenta uma rachadura sob medida linear de cento e 

sessenta e sete metros (177 metros), acompanha uma malha que permite às 

pessoas observarem a falha interior ou exteriormente. Segundo Salcedo, fica a 

critério do espectador a maneira como ele quer ver; o fato é que essa ruptura 

mantém as pessoas afastadas. Do meu lugar no sistema das artes, me vejo 

tentando reunir esses fragmentos de conceitos em disputa para compreender o 

que lhes diferencia e que discurso eles buscam legitimar. 

A ideia de “rachadura interseccional” aqui desenvolvida, simboliza a 

fissura que divide as denominações artísticas que falam comumente da diáspora 

africana. Partindo do sentido de “difusão” empregado ao termo diáspora, essa 

característica se aplica à história, à arte e à cultura produzidas na África, que por 

sua vez, foram fragmentadas e disseminadas pela colonização. Nesse universo 

conceitual de alta heterogeneidade, compreendo etnia como ponte e me coloco 

como itinerante, migrando de um domínio a outro, procurando por entendimento 

nessa encruzilhada de diferentes raciocínios.  

 

 
Imagem 2. Vislumbrar por entre a fissura. Foto: Comtemporary Art Blog. 



26 
 

Imagem 3. A arte de Doris Salcedo na Tate Mordern. Foto: Doris Salcedo. 

 

Em Abdias do Nascimento e o Museu de Arte Negra (2019) Mauricio de 

Castro4, e Myrian dos Santos5, buscam resgatar a trajetória de vida do ativista, 

escritor e artista, focando principalmente naquele que é um de seus maiores 

projetos: o Museu de Arte Negra. Além do interesse pelas artes e pela escrita, 

 
4 Mauricio Barros de Castro nasceu em 1973 em Niterói, RJ, onde ainda vive. Graduou-se em 
Comunicação Social pelas Faculdades Integradas Hélio Alonso (FACHA) entre 1991 e 1996. No 
ano de 2000 iniciou o Mestrado em Memória Social pela Universidade Federal do Estado do Rio 
de Janeiro (UNIRIO), e logo, em 2002, ingressou no doutorado em História Social pela 
Universidade de São Paulo (USP). Realizou seu pós-doutorado entre 2010 e 2015, na 
Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ). Dentre suas atividades, desempenha a maior 
parte delas na UERJ, sendo hoje, professor adjunto do Instituto de Artes e professor permanente 
do programa de pós-graduação em Artes da mesma universidade. 
 
5 É graduada em História entre 1978 e 1983, na Universidade Federal Fluminense (UFF). Em 
1986 entrou no mestrado em Sociologia pelo Instituto Universitário de Pesquisas do Rio de 
Janeiro (IUPERJ). Em 1993, doutorou-se em Sociologia pela New School for Social Research 
(NSSR) em Nova Iorque, e, especializou-se em Memory and Textuality pela The School of 
Cristicism and Theory (Cornell University) no ano de 1996. Concluiu ainda, quatro pós-
doutorados entre 2000 e 2015, sendo o primeiro realizado na University of Cambridge (CAM), 
Inglaterra, e o último na Universidade de São Paulo (USP). Atualmente é professora titular da 
Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ) e coordenadora do grupo de pesquisa Arte, 
Cultura e Poder. 



27 
 

Nascimento se destacou como militante político dos direitos civis dos negros, 

sendo hoje, um referencial no que tange às questões de negritude no Brasil. 

Abdias do Nascimento era natural de Franca, município situado no interior 

do estado de São Paulo. Nascido em uma família negra, conheceu o ativismo 

ainda jovem. Quando adolescente, participou da Frente Negra Brasileira (1931), 

organização que se tornou partido político voltado para a conquista de direitos 

dos negros em 1936, mas que foi invalidada no ano seguinte (1937). A ditadura 

do Estado Novo de Getúlio Vargas, em vigor de 1937 à 1945, não permitia o 

funcionamento de partidos e organizações sociais. 

Segundo os autores, uma grande movimentação popular emergiu com o 

final do Estado Novo. O desenvolvimento urbano-industrial que encorajou 

propostas nacionalistas de determinada parte da população, impulsionou 

consequentemente a linha de frente negra que passou a organizar conferências 

que reuniam grandes lideranças em nível nacional (pp. 176-177). Para Amilcar 

Pereira em O Mundo Negro: a constituição do movimento negro contemporâneo 

no Brasil (2010), esse período abrigou a segunda fase do movimento negro – 

“período que vai do processo de redemocratização, em meados dos anos 1940, 

até o Golpe militar de 1964” (Pereira, 2010, p. 89). 

Após fundar o Teatro Experimental do Negro (TEN) em 1944, Nascimento 

pode contar com a colaboração de pensadores, artistas e militantes da causa 

negra como Léa Garcia, Ruth de Souza, Sebastião Rodrigues Alves, Aguinaldo 

Camargo e Francisco Solano Trindade. Para além das atividades do Teatro, 

muitos desses nomes também fizeram parte do Comitê Democrático Afro-

brasileiro, representação política do TEN. Mais do que uma instituição, a 

companhia de Teatro serviu como uma espécie de ferramenta estética que 

buscou forjar positivamente a subjetividade negra, formando uma elite de 

pensadores negros que valorizavam autores e artistas negros, e, por 

consequência, reeducavam o olhar dos espectadores que contemplavam as 

diversas práticas que envolviam a dramaturgia e outros conteúdos. Castro e 

Santos contam que "o jornal O Quilombo era porta-voz do grupo e divulgou vários 

artigos defendendo a construção dessa nova subjetividade negra, capaz de 

valorizar esteticamente o negro e livrá-lo de complexos e frustrações.” Ambos 

ainda acrescentam que, 

 



28 
 

o TEN antecipou uma série de debates e reivindicações que se 
consolidavam entre lideranças voltadas para o combate à produção de 
estereótipos e de sentimentos autodepreciativos incorporados pelos 
negros. O teatro apresentava uma proposta de terapia coletiva, através 
do qual o negro poderia obter recursos para enfrentar ressentimentos 
e negatividades (2019, p. 177). 

 
Dentre os movimentos culturais que surgiram na década de 1920, estão 

o Harlem Renaissance fundado em Nova Iorque (EUA) e o Négritude, com o qual 

Nascimento teve maior ligação. Apura-se que entre as décadas de 1950 e 1980 

o Museu de Arte Negra foi influenciado pelo conceito de Negritude e pelas ações 

dos pan-africanistas. Antes disso, a noção de raça e a defesa do africanismo não 

soavam bem à população negra brasileira. Apesar de ambas as ideias circularem 

entre os sujeitos desde o início do século XX, elas só passaram a ser absorvidas 

a partir de 1925, quando os negros tomaram o termo “raça” como um conceito. 

Para Antonio Sérgio Guimarães (1949)6 em Resistência e revolta nos anos 1960: 

Abdias do Nascimento (2005), a mudança se deu entre 1920 e 1930, quando foi 

negada a noção de raça empreendida por DuBois7 para adotar o entendimento 

de raça produzido na Europa: 

 
Tal rechaço foi tão forte que se pode mesmo dizer, correndo o risco de 
uma generalização apressada, que não foi o conceito de raça de 
DuBois o acolhido, entre 1925 e 1930, no Brasil, mas que 
simplesmente foi o pensamento racista europeu dos anos 1920 e 1930 
que foi integrado ao discurso dos intelectuais negros brasileiros, ainda 
que com sinal invertido. (Guimarães, 2005, p. 161). 
 

 
6 É nascido na Capital da Bahia, Salvador, no ano de 1949. Graduou-se em Ciências Sociais 
pela Universidade Federal da Bahia (UFBA), entre 1969 e 1972. Em 1973, especializou-se em 
Demografia na Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC-Rio), e, em 1978, iniciou 
seus estudos no mestrado em Ciências Sociais pela UFBA. Cursou doutorado em Sociologia 
entre 1982 e 1988 pela University Wisconsin, em Madison. Realizou pós-doutorado em duas 
universidades diferentes, na Universidade de São Paulo (USP) em 1997, e em 1993, na Brown 
University, Estados Unidos. 
 
7 “Muito embora as diferenças raciais tenham seguido principalmente traços raciais físicos, 
nenhuma mera distinção física definiria ou explicaria com precisão as diferenças mais profundas 
– a coesão e a continuidade destes grupos. As diferenças mais profundas são espirituais, 
psíquicas, diferenças sem dúvida baseadas no aspecto físico, mas que o transcende 
infinitamente. Pois as forças que unem as nações (teutônicas) estão ligadas primeiramente à 
identidade racial e ao sangue que elas têm em comum. Em segundo lugar, e mais importante, 
elas estão ligadas a uma história em comum, às leis e religião comungadas, aos hábitos de 
pensamento semelhantes e a uma luta consciente conjunta por certos ideais de vida. Todo o 
processo que provocou essas diferenciações raciais tem se configurado como um 
desenvolvimento histórico. E a grande característica desse desenvolvimento tem sido a distinção 
das diferenças espirituais e mentais entre as grandes raças da humanidade e a integração das 
diferenças físicas.” (DuBois, The conservation of races, 1986). 



29 
 

Segundo Castro e Santos, a arte considerada politicamente “engajada” 

estava em alta com o propósito de construir uma identidade originalmente 

africana em qualquer das transversalidades artísticas, tanto na poesia quanto no 

teatro e na música.  

Com o final da Segunda Guerra mundial, em outubro de 1945, foi 

organizado o V Congresso Pan-Africanista na cidade de Manchester, Inglaterra. 

Segundo os autores, 87 delegados representavam 50 organizações no evento 

que tinha o propósito de conquistar a independência das colônias da África. Entre 

os presentes, estavam lideranças africanas como o primeiro líder do Quênia, 

Jomo Kenyatta (1894-1978), e Kwame Nkrumah (1909-1972), aliado à batalha 

pró socialismo em Gana. Também se fez presente Alioune Diop (1910-1980), 

criador o jornal Présence Africaine (1947), recurso de publicação de escritos 

africanos que, dentre outros fins, denunciava conteúdos que promovessem a 

suposta superioridade cultural europeia em relação às demais culturas. Grandes 

nomes do mundo ocidental como André Gide (1869-1951), Jean Paul Sartre 

(1905-1980), Albert Camus (1913-1960) e outros, também atuaram 

positivamente na ação contra a hegemonia cultural da Europa. Considerando o 

contexto brasileiro, Castro e Santos acrescentam que 

 
[...] nos anos de 1945 e de 1946, foram organizados os encontros da 
Convenção Nacional dos Negros em São Paulo e no Rio de Janeiro. 
No Manifesto à Nação Brasileira, de 1945, produzido pela Convenção, 
os participantes reivindicaram, entre outros itens, a criminalização do 
preconceito de cor (Silva 2005). Três anos mais tarde, em 1949, já 
contando com o patrocínio do TEN, foi organizada a Conferência 
Nacional do Negro, no Rio de Janeiro. A partir dela, formou-se uma 
comissão, composta por Abdias de Nascimento, Guerreiro Ramos e 
Édison Carneiro, com o objetivo de organizar o I Congresso do Negro 
Brasileiro, que foi realizado em 1950 (Castro e Santos, p. 178). 

 
Abdias do Nascimento tinha em Alberto Guerreiro Ramos8 (1915-1982) e 

Édison de Souza Carneiro (1912-1972) dois aliados de luta política. Ambos 

 
8 Nasceu em 1915 no município de Santo Amaro da Purificação, Bahia. Foi uma figura negra 
relevante nas Ciências Sociais brasileiras que influenciou pensadores e intelectuais ao redor do 
mundo, abordando questões raciais. Também exerceu a profissão de jornalista, colaborando em 
jornais como O Imparcial (BA), O Diário (BH), Última Hora, O jornal e Diário de Notícias, este do 
Rio Janeiro. Também foi deputado federal no Rio de Janeiro e compôs a delegação do Brasil 
frente à Organização das Nações Unidas (ONU). Graduou-se na Faculdade Nacional de Filosofia 
no Rio de Janeiro (FNFi) em 1942, após, bacharelou-se pela em Direito pela Universidade do 
Distrito Federal (UDF) no Distrito Federal. Foi professor University of Southern California (USC) 
a partir de 1966, e, desde então, passou a residir nos Estados Unidos.  Voltou ao Brasil em 1980, 
porém não rompeu seus laços com a USC. Lecionou na Universidade de Santa Catarina (UFSC), 

 



30 
 

intelectuais traçaram uma importante trajetória acadêmica priorizando a defesa 

de direitos civis. Baiano e de família negra, Édison Carneiro foi um jornalista e 

etnólogo que apresentava interesse nos estudos relacionados às manifestações 

culturais e religiosas de matrizes africanas no Brasil. Era filiado ao Partido 

Comunista e junto de Ramos estruturou a segunda edição do Congresso Afro-

brasileiro em Salvador. No evento se reuniram estudiosos, militantes do 

movimento negro e cultuadores de religiões afro-diaspóricas. Defendia os 

centros de candomblé que naquela época eram estigmatizados e perseguidos, 

situação ainda não inteiramente superada.9 

Segundo Marchos Chor Maio em Cor, intelectuais e nação na sociologia 

de Guerreiro Ramos (2015), Ramos atuou no campo das ciências sociais 

representando os interesses da população negra frente às esferas públicas. 

Também era negro e baiano. Curiosamente, ainda jovem participou da Ação 

Integralista Brasileira e do Centro Católico de Cultura10. Após cerca de dez anos, 

em 1940, cursou Ciências Sociais pela Faculdade Nacional de Filosofia no Rio 

de Janeiro, onde conheceu as Ciências Socais Norte-americanas (2015, p. 608). 

Sua associação ao TEN em 1949 o aproximou mais de Nascimento e das ações 

ali desempenhadas. Junto dos demais integrantes da organização, Ramos 

buscou enfrentar o racismo individual e o racismo coletivo observando os 

 
onde organizou um mestrado na área de Planejamento Governamental. Recebeu o prêmio Phi 
Kappa Phi ao retorna para os Estados Unidos em 1982, e no mesmo ano, veio a falecer em 
decorrência de um câncer. 
 
9 Cabem aqui alguns exemplos: 
“Integrantes da Casa Fanti Ashanti, em São Luís (MA), denunciam ataques de fundamentalistas 
evangélicos registrados no último dia 24 de abril. Segundo as denúncias, houve insultos e gestos 
de "exorcismo" direcionados às mães, pais e filhos de santo, que preparavam uma festa dedicada 
a Ogum.” – Castro, Marianna. Racismo religioso: Casa de Candomblé é atacada no Maranhão. 
Brasil de Fato, 2022, MA. Disponível em: <Racismo religioso: Casa de Candomblé é atacada no 
| Direitos Humanos (brasildefato.com.br)>  Acesso em: 09 de ago. 2022. 
 
“Após confusão com grupo de evangélicos, ocorrida no domingo, terreiro teve assentamento de 
Exu, que fica na frente do local, destruído na segunda-feira (15). Polícia Civil investiga o caso.” 
– G1 e TV Santa Cruz. Terreiro de candomblé denuncia ataque de intolerância religiosa pelo 2º 
dia consecutivo no sul da BA. 2022, BA. Disponível em: <Terreiro de candomblé denuncia ataque 
de intolerância religiosa pelo 2º dia consecutivo no sul da BA | Bahia | G1 (globo.com)> Acesso 
em: 09 de ago. 2022. 
 
“Autor do ato de intolerância estava armado com facão e se apresentou como pastor; ele foi 
preso pela Polícia.” – Vilela, Pedro. Homem invade terreiro e destrói imagens de orixás no Distrito 
Federal.” Brasil de Fato, 2022, DF. Disponível em: <Homem invade terreiro e destrói imagens de 
orixás no Distrito | Geral (brasildefato.com.br)> Acesso em: 09 de ago. 2022. 
10 Na década de 1930, no período do Estado Novo, integrou o Departamento Estadual de 
Imprensa e Propaganda (DEIP) em Salvador, mais precisamente no âmbito cultural. (p. 178) 

https://www.brasildefato.com.br/2022/05/03/racismo-religioso-casa-de-candomble-e-atacada-no-maranhao
https://www.brasildefato.com.br/2022/05/03/racismo-religioso-casa-de-candomble-e-atacada-no-maranhao
https://g1.globo.com/ba/bahia/noticia/2022/02/15/terreiro-de-candomble-denuncia-ataque-de-intolerancia-religiosa-pelo-2o-dia-consecutivo-no-sul-da-ba.ghtml
https://g1.globo.com/ba/bahia/noticia/2022/02/15/terreiro-de-candomble-denuncia-ataque-de-intolerancia-religiosa-pelo-2o-dia-consecutivo-no-sul-da-ba.ghtml
https://www.brasildefato.com.br/2022/03/24/homem-invade-terreiro-e-destroi-imagens-de-orixas-no-distrito-federal
https://www.brasildefato.com.br/2022/03/24/homem-invade-terreiro-e-destroi-imagens-de-orixas-no-distrito-federal


31 
 

aspectos sociológicos e psicossociais relacionados ao indivíduo e à população 

negra. Atendendo às determinações do TEN, o intelectual ainda defendeu a 

constituição de um padrão estético brasileiro, independente do europeu. No 

raciocínio de Ramos, a tendência de representar elementos da própria cultura 

através de outra, soava como a “expressão do caráter patológico da sociedade 

brasileira”, fazendo dos “negros e sua cultura objetos de pesquisa, negando-lhes 

o papel de produtores do conhecimento.” (2019, p. 178). 

O I Congresso do Negro Brasileiro (1950) foi realizado entre 26 de agosto 

e 4 de setembro e tinha como foco discutir as relações raciais brasileiras. Além 

dos próprios organizadores, nomes como Darcy Ribeiro (1922-1997), Charles 

Wagley (1913-1991), Costa Pinto (1920-2002), Roger Bastide (1898-1974) e 

outros integrantes de movimentos sociais, fizeram parte do congresso. 

 

 
Imagem 4. Fotografia superior: Jorge Prado Teixeira (de pé); Edison Carneiro, Guerreiro 

Ramos, Hamilton Nogueira, Ruth de Sousa, Milca Cruz, Abdias Nascimento e uma taquigrafa. 
Fotografia inferior: Grupo de participantes no I Congresso do Negro, vendo-se ao centro o 

padre Pedro Sckoonaker. Foto: acervo Ipeafro.11 

 

No decorrer do evento aconteceram conflitos que dividiram os interesses 

dos participantes. Segundo Castro e Santos, havia os que visavam a constituição 

 
11 Silva, J. M. 70 anos do 1° congresso do negro brasileiro. Ipeafro, 2020. Disponível em: 
<https://ipeafro.org.br/ha-70-anos-comecava-o-1o-congresso-do-negro-
brasileiro/#:~:text=Em%20um%2026%20de%20agosto,um%20simples%20objeto%20de%20pe
squisa.> Acesso em: 29 de dez. 2023.  

https://ipeafro.org.br/ha-70-anos-comecava-o-1o-congresso-do-negro-brasileiro/#:~:text=Em%20um%2026%20de%20agosto,um%20simples%20objeto%20de%20pesquisa
https://ipeafro.org.br/ha-70-anos-comecava-o-1o-congresso-do-negro-brasileiro/#:~:text=Em%20um%2026%20de%20agosto,um%20simples%20objeto%20de%20pesquisa
https://ipeafro.org.br/ha-70-anos-comecava-o-1o-congresso-do-negro-brasileiro/#:~:text=Em%20um%2026%20de%20agosto,um%20simples%20objeto%20de%20pesquisa


32 
 

de uma elite intelectual negra, os que pretendiam aprofundar os estudos sobre 

cultura afro-brasileira e outros que priorizavam as condições de vida das pessoas 

negras, “como alfabetização, postos de saúde, moradia, e apoio a 

empreendimentos.” Seguindo essa linha, os autores ainda acrescentam que 

 
alguns anos mais tarde, tornou-se pública a disputa entre os 
intelectuais, artistas e ativistas do TEN e parte da intelectualidade 
brasileira. Na introdução de O Negro Revoltado, livro em que Abdias 
reuniu parte dos anais do I Congresso do Negro Brasileiro e que só 
conseguiu publicar 18 anos depois do evento, ele acusou 
nominalmente Costa Pinto de ter publicado, em 1953, sem autorização 
dos organizadores e das lideranças do TEN, uma parte dos anais do 
congresso no seu clássico livro O negro no Rio de Janeiro (Castro e 
Santos, 2019, p. 179). 

 
Nessa mesma época era criado um projeto vinculado à UNESCO (1949), 

em que se pretendia abordar a relação existente entre o sujeito branco e o 

racializado, já que a ideia de paridade racial era defendida por grande parcela 

da população. Para Claudio Luiz Pereira em O Primeiro Congresso do Negro 

Brasileiro e a UNESCO (2007), essa relação resultaria em “um quadro 

panorâmico sobre as relações entre “homens da intelligentzia” e “homens do 

povo”” – o que parece marcar o contexto social próprio dos anos cinquenta. 

(2007, p. 207).  

O Brasil foi escolhido como país de teste para o estudo de raças por Paulo 

Carneiro (1901-1982), representante brasileiro na UNESCO, e, por Alfred 

Metraux (1902-1963), etnógrafo francês diretor do projeto. O corpo de 

pesquisadores era composto por intelectuais como Costa Pinto, Charles Wagley, 

Roger Bastide e outros também presentes no primeiro congresso. Os estudos 

que em grande parte associavam o tema racial ao contexto social dos sujeitos, 

foram realizados nos anos de 1951 e 1952. Observando os impactos do projeto 

UNESCO e da constituição das Ciências Sociais no Brasil, foi identificada a 

internacionalização de uma agenda antirracista, assim como o fortalecimento 

das ações de descolonização da África e da Ásia. Ainda, segundo Castro e 

Santos, “Repercutiam no Brasil fatos como o apartheid na África do Sul, a 

segregação racial nos Estados Unidos, a luta pelos direitos civis e os 

movimentos de libertação nacional no continente africano.” (2019, p. 179). No 

ano de 1966 foi realizado em Dacar, Senegal, o I Festival Mundial das Artes e 

Culturas Negras.  



33 
 

 



34 
 

 
Imagem 5. Cartaz referente ao I Festival Mundial das Artes e Culturas Negras (1ª FESMAN), 

em Dacar, Senegal. Foto: acervo digital Ipeafro. 

 

Senegal, que conquistara a independência em 1960, tinha como 

presidente nesse período Leopold Senghor, um dos líderes da Négritude.  Abdias 

do Nascimento e os demais membros do TEN não foram convidados para 

compor a comitiva brasileira organizada pelo governo militar, e, com base nesse 

ocorrido, Abdias redigiu uma carta conhecida como “Carta aberta a Dacar” 

apontando a exclusão do conjunto de integrantes que formavam o grupo mais 

próximo da Négritude no Brasil. Era possível notar, nesse contexto, que Abdias 

já passava a assumir o discurso da negritude, frisando a importância do cultivo 

da tradição africana e da união dos povos que compunham a diáspora. 

Castro e Santos localizam em 1968 um marco no percurso de vida de 

Nascimento: a internacionalização de seus projetos. Abdias foi contemplado com 

uma bolsa de estudos na Fundação Fairfield, instituição norte-americana que 

possibilitou novas experiências profissionais relacionadas ao teatro e ao 

movimento negro. Com a expedição do AI-5, norma legal emitida pelo governo 

no período da Ditadura Militar, Nascimento não pode retornar ao Brasil após o 



35 
 

término da bolsa que tinha duração de dois meses. A medida governamental 

adotada por Artur da Costa e Silva (1899-1969) concedia aos militares o direito 

de reprimir e perseguir opositores políticos: 

 

são mantidas a Constituição de 24 de janeiro de 1967 e as 
Constituições Estaduais; O Presidente da República poderá decretar a 
intervenção nos estados e municípios, sem as limitações previstas na 
Constituição, suspender os direitos políticos de quaisquer cidadãos 
pelo prazo de 10 anos e cassar mandatos eletivos federais, estaduais 
e municipais, e dá outras providências (Ato Institucional n° 5, de 13 de 
dezempro de 1968, citação on-line). 

 

Devido ao momento político em que o Brasil se encontrava, Abdias ficou 

cerca de treze anos fora do país. Ao chegar nos Estados Unidos se aproximou 

dos movimentos em prol dos direitos civis e das lutas anticolonialistas africanas. 

No ano de 1968, o empenho intelectual e político de militantes como Martin 

Luther King (1929-1968) – assassinado em 1965, três anos antes – e Huey Percy 

Newton (1942-1989), fundador dos Panteras Negras, dava suporte ao 

desenvolvimento das ações sociais relacionadas ao Poder Negro (Black Power). 

É durante esse longo período nos EUA que, Segundo Castro e Santos, Abdias 

começa a pintar, dedicando-se fundamentalmente a temas relacionados ao 

candomblé” (2019, p. 180). 

Em Abdias do Nascimento nos Estados Unidos: um “pintor de arte negra” 

(2018), Dária Jaremtchuk12 considera que, de modo geral, “o deslocamento de 

artistas e intelectuais brasileiros nas décadas de 1960 e 1970 tem, na ditadura 

militar brasileira, um de seus motivadores mais bem identificados”. Para além 

disso, a autora compreende esse intercâmbio como uma estratégia de ampliação 

cultural e artística dos Estados Unidos sobre a América Latina. Seguindo esse 

raciocínio, o que se pretendia era ressignificar a imagem negativa do país, 

estabelecendo conexões com os demais territórios e impedindo, ao mesmo 

tempo, a ascensão do comunismo Cubano. Entendo que “o intercâmbio, a 

concessão de bolsas de estudos, o apoio a eventos literários, artísticos e 

 
12 Graduou-se em Filosofia pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ) em 1991. Em 
1999, iniciou o mestrado em Artes na Universidade de São Paulo (USP), após, em 2000, 
doutorou-se também em Artes, pela mesma universidade. Realizou pós-doutorado na USP, em 
2017, na Brown University (Estados Unidos), em 2012, e na Universidad Complutense de Madrid 
(Espanha), em 2007. Atualmente, é professora da Escola de Artes, Ciências e Humanidades da 
USP. 
 



36 
 

culturais e a promoção de exposições com obras de artistas norte-americanos 

em países latino-americanos", serviam como dispositivos para que tal estratégia 

tivesse êxito. Ainda, para Jaremtchuk,  

 

facilitar o deslocamento de profissionais qualificados de diferentes 
“nacionalidades” para os Estados Unidos tinha como propósito 
promover a formação de redes, que se tornaram instrumentos eficazes 
para dirimir resistências às atuações políticas, econômicas e militares 
norte-americanas no continente latino-americano na década de 1960 
(Jaremtchuk, 2018, p. 263). 

 

Frances Stonor Saunders (1966)13 em Quem pagou a conta? (2008) 

revela que a Fairfield Foundation (1952) tinha relação direta com a Central 

Intellingence Agency (CIA), servindo como entidade disfarçada que encobria o 

investimento do governo norte-americano no Congresso pela Liberdade Cultural. 

Logo, segundo Saunders, a instituição estimulava essa troca de conhecimento 

no meio artístico, literário e científico com o intuito de fortalecer os laços entre as 

nações, defendendo o desenvolvimento intelectual e cultural contra os perigos 

do totalitarismo (2008, p. 144). 

Segundo Jaremtchuk, foram encontradas poucas informações sobre os 

pormenores da bolsa e das atividades desempenhadas por Abdias. Sabe-se 

apenas o tempo de duração da matrícula e o propósito geral da experiência. A 

princípio, seu foco era conhecer as organizações teatrais daquele país, porém, 

tal experiência possibilitou seu encontro com escritores negros e ativistas ligados 

ao movimento negro estadunidense. Durante a vigência do financiamento, 

supõe-se, é claro, que apesar de não as detalhar, Abdias desempenhou diversas 

atividades (2018, p. 264). 

Passados os dois meses de duração da bolsa, Abdias optou por 

permanecer em Nova York mesmo com as dificuldades inerentes à sua condição 

de cidadão imigrante desprovido de recursos. O contexto político em que o Brasil 

 
13 Frances Hélène Jeanne Stonor Saunders nasceu em 1966, no Reino Unido, UK. Após obter o 
diploma de primeira classe em Inglês pelo St Anne’s College, University of Oxford, Saunders se 
tornou cineasta. Atuou no Hidden Hands: A Different History of Modernism (1995) discutindo a 
relação existente entre os críticos de arte norte americanos e pintores do expressionismo 
abstrato com a Central Intelligency American (CIA). Escreveu artigos e livros como Quem Pagou 
o Flautista?: CIA e a Guerra Fria Cultural (1999), que ganhou o Prêmio Memorial William 
Gladstone da Royal Historical Society, Hawkwood: Diabolical Englishman (2005), The Woman 
Who Shot Mussolini (2010) e The Devil’s Broker: Seeking Golds, God, and Glory in Fourteenth 
(2000). É bolsista da Sociedade Real de Literatura desde 2018, e, atualmente, reside em Londres 
(UK). 



37 
 

se encontrava naquele momento, foi também, um agravante para que sua 

permanência no estrangeiro se prolongasse. Devido à implementação do AI-5, 

sua integridade moral e física poderia ser violada com base nos seus valores e 

crenças – contrários às imposições da ditadura.  

Elisa Larkin Nascimento14, esposa de Abdias, conta em Abdias do 

Nascimento: grandes vultos que honraram o Senado (2014), que Ann Bagley e 

seu marido cederam, na época, um dos quartos de sua residência para que 

Abdias se instalasse, por camaradagem, onde “ele começou a pintar 

aproveitando as sobras de tintas da anfitriã, que era artista”. Segundo ela, devido 

à escassez, Abdias recorria a diversos recursos como forma de obter alguma 

renda, provisoriamente. Chegou mesmo a recolher cascos de garrafas e trocar 

por algum valor em comércios – “cinco cascos davam para comprar um bife de 

chã, conforme me contou” (Nascimento, p. 207). Conforme o tempo foi passando 

e Abdias resistindo ao complicado período, novas oportunidades foram surgindo. 

Passou a dar palestras que rendiam remuneração, até que recebeu o convite 

para atuar como Conferencista Visitante pela renomada Universidade Yale. A 

autora cita Peter Lownds relatando seu primeiro encontro com Abdias 

Nascimento, no George & Harry’s em New Haven, cidade onde fica o campus da 

Yale: 

 
[...] uma figura inesquecível com porte de rei africano, fronte grande, 
olhos brilhantes – achei que talvez fosse o Ras Tafari antes de me 
lembrar de que era o outono de 1969 e o líder supremo dos Coptas já 
era um velhote, enquanto esse homem estava cheio de energia e com 
uma voz magistral falava em… português! Ao ouvir novamente o 
idioma amado, meu coração batia como um tamborim da Mangueira. 
Eu havia regressado do Recife depois de dois anos de serviço no 
“Corpo da Paz” e pela primeira vez ouvia a língua falada em público 
(Nascimento, 2014, p. 207). 

 

De acordo com Jaremtchuk (2018), a produção artística de Abdias era em 

grande parte voltada para a representação de orixás e para elementos diversos 

que compunham a cultura religiosa africana naturalizada no Brasil.  

 

 
14 Elizabeth Larkin Nascimento graduou-se em Ciências Sociais pela State University of New 
York (NYU) em 1976. Em 1978 obteve o título mestra em Ciências Sociais, e, em 1981, também 
conclui o mestrado em Direto pela mesma universidade. Tornou-se doutora em Psicologia 
Escolar e do Desenvolvimento Humano em 2000, na Universidade de São Paulo (USP). 



38 
 

Imagem 6. Abdias do Nascimento, O vale de Exu15, Nova Iork, 1969. Acrílico sobre tela, 80 cm 
x 127 cm. 

 

Cabe aqui uma breve conceituação a respeito de Exu, figura enigmática 

de chifres e tridentes representada por Nascimento no centro da obra acima, na 

região brasileira. Danilson Vasconcelos16 em Memória e presença negra em 

Porto Alegre: Arte Pública e mediações culturais possíveis (2023), aponta a 

relação existente entre a ancestralidade negra e as mitologias nos símbolos 

presentes em monumentos da cidade. Em entrevista concedida a mim, em 

novembro de 2023, o autor identifica duas origens de Bará ao investigar o mito 

do Bará do mercado. Segundo ele, 

 
15 “Exu é personagem controversa, talvez a mais controversa de todas as divindades do panteão 
iorubá. Alguns o consideram exclusivamente mau, outros o consideram capaz de atos benéficos 
e maléficos e outros, ainda, enfatizam seus traços de benevolência. Em grande parte da literatura 
disponível Exu é apresentado como um ser ambíguo, entidade neutra entre o bem e o mal ou, 
ainda, como simultaneamente bom e mau. Há quem se refira a ele como inimigo do homem. Não 
é essa a posição adotada por nós. Um provérbio Iorubá elucida a respeito dessa atribuição feita 
ao orixá Exu: Olóòótó ni òtá ayé – quem diz a verdade é inimigo dos seres” (Síkírù Sàlámi no 
livro Exu e a ordem do universo, 2011, p. 140). 
 
16 Artista, professor e pesquisador, mestre em Processos de Criação e Poéticas do Cotidiano 
pelo Programa de Pós-Graduação em Artes da Universidade Federal de Pelotas, RS, 2023. 



39 
 

 

(...) essa entidade passou pelo processo de assentamento dos rituais 
afro-brasileiros em que você fixa um Orixá, e, nesse caso, ele foi fixado 
no centro do mercado público de Porto Alegre. Há uma tradição de se 
assentar o Bará nos mercados públicos da África, porém, ninguém 
sabe dizer se foram os escravos que trabalharam na construção do 
mercado público que o fizeram. Também existe o boato de que tenha 
sido Custódio, príncipe e sacerdote negro de Benin, que viveu no Rio 
Grande do Sul entre o século XIX e século XX, próximo a Porto Alegre. 
Seus familiares ainda estão naquela região. Ele fazia previsões, jogo 
de búzios, entre outras práticas. Inclusive, a história dele envolve 
alguns políticos gaúchos, no Youtube tem muita coisa legal sobre esse 
assunto. Ainda, existe um boato de que ele realizado mais seus 
assentamentos pela cidade de Porto Alegre como uma espécie de 
proteção da cidade (Vasconcelos, informação verbal, 2023, Anexo A, 
p. 190). 

 

Retornando em Jaremtchuk, conforme as obras de Nascimento se 

multiplicavam e ganhavam notoriedade, passavam a ser expostas em 

instituições – “em sua grande maioria eram espaços culturais e universitários, 

vinculados a departamentos especializados em temas afro-americanos, latino-

americanos ou, especificamente, porto-riquenhos, ou então galerias ou museus 

voltados à cultura negra em geral” (2018, p. 265). Nascimento passou a 

despontar rumo ao sucesso quando se tornou professor pela State University of 

New York (Sunyab), em Buffalo (1971), após, no Puerto Rican Studies Center, 

onde criou a disciplina de Culturas Africanas no Novo Mundo. Segundo 

Jaremtchuk,  

a relevância dessa posição não deixou de ser notada por Hélio Oiticica 
que, em carta a Torquato Neto, contou que após o show de Gilberto Gil 
em Buffalo, houve uma “peixada de madrugada” na casa de Abdias 
que, disse ele, “está por cima da carne seca: casa enorme (ele ensina 
na Universidade com intérprete especial pois não fala inglês, sobre 

cultura africana; calcule!)” (Jaremtchuk, 2018, p. 266).17 

 

Nesse mesmo período, as universidades norte-americanas ampliaram os 

estudos latino-americanos, caribenhos e afro-diaspóricos. Devido ao extenso 

currículo, Abdias do Nascimento se tornou um nome cotado para assumir novas 

funções. Em 1978 voltou ao Brasil, mas de tempos em tempos retornava à 

Bufallo para cumprir suas obrigações profissionais, até se fixar 

permanentemente no Rio de Janeiro. Daí em diante, sua produção artística, 

intelectual e política seguiu se desenvolvendo até 2011, ano de seu falecimento. 

 
17 Hélio Oiticica. [Carta]16 out. 1971, [para Torquato Neto]. Localizada no Arquivo Hélio Oiticica, 
Rio de Janeiro (RJ), 0860/71. 



40 
 

1.1. Do Teatro ao Museu 

 

Dos projetos edificados por Nascimento, um dos maiores foi o Museu de 

Arte Negra (MAN). O projeto surgiu durante I Congresso do Negro Brasileiro, em 

1950. Inspirado pela tese de Mário Barata – A escultura de origem africana no 

Brasil –, Nascimento passou a refletir melhor sobre a inexistência de um museu 

que reconhece a produção negra no Brasil, e, a partir desse momento, sentiu a 

necessidade de registrar a contribuição do negro na formação cultural brasileira. 

Em 1955, atendendo às sugestões de Guerreiro Ramos (1915-1982), Abdias 

organizou um concurso nomeado como Cristo Negro, ou Cristo de Cor, em que 

era enfatizada a necessidade de construir um padrão estético afro-brasileiro. O 

evento tinha como finalidade eleger um retrato que representasse a figura de 

Jesus Cristo sob o fenótipo negro. Segundo Castro e Santos, “a artista plástica 

Djanira ganhou o primeiro lugar com a obra Cristo na Coluna, no entanto esta 

obra não faz parte da coleção do MAN e seu paradeiro é desconhecido” (pp. 

184-185). Apesar de escassas as informações sobre a obra de Djanira, é 

indiscutível sua importância, artística e politicamente. Tanto a situação retratada 

na cena, quanto o contexto de apresentação do trabalho, foram determinantes 

para o que ainda estava por vir.  

 

Imagem 7. Djanira Motta, O Cristo na Coluna, s/l, 1995. 

 

No livro O Quilombismo (1980) Abdias reiterou considerações 

apresentadas em um dos artigos publicados na revista Galeria de arte Moderna 



41 
 

(GAM), n° 15, de 1968. No texto, ele relacionou os concursos de beleza, os 

eventos voltados para as artes e as demais práticas realizadas no TEN aos 

objetivos do museu. Conforme afirma Elisa Larkin (1958), o MAN nasce como 

um projeto apresentado no I Congresso do Negro Brasileiro. Após ser aprovado, 

se constituiu como organização oficial em 1950 (pp. 133-140). Segundo Castro 

e Santos (2019): 

Abdias, neste segundo artigo publicado na GAM, recuperou a relação 
da arte de vanguarda europeia do início do século XX com o 
colecionismo de objetos etnográficos, como as máscaras africanas, por 
artistas como Braque, Matisse e Picasso. Sobre este último, citando a 
sua obra Les Demoiselles d’Avignon, afirmou se tratar do “exemplo 
ilustre do cubismo nascido sobre a influência generosa e afetiva da 
escultura africana” (Nascimento, 1980: 135). Neste sentido, uma das 
agendas políticas do MAN era mostrar a importância fundamental da 
arte africana para o surgimento da arte moderna da Europa e para 
criação das suas obras mais emblemáticas (Castro e Santos, 2019, p. 
185). 

 

Segundo Nascimento (1980), o mapeamento de artistas negros também 

era uma prioridade para o museu. Nesse sentido, Rubens Valentim e José Heitor 

da Silva são mencionados por ele no artigo submetido na GAM por vincularem 

suas produções à uma estética negra. Logo, “realiza-se um dos propósitos do 

MAN: tornar-se uma ponte cultural entre o Brasil e a África Negra”, apesar de o 

museu não contar com obras de 

Valentim. Diferentemente, José 

Heitor da Silva tem trabalhos 

significativos presentes na coleção 

do MAN, sendo um deles, a obra 

nomeada Proteção e Drama dos 

mendigos negros. Para 

Nascimento Rubens Valentim se 

dedica aos refinados estilos, 

enquanto que “José Heitor 

representa o autodidata e mágico 

criador, mais parece um artista 

transviado em Além Paraíba (MG). 

Cada peça que esculpe tem o 

compromisso de ato litúrgico e de 

função comunitária...” (1980, p. 137). 

Imagem 8. José Heitor da Silva, Drama dos 
mendigos negros, Acervo Ipeafro, 1967. 

Escultura em madeira, vinhático. Foto: autoria 
desconhecida. 



42 
 

Abordando brevemente o conteúdo e a autoria de algumas dessas obras, 

sabe-se que Castro e Santos (2019) encontraram na sessão digital do Instituto 

de Pesquisas e Estudos Afro-Brasileiros (Ipeafro)18, plataforma online destinada 

à conservação do acervo construído por Abdias, três conjuntos de obras que 

tiveram início em 1960. Os trabalhos foram expostos no Concurso Cristo da Cor, 

lançado em 1955. Caso o Museu da Arte Negra tivesse conquistado um espaço 

expositivo com sede própria, as três obras fariam parte do acervo. As obras 

pertenciam à coleção pessoal de Nascimento, e, compõem hoje, o terceiro grupo 

do acervo digital do Museu da Arte Negra. Segundo os autores, “não há 

informações precisas sobre a forma ou motivo de inclusão no acervo e nem 

mesmo a data de todas as obras. A coleção, entretanto, dispõe algumas 

informações sobre os critérios de seleção” (2019, p. 181). 

O acervo online conta com retratos de personalidades negras, como o 

próprio Abdias do Nascimento, Léa Garcia (1933), Solano Trindade (1908-1974), 

Léon e Marietta Damas. Os autores acreditam que as pinturas que retratam Léon 

Damas (1912-1978) e Elizabeth Larkin, foram escolhidas pelo rico conteúdo 

imagético que apresentam, pois, a autoria de tais obras, é desconhecida. Estão 

presentes também, pinturas referentes à peça de teatro criada por Abdias, 

“Sortilégio”19. Nela, deuses e oráculos, símbolos afro-brasileiros e pessoas não 

identificadas, são retratados (2019, p. 181). 

Apesar da falta de informações sobre a autoria e a data de algumas obras, 

a intenção de valorizar alguns artistas negros é evidente. Dentre as produções 

assinadas e datadas, duas pertencem a Heitor dos Prazeres (1898-1966), artista 

conceituado no Brasil. Há ainda, trabalhos de artistas que traçaram uma 

trajetória mais singular, como Otávio Araújo (1926-2015), José de Dome (1921-

1982), Yêdamaria (1932-2016), e outros pertencentes ao circuito artístico Rio-

São Paulo, como Santa Rosa. O desenhista, pintor e cenógrafo Sebastião 

 
18 Ipeafro. Instituto de Pesquisas e Estudos Afro-Brasileiros. SP, 1981. Disponível em: 
<Ipeafro>Acesso em: 10 de ago. 2022. 
 
19 Nos dias 11 e 12 de novembro de 2023, foi apresentada em Inhotim uma adaptação de 
Sortilégio – Ministério Negro, peça teatral escrita por Abdias do Nascimento em 1951. 
Originalmente encenada no Teatro Experimental do Negro (TEN), o espetáculo teve Adyr 
Assumpção como diretor. A trama aborda a ocorrência do racismo no Brasil através das vivências 
de Emanuel, homem negro de relação conflituosa com as próprias origens. 

https://ipeafro.org.br/


43 
 

Januário (1939), é o artista que acumula mais trabalhos nessa coleção, sendo 

nove telas ao todo. Segundo Castro e Santos,  

 

grande parte das obras é de autoria de artistas que fizeram parte dos 
grupos que se formavam em torno do modernismo nos anos 1940 e 
1950. Os artistas formavam grupos e frequentavam cursos e 
exposições no eixo Rio de Janeiro e São Paulo. As pinturas 
aproximavam-se tanto do cubismo, cuja influência da arte africana já 
fora apontada pela vanguarda europeia desde o início do século, como 
apresentavam traços do expressionismo e da arte abstrata. Embora 
poucos artistas reconhecidos deste período fossem negros, eles 
aparecem representados na coleção do MAN (Castro e Santos, 2019, 
p. 182). 

 

De modo geral, os artistas apresentam a influência modernista com o 

cubismo, com o expressionismo e com o abstracionismo. Elementos como cores 

expressivas, objetos da natureza e da cultura afro-brasileira que representam o 

estilo africano, foram priorizados por Abdias. Considerando a variedade de 

autores e temáticas presentes no acervo do MAN, é possível afirmar que, de 

fato, a valorização de artistas negros e de obras que representassem a herança 

afro-diaspórica, era um dos fatores principais da iniciativa de Abdias do 

Nascimento.  

Apesar de ter se constituído uma organização oficial em 1950, o MAN só 

chamaria a atenção da imprensa em 1968. O periódico Correio da manhã se 

destacava como fonte de informação. Dentre as notícias publicadas na época, a 

promoção do MAN foi uma delas (p. 269). Nesse sentido, os autores consideram 

a “articulação do criador do TEN com interlocutores como Loio Pérsio”, um 

importante ponto de progresso, não só para os artistas, como para a cultura 

nacional como um todo. Ao mesmo tempo Pérsio “apontava que o “problema das 

artes negras (e, em grau menor, o das artes índias) é um tema quase virgem 

para os nossos estetas e críticos de arte”” (Acervo Ipeafro). Ainda, segundo 

Castro e Santos, 

 

Uma semana após a data da carta assinada por Loio endereçada a 
Abdias, o Correio da Manhã publica, em 26 de janeiro de 1968, a 
reportagem intitulada “Loio acha que chegou a hora da arte negra”, em 
que trechos da carta de Loio são textualmente transcritos como parte 
do texto do jornal. Neste mesmo ano, o pintor produziu um quadro em 
homenagem ao amigo, intitulado Retrato dos 20 aos 50 anos de Abdias 
(Correio da Manhã, 26 jan. 1968, Caderno 1, p. 2. Apud. Castro e 
Santos, 2019, p. 186). 
 



44 
 

 
Segundo Nascimento em Cultura e estética no Museu de arte negra 

(1968), matéria publicada pelo jornal repercutiu em grande escala, conferindo ao 

museu uma maior notoriedade frente ao cenário artístico e cultural no Brasil. Em 

maio de 1968, o MAN expôs pela primeira vez sua coleção no MIS RJ, e, 

seguindo esse fluxo, “mais de 140 trabalhos, entre pintura, desenho, gravura, 

arte popular brasileira e peças africanas” foram apresentados durante o mês (p. 

22). Os autores parecem demarcar aqui, um dos maiores, senão o maior período 

de sucesso da organização até o dado momento, porém, identificam no Ato 

Constitucional n° 5 (AI-5), o enfraquecimento das práticas do museu. Para 

Nascimento, 

 

a ausência de liberdade e de garantias para um trabalho deste tipo, 
derivado do reforço repressivo de fins de 1968, me conduziram aos 
Estados Unidos naquela data, e com isso o Museu de Arte Negra, 
como também o Teatro Experimental do Negro, como instituições 
visíveis, deixaram de existir. Porém, visto de outra forma, as atividades 
do TEN e do MAN tiveram prosseguimento noutro contexto, na luta 
mais ampla do pan-africanismo (Nascimento, 1980, p. 138). 

 

Em minha perspectiva, a censura militar que visava silenciar discursos e 

combater as lideranças da oposição, acabou por inviabilizar a expressão artística 

de uma importante vertente cultural originalmente brasileira.  

Em 1980 Abdias revê o texto publicado na GAM no ano de 1968, e no livro 

Quilombismo, deixa clara sua insatisfação em dois pontos abordados no artigo 

que submeteu à revista. Nascimento lamentava ter manifestado “tanta 

esperança no apoio dos setores progressistas brancos”, também, “não citaria 

Leopold Senghor” sobre a proposta do MAN de “situar-se como um processo de 

integração étnica e estética. No caminho daquela civilização universal de que 

nos fala Senghor”, Abdias reconsiderou: 

 

a civilização do universal jamais poderá ser atingida enquanto a ação 
do colonialismo ou do neocolonialismo permanecer corroendo as 
bases econômicas e políticas dos povos e países, e a pura declaração 
cultural vazia, conforme se tornou a Negritude do Presidente Senghor, 
mostrou na prática sua carência de eficácia. Civilização do universal 
para mim, significa um universo sem multinacionais ou transacionais, 
isto é, livre do capital monopolista, do imperialismo e da guerra... 
(Nascimento, 1980, p. 138). 

 



45 
 

Nesse momento, Nascimento começava a se afastar da ideologia da 

Négritude enquanto pensamento intelectual, para se aproximar do pan-

africanismo, no sentido político. Kabenguele Munanga20 em Pan-Africanismo, 

Negritude e Teatro Experimental do Negro (1940) descreve as diferentes 

características entre os projetos: 

 

O pan-africanismo nasceu no início do século XX entre os negros de 
língua inglesa, particularmente dos Estados Unidos e das Antilhas 
Britânicas. A primeira conferência panafricana foi organizada em 
Londres em 1900 por um advogado de Trinidad, Henry S. Williams. 
Depois da primeira Guerra Mundial, ela se amplificou sob a iniciativa 
de Georges Padmore e W. E. B. Dubois. Em sua ótica, a luta de um 
povo para sua independência nacional reforçava a luta dos outros e 
vice-versa e era reforçada pela luta desses outros. Ou seja, o regime 
colonial deveria ser combatido em conjunto e não isoladamente. A 
negritude, posição intelectual e o pan-africanismo, posição política, 
convergiam ao afirmar respectivamente que todos os africanos tinham 
uma civilização comum e que todos os africanos deviam lutar juntos 
(Munanga, 2016, p. 111). 

 

Essa transição de posicionamento de Abdias se configura nas suas 

vivências durante o exílio no Estados Unidos. Como já haviam considerado 

Castro e Santos (2019), sua participação em congressos pan-africanistas, como 

abordamos anteriormente, o tornou uma referência no ativismo e na militância 

negra. Sua aproximação com artistas não só intensificou sua produção artística, 

como concedeu doações de obras que compõe o acervo do museu. A coleção 

do MAN21, atualmente sob a direção do Ipeafro, conta hoje com cerca de 500 

obras rubricadas por artistas como “Iberê Camargo, Calazans Neto, Emanoel 

Araújo, Carlos Scliar, Heitor dos Prazeres, Tunga, Regina Vater, Faya Ostrower, 

entre muitos outros.” Ainda segundo Castro e Santos, “entre as mulheres 

 
20 Nasceu na República Democrática do Congo, mas naturalizou-se no Brasil desde 1985. É 
graduado em Antropologia Cultural pela Université Officielle Du Congo à Lubumbashi em 1969, 
e, em 1971, concluiu uma pós-graduação em Artes da África Tradicional pelo Museu Real da 
África Central (MRAC). Em 1975, ingressou no doutorado em Ciência/Antropologia Social pela 
Universidade de São Paulo (USP), e antes de concluir o curso, realizou uma extensão 
universitária em Introdução ao Estudo da América Latina, na mesma universidade. Em 1977, 
após o término do doutorado, estudo Atualização de Metodologia da Pesquisa Social na 
Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN). 
 
21 Atualmente a coleção física se encontra sob a responsabilidade e cuidado da equipe legal e 
técnica que coordena e administra o instituto localizado na rua Benjamin Constant, 55/1101 – 
Glória, Rio de Janeiro – RJ, 20241-150. Com o objetivo de democratizar o conhecimento sobre 
a história e cultura de matriz africana naturalizada no Brasil e garantir a preservação do material 
documental e museológico de Abdias Nascimento, o Ipeafro vem realizando um minucioso 
trabalho de tratamento e conservação desses itens afim de coloca-los à disposição do público 
em formato digital. 



46 
 

presentes na coleção se destacam Anna Bella Geiger, que produziu um retrato 

de Abdias publicado na folha de rosto do livro O negro revoltado (1968), e Cleo 

Navarro, artista negra revelada no Concurso Cristo da Cor” (2019, p. 187). 

 

 
Imagem 9. Capa do livro O negro revoltado, presente no acervo online Ipeafro, 1968.22 

 

Em suma, fica clara portanto, a importância do Museu de Arte Negra para 

a formação de um percurso que configura a temática da Arte Negra. As 

atividades promovidas pelo TEN na década de 1940, não só originavam o projeto 

de desdobramento do MAN, como demarcavam, naquele período, a constituição 

de uma nova forma de entender e fazer arte. 

 
22 Nascimento, A. O negro revoltado. Editora Nova Fronteira, RJ, Rio de Janeiro, 1968. Disponível 
em: <https://ipeafro.org.br/acervo-digital/leituras/obras-de-abdias/o-negro-revoltado/> Acesso 
em: 28 de dez. 2023. 

https://ipeafro.org.br/acervo-digital/leituras/obras-de-abdias/o-negro-revoltado/


47 
 

1.2. Arte Negra ou Arte Afro-brasileira?  

 

Uma vez que a notoriedade sobre esse campo de expressão em artes 

visuais aumenta dia após dia em decorrência das ricas reflexões através dele 

desenvolvidas, questionamentos em torno do que representaria essas 

tendências têm se tornado cada vez mais frequentes. Quando indagado sobre 

“o que é arte afro-brasileira?” em Museu Afro Brasil: 10 anos de reivindicações 

das africanidades (2014), Emanoel Araújo coloca que “arte afro-brasileira existe 

e não existe”. Outros questionamentos e respostas – como os destacados acima 

– compunham uma espécie de entrevista semi-estruturada conduzida, transcrita 

e publicada pelo jornalista Oswaldo Faustino na revista O Monelick 2° Ato.  

Dando sequência à afirmação que introduz o parágrafo, Faustino, diretor-curador 

do MAB (Museu Afro Brasil) na época, refletia: 

 

Ela existe através desses exemplos que são quase que históricos hoje 
em dia, mas não se pode negar que um Estêvão Silva [1844-1891], que 
é um pintor acadêmico, clássico, filho de escravos, e muitos outros 
artistas, como Manoel da Cunha [1737-1809] que ele próprio foi 
escravo, deixassem transparecer na sua obra alguma coisa ligada à 
África. Porque a África que nós conhecemos é inventada para a gente. 
Não é uma África real, que está do lado de lá do Atlântico. Estevão 
Silva tem uma cor quente, e a gente pode atribuir a ele alguns 
aspectos, além da sua própria origem. Mas isso não quer dizer que a 
arte dele seja afro-brasileira. É uma arte quente de um artista negro, 
com características de sua própria vivência (Faustino, 2014, apud. 
Menezes. 2022, p. 206). 

 

As considerações de Araújo em relação à produção de Estevão Silva 

apontam para uma grande variabilidade presente nas diferentes definições do 

que representaria essa arte, algo que para mim soa como uma espécie de 

rachadura que se põe entre as duas nomenclaturas que intitulam a subseção à 

qual nos encontramos no texto. As muitas nomenclaturas e maneiras de abordar 

as discussões acabam por formar um grande trânsito de ideias distintas que ao 

mesmo tempo que se opõem, se complementam. Se forma, assim, uma zona de 

convergência/divergência, um espaço de intersecção de olhares que coexistem, 

mas que se expressam cada qual à sua forma. Dada a complexidade do assunto, 

a afirmação de Araújo de que essa maneira de expressão em arte “existe e não 

existe”, mais nos provoca novas dúvidas do que conclusões.  

 



48 
 

Imagem 10. Estevão Silva, Natureza-Morta, Pinacoteca do Estado de São Paulo, 1888. Óleo 
sobre tela, 37,00 cm x 48,50 cm. 

 
 

A afirmação se expande de forma vasta, apontando para diferentes 

maneiras de interpretação. Segundo Menezes (2022), “mesmo as designações 

são diversas: arte negra, afrodescendente, preta, diaspórica, afro-orientada, de 

matriz africana – quando não arte naïf ou “popular”, simplesmente”, como bem 

pontua o autor (2022, p. 207). Apesar de diversos, cada um desses termos se 

detém a um ponto de vista diferente, sendo todos eles carregados de sentido. 

Todos carregam motivações reais, significados que remontam contextos 

históricos e, por consequência, abrangem também os impactos sociais causados 

à população negra em função disso. Quando interpretados de uma perspectiva 

afro-artística, essa sequência de acontecimentos e fatores internos produzem 

campos de expressão distintos, como “diferentes terminologias e modos de 

definir a área”, podendo ser pautada “no fenótipo do produtor; pautada na origem 



49 
 

dos personagens retratados; pelo viés da reprodução de cânones africanos nas 

obras; ou, ainda, pelo conteúdo” (2022, p. 207) 

Os teóricos que se dedicam a aprofundar seus estudos na área, abordam 

alguns termos e definições que compõem os critérios de classificação dessas 

diferentes inclinações. A intenção é a de melhor definir o que de fato cada 

sinônimo se interessa em evocar. Kabengele Munanga em Arte afro-brasileira: o 

que é, afinal? (2019), por exemplo, identifica na noção de “arte negra” elementos 

que poderiam operar como um dispositivo mais inclusivo, etnicamente falando. 

Alguma concepção artística que remetesse a uma “noção mais ampla, não 

biologizada, não etnicizada e não politizada” como a arte afro-brasileira, que 

nesse caso se apresentaria como uma solução. Segundo Munanga observa, 

 

na medida em que esta arte tornou-se uma das expressões da 
identidade brasileira, ou seja, uma das vertentes da arte brasileira, 
qualificá-la simplesmente de arte negra no Brasil seria cair num certo 
biologismo. Seria excluir dela todos os artistas que, 
independentemente de sua origem étnica, participam dela, por opção 
político - ideológica, religiosa, ou simplesmente por emoção estética no 
sentido universal da palavra. É a partir desta noção mais ampla, não 
biologizada, não etnicizada e não politizada, que se pode operar para 
identificar a africanidade escondida numa obra (Munanga, 2019, p. 19). 

 

O que Menezes entende por “categoria de significado elástico” (2022, p, 

208) quando se refere ao termo ‘arte afro-brasileira’, eu interpreto de maneira 

diferente. Para mim, é como se essa categoria se fragmentasse em diversos 

sotaques artísticos. É como se todas quisessem falar sobre o que lhes é 

significativo, porém, cada qual de acordo com sua prioridade. Essa espécie de 

limbo de subjetividades segregadas que se forma no interior de tais conceitos 

em disputa, acaba, em minha visão, por distanciar o exercício das propostas do 

verdadeiro objetivo dessa arte enquanto linguagem – interligar, unificar as 

singularidades da experiência negra através do que é materialmente vivenciado 

e do que é sentido. Acabam, por fim, obstruindo os vastos caminhos entre Brasil 

e África. 

Percebo que o autor, quando aponta tal disputa pela definição de um 

termo adequado, emprega a ideia da ‘(des)universalidade negra em 

consequência da universalidade branca’ movimentando-a do meio social para o 

artístico. Analisando parte do pensamento do crítico de arte Gonzaga Duque 

(1863-1911) sobre a produção do artista negro Estevão Silva, é possível 



50 
 

identificar na expressão ‘instinto colorista’ ou na colocação ‘peculiar à raça de 

que veio’, um certo essencialismo. Para Gonzaga Duque em Contemporâneos: 

pintores e esculptores (1891), 

 

a prodigalidade de vermelhos, de amarelos e verdes [das telas de 
Silva] não é nem pode ser mais que um reflexo transfiltrado do seu 
instinto colorista, vibrátil a sensações bruscas, como é peculiar à raça 
de que veio. […] Quem, como ele, vem de uma rude raça oprimida, e 
vem sofrendo, e vem lutando, não tem a nebulosidade grisata, 
dificultosa, mandria, enovelada dos finos; vê sempre sanguíneo, vê 
sempre desesperadamente amarelo (Duque Estrada, 1929, p. 97, 
apud. Menezes, 2022, p. 209). 

 

Menezes, referindo-se às considerações do crítico acima, identificou 

rapidamente “uma tendência racializante da crítica de arte feita no Brasil”, algo 

que para ele, “perduraria para além de sua época, chegando aos dias atuais (p. 

209)”.  É como se a originalidade do artista negro – os motivos, formas, cores e 

elementos utilizados nas obras – não fosse própria dele, mas de sua etnia, ‘rude’, 

‘oprimida’. Justificar características comportamentais e cognitivas sob o 

argumento de determinada cor de pele seria, portanto, uma estratégia de 

dominação utilizada para diferentes fins, com diferentes propósitos: como a 

perspectiva empreendida por Nina Rodrigues; a de que “as imperfeições, o tosco 

da execução” seriam características próprias do fazer artístico do negro 

(Rodrigues, Nina. As belas artes nos colonos pretos do Brasil, 1904, n.p.). 

Manuel Querino e Marianno Carneiro da Cunha apresentam visões 

opostas a essa perspectiva biologista de Nina Rodrigues. Querino (1851-1923) 

em O colono preto como fator da civilização brasileira (1980) afirma, 

primeiramente, que “foi o trabalho do negro que aqui sustentou, por séculos e 

sem desfalecimento, a nobreza e prosperidade do Brasil” (p.156), o que lhe 

confere a importância histórica e social na construção do Brasil que temos hoje. 

Cunha (1850-1912) em Arte afro-brasileira (1983), defendia o argumento de que 

“a infiltração do elemento escravo nas artes brasileiras coincide com a própria 

eclosão das mesmas no Brasil” (p. 989), uma afirmação que, ao meu ver, 

converte de coadjuvante para protagonista o lugar social do negro enquanto 

sujeito. Ao mesmo tempo que o negro é colocado como elemento central do 

surgimento da arte no país, ele é interpretado como a ponte que conecta a arte 

africana com uma nova arte, originada no Brasil: a afro-brasileira. 



51 
 

Querino e Cunha, ao se oporem à perspectiva essencialista adotada por 

Nina Rodrigues e outros críticos de arte, acabam por dialogar com o que 

considerava Fanon a respeito da criação de estereótipos que padronizam a 

identidade, o comportamento e a personalidade a negra. É interessante observar 

como as noções migram entre os contextos. Gosto de pensar que a produção de 

teorias sobre um determinado assunto opera como um pêndulo: sempre que um 

fenômeno é apontado, trabalhado e dado por compreendido, ele volta a se 

apresentar sob outra forma. É como se essa espécie de essencialismo racista 

partisse dos estudos sociais, de tempos atrás, e retornasse novamente no 

âmbito das artes: como um pêndulo que vai com respostas sobre um 

determinado tema, mas que volta com novas perguntas sobre muitos outros. 

Salvas as inúmeras tentativas de definição teórica do que seria arte afro-

brasileira, cabe ressaltar uma característica comum entre as tantas designações. 

Segundo Menezes (2022), até o ano de 1980 a identificação “afro-brasileira” era 

um termo basicamente acadêmico, não sendo tão adotado por artistas, 

curadores e apreciadores de arte. Antes de um objeto artístico, era considerado 

um objeto de ciência para cientistas sociais, etnólogos e africanistas, todos 

interessados na forma e no espaço ocupado por essas obras – “(...) uma 

produção escultórica e ferramental basicamente afrorreligiosa e presente no 

terreno das artes de feitio não acadêmico, (...) nos espaços dos terreiros de 

candomblé e difusamente no campo da arte dita popular” (2022, p. 211).  

 É interessante aqui, novamente, abordar a perspectiva identificada por 

Carneiro (2005) para o caso do negro como escravo e/ou objeto de ciência. A 

autora apontava para o fato de o dispositivo de racialidade ter agido como 

dispositivo de poder em que o negro passava de objeto histórico a objeto de 

ciência. Para ela, o advento da abolição da escravatura demarcava o momento 

em que o negro deixava de ser assimilado como sujeito servil para ser 

considerado objeto de ciência. Relacionando o raciocínio de Carneiro ao que 

Menezes nos informa no parágrafo anterior, considero possível que as 

representações artísticas negras tenham também passado de objeto histórico-

cultural popular à objeto de ciência – como o conceito de arte afro-brasileira e os 

demais. 



52 
 

Em África, Brasil e Arte – Persistentes desafios (2021), Roberto Conduru23 

procura interpretar obras de Abdias do Nascimento, Clarival do Prado Valladares 

(1918-1983), Marianno Carneiro da Cunha e Emanoel Araújo (1940), dentre 

outros artistas, para compreender as particularidades existentes entre os 

conceitos de “arte negra” (1950) e “arte afro-brasileira” (1980). Conduru 

considera também o contexto excludente imposto a essas temáticas em relação 

ao modelo perpetuado e branco do meio artístico no Brasil, modelo este, 

questionado pelo pensamento e obra de Mestre Didi24 e Hélio Oiticica25.   

O autor aponta nas mostras de Hélio Oiticica e Mestre Didi possíveis 

caminhos pelos quais a arte e o africanismo se expandiram no âmbito cultural 

brasileiro em meados de 1960. Sobre “Arte Sacra Afro Baiana”, o crítico de arte 

e jornalista gaúcho Jayme Maurício – colunista da sessão nomeada Etinerário 

das artes plásticas do Correio da Manhã – classificou, em 1966, os materiais 

expositivos de Didi como elementos próprios de uma arte original, diferenciada: 

“palha de dendê, búzios, contas, couro, costuras, que aprendeu com o babalorixá 

Martiniano Bonfim, que, por sua vez, foi buscar na África, com os africanos, os 

ensinamentos dessa arte” (1966, p. 2). Além de resgatar uma herança negra 

vinda da Baía do Benin, Didi deu segmento a conhecimentos artísticos de grande 

importância para o culto do candomblé. Observando os artefatos criados por 

Mestre Didi, nos quais são representados Nanã, Obaluaê, Ossãe e Oxumaré, 

entre outros orixás, Mauricio define como:  

 
 

 
23 Roberto Luís Torres Conduru graduou-se em Arquitetura e Urbanismo pela Universidade 
Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), em 1986. Especializou-se em História da Arte e Arquitetura 
no Brasil pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC-Rio) em 1988, e, em 1994, 
cursou Mestrado em História Social da Cultura, na mesma universidade. Em 2000 obteve o título 
de doutor pela Universidade Federal Fluminense (UFRJ). 
 
24 Deoscóredes Maximiliano dos Santos é um escultor, escritor e sacerdote afro-brasileiro 
popularmente conhecido como Mestre Didi nascido na cidade de Salvador (BA) em 1917escultor. 
É conhecido pela poética artística que funde elementos ancestrais e religiosos com sua 
experiência de vida baiana. Suas produções tem como inspiração a orixá Nanã, Mãe Terra-Lama 
que representa a agricultura e a alimentação que ajuda a manter a vida. 

 
25 Nasceu em 1937 na cidade do Rio de Janeiro. Foi um pintor, escultor, artista plástico e 
performático de convicções anarquistas muito renomado na cena artística brasileira. Sua relação 
com a arte começou em 1954, quando passou a tomar aulas no Museu de Arte Moderna do Rio 
de Janeiro (MAM-Rio de Janeiro). Ainda nesse ano, redigiu o primeiro de muitos textos 
relacionados a arte, e, entre 1955 e 1956, integrou o Grupo de Frente de artistas concretos. De 
1959 em diante, se aproxima do Grupo Neoconcreto e une seu propósito aos do demais 
membros: Reynaldo Jardim, Amilcar de Castro, Lygia Clark, Lygia Pape e Franz Weissmann. 



53 
 

Imagem 11. Mestre Didi, Iwin-igi (O espírito da arvore), s/l, 1995. Escultura. Nervura de 
Palmeira, palha de costa, couro, búzios, contas e miçangas, 170cm x 35cm x 16cm. 

 
 
Objetos de rara beleza de forma e cor, de uma fantasia e uma 
plasticidade que deixam o simplesmente popular para alcançar planos 
bem mais elevados, eruditos mesmo. E um parentesco ou uma 
coincidência expressiva com um certo ângulo das assemblages do 
Pop, que também se socorre do folclore urbano dos EUA, enquanto em 
Didi o folclore é afro-brasileiro [,] quem sabe um caminho para os 
nossos pop-artistas potenciais? (Mauricio, 1966, p. 2). 



54 
 

 

Hélio Oiticica, por sua vez, seguia movendo suas bases. Em 1959, 

durante uma exposição na G4 – galeria voltada para a apresentação de novos 

artistas e manifestações vanguardista específicas –, Oiticica registrou Mosquito 

da Mangueira contemplando sua obra de nome Relevo Espacial. Nessa época o 

artista costumava fazer registros fotográficos dos espectadores experimentando 

seus trabalhos, especialmente seus amigos da Mangueira.  

 

 
Imagem 12. Mosquito da Mangueira em 1966, contemplando a obra de nome Relevo Espacial 

(1959), de Hellio Oiticica. Foto: Alexandre Baratta.26  

 

Ele também fotografava suas produções em ambientes distintos, como a 

favela. Acredito que, nesse contexto, o deslocamento do espaço interno para a 

rua, poderia possibilitar uma nova atmosfera na qual o objeto estabeleceria 

novas conexões com os elementos do mundo. Oiticica apresentava grande 

simpatia pela etnia negra de maneira geral, desde sua forma de representar o 

mundo, ao culto de suas tradições e costumes. Para Conduru, os elementos que 

compõem as práticas culturais africanas aparecem com constância na produção 

de Oiticica, nunca eventualmente – “ao menos desde 1963, quando se explicitou 

no título B3 Bólide caixa 3 “Africana”” (2021, p. 270).  

Além dos elementos plásticos-materiais que dão dimensões visuais a 

objetos artísticos como fantasias de carnaval, trajes de Egunguns e vestimentas 

 
26 SOARES, A;  VALLE, M. Modelagem eletrônica em software 3D Studio Max das obras 
“Penetrável” e “Relevo Espacial 3” de Hélio Oiticica. XVI Congresso Interno de Iniciação 
Científica, UNICAMP, 2008. Disponível em: <PAINEL5 (unicamp.br)> Acesso em: 13 de ago. 
2022. 

https://www.prp.unicamp.br/pibic/congressos/xvicongresso/paineis/031164.pdf


55 
 

de sujeitos populares, trabalhos como Parangolé Capa 31 e o P15 Capa 11 

apresentam também, elementos plástico-verbais. No raciocínio de Conduru, 

“estar possuído” e “incorporar a revolta”, são ações que remetem ao universo 

afro-brasileiro. (2021, p. 270). 

A organização das obras do MAN, produzidas por artistas de diferentes 

idades, nacionalidades, etnias e gêneros, conferiu ao conceito de arte negra um 

caráter mais amplo, sendo este anunciado publicamente em 1968, no Museu da 

Imagem e do Som, no Rio de Janeiro. Baseando-se nas considerações de 

Abdias do Nascimento (1968), Conduru resgata a definição de que o museu 

abrigaria “obras de pretos, de brancos, de amarelos, dos homens de todas as 

raças e nacionalidades.” Nesse sentido importariam os “valores estéticos que só 

a raça ou a vivência dos valores da raça negra conferem à obra” (1968, p. 21). 

Com a implementação da ditadura civil-militar no Brasil, em 1969, 

Nascimento passou a denominar como Afro-brazilian Art sua própria produção 

artística e de outros que compartilhavam da mesma temática. Ao invés de o 

sentido dessa designação se concentrar no fenótipo dos autores, o foco se 

projetou na descendência africana dos autores e nas características africanistas 

presente em suas obras. Segundo o autor,  

 
(...) essa designação e esse entendimento inclusivo passaram a 
prevalecer efetivamente no Brasil apenas a partir da década de 1980, 
na crítica, em exposições, museus, universidades e outras instituições. 
Duas realizações o explicitaram publicamente, sinalizando a mudança. 
O marco crítico é “Arte afro-brasileira”, o capítulo publicado por 
Marianno Carneiro da Cunha no livro História Geral da Arte no Brasil, 
organizada por Walter Zanini em 1983 (Carneiro da Cunha, 1983). 
Expositivamente, o marco é “A mão afro-brasileira: significado da 
contribuição artística e histórica”, a mostra e seus respectivos 
catálogos (Araújo, 1988), organizados por Emanoel Araújo no Museu 
de Arte Moderna de São Paulo, em 1988 (2021, p. 284). 

 
 

Segundo Marianno Carneiro da Cunha27 em Arte afro-brasileira (1983), a 

denominação afro-brasileira é por si só, dual e provisória. A princípio, o autor 

parece interpretar a arte afro-brasileira de maneira restrita quando a define como 

 
27 José Mariano Carneiro da Cunha era um político, abolicionista, bacharel em direito e deputado 
federal carioca. Também foi vereador em Recife. Ingressou muito jovem na Faculdade de Direito 
de Recife (FDR), em 1866, com apenas quinze anos. A ligação com a academia fez de Carneiro 
da Cunha um defensor dos direitos e da liberdade do povo. Foi, ainda, um militante contra a 
escravidão. Esteve ao lado de figuras importantes, como Rui Barbosa, Herculano Bandeira e 
Joaquim Nabuco em meados da década de 1880. 



56 
 

“uma expressão convencionada artística que, ou desempenha função no culto 

dos orixás, ou trata de tema ao culto” (1983, p. 994). Porém, conforme a análise 

se aprofunda, outras formas de ver emergem. Nesse sentido, essa temática 

artística poderia superar o âmbito das religiões afro-brasileiras para atender dois 

novos domínios: os costumes próprios da cultura africana adaptados ao 

característico naturalismo presente na arte brasileira, e, a abordagem emergente 

de artistas negros e dos temas contextualizados em suas obras das décadas de 

1930/40 em diante. As “artes corporais e decorativas” também entram nessa 

análise como “trajes, jóias, e outros objetos de uso pessoal.” Carneiro da Cunha 

analisa ainda, o africanismo encontrado na produção de Antônio Francisco 

Lisboa, mais conhecido como Aleijadinho, a qual mescla elementos e formas 

artísticas africanas com a arte popular brasileira e a arte barroca. O autor ainda 

chama atenção para as especificidades dessas obras:  

 
dos artistas cobertos em geral por essa definição muitos são brancos, 
outros mestiços e relativamente poucos são negros. Poderíamos 
subdividi-los, portanto, em quatro grupos, ou seja: aqueles que só 
utilizam temas negros incidentalmente; os que o fazem de modo 
sistemático e consciente; os artistas que se servem não apenas de 
temas como também de soluções plásticas negras espontâneas, e, não 
raro, inconscientemente; finalmente os artistas rituais. Os três 
primeiros grupos definiriam o termo afro-brasileiro em seu sentido lato 
e o último grupo em sentido estrito. (Carneiro da Cunha, 1983, p. 1023). 

 
Ao observar a produção artística negra em meados do século XIX, 

Carneiro da Cunha identifica uma lacuna que só volta a ser preenchida 

significativamente em torno de 1940, século XX (Carneiro da Cunha, p. 1022). 

Em tom de crítica, Conduru aponta a ausência de temas negros nas obras de 

Estevão Silva (1844-1891), Arthur Timóteo da Costa (1882-1922), e outros, 

diferente dos trabalhos de Emanoel Araújo. Segundo ele, como curador “Araújo 

não tem hesitado em contrapor obras de africanos e afrodescendentes, mais 

quase todo tipo de representação dos mesmos, desde o início da escravidão no 

Brasil até hoje.” Incorporando a característica inclusiva da arte afro-brasileira, em 

A mão afro-brasileira: significado da contribuição artística e histórica (1988), 

Araújo foca na produção artística de afrodescendentes, mas não limita a autoria 

artística aos negros e negras.  



57 
 

Para discutir a relação entre África e Brasil, Roberto Conduru traz grandes 

contribuições no livro Arte Afro-brasileira (2012). Ele define essa temática 

artística como 

uma particularidade resultante da conexão entre africanidade e 
brasilidade, algo intrínseco às obras produzidas por pessoas de origem 
africana e/ou às obras nas quais elas estão representadas. A arte afro-
brasileira seria, assim, a produção decorrente da confluência e fusão 
de princípios, práticas e elementos da arte africana aos da brasileira, 
sendo ou uma interpretação brasileira da arte africana, ou a arte 
brasileira feita com sotaque africano, ou, ainda, um artístico caminho 
do meio entre África e Brasil (Conduru, 2012, p. 9). 

 
Podemos tomar como referência complementar a definição resumida 

empreendida por Maria Helena Leuba Salum28 em Cem anos de arte afro-

brasileira (2000), que considera Arte afro-brasileira “qualquer manifestação 

plástica visual que retome, de um lado, a estética e a religiosidade africanas 

tradicionais, e, de outro, os cenários socioculturais do negro no Brasil.” (Salum, 

2000, p. 113, apud. Conduru, 2007, p. 11) 

O autor identifica no processo histórico do Brasil fatores determinantes 

para que a arte produzida pelo negro apresente tamanha pluralidade. Dentre as 

inúmeras proibições, os métodos escravistas negavam aos negros escravizados 

ou livres o direito ao culto de suas práticas e costumes. Era-lhes exigido, em 

contrapartida, o uso excessivo de força física e das suas habilidades para a 

“construção de cidades, edifícios militares, religiosos e civis, monumentos, obras 

de arte” e demais elementos necessários para o funcionamento da sociedade 

vigente na época. Devido a essa dinâmica exploratória adotada pelo 

colonialismo, os negros foram coagidos a contribuir com “o implante, réplica e 

renovação das culturas artísticas europeias no Brasil” (2012, p. 13). A 

diversidade étnica e cultural que é por natureza uma característica dos povos 

africanos, não só se intensificou, como obteve maior adaptabilidade diante de 

possíveis situações adversas.  

Por se fundar nas práticas religiosas e culturais do negro no cotidiano, a 

arte afro-brasileira é definida também pelas passagens históricas que conferiram 

ao povo negro características específicas da sua construção. Talvez aí resida a 

preocupação de Conduru em abordar brevemente situações que ocorreram em 

 
28 Possui graduação em Educação Artística pela Fundação Armando Álvares Penteado (FAAP) 
desde 1979 e, mestrado em Ciência/Antropologia Social pela Universidade de São Paulo (USP). 
Também é doutora em Ciência Social pela mesma universidade desde 1996.  



58 
 

determinados períodos. Elas, sem dúvida falam muito sobre quem somos e 

sobre que arte produzimos enquanto população miscigenada. 

 

 

1.3. Emanoel Araújo e o Museu Afro Brasil: um porta-voz de discursos 

 

 O Museu Afro Brasil (MAB) está localizado na cidade de São Paulo (SP), 

mais precisamente no pavilhão Manuel da Nóbrega, no parque Ibirapuera. Foi 

fundado no ano de 2004, como desdobramento de um conjunto de afro-

exposições realizadas por Emanoel Araújo. Araújo foi um artista, curador, 

museólogo, teórico de arte – entre outras atribuições – nascido em 1940 no 

município de Santo Amaro da Purificação, estado da Bahia, BA. Segundo consta 

no site oficial do MAB29, sua experiência com a arte teve início na Imprensa 

Oficial de Santo Amaro da Purificação, onde estudou composição gráfica. Com 

cerca de 19 anos, em 1959, realizava sua primeira mostra individual, ainda em 

Santo Amaro, sua terra Natal. Em meados de 1960 passou a residir na capital 

do estado, Salvador, onde estudou gravura pela Escola de Belas Artes da Bahia, 

vinculada à UFBA (Universidade Federal da Bahia).  

Entre 1981 e 1983 atuou como diretor do Museu de Arte da Bahia, e, cinco 

anos depois, 1988, lecionou artes gráficas escultura no Artes College, pela City 

University of New York. Em 1922 assumiu a diretoria da Pinacoteca do Estado 

de São Paulo, até 2002. Em 1995 e 1996 participou enquanto membro da 

Comissão dos Museus e do Conselho Federal de Política Cultural, formados pelo 

Ministério da Cultura. No ano de 2004, finalmente, instituiu o MAB, onde foi 

Diretor-Curador.  

Além da rica atuação profissional, Araújo colecionava prêmios e 

condecorações: é considerado hoje, um dos nomes de maior referência dentro 

da arte brasileira. Em 1966, foi premiado pela primeira vez na II Exposição Jovem 

Gravura Nacional no Museu de Arte de São Paulo. Seis anos depois, em 1972, 

recebeu medalha de ouro no circuito internacional, mais precisamente na 3ª 

Bienal Gráfica de Florença, Itália. Em 1973 foi premiado pela Associação 

Paulista de Críticos de Arte (ACPA) como melhor gravador, e, dez anos depois, 

 
29 Museu Afro Brasil. Emanoel Araujo. 2022. Disponível em: 
>http://www.museuafrobrasil.org.br/o-museu/emanoel-araujo> Acesso em: 22 de jun. 2023.  

http://www.museuafrobrasil.org.br/o-museu/emanoel-araujo


59 
 

como melhor escultor. Foi premiado duas vezes, em 1998 e 2007, pela 

Associação Brasileira de críticos de arte (ABCA). Um tempo depois, em 2020, 

recebeu o Prêmio Clarival do Padro Valladares e a Medalha de Zumbi dos 

Palmares pela Câmara municipal de Salvador. No ano seguinte, recebeu, pelo 

Governo do Estado de São Paulo, a Medalha Tarsila do Amaral. 

Para Conduru, em Ogum Históriador? Emanoel Araújo e a historiografia 

da Arte afrodescendente no Brasil (2009), Araújo tem ajudado a reescrever a 

história da arte afro-descendente no Brasil por meio de obras de arte, textos, 

livros, exposições, museus (2009, p. 160)”. Segundo ele, sua obra promove a 

construção de uma arte contemporânea brasileira vinculada à identidade 

africana por meio dos caminhos abertos outrora por Rubem Valentim e Abdias 

do Nascimento.  

Segundo considera Conduru, Araújo tem em Nascimento um referencial 

no que tange às intervenções culturais em prol da conquista de espaços públicos 

para que a produção artística relacionada seja incluída, e a comunidade negra 

brasileira seja também inserida nesses espaços. O autor define como “original, 

contínua e crescente” a ação de Araújo frente à causa afrodescendente, tanto 

em arte quanto em outros domínios. Em seu entendimento, desde a década de 

1980, movimento algum deu conta de consolidar a amplitude de elementos e 

variantes que se convencionou designar arte afro-brasileira. 

 

Os múltiplos caminhos abertos e trilhados por esse filho do orixá Ogum, 
o Senhor da Invenção e dos Caminhos para os nagôs, nos fazem 
pensar as contribuições de Araújo para a história da arte, tanto a da 
arte afrodescendente, em particular, quanto a da arte no Brasil de 
modo geral (Conduru, 2009, p. 160). 

 

Suas numerosas produções enquanto artista, frequentemente 

relacionadas à temática ‘afrodirecionada’, ao mesmo tempo que desenham a 

essência do termo, impulsionavam também ações que culminaram na fundação 

do espaço expositivo – “num processo que durou cerca de 20 anos de pesquisa, 

formação de uma grande coleção particular (que se converteria, em grande 

medida, no próprio acervo do MAB) e negociações políticas”30.  

 
30 Sua instituição se deu por meio do decreto municipal n°.  44.816/2004 instaurado na gestão da 

então prefeita Marta Suplicy, que contou com a cooperação de profissionais da área, 
museólogos, artistas, historiadores, antropólogos e pedagogos (Menezes, 2022, p. 215). 



60 
 

Imagem 13. Emanoel Araújo, Menino com catavento, Lenach, 1964. Xilogravura em cores 
impressa s/ papel, 37 cm x 53,5 cm. 

 



61 
 

 

O MAB dispõe fisicamente de dois andares, cada um deles dedicados a 

funções diferentes. O primeiro, que sediou mais de 180 mostras entre 2004 e 

2015, é destinado a exposições temporárias. O segundo, dividido em seis 

núcleos – “África: diversidade e permanência; Trabalho e escravidão; 

Religiosidade afro-brasileira; Sagrado e profano; História e memória; e Artes 

plásticas: a mão afro-brasileira” –, é responsável pelas exposições de longa 

duração, exibindo um acervo com cerca de sete mil obras. Os núcleos são 

organizados de maneira contínua e se dividem em cores, não em salas, dando 

conta de apresentar arte contemporânea, arte do século XIX, arte do século XVIII 

e a arte dita “popular”, todas englobadas em setores (p. 223). Segundo consta 

no documento Museu Afro Brasil: um conceito em perspectiva (2006) a 

instituição tem como objetivo, 

 
(...) unir História, Memória, Cultura e Contemporaneidade, 
entrelaçando essas vertentes num só discurso, para narrar uma 
heroica saga africana, desde antes da trágica epopeia da escravidão 
até os nossos dias, incluindo todas as contribuições possíveis, os 
legados, participações, revoltas, gritos e sussurros que tiveram lugar 
no Brasil e no circuito das sociedades afro-atlânticas (Araujo, 2006, p. 
12). 

 

O espaço expositivo funciona como materialização do pensamento e das 

ideias de Araújo, sobre o que de fato seria a arte afro-brasileira. Quanto à 

ambição do artista, assim como a coleção do museu, está em analisar e 

considerar as possíveis questões levantadas dentro da área – talvez por se 

reconhecer a complexidade resultante dos inúmeros cruzamentos históricos que 

compuseram a urgência de tais discursos, edificadores desse espaço 

representativo. Tantas são as perspectivas e narrativas que a afro-brasilidade na 

arte se torna um tema amplo, instável. Instável por que é móvel – “é como um 

pêndulo”. A materialização do pensamento de Araújo apresenta, em 

consequência disso, um caráter diverso, “oscila[ndo] entre considerações ora 

mais devotadas à autoria, ora à forma e ao tema”. Menezes, se referindo à 

exposição de longa duração do MAB, a define como “uma síntese aberta, [que] 

direciona o acúmulo dessas interpretações para um discurso mais abertamente 

político, de reivindicação de um espaço museológico de grande porte para as 

artes e expressões culturais afro-brasileiras” (2022, p. 224). 



62 
 

Como todo grande projeto, o Museu Afro Brasil possui seus problemas, 

são questões de caráter bem particular: "o caráter enciclopédico do museu”. A 

dessincronização do caráter artístico das obras e da linguagem museológica ali 

utilizada, com a lente empírica pela qual o público alvo da instituição traduz as 

obras, é, em minha compreensão, “a mais flagrante contradição nesse 

processo”, como se refere o autor. Apesar dos nobres valores de atender as 

necessidades, os anseios, daquele que é motivador do plano museológico – o 

“negro jovem e pobre” segundo Araújo (2006, p.13) –, acredito ser necessário 

um resgate de elementos didáticos e verdadeiramente representativos de sua 

respectiva vivência. Assim, talvez se faça efetiva a “formação educacional e 

artística” pretendida pelos organizadores. Conforme considera Menezes:  

 
Os poucos textos de parede e a falta de sinalização de núcleos e obras, 
entretanto, colaboram para a dificuldade de leitura e entendimento da 
lógica expositiva − um certo excesso de subjetividade curatorial que 
torna o museu pouco didático e, por consequência, menos acessível 
àqueles que a instituição pretende justamente atingir (Menezes, 2022, 
p. 224).  

 

Nas palavras de Araújo em Museu Afro Brasil – um conceito em 

perspectiva (2006), matéria publicada no site oficial da instituição, “esse é um 

museu muito difícil” (2006, pp. 224-225). Vejo que apesar de difícil funciona como 

um ‘dispositivo’ necessário – novamente trazendo Foucault – que atua como um 

coletivo de atos, de discursos anti-epistemicidas, pondo à mesa a reflexões 

importantes e “muitas vezes silenciada sobre os processos de mestiçagem, de 

absorção e rejeição dos aportes africanos pela sociedade brasileira na 

constituição das artes, culturas e identidade nacionais. O rico acervo e as 

mostras até o momento apresentadas retomam, em variados formatos, o que 

defendia – para mim – o patrono fundador do espaço:  discussões pertinentes 

que hoje articuladas tomam forma de “um poderoso discurso sobre arte afro-

brasileira e das relações entre arte, África e Brasil, consolidado ao longo de 14 

anos de existência; mas não o único [discurso]”. O evidente “boom” de 

exposições, como referido por Menezes (2022, p. 225), provocam discussões 

longas, complexas, mas de fato valiosas, edificantes. Novos discursos a partir 

da visão de outros artistas vêm a todo momento ganhando espaço. O vasto 



63 
 

campo de estudos sobre colonialidade e decolonialidade31 é um exemplo de 

como esses poderosos discursos podem se desdobrar em movimentos 

multidirecionais e dimensionais, sendo, portanto, o MAB, a representação de 

uma grande lupa que amplia e explana o que se articula por trás de cada assunto.  

Para finalizar, com o auxílio dos autores abordados neste primeiro 

capítulo, pudemos conhecer o impacto e a importância das ações desenvolvidas 

por Abdias do Nascimento e Emanoel Araújo, entre outros artistas, nos meios 

artístico e político no Brasil. Das rachaduras que dividem conceitos, abordamos 

a complementariedade existente entre as nomenclaturas de arte negra, arte afro-

brasileira, arte sacra afro baiana, arte preta, arte afrodescendente, arte 

diaspórica etc, para entender que apesar da distinção de termos, as tendências 

pertencem ao mesmo universo. Vale lembrar que, apesar de terem a mesma 

origem, esse ponto de partida em comum não as torna iguais, elas são diferentes 

e se inclinam a objetivos distintos também.  

Este texto nasce como tomada de consciência em relação ao surgimento 

constante de novos discursos. Ainda que futuras problemáticas venham a 

sobrepor os estudos decoloniais, seus registros permanecerão como cicatrizes. 

Portanto, com base na metáfora da rachadura inspirada na instalação de Doris 

Salcedo, interpreto a fissura onde a presença negra resiste ao epistemicídio, 

como um abismo que se modifica, mas que nunca se fecha por completo. 

 
31 “A “colonialidade” é um conceito que foi introduzido pelo sociólogo peruano Anibal Quijano, no 
final dos anos 1980 e no início dos anos 1990. (...) Quijano deu um novo sentido ao legado do 
termo colonialismo, particularmente como foi conceituado durante a Guerra Fria junto com o 
conceito de “descolonização” (e as lutas pela libertação na África e na Ásia). A colonialidade 
nomeia a lógica subjacente da fundação e do desdobramento da civilização ocidental desde o 
Renascimento até hoje, da qual colonialismos históricos têm sido uma dimensão constituinte, 
embora minimizada” (W. Mignolo. Colonialidade: o lado mais escuro da modernidade. PUC-Rio, 
Rio de Janeiro, RJ, 2017). A decolonialidade trata-se, por sua vez, de uma vertente de 
pensamento que tem por objetivo estudar as consequências da colonialidade e do sistema 
moderno, bem como romper com esse paradigma e criar um mundo além dos muros de ódio, 
desigualdade e opressão.  



64 
 

Imagem 14. Maurício Bittencourt, Alguma coisa faltou aqui, Galeria Sala, Centro de Artes, 
UFPel, 2022. Impressão sobre papel.32 Foto: Maurcício Bittencourt. 

  

 
32 “Alguma coisa faltou aqui é uma intervenção artística, que pode ser aplicada de várias formas 
(cartaz, adesivo, imagem digital, pagina de livro, filtro do instagram). Seu enunciado – 
principalmente aplicado pensando-se na lógica de uma intervenção urbana – cria, através de sua 
leitura (é importante ressaltar esse gesto), uma ausência, um lapso, uma vez que, ao anunciar 
que algo faltou, ao intervir no espaço, ele retira algo metaforicamente, e volta a existir apenas 
como palavra. Assim ele causa uma modificação no espaço que for intervir trazendo a 
duplicidade do discurso” (algo dito enquanto possível verdade)” (Informação online fornecida via 
áudio. Bittencourt, 2023). 



 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2. O campo das artes visuais e as relações étnico-raciais no Brasil:  

convergências e divergências. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Agô, agô, agô. Passou-se o tempo em que preto tinha senhor. 

Agô, agô, ago. Peço licença para falar de amor. 

Agô, agô agô. Passou-se o tempo em que preto tinha senhor. 

Agô. Agô ao passado e aos nossos ancestrais,  

Que por séculos foram apagados, mas que hoje não serão mais. 

Agô mojuba gbagba. Meu respeito e licença aos antigos, 

Que em memória em meu peito carrego comigo. 

Ancestralidade. São todos que vieram antes de nós. 

Nasceram, sorriram, choraram, sofreram, morreram, e hoje somos nós. 

Somos sonho, somos força, somos resistência, 

Mesmo que uma parcela da população nos rejeita.  

Somos a liberdade dos que não tiveram, e hoje somos o que quisermos. 

Negro brasileiro tem a África no peito,  

Tem coroa de reis e rainhas em forma de cabelo.



67 
 

 

Pretos e pretas, bora ocupar. Hoje corrente é colar e pulseira, e é só isso que devemos usar. 

Agô, agô, agô. Peço licença para falar de amor. 

Um corpo preto tem muita história para contar. 

São tantas experiências e vivências que o mundo não está preparado para escutar, mas a 

gente quer viver e quer falar de amor. 

Enquanto branco só nos coloca apenas num lugar de dor. 

Por que não muda as estruturas se se acha o senhor? 

Agô, agô, agô. Passou-se o tempo em que preto tinha senhor. 

Mas o assunto aqui é amor, é afeto.  

Começando por me amar, olhar no espeço e me gostar, enegrecer essa beleza preta. 

Agô, agô, agô. Eu sou a cura e curo minha própria dor. 

Mas o que ajuda nessa cura, são os aquilombamentos. 

São os pretos se respeitando, se amando, se erguendo. 

Agô, agô, agô. Que essas minhas últimas palavras se realizem por favor. 

Agô... 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Preta Mina, Agô, 2022, Museu de Arte do Rio Grande do Sul (MARGS) 



68 
 

 



69 
 

 

Imagem 15. Fachada do MARGS. Foto: MARGS Imagem 16. Entrada do MARGS. Foto: MARGS. 

Imagem 17. Hall de Entrada do MARGS. Foto: MARGS. 



70 
 

Imagem 18. Preta Mina, Agô, Acervo MARGS, 2022. Perfomance. Foto: Dani Barcellos. 

 
 

Imagem 19. Preta Mina, Agô, Acervo MARGS, 2022. Perfomance. Foto: Dani Barcellos. 
 

 



71 
 

Durante a perfomance Agô (2022), apresentada no hall de entrada do 

Museu de Arte do Rio Grande do Sul (MARGS), a artista Preta Mina33 se 

apropriou do termo que em iorubá representa ‘permissão’ para performar um 

pedido de licença à ancestralidade negra, que em sua grandeza e diversidade 

se fez presente em cada um dos trabalhos expostos na exposição Presença 

Negra, mostra artística gaúcha realizada no Museu de Arte do Rio Grande do 

Sul (MARGS) no ano de 2022, que teve Igor Simões34 e Izis Abreu35 como 

curadores, com o auxílio da assistente de curadoria Caroline Ferreira36. 

Agô foi apresentada como espetáculo de abertura da exposição, sendo a 

obra que recebia os espectadores. A performance deu passagem ao rico e 

extenso debate realizado pela mostra que buscou apresentar discussões 

relativas à presença negra no sistema das artes no Rio Grande do Sul. À vista 

disso, incorporo a obra ao texto como pedido de licença à ancestralidade 

africana, para que possamos interpretar e desenvolver conceitos sociais 

referentes ao povo negro.  

 
33 Danielle Costa, artista multimídia que utiliza o nome artístico de Preta Mina, atua como pintora, 
poetisa, bailarina e performer. Diferentes atravessamentos relacionados a questões de negritude 
fazem emergir tal personagem sobre a pele de Danielle. Curiosamente, “pretos Mina” eram uma 
categoria de africanos escravizados e traficados da Costa do Ouro ou Costa Mina para a América 
Latina entre os séculos XVII e XIX. A designação “Mina”, portanto, correspondia a uma 
determinada procedência de escravos, dentre outras – como angolas, cabindas, benguelas, 
monjolos, entre outros -, usadas para diferenciar numerosos grupos culturais, étnicos e 
linguísticos. Ainda que fosse trocado ou vendido, um compilado de informações acerca da cor, 
origem, idioma e costume do escravizado, acompanhava-o por toda a vida, como uma espécie 
de relatório vitalício de suas características e particularidades. 
 
34 Igor Moraes Simões é graduado em Artes Visuais e mestre em Educação pela Universidade 
Federal de Pelotas (UFPel). É doutor em Artes Visuais pela Universidade Federal do Rio Grande 
do Sul (UFRGS) onde hoje atua como professor adjunto de História Teoria e Crítica da Arte e 
Metodologia e Prática do Ensino da Arte. É PHD em História das Artes Visuais pela Universidade 
de São Paulo (USP). Também atua como membro do Comitê de acervo do Museu de Arte do 
Rio Grande do Sul (MARGS), entre outras organizações, trabalha com história da arte e com o 
tema das questões raciais na arte brasileira, além de sua atuação como curador. Atualmente, 
mantem atividades concentradas no debate sobre arte brasileira e racialização em instituições 
como o Museu de Arte de São Paulo (MASP), Instituto Itaú Cultural, Instituto Moreira Salles, 
MAC/ USP-Museu de Arte Contemporânea da Universidade de São Paulo, universidades do 

Brasil e exterior.  
 
35 Izis Tamara Mineiro de Abreu é graduada em História da Arte e mestra em Artes Visuais pela 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). É servidora do MAC, Museu de Arte 
Contemporânea do Rio Grande do Sul, também compõe o Conselho Curatorial do Museu de Arte 
do Rio Grande do Sul. Tem como tema de investigação a representação de corpos racializados 
como negros em acervos públicos de Porto Alegre. 
 
36 Caroline Ferreira Führ é graduanda em Design Visual pela Universidade Federal do Rio 
Grande do Sul (UFRGS). Führ conta com participações em mostras, eventos científicos e 
projetos de pesquisa dedicados às áreas de design e artes visuais. 



72 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Imagem 20. Claraboia que ilumina os salões expositivos. Foto: MARG 

 

Imagem 21. Silvana Rodrigues, Relaxamento afro, Coleção da artista, 2021. Lambes, 200cm x 
600cm – “(...) foi utilizado para envolver o prédio do Margs, em convite para visitar a mostra” 

(Anselmo Cunha, agência RBS).  



73 
 

 

 

 

No presente capítulo pretendo apresentar as bases teóricas para análise 

de obras expostas em Presença Negra. Primeiramente, será utilizado o conceito 

filosófico de epistemicídio para analisar o que a exposição discute. A partir deste, 

serão brevemente abordadas noções como a racialidade e outras ideias 

implicadas, tais como discussões sobre racismo étnico-cultural, estoque cultural 

e o que de fato é cultura; o processo de produção e validação de saberes 

considerados universais; a padronização de seres em detrimento à 

(des)universalização de outros; a terceirização da mulher negra como categoria 

social, as diferenças entre contrato social e racial, entre outras, serão aqui 

desenvolvidas. Procuraremos entender, com isso, de que forma o resultado final 

dessa associação de ideias implica na deslegitimação de saberes fundados em 

culturas consideradas inferiores, o que justificaria o racismo.  

Para melhor me aproximar da história existente por trás de Presença 

Negra, formulei três questionários, um contendo oito perguntas e outros dois 

contendo quatro. Os questionários foram aplicados aos curadores Igor Simões e 

Izis Abreu, e ao artista expositor Paulo Ferreira37, em formato de entrevista 

semiestruturada. As conversas aconteceram durante o primeiro semestre de 

2023, de maneira remota, através de chamada de vídeo e de voz. Foram 

abordados assuntos como a trajetória profissional e acadêmica dos curadores, 

as referências que estruturam os trabalhos e pesquisas realizados por eles, 

quais critérios foram utilizados na montagem da exposição e na revisão crítica 

do acervo. Questões acerca da seleção e do levantamento de obras e artistas, 

de como se dá a relação entre as pesquisas de caráter histórico, teórico e a 

prática curatorial, e outras poucas de cunho pessoal, são também aplicadas.  

 
37 Paulo Ferreira é natural de São Paulo (SP), mas migrou para Rio Grande (RS) em 2017 com 
o objetivo de ingressar no ensino superior. Graduou-se em Artes Visuais pela Universidade 
Federal de Rio Grande (FURG) e atualmente reside em Porto Alegre (RS). De família nordestina 
e predominantemente negra, Ferreira relaciona seu interesse pela arte e história africanas ao 
pertencimento cultural e étnico familiar. O artista se dedica à prática artística com ênfase em 
questões étnicas, como a presença negra no sistema da arte e nos museus. 
 



74 
 

No texto Presença negra: conflitos e encontros (2000), escrito em 

colaboração com o Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE), João 

Reis38 expõe o fato de o Brasil ter sido o país que mais importou escravos entre 

os séculos XVI e XVIII. Entre os séculos XVI e XIX, foram, segundo ele, em torno 

de quatro milhões de homens, mulheres e crianças, equivalente a mais de um 

terço de todo aquele comércio”. Apesar de se tratar de um catastrófico episódio, 

Reis acredita ser este o caminho para melhor compreentender a contribuição 

africana para a formação histórica e cultural do país (2000, p. 81).  

Para a historiadora da arte Anne Lafont, em A arte dos mundos negros 

(2023), a escravidão possibilitada pelas rotas do comércio atlântico demarca a 

construção de uma história mundial moderna fabricada através da África. A 

narrativa apresentada por Lafont, representa, no entanto, uma parcela da história 

que resistiu ao processo de aniquilação identitária empreendido pelos europeus 

contra os africanos. Segundo observa a autora, a imaginação humana e a 

concepção de novos mundos que negassem esse projeto de ressignificação de 

subjetividades, fez emergir o florescimento artístico africano e afrodescendente, 

que se disseminou por inúmeras partes do globo como um símbolo do fracasso 

do plano de desumanização representado pela escravidão. Segundo Lafont, a 

arte dos mundos negros representa, portanto, 

 

(...) a longa história da resistência a um sistema iníquo que ela [a 
escravidão] revestiu com formas artísticas, segundo uma definição 
estendida da arte, que corresponde a estilização dos meios pelos quais 
os indivíduos vivem em sociedade. As roupas, os objetos e os espaços 
comuns eram meios pelos quais se expressava uma evasão à 
adversidade: eles decorriam de tradições espirituais, técnicas e 
ornamentais do continente; se transformaram no processo de 
crioulização próprio à colonização e se enunciaram como uma 
contribuição da África para o mundo (Lafont, 2023, p. 63). 

 

Hélio Menezes39 em Exposições e críticos de arte afro-brasileira: um 

conceito em disputa (2022) parece nos oferecer um norte para que possamos 

 
38 João José Reis é graduado em História pela Universidade Católica de Salvador (UCSal) e 
possui mestrado e doutorado pela renomada Universidade de Minnesota. Seus pós-doutorados 
incluem as Universidade de Londres, a Universidade de Stanford e o National Humanities. Hoje, 
se destava como um dos mais importantes historiadores brasileiros, interessado em assuntos 
referentes à história e à escravidão no século XIX. 
 
39 Hélio Santos Menezes Neto nasceu no estado da Bahia (BA) em 1986. É antropólogo, curador 
e crítico de arte, além de pesquisador na área. Graduou-se em Relações Internacionais, em 

 



75 
 

introduzir o tema das exposições de arte afro-brasileira. No decorrer do texto, o 

autor procura dar corpo e sentido a esse longo debate que multiplica cada vez 

mais pontos de vista, uns distintos dos outros. Mas o que nos evoca a ideia de 

arte afro-brasileira à primeira vista? Independentemente da perspectiva de cada 

um, caracterizar essa tendência artística como um conceito “instável”, conforme 

referido por Menezes, me parece um bom começo para uma compreensão 

básica.  

Menezes utiliza como modelo para investigação do caráter expositivo em 

arte afro-brasileira, três exposições de diferentes expressões: Diálogos 

ausentes, A cor do Brasil e Territórios: artistas afrodescendentes no acervo da 

Pinacoteca. O autor elenca tais mostras como forma de tematizar e particularizar 

as expressões dessa arte, cada qual à sua forma. A primeira foi sediada no Itaú 

Cultural de São Paulo, entre 10 de dezembro de 2016 e 29 de janeiro de 2017, 

tendo Rosana Paulino40 e Diane Lima41 como curadoras. A segunda data de 2 

de agosto de 2016 à 15 de janeiro de 2017 com curadoria de Paulo Herkenhoff42 

 
ciências Sociais e é mestre pela Universidade de São Paulo. Atualmente, cursa doutorado em 
Antropologia Social na mesma universidade. É affiliated scholar (do inglês, acadêmico afiliado) 
do BrazilLab pela Universidade de Princeton. Enquanto pesquisador, se interessa pelo trânsito e 
pluralidade de linguagens artísticas na cultura visual brasileira e diaspórica contemporâneas. Em 
março de 2024, Menezes passou a assumir a Diretoria Artística do Museu Afro Brasil (MAB). 
 
40 Rosana Paulino nasceu em São Paulo (SP) no ano de 1967, onde até os das atuais reside. É 
artista visual, pesquisadora e educadora. Também é doutora em Artes Visuais pela Escola de 
Comunicações e Artes da Universidade de São Paulo (USP) e especialista em gravura pelo 
London Print Studio. Seu trabalho se destaca pela tradução do seu pensamento social para 
produções de formatos diversos. Suas obras tem como enfoque principal as questões de etnia e 
gênero, abordando o papel da mulher negra na sociedade brasileira. Foi, inclusive, a primeira 
artista negra brasileira a ganhar uma exposição individual na Pinacoteca do Estado de São 
Paulo. A mostra era nomeada “A Costura da Memória” e ganhou espaço também no Museu de 
Arte do Rio (MAR). 
 
41 Diane Sousa da Silva Lima é uma escritora, pesquisadora e curadora independente nascida 
em 1986 na cidade de Mundo Novo, localizada no estado da Bahia. Sousa é mestra em 
Comunicação e Semiótica pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP). É 
pesquisadora costuma relacionar a perspectiva decolonial às práticas curatoriais que 
desenvolve. É representante do pensamento feminista negro na contemporaneidade, 
questionando em seu trabalho o modo de funcionamento do sistema hierárquico da arte.  

 
42 Paulo Estellita Herkenhoff Filho é nascido no ano de 1949, na cidade de Cachoeiro de 
Itapemirim (ES). Foi, durante os anos 70, um dos inauguradores da videoarte no país, migrando 
um tempo depois da carreira de artista para a de curador e crítico de arte. Ostenta hoje, o status 
de um dos mais destacados pesquisadores e curadores de arte brasileira. Tem ampla projeção 
internacional também, sendo considerado referência fundamental para especialistas da área. 
Atuou como diretor e curador em diversas instituições, sendo em 2002, por exemplo, um dos 
poucos brasileiros a ocupar o cargo de curador do Museu de Arte Moderna de Nova York 
(MoMA). 
 



76 
 

e Marcelo Campos43. A última foi realizada na Pinacoteca de São Paulo, de 12 

de dezembro de 2015 a 27 de junho de 2016 sob curadoria de Tadeu Chiarelli44. 

O autor elenca tais mostras como forma de tematizar e particularizar as 

expressões dessa arte, cada qual a sua maneira.  

Diálogos ausentes, primeiramente, trabalhava com a ideia do 

silenciamento negro frente às formas de pensamento e manifestação das 

culturas europeias. A pretensão das curadoras era fazer com que vozes fossem 

ouvidas e que a abundante produção afro-brasileira se tornasse visível. A 

exposição ainda apresentava uma característica muito particular frente as 

outras: era curada por duas mulheres negras. Tendo em vista a predominância 

masculina e branca na área, a presença das duas como carro chefe na 

organização da exibição foi algo, ao meu ver, revolucionário. A mostra chamava 

atenção pela complexidade dos debates. Discussões contemporâneas como 

interseccionalidade45 – muito abordada pelo feminismo negro ultimamente –, 

 
43 Marcelo Campos é um professor associado ao Departamento de Teoria e História da Arte do 
Instituto de Artes da Universidade Estadual do Rio de Janeiro (UERJ). Em 2005 tornou-se doutor 
em Artes Visuais pela Escola de Belas artes da Universidade Federal do Rio de janeiro (UFRJ). 
Natural da cidade (RJ), Campos trabalha e vive no Rio. Foi diretor da Casa França-Brasil entre 
2016 e 2017 e é curador do Museu de Arte do Rio (MAR), além de atuar como professor da 
Escola de Artes Visuais do Parque Lage. É também membro dos Conselhos Museu do Paço 
Imperial e do Museu Bispo do Rosario de Arte Contemporânea, ambos no Rio de janeiro. 
Apresenta interesse nos estudos afro-diaspóricos dentro da arte como temática de pesquisa, 
tendo textos, periódicos, livros e catálogos publicados nacional e internacionalmente. 
 
44 Nascido em Ribeirão Preto (SP), no ano de 1956, Chiarelli se iniciou no mundo das artes ainda 
criança, frequentando o curso infantil oferecido pela Escola de Artes plásticas de Ribeirão Preto. 
Mais tarde prestou vestibular para o curso de Artes Plásticas, apresentando grande interesse em 
história da arte. Graduou-se e na sequência ingressou no mestrado pelo Departamento de Artes 
Plásticas da Universidade de São Paulo (USP) abordando a crítica de arte de Monteiro Lobato 
em sua dissertação. Concluiu o curso em 1989, iniciando o doutorado na mesma universidade 
um tempo depois. Optou, como tema de pesquisa, pela crítica de arte a partir dos estudos de 
Mario Andrade. É professor do Departamento de Artes Plásticas da USP desde 1983, sendo 
responsável pelas disciplinas de Evolução das Artes Visuais IV e História da Arte no Brasil II. 
Chiarelli hoje se destaca por sua excelente trajetória acadêmica e curatorial. 
 
45 “A associação de sistemas múltiplos de subordinação tem sido descrita de vários modos: 
discriminação composta, cargas múltiplas, ou como dupla ou tripla discriminação. A 
interseccionalidade. É uma conceituação do problema que busca capturar as consequências 
estruturais e dinâmicas da interação entre dois ou mais eixos da subordinação. Ela trata 
especificamente da forma pela qual o racismo, o patriarcalismo, a opressão de classe e outros 
sistemas discriminatórios criam desigualdades básicas que estruturam as posições relativas de 
mulheres, raças, etnias, classes e outras. Além disso, a interseccionalidade trata da forma como 
ações e políticas específicas geram opressões que fluem ao longo de tais eixos, constituindo 
aspectos dinâmicos ou ativos do desempoderamento” (CRENSHAW, Kimberle. Documento para 
o encontro de especialistas em aspectos da discriminação racial relativos ao gênero. Revista 
Estudos Feministas. Florianópolis, v. 10, n. 1, p. 171-188, 2002. Disponível em: 
<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-
026X2002000100011&lng=pt&tlng=pt> Acesso em: 16 de jun. 2023). 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-026X2002000100011&lng=pt&tlng=pt
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-026X2002000100011&lng=pt&tlng=pt


77 
 

raça, intolerância e perseguição religiosas, efeitos do racismo, como as demais 

formas de violência sofridas pela população negra no Brasil, se mostravam 

presentes. Segundo o texto de apresentação,  

 

Diálogos ausentes faz com que nossas vozes se tornem presentes e 
sejam ouvidas à medida que revela parte da abundância da produção 
das artes afro-brasileiras e cria uma estrutura de debate sobre a 
invisibilidade dessa mesma produção: uma invisibilidade gerada em 
grande medida pelo racismo estrutural que aprisiona boa parte das 
instituições artísticas aos modos de pensar e de se manifestar das 
culturas europeias (Paulino, Lima, 2016, apud. Menezes, 2022, p. 226-
227). 

 

A cor do Brasil, realizada no Museu de Arte do Rio (MAR) durante os jogos 

Olímpicos, recebeu do autor a qualidade de “uma megaexposição”. O objetivo 

da mostra era apresentar percursos, inflexões e transformações da cor na 

história da arte brasileira.” Como descrito pelo próprio autor, o circuito expositivo 

contava “com obras que não necessariamente tematizavam questões afro-

brasileiras”. Como caminho para a vinculação dessa tendência se optou pela 

“criação de um núcleo próprio, denominado especificamente Arte afro-brasileira, 

dentro da exposição.” Buscava-se, todavia, investigar se, de fato, existia uma cor 

afro-brasileira na arte ou não. A resposta, segundo o autor, veio em duas 

direções diferentes: “pela inclusão de obras de “artistas da cor” (nos seus termos) 

ao longo dos núcleos temáticos (A invenção do Rio, Bandeira do Brasil etc.), ao 

lado de artistas e obras de outras procedências.” Entre esses artistas figuravam 

Antônio Bandeira (1922-1967), Arjan Martins, Arthur Bispo do Rosário (1909-

1989), Arthur Timótheo da Costa (1882-1922), Ayrson Heráclito, Dalton Paula, 

Estêvão Silva, Heitor dos Prazeres, Jaime Lauriano e Leandro Joaquim (1738-

1798). 

Um dado interessante aqui, ao meu ver, é a forma com que os curadores 

relacionaram os diversos assuntos expostos na exibição à ideia da cor, que 

aparecia como o fio condutor de tudo que se discutia ali. O segundo e, da 

perspectiva do autor, mais modesto núcleo,  

 

(...) trazia obras de artistas negros e brancos: três fotografias de Walter 
Firmo (retratando personalidades negras da música carioca: 
Pixinguinha [1897-1973], Cartola [1908-1980] e Clementina de Jesus 
[1901-1987]); quatro telas de Rubem Valentim; sete colares de conta 
estilizados de Júnior de Odé, cada um dedicado a um orixá; uma tela 



78 
 

de Emanoel Araujo e outra de Carybé (Herkenhoff, Campos, 2016, 
apud. Menezes, 2022, p. 228). 

 

A exposição intitulada Territórios: artistas afrodescendentes no acervo da 

Pinacoteca, ocorreu como um desdobramento de Diálogos ausentes – primeira 

mostra abordada na página anterior. A operação utilizada em Diálogos, 

primeiramente, ganha um novo tratamento em Territórios. Se, na primeira os 

termos afro-brasileiro e afrodescendente habitavam o texto como sinônimos um 

do outro, nesta, os termos ganham significados distintos. Mais que isso, a noção 

de afro-brasileiro se rende à divisão afrodescendente. Reunir artistas de estilos, 

gostos, expressões e sotaques artísticos diferentes dentro de uma temática 

instável, fluida, como a da arte afro-brasileira, costumava ser uma tarefa difícil. 

O método de separação dos termos operou como um grande facilitador nesse 

sentido. Evitar a unificação dos termos foi, na verdade, uma espécie de 

empreendimento lançado pelos curadores que pretendiam “circunscrever um 

movimento ou escola artística de difícil demarcação”. Isto pelo amplo significado 

que o termo “afrodescendente” representa, dada a ampla “aplicabilidade a 

contextos também extra-brasileiros”, por exemplo. Como apresenta o texto da 

mostra:  

 

A princípio, o que norteou a exposição foi o desejo de traçar uma 
narrativa sobre a presença dos artistas afrodescendentes na arte 
brasileira [...], uma história que supostamente explicitasse o 
desenvolvimento e as transformações dessa parcela da arte do país, 
suas peculiaridades, os pontos de contato entre um período e outro 
etc. Porém, com a análise das obras logo parece que a ascendência 
africana de seus produtores era o único fator a uni-las (Chiarelli, 2015, 
apud. Menezes, 2022, p. 228-229). 

 

A exposição Territórios, homenageada pela produção plástica, contava 

com três sessões que abordavam a não participação dos afrodescendentes na 

história da arte brasileira. Com obras que datavam do século XVIII à 

contemporaneidade, Chiarelli não pretendia seguir à risca a narrativa histórica 

de acordo com o recorte temporal adotado na construção da exibição. O objetivo 

era dar visibilidade a artistas negros de variadas épocas, não importando o 

motivo de suas produções, podendo estas serem ligadas ou não ao universo 

afro-brasileiro. Segundo o curador,  

 



79 
 

Aqui não interessava discutir como o negro foi visto durante a história, 
mas como o artista afro em vários momentos da história do Brasil 
conseguiu, de alguma maneira, se tornar agente dessa produção, e 
não modelo, figuração (Chiarelli, 2016, p. 230). 

 

Representante da causa, Emanoel Araújo foi peça chave nisso, já que 

adquiriu para a Pinacoteca a maioria das obras expostas. O artista se destacou 

como o único negro a ocupar a direção da instituição entre 1922 e 2002, e, 

graças a sua gestão, obras de artista negros passaram a compor o acervo do 

museu, “de maneira deliberada e sistemática”. Hoje, é da Pinacoteca a 

deferência de museu paulista com maior presença de artista brasileiros 

afrodescendentes, considerando inclusive, o Museu Afro Brasil, edificado por 

Araújo no ano de 2004. 

Observamos, portanto, através das três mostras acima, que a afro-

brasilidade relacionada à arte denota um contexto realmente amplo. Ele não se 

limita a um determinado filtro ou parâmetro, como a etnia dos produtores ou os 

motivos da produção, ela de fato transborda a objetividade normalmente 

existente na maioria das tendências em arte, como é o caso do objeto norteador 

do trabalho, a exposição de arte Presença Negra. Reunindo 200 obras de 

procedências e formatos diversos, Presença se mostra diversa e extensa, 

apresentando 70 artistas históricos e ainda atuantes. Além das obras e peças de 

coleções que compõem a exposição, foram também incorporados ao conjunto 

de trabalhos, itens de mais de 20 instituições, como museus e coleções 

particulares – sendo alguma delas o próprio MARGS, a Casa de Cultura Mário 

Quintana (CCMQ), a Fundação Vera Chaves Barcellos (FVCB), o Museu de Arte 

Leopoldo Gotuzzo (MALG), a Escola Municipal de Arte Carlos Alberto de Oliveira 

(Carlão), A Pinacoteca Aldo Locatelli, A Pinacoteca Ruben Berta e a Coleção 

Sartori, entre outras. 

Sobre como a exposição foi concebida, Izis conta que o processo se 

iniciou em 2020, com postagens de conteúdos nas redes sociais, produzidos a 

partir do levantamento realizado no acervo do museu. A equipe que compunha 

o núcleo educativo pesquisava informações sobre a vida e obra dos artistas, para 

que a cada duas semanas (15 dias) o material reunido fosse postado. Após, o 

programa do MARGS organizou uma série de atividades com o auxílio de críticos 

curadores e artistas negros, para, em 2022, a exposição ser inaugurada. 



80 
 

Segundo a entrevistada, inteirar-se sobre a procedência dos artistas foi uma das 

principais maneiras de realizar a revisão crítica do acervo. Ao investigar quem 

são os artistas que estão ali, (são artistas consagrados na história da arte? São 

artistas mais experientes? Mais jovens? De que período?) é possível averiguar 

também o que outros artistas estavam falando naquele momento através de suas 

obras. De acordo com a curadora, 

 

a ideia é a de a partir desses artistas, ver quem são os outros que estão 
também produzindo. Não é só a da ausência no acervo, parte muito 
disso também. É uma ausência também nos espaços expositivos, de 
mostrar os trabalhos de artistas negros. A exposição era isso. O foco 
era a autoria negra, a presença de artistas negros dentro do museu. 
(Abreu, 2023, informação verbal, anexo A, p. 198) 

 

Definida como uma “grande exposição coletiva que traz a público o debate 

e a reflexão sobre a presença e representatividade negra no campo das artes 

visuais, a partir de uma perspectiva desde o Sul do Brasil”, a mostra foi 

inaugurada às 10h30mins do dia 15 de maio de 2022 permaneceu aberta até 21 

de agosto de 2022. Devido à grande quantidade de artistas e itens apresentados, 

a mostra ocupou quase integralmente os espaços expositivos do museu, desde 

o Foyer, as Pinacotecas, Salas Negras e a Sala Aldo Locatelli. 

Entendemos, portanto, que a arte afro-brasileira resulta do conceito das 

poéticas das encruzilhadas de Luiz Rufino46, que parte dos cruzamentos de 

múltiplos conhecimentos condensados em manifestações poéticas tecidas na 

trama das experiências transatlânticas. Baseado no que consideram os teóricos 

da arte, considero de grande importância uma abordagem histórica que nos 

conduza ao que Presença Negra (2022) de fato discute.  

 
46 Luiz Rufino Rodrigues Júnior graduou-se em Pedagogia pela Universidade do Estado do Rio 
de Janeiro (UERJ) em 2010, onde também se tornou mestre e doutor em Educação (2013). 
Atualmente é professor assistente na mesma universidade. A poética das encruzilhadas deriva 
da tese de doutorado de Luiz Rufino Rodrigues Junior intitulada Exu e a pedagogia das 
encruzilhadas (2017), que tem como proposta desenvolver a crítica e propor outros caminhos 
acerca das problemáticas do racismo, colonialismo e educação. Rufino pretende invocar e 
encarnar as potências de Exu que emerge nesse contexto como símbolo de um projeto político, 
poético e educativo frente à arrogância e a primazia próprios da lógica colonial – Segundo 
Rodrigues, “nessa mirada o orixá emerge como loci de enunciação para riscar uma pedagogia 
antirracista/decolonial assente em seus princípios e potências. Exu, enquanto princípio 
explicativo de mundo transladado na diáspora que versa acerca dos acontecimentos, dos 
movimentos, da ambivalência, do inacabamento e dos caminhos enquanto possibilidades, é o 
elemento que assenta e substancia as ações de fronteira, resiliência e transgressão, codificadas 
em forma pedagogia” (Rodrigues, Pedagogias das encruzilhadas, 2018).  
 



81 
 

Imagem 22. Paulo Corrêa, Terragrita, Coleção do artista, 2021-2022. Material reciclado 
(papelão ondulado, tecidos, metais, cordas, alumínios, dente de animal), giz e pigmentos 

naturais, dimensões variadas. Foto: MARGS. 
 

 

1.1. Epistemicídio e racialidade 

 

O conceito de epistemicídio foi originalmente cunhado por Boaventura de 

Sousa Santos. Em Construindo as Epistemologias do Sul (2018), Santos busca 

observar os movimentos do imperialismo cultural para compreender de que 

forma os saberes e as contribuições sociais e culturais não assimiladas pela 

cultura branca foram destruídos na trajetória histórica da modernidade ocidental. 

O autor levanta dois questionamentos: (1) se “após séculos de trocas culturais 

desiguais, será justo tratar todas as culturas de forma igual?”, e, (2) se “será 

necessário tornar impronunciáveis algumas aspirações da cultura ocidental para 

dar espaço à pronunciabilidade de outras aspirações de outras culturas?” Em 

seguida, o autor responde: 

 
(...) paradoxalmente — e contrariando o discurso hegemónico — é 
precisamente no campo dos direitos humanos que a cultura ocidental 
tem de aprender com o Sul global para que a falsa universalidade 
atribuída aos direitos humanos no contexto imperial seja convertida 
numa nova universalidade, construída a partir de baixo, o 
cosmopolitismo subalterno e insurgente (Santos, 2018, p. 129). 



82 
 

 

 

 
Imagem 23. Jaime Lauriano, Não respeitamos símbolos racistas, Coleção Sartori, 2021. 

Pemba branca (giz utilizado em rituais de Umbanda) e lápis dermatográfico sobre algodão 
preto, 158 x 198 cm. Foto: Anderson Astor. 

 

A obra de arte disposta acima aborda o surgimento do epistemicídio, do 

genocídio negro, do mito da democracia racial e do racismo estrutural com a 

chegada das embarcações navais europeias ao Brasil no período colonial. O 

trabalho integra a artística intitulada Presença negra, tem autoria de Jaime 

Lauriano47, artista responsável por uma vasta produção que acumula exposições 

individuais e coletivas, prêmios recebidos e participações em acervos 

permanentes.  

O multiculturalismo, para Sousa Santos, possibilita a presença de uma 

política reacionária sob uma face democrática. Na dinâmica inclusiva do 

multiculturalismo, as culturas dominantes, tidas como completas, participam dos 

diálogos interculturais sem o risco de serem absorvidas por outras, também 

 
47 Lauriano nasceu em São Paulo, onde ainda vive, no ano de 1985. É graduado pelo Centro 
Universitário Belas Artes de São Paulo (FEBASP), desde 2010. Conta com inúmeras produções 
que o destacam no cenário artístico brasileiro. Sua obra – em peças audiovisuais, objetos e 
textos críticos – aborda as questões relacionadas às estruturas do sistema e às relações de 
poder, criticando sempre as estratégias violentas do estado contra a população, como a forma 
em que as instituições de controle social moldam a subjetividade dos sujeitos.   
 



83 
 

incluídas nesse rol de poder cultural. Santos identifica uma variante dessa ideia 

quando uma determinada cultura perpetuada e tida como protagonista – neste 

caso, a cultura ocidental – detém o privilégio de se autodeclarar incompleta sem 

que seja rompida ou alterada. Essa suposta incompletude cultural seria, segundo 

o autor, “o instrumento perfeito de hegemonia cultural e, portanto, uma armadilha 

quando atribuída a culturas subordinadas (2018, p. 129).” Santos aplica esse 

raciocínio ao processo de extermínio das culturas não-ocidentais empreendido 

pela cultura ocidental. Segundo ele, 

 

é este o caso de muitas culturas dos povos indígenas das Américas, 
da Austrália, da Nova Zelândia, da Índia, etc. Estas culturas foram tão 
agressivamente amputadas e descaracterizadas pela cultura ocidental 
que recomendar-lhes agora a adopção da ideia de incompletude 
cultural, como pressuposto da hermenêutica diatópica, é um exercício 
macabro por mais emancipatórias que sejam as suas intenções” 
(Santos, 2018, pp. 129-130). 

 

De maneira geral, a essência negra foi forjada de tal maneira, que a 

humanidade do sujeito negro foi reduzida à condição de objeto. Dentre as tais 

culturas invisibilizadas, está a negra. Porém o que se pode entender pelo 

conceito de cultura? 

Marilena Chauí48, discutindo O que é cultura? Em sua série online 

intitulada Escritos de Marilena Chauí (Grupo Autêntica, 2018)49, aponta para o 

fato de as pessoas relacionarem ‘cultura’ a um domínio de conhecimentos, de 

saberes específicos, produzindo dessa maneira dois polos opostos: o de 

pessoas cultas e o de pessoas incultas.  Na sequência, Chauí acrescenta: “não 

é isso a cultura”, relacionando o termo à palavra latina ‘colere’, que significa 

‘cuidar’. Como exemplo, a autora traz as práticas da agricultura – o cuidado com 

a terra –, da puericultura – o cuidado com as crianças – e do culto – cuidado com 

os deuses – para explicar de que forma ele se relaciona com outros termos, 

 
48 Marilena de Souza Chauí é natural de Pindorama, município localizado no estado de São 
Paulo. Nasceu em 1941 e atua como escritora e filósofa brasileira. É professora de Filosofia 
política e Estética da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de 
São Paulo (USP). Se destaca como uma das mais renomadas filosofas do país com uma extensa 
atuação em sua área. Foi uma das fundadoras do Partido dos Trabalhadores (PT) e é conhecida 
por sua importância no combate da ditadura militar. Graduou-se em 1965 e dois anos depois, em 
1967, concluiu o curso de mestrado. Em 1971 tornou-se doutora, sendo todos os três títulos 
obtidos na USP. 
 
49 Grupo Autêntica. O que é Cultura? Youtube: Escritos de Marilena Chauí, 2018. Disponível 
em: <https://www.youtube.com/watch?v=-YQcFNoiDMw&t=310s> Acesso em: 11 de jun. 2023. 

https://www.youtube.com/watch?v=-YQcFNoiDMw&t=310s


84 
 

produzindo significados novos e presentes em nosso cotidiano. Cultura em seu 

sentido mais amplo, seria “a capacidade dos seres humanos de se relacionar 

com o ausente, ou seja, através de símbolos”. A ‘linguagem’ e o ‘trabalho’ são, 

para Chauí, os primeiros elementos representativos da cultura, pois por meio da 

fala é possível tornar presente o que antes não era, e, por meio do trabalho, se 

faz existir o que antes não existia. 

 

Então, a cultura é essa capacidade dos seres humanos de se 
relacionar com o tempo, pensar a diferença entre o presente o passado 
e o futuro. De lembrar o passado. De construir o futuro. É a nossa 
percepção e a nossa maneira de definir as coisas como o bom e o mau, 
o belo e o feio, o justo e o injusto, o verdadeiro e o falso. Tudo isso é o 
mundo da cultura. É o mundo que, pelo qual nós humanos, nos pomos 
no mundo e nos manifestamos no mundo. Por isso é um engano 
identificar a cultura como um conjunto de conhecimentos ou de práticas 
(informação de vídeo). 

 
 

Embora o conceito amplo de cultura apresentado acima se aplique a toda 

e qualquer sociedade, naquelas divididas em classes, o sentido, as ferramentas 

e as formas de realizá-la variam. Nem todos os núcleos tem acesso aos mesmos 

instrumentos. É esse fator que produz as diferenças de expressão de acordo 

com cada ambiente ou contexto. Assim, se dá a divisão entre ‘cultura popular’ e 

‘cultura erudita’, sendo popular aquela que é produzida pelas classes populares 

e erudita a produzida pelos artistas e intelectuais da classe média – “(...) a classe 

dominante financia, patrocina isso e se apropria disso” para que dessa forma 

obtenha controle sobre a classes dominadas. 

Segundo Chauí em Cultura e democracia (2008), o conceito geral de 

cultura passou a se transformar em sinônimo de civilização no século XVIII 

através do que ela chama de filosofia da ilustração. Com o Iluminismo, a cultura 

passou a servir como uma espécie de medidor do grau de evolução de uma 

sociedade. Era, nesse contexto, relacionada a um conjunto de práticas artísticas 

e intelectuais – artes, ciências, técnicas, filosofias, ofícios etc – que hierarquizava 

à medida em que avalia o grau de progresso de um regime político. Seguindo a 

moda iluminista, o ocidente definiu como sinônimo de evolução o mercado, o 

Estado e a escrita, logo, por consequência, qualquer sociedade que exercesse 

outro formato de comunicação ou troca ganhava o rótulo de ultrapassada ou 

culturalmente primitiva (2008, p. 55-56). A noção de cultura passou a ganhar um 



85 
 

novo formato a partir do século XX, sendo então entendida como estilo de vida. 

Segundo Chauí, 

 

(...) como produção e criação da linguagem, da religação, dos 
instrumentos e das formas de trabalho, das formas de habitação, do 
vestuário e da culinária, das expressões de lazer, da música, da dança, 
dos sistemas de relações sociais, particularmente os sistemas de 
parentesco ou a estrutura da família, das relações de poder, da guerra, 
da paz, da noção de vida e morte. A cultura passa a ser compreendida 
como o campo no qual os sujeitos humanos elaboram símbolos e 
signos instituem as práticas e os valores, definem para si próprios o 
possível e o impossível, o sentido da linha do tempo (passado, 
presente e futuro), as diferenças no interior do espaço (o sentido do 
próximo e do distante, do grande e do pequeno, do visível e do 
invisível), os valores como o verdadeiro e o falso, o belo e o feio, o justo 
e o injusto, instauram a ideia de lei, e, portanto, do permitido e do 
proibido, determinam o sentido da vida e da morte e das relações entre 
o sagrado e o profano (Chauí, 2008, p. 57). 

 

Acontece que a noção abrangente de cultura como descrito acima se 

torna inaplicável à realidade contemporânea, pois esta conta com numerosas e 

complexas sociedades – definidas em grupos sociais fragmentados por rotinas 

distintas e desejos particulares –, não mais com comunidades – baseadas na 

relação coletiva entre membros de um mesmo meio. Para a autora, “a sociedade 

de classes institui a divisão cultural, que pode ser referida de variadas maneiras: 

cultura dominada e cultura dominante, cultura opressora e cultura oprimida,” e 

por aí em diante (2008, p. 58).  Ao mesmo tempo em que a cultura dominante 

ocupa claramente o lugar de controle, da exploração econômica e da exclusão 

de subjetividades tidas como inferiores, ficam também demarcadas as 

expressões da cultura popular, cada qual em um contexto específico. Tal 

separação de modelos produz um novo formato cultural que se origina no interior 

de uma espécie de limbo formado no espaço existente entre a cultura de elite e 

a cultura popular: a cultura de massa, para Chauí ‘anti-cultura’. Um modelo 

cultural que se apropria de elementos da cultura popular ao mesmo tempo que 

se apropria de elementos da cultura erudita também, diluindo-os até que 

assumam novas caraterísticas e um novo sentido. Esta,  

 

em primeiro lugar, separa os bens culturais pelo seu suposto valor de 
mercado: há obras “caras” e “raras”, destinadas aos privilegiados que 
podem pagar por elas, formando uma elite cultural; e há obras “baratas” 
e “comuns”, destinadas à massa. Assim, em vez de garantir o mesmo 
direito de todos à totalidade da produção cultural, a indústria cultural 



86 
 

sobredetermina a divisão social acrescentando-lhe a divisão entre elite 
“culta” e massa “inculta” (Chauí, 2008, p. 59). 

 

Se observarmos a maneira com que o Estado tratou tradicionalmente o 

tema da cultura, notaremos sua atitude antidemocrática, epistemicida, quando 

utilizou como estratégia de controle um padrão de criação social sob a 

justificativa de instituir uma cultura oficial, ampliando o campo cultural público. 

Na medida em que capturou o sentido da cultura feita de forma livre e diversa, 

retirou das classes sociais consideradas antagônicas a legitimidade de suas 

produções (2008, p. 63). Nesse ponto da discussão a autora conversa com 

Santos (2018) no sentido de apontar, em outras palavras, uma subordinação ou 

uma tentativa de apagamento cultural utilizado pelos sistemas de poder contra o 

modo que determinada parcela da população negra significa sua existência. 

Continuando em Santos, epistemicídio engloba todo e qualquer 

movimento de desvalorização de um determinado saber ou cultura. A ideia de 

‘arte negra’, por sua vez, também passa pelo território da epistemologia, porém, 

de uma perspectiva que pode ser positiva. Esse termo faz alusão às produções 

artísticas em que elementos da cultura negra estão em destaque. Dentro desse 

assunto, buscarei entender as diferenças existentes entre a arte negra e a arte 

feita pelo negro, quem é representado nesse nicho da arte e de que forma essa 

representação é feita. 

 Sueli Carneiro (2005)50, durante a participação da primeira edição do 

evento “Vozes Negras”, produzido pelo Instituto de Filosofia e Ciências Humanas 

da Universidade Estadual de Campinas (IFCH, Unicamp)51 questiona, “o que nós 

negros queremos da filosofia? Ou, o que nos mobiliza para a filosofia?” Seguindo 

 
50 Sueli Carneiro é filósofa e doutora em Educação pela Universidade de São Paulo (USP), 
também é parte importante do Geledés Instituto da mulher Negra, atuando no coletivo enquanto 
coordenadora executiva e coordenadora da área de Direitos Humanos. É autora de artigos sobre 
gênero, raça e direitos humanos em diversas publicações a nível nacional e internacional, além 
de ter grande atividade no Movimento Feminista e no Movimento Negro do Brasil. Recentemente, 
Sueli Carneiro se consagrou como primeira mulher negra a receber o título Honoris Causa da 
Universidade de Brasília, também foi homenageada como Personalidade Literária de 2022 do 
prêmio Jabuti. 
 
51 “Vozes Negras” é um evento produzido pelo Instituto de Filosofia da Universidade Estadual de 
Campinas (UNICAMP), cuja primeira edição ocorreu em setembro de 2021. A partir do campo 
de estudos decoloniais, o objetivo da primeira edição foi lançar um olhar crítico sobre a forma 
com que a filosofia excluiu o corpo e a identidade negra ao longo de sua história. Além da 
racialidade, os eixos temáticos buscaram reunir assuntos referentes aos estudos sociais e de 
gênero. 
 



87 
 

este raciocínio, responde: indignação. A indignação e insurgência que nos 

provocam os saberes construídos sobre nós, aos quais os filósofos deram 

contribuições exemplares.  

A autora conta que Immanuel Kant (1724-1804) justificava a escravização 

dos povos africanos baseando-se nas considerações de uma nova disciplina: 

História Natural da Humanidade, mais tarde, Biologia e Antropologia. Partindo 

da negação da plena humanidade do outro, a superioridade europeia foi 

instaurada, e, consequentemente, os demais povos localizados em diferentes 

territórios do globo, passaram a ser considerados como os “outros”52. 

 

 
Imagem 24. Maurício Bittencourt, alguma coisa faltou aqui, Acervo do artista, 2022. Adesivo, 

impressão sobre papel. Foto: Maurício Bittencourt. 

 

Em paralelo, segundo Carneiro, Georg Hegel (1770-1831) afirmava existir 

uma diferença ontológica entre europeus e africanos, portanto, pertencentes a 

outra ordem humana. Para ele, a escravidão teria sido uma espécie de evento 

ou acontecimento de ordem superior, em que o conflito entre negros e brancos 

elevaria o sentimento humano entre os negros. Em palavras mais claras, 

entendo que Hegel considerava a escravidão um divisor ontológico entre negros 

e brancos que tinha como propósito natural ou divino, unir os negros por se 

reconhecerem em posição inferior. 

No século XVIII, batizado século das luzes e da racionalidade, os filósofos 

iluministas contestam o monopólio do conhecimento e da explicação 

 
52 De acordo com Djamila Ribeiro, “a filosofa francesa Simone de Beauvoir nos dá uma 
perspectiva interessante ao cunhar a categoria do Outro, em O segundo sexo, de 1949, tomando 
como ponto de partida a dialética do senhor e do escravo de Hegel. (2020, p. 35)” 



88 
 

concentrados nas mãos da igreja e dos príncipes. Eles se recusam a aceitar uma 

representação cíclica da humanidade, denominada a idade de ouro, para buscar 

uma explicação baseada na transparência e na verdade. 

Em A construção do outro como não-ser como fundamento do ser (2005) 

Sueli Carneiro lança um olhar sobre a realidade social em que o negro vive no 

Brasil. A autora se baseia nas considerações de Michel Foucault, para definir o 

conceito de “dispositivo”. Carneiro busca investigar se é possível tomar a 

racialidade como dispositivo de poder, tal como concebido por Foucault para o 

caso da sexualidade. A partir das ideias de dispositivo, biopoder e resistência 

propostas por Foucault, Carneiro busca analisar a racialidade e a forma com que 

se dão as relações raciais no Brasil. 

Para Foucault em Microfísica do poder (1979), um dispositivo é sempre 

um dispositivo de poder por constituir múltiplos elementos que se relacionam 

entre si e atendem uma urgência histórica:  

 

(...) discursos, instituições, organizações arquitetônicas, decisões 
regulamentares, leis, medidas administrativas, enunciados científicos, 
proposições filosóficas, morais, filantrópicas. Em suma, o dito e o não-
dito são elementos do dispositivo. O dispositivo é a rede que se pode 
estabelecer entre estes elementos (Foucault, 1979, p. 244) 

 

O dispositivo está presente no cotidiano das relações. Ele apenas precisa 

ser acionado de acordo com a necessidade de quem o utiliza enquanto 

ferramenta. Ele aparece dentro de um contexto histórico como resposta a uma 

possível urgência. Logo, sua função é uma estratégia de dominação. 

Primeiramente, ele se constitui na união dos elementos presentes na sociedade 

e partir disso, age sobre determinado contexto ou situação. Para Foucault, ele 

busca  

demarcar a natureza da relação que pode existir entre estes elementos 
heterogêneos. Sendo assim, tal discurso pode aparecer como 
programa de uma instituição ou, ao contrário, como elemento que 
permite justificar e mascarar uma prática que permanece muda; pode 
ainda funcionar como reinterpretação desta prática, dando-lhe acesso 
a um novo campo de racionalidade. Em suma, entre estes elementos, 
discursivos ou não, existe um tipo de jogo, ou seja, mudanças de 
posição, modificações de funções, que também podem ser muito 
diferentes (Foucault, 1979, p. 244). 

 

Carneiro associa as “estratégias de relações de força” (Foucault, 1979, p. 

246) adotadas pelos dispositivos à forma com que o racismo opera sobre os 



89 
 

corpos negros na sociedade brasileira. A forma com que os tipos de saberes 

hegemônicos são sustentados por essa rede de elementos que compõe os 

dispositivos de poder, exclui os demais saberes que não atendem a 

determinados critérios. A forma com que as práticas e as relações de poder 

produzidas a partir de dispositivos operam nas sociedades, acaba por classificar 

os sujeitos, na medida em que os segrega ontologicamente também. A partir 

disso, Foucault passa a sentir a necessidade de investigar a forma com que essa 

divisão se construiu. 

Através das ferramentas que um dispositivo pode oferecer, Foucault, por 

exemplo, analisa a produção da loucura para gerar o dispositivo de saúde 

mental, comparando diferentes momentos históricos em que o louco tem um 

valor sagrado. Segundo Carneiro, “na época de Descartes, a loucura passa a ser 

considerada como uma experiência de desrazoabilidade, evoluindo a partir de 

então para insensatez e, por fim, doença mental” (p. 39). A autora ainda 

considera que o padrão de sujeito que emerge dos saberes e práticas 

institucionais sobre o tema da loucura – para ela “sujeito-forma” – foi o doente 

mental frente ao indivíduo normal. 

Foucault usa o dispositivo de saúde mental para demonstrar de que forma 

o Ocidente fragmenta as demais identidades para determinar uma identidade 

padronizada. Nesse caso, “tem-se então, o doente mental viabilizando o homem 

normal” (Carneiro, 2005, p. 39). A oposição entre o louco e o são tem a função 

de destacar negativamente o louco (sujeito-forma) para eleger positivamente o 

são, afirmando a dinâmica positiva do Ser. Continua a autora: 

 

ou seja, o Outro fundado pelo dispositivo apresenta-se de forma 
estática, que se opõe à variação que é assegurada ao Ser. Assim, a 
dinâmica instituída pelo dispositivo de poder é definida pelo dinamismo 
do Ser em contraposição ao imobilismo do Outro (Carneiro, 2005, p. 
40). 

 

A posteriori, Foucault passa a se dirigir cuidadosamente ao seu principal 

objeto de estudo: o domínio da sexualidade feminina em História da sexualidade 

(1988). O pensador novamente utiliza o conceito de dispositivo para observar de 

que forma a sexualidade foi, e ainda é entendida, empregada e dominada pelas 

práticas e relações de poder nas sociedades. Refiro-me ao termo no plural pela 

a abrangência que o dispositivo de sexualidade envolve. 



90 
 

Foucault encontrou na formação familiar burguesa os vestígios de uma 

estratégia de classe, quando um determinado domínio demarcava sua 

identidade ao mesmo tempo que cunhava um projeto político, controlando, 

essencialmente, a sexualidade enquanto reprodução da classe social. Tal 

estratégia procurava problematizar a sexualidade infantil e adolescente 

enquanto gênero, atribuindo à sexualidade feminina possíveis patologias 

fundadas a partir de concepções construídas pelos dispositivos. Essa lógica de 

medicalização do feminino teria sido planejada a fim de justificar a necessidade 

de criar uma “ferramenta de manipulação” da subjetividade da mulher, 

fragmentando sua identidade e submetendo-a à estereótipos negativos. A partir 

de então, esse investimento sobre o corpo feminino diagnosticou a mulher 

enquanto gênero doente, na medida em que, de fato, a adoeceu. Logo, 

“psiquiatrização e medicalização correspondem, assim, aos campos 

epistemológicos construídos pelo dispositivo de sexualidade, os saberes que o 

sustentaram e foram por ele sustentados” (2005, p. 41). Segundo Foucault 

(1988), 

 

(...) foi na família ‘burguesa’, ou ‘aristocrática’, que se problematizou 
inicialmente a sexualidade das crianças ou dos adolescentes; e nela 
foi medicalizada a sexualidade feminina; ela foi alertada em primeiro 
lugar para a patologia possível do sexo, a urgência em vigiá-lo e a 
necessidade de inventar uma tecnologia racional de correção. Foi ela 
o primeiro lugar de psiquiatrização do sexo. (...) A personagem 
investida em primeiro lugar pelo dispositivo de sexualidade, uma das 
primeiras a ser ‘sexualizada’ foi, não devemos nos esquecer, a mulher 
‘ociosa’, nos limites do ‘mundo’ – onde sempre deveria figurar como 
valor – e da família, onde lhe atribuíam novo rol de obrigações 
conjugais e parentais: assim apareceu a mulher ‘nervosa’, sofrendo de 
‘vapores’; foi aí que a histerização da mulher encontrou seu ponto de 
fixação. (...) Em face de tudo isso, as camadas populares escaparam, 
por muito tempo, ao dispositivo de ‘sexualidade’. Estavam, decerto, 
submetidas, conforme modalidades específicas, ao dispositivo das 
‘alianças’: valorização do casamento legítimo e da fecundidade, 
exclusão das uniões consangüíneas, prescrição de endogamia social 
e local (Foucault, 1988, p. 114). 

 

Às camadas populares não foi estendida a mesma lógica de repressão do 

sexo feminino privilegiando o homem na luta pelo controle das massas. A 

estratégia foi a de intensificar o foco no corpo, no vigor, na longevidade e na 

descendência burguesa. Segundo Foucault, a própria burguesia procurou 

supervalorizar os prazeres do seu estilo de vida como forma de diferenciação 

das classes dominadas, para dessa forma garantir “uma defesa, uma proteção, 



91 
 

um reforço, uma exaltação, que mais tarde foram estendidos – à custa de 

diferentes transformações – aos outros, como meio de controle econômico e de 

sujeição política." (1988, p. 116). 

Cabe aqui incluir brevemente as considerações de Jessé Souza53 em 

relação a esse estilo de vida elitizado. A auto-afirmação forçada pela classe 

burguesa, à qual Foucault se refere, tem relação com o conceito de “estoque 

cultural”, cunhado por Souza em A elite do atraso: da escravidão a Bolsonaro 

(2019), em que “o aspecto da mudança comportamental da influência 

europeizante (não ibérica e anti-ibérica) no sentido de apontar novas modas de 

vestir, de falar, de comportamento público etc”, se apresentam como elementos 

de diferenciação entre as classes dominantes e as classes dominadas. Para ele,  

 

esse novo comportamento é visto, quase sempre, como possuidor de 
alguma dose de afetação e superficialidade, conferindo substância 
para a expressão, ainda hoje muito recorrente no Brasil para designar 
comportamentos exteriores, superficiais, para causar impressão, que é 
o dito popular “para inglês ver (Souza, 2019, p. 62). 

 

O impacto gerado na construção do corpo burguês supervalorizado 

através do dispositivo de sexualidade é projetado no campo ontológico, dividindo 

a experiência do ser em dois contextos: o do sujeito-forma e o do “sujeito-padrão” 

– como preferi nomear. O sujeito-padrão expressa a própria vitalidade e 

subjetividade. O sujeito-forma, ao contrário do vitalismo, encarna o que Foucault 

chama de “anemia da vontade”. O foco centralizado no corpo burguês, 

desconsidera a legitimidade dos demais corpos e o elege como corpo ideal para 

os demais que não se encaixam nos critérios exigidos pela trama colonial. 

Carneiro identifica um segundo elemento da hegemonia burguesa para 

além da sexualidade: a operação do dispositivo abrange também a racialidade. 

Nesse sentido, ela passa a considerar que “há, portanto, um não-dito na 

formulação de Foucault que é a imbricação do dispositivo de sexualidade com o 

de racialidade, abrangendo este um território mais vasto do que o de 

sexualidade, pelo estatuto que tem nele a cor da pele.” (2005, p. 42) 

 
53 Jessé Souza é nascido em Natal, Rio Grande do Norte (RN), no ano de 1960. Graduou-se em 
Direito pela Universidade de Brasília (UNB) em 1981, após, concluiu o mestrado em Sociologia 
em 1986, na mesma instituição. Tornou-se doutor em Sociologia pela Universidade de 
Heidelberg, na Alemanha (DE), país onde também se tornou professor na Universidade de 
Flensburg, em 2006. Realizou seu pós-doutorado na área de Filosofia e Psicanálise pela Nova 
Escola para Pesquisas Sociais em Nova York, entre 1994 e 1995. 



92 
 

Imagem 25. Michel França, Negro em um mundo branco: evidências de pesquisas empíricas, 
Nexo, 2020. Foto: Carlos Garcia Rawlins. 

 

2.2.    O sujeito padrão e a (des)universalização negra 

 

A imagem acima é referente à matéria Negro em um mundo branco: 

evidências de pesquisas empíricas (2020), em que Michael França54 faz um 

comparativo entre pesquisas que visavam observar os efeitos do racismo na 

autopercepção de negros sobre seus corpos. França parte de um estudo 

realizado em 1947 por Kenneth Clark e Mamie Clark55 (Racial identification and 

 
54 Michael França é graduado em Economia pela Universidade Estadual Paulista Júlio de 
Mesquita Filho e possui mestrado e doutorado na mesma área pela Universidade de São Paulo 
(USP). Foi visiting scholar pelas Universidades Columbia e Stanford, e é pós-doutor pelo Instituto 
de Ensino e Pesquisa (INSPER Brasil). Também atua como colunista dos jornais Folha de São 
Paulo e Nexo – (Michel França, Negro em um mundo branco: evidências de pesquisas empíricas, 
Nexo, 2020. Disponível em: <https://www.nexojornal.com.br/ensaio/2020/Negro-em-um-mundo-
branco-evid%C3%AAncias-de-pesquisas-emp%C3%ADricas> Acesso em: 25 de dez. 2023). 
 
55 Kenneth Bancroft Clark e Mamie Phipps Clark foram psicólogos e militantes ativos do 
Movimento dos Direitos Civis, ele nascido em 1914 na zona do Canal do Panamá, e ela em 1917 
no Arkansas, EUA. Formaram-se com honras na Universidade Howard, onde se conheceram e 
passaram a desenvolver estudos em psicologia colaborativamente, até que mais tarde casaram-
se. Além de desempenharem papeis importantes no desenvolvimento e aplicação de 
experimentos psicossociais em crianças, ambos fundaram o Centro de Desenvolvimento Infantil 
da Zona Norte e a organização dedicada à Oportunidades Ilimitadas para Jovens do Harlem. 

 

https://www.nexojornal.com.br/ensaio/2020/Negro-em-um-mundo-branco-evid%C3%AAncias-de-pesquisas-emp%C3%ADricas
https://www.nexojornal.com.br/ensaio/2020/Negro-em-um-mundo-branco-evid%C3%AAncias-de-pesquisas-emp%C3%ADricas


93 
 

preference in negro children), para observar de que maneira as crianças negras 

se relacionavam com bonecas negras e brancas, e de que maneira se davam 

suas preferências acerca das mesmas. O resultado da pesquisa indicou a 

preferência das crianças pelas bonecas brancas. Segundo o colunista, “era 

comum as crianças verbalizarem suas escolhas. Em alguns casos, explicaram 

que sua preferência pela boneca branca se dava por ela ser bonita ou, 

simplesmente, branca” (citação online, 2020).  

Para o colunista, o estudo realizado por Kenneth e Mamie Clark 

desempenhou um importante papel histórico ao investigar o impacto da raça nas 

percepções entre os sujeitos em sociedades etnicamente diversas, apesar de 

ser considerado metodologicamente simples devido à escassez de recursos 

disponíveis na época. Daquele momento em diante, outros experimentos com 

metodologias melhor elaboradas foram produzidos. Dentre uma série de estudos 

apresentados no decorrer da matéria, França optou, portanto, por destacar o 

experimento nomeado Gender and racial favouritism in black and White 

preschool (2011) realizado por Beth Kurtz-Costes56, Stacie Defreitas57, Tamara 

Halle58 e Ryan Kinlaw59. No estudo, uma festa de aniversário foi simulada pelas 

pesquisadoras, porém, a tarefa de organizá-la era de um grupo de meninas. 

Utilizando bonecas negras e brancas, a dinâmica da atividade demandava que 

 
Mamie veio a falecer no ano de 1963 em Nova Iorque, com 66 anos, enquanto que Kenneth 
faleceu em 2005, com 91 anos.  
 
56 Beth Kurtz-Costes é professora do Departamento de Psicologia da Universidade da Carolina 
do Norte em Chapel Hill. Beth coordena um programa de pesquisa voltado para o 
desenvolvimento da motivação acadêmica em crianças e para as crenças relacionadas ao 
desempenho. Seus estudos são direcionados a processos culturais-comparativos com ênfase 
nas relações familiares. 
 
57 Stacie Craft DeFreitas é Psicóloga, licenciada e especializada em Psicologia Escolar, e possui 
doutorado em Psicologia Clínica pela Duke University. É também professora titular associada e 
diretora de treinamento clínico do programa de doutorado em Psicologia Clínica do Adolescente 
pela Prairie View A&M University. 
 
58 Tamara Halle é PHD em Psicologia do Desenvolvimento pela Universidade de Michigan. É 
pesquisadora sênior na área de pesquisas sobre desenvolvimento na primeira infância pela Child 
Trends. Halle possui mais de 25 anos de experiência na realização de pesquisas e estudos de 
avaliação sobre o desenvolvimento infantil e ambientes de cuidados e educação precoce, sendo 
reconhecida internacionalmente. 

 
59 Ryan Kinlaw é bacharel em Psicologia pela Universidade da Cartolina do Norte, mestre em 
Desenvolvimento Humano e Psicologia pela Universidade de Harvard e PHD em psicologia do 
Desenvolvimento pela Universidade da Carolina do Norte. Kinlaw se interessa por estudos 
voltados para o ensino e fatores culturais no desenvolvimento e aprendizagem. 



94 
 

as meninas decidissem quais dessas bonecas teriam preferências diante de um 

determinadas situações. Segundo França, como resultado,  

 
as meninas negras e as brancas eram mais propensas a fornecer os 
privilégios da festa para a boneca branca e esse efeito foi maior para 
as meninas mais velhas. (...) a simples percepção de que as bonecas 
tinham cores diferentes levou a uma alocação de vantagens em favor 
da branca (França, 2020, citação online). 

 

Na perspectiva de França, tal circunstância se dá por meio de um 

processo de categorização em que “é muito comum indivíduos serem julgados 

pelo seu pertencimento a determinados grupos, e não por suas características 

individuais”. Para ele, crenças e valores tendenciosos incutidos no imaginário 

social são capazes de influenciar negativamente a maneira que certos grupos 

são percebidos ou tratados. Considerando que nascemos submetidos a papeis 

sociais que são pré-determinados por fatores como cor da pele, gênero e status 

socioeconômico, a categorização ontológica posta entre indivíduos passa a ser 

uma consequência das estereotipações empreendidas contra determinados 

grupos. Segundo França, embora essa classificação não seja uma escolha,  

 
as pessoas sentirão seus efeitos nas interações sociais e, 
consequentemente, isso acabará influenciando e comprometendo a 
sua trajetória ao longo da vida. Assim, boa parte do que chamamos de 
“mérito” é função de variáveis que não estão sob controle do indivíduo 
(França, 2020, citação online). 

 

Seguindo a tradição ocidental do pensamento que contrapõe o Eu e o 

Outro como forma de produzir um sujeito padrão e um sujeito-forma, é 

interessante considerar as possibilidades que o conceito de dispositivo 

apresenta no caso da racialidade. Para Carneiro, se em Foucault temos “um eu 

que é dotado de razoabilidade, porque produziu o louco; de normalidade, porque 

produziu o anormal; e de vitalidade, porque inscreveu o Outro no signo da morte” 

(2005, p. 42), temos o branco como sujeito padrão e universal, por que produziu 

o negro como sujeito-forma; inferior. Segundo Carneiro, 

 
(...) complementamos semelhante visão de Foucault, afirmando que 
esse eu, no seu encontro com a racialidade ou etnicidade, adquiriu 
superioridade pela produção do inferior, pelo agenciamento que esta 
superioridade produz sobre a razoabilidade, a normalidade e a 
vitalidade. Podemos afirmar que o dispositivo de racialidade também 
será uma dualidade entre positivo e negativo, tendo na cor da pele o 
fator de identificação do normal, e a brancura será a sua 



95 
 

representação. Constitui-se assim uma ontologia do ser e uma 
ontologia da diferença, posto que o sujeito é, para Foucault, efeito das 
práticas discursivas (Carneiro, 2005, p. 42). 

 
É possível, portanto, considerar “padrão” o sujeito que dentre os demais 

atende aos estereótipos da brancura? Basicamente sim, porém não de forma tão 

simplificada. Muitas questões se entrecruzam quando essa espécie de 

ranqueamento de subjetividades é posta à mesa – especialmente em casos 

como esse, em que a racialidade é o dispositivo norteador da questão. Fatores 

como a expansão europeia sobre outros territórios, o colonialismo, a 

subordinação cultural e a exploração de outros povos, a (re)personalização de 

identidades étnico-culturais, a invenção do racismo, entre muitos outros, estão 

implicados em uma grande trama que procura ao longo de séculos sustentar um 

padrão humano como cânone universal. Porém, que padrão seria esse, 

exatamente? Pois bem, pincelando brevemente cada um desses tópicos 

pretendo construir a ideia que me propus empreender mencionando o termo 

“sujeito-padrão”. 

Em A emoção é negra, a razão é helênica? Considerações fanonianas 

sobre a (des)universalização do ser negro (2013), Deivison Faustino60 busca 

interpretar trechos de ideias desenvolvidas por Frantz Fanon61 sobre a 

subcategorização do negro nas representações da civilização ocidental. O autor 

inicia o texto expondo a afirmação de que “a emoção é negra e a razão é 

 
60 Deivison Mendes Faustino graduou-se em Ciência Sociais pelo Centro Universitário Fundação 
Santo André (FSA) em São Paulo, no ano de 2005. Em 2010 tornou-se mestre em Ciências da 
Saúde/Epidemiologia pela Faculdade de Medicina do ABC (FMABC) também em São Paulo. Na 
sequência, ingressou no doutorado em Sociologia pelo Programa de pós-graduação em 
Sociologia na Universidade Federal de São Carlos (UFSCar), concluindo o curso em 2015. Em 
2021, conquistou o título de pós-doutor em Psicologia Clínica pelo Programa de Pós-graduação 
em Psicologia Clínica do instituto de Psicologia da Universidade de São Paulo (USP). 
 
61 Frantz Omar Fanon, para alguns Ibrahim Frantz Fanon, foi um psiquiatra, ensaísta e filósofo 
nascido em 1925 em Fortes da França, cidade localizada na França. Em 1960 foi diagnosticado 
com leucemia, quando veio a falecer no ano seguinte em decorrência da doença, na cidade de 
Bethesda (EUA). Suas obras se concentravam em temas como os estudos pós-coloniais, a teoria 
crítica e o marxismo. Além de médico psiquiatra e intelectual, ele apresentava grande apreço 
pela política, sendo inclusive um ativista radical pan-africanista e humanista marxista. Questões 
como a psicopatologia da colonização, e as consequências humanas, sociais e culturais da 
descolonização costumavam nortear suas pesquisas, não atoa, suas principais obras – Os 
Condenados da terra (1961), Dying Colonialism (1994) e Pele negra, mascaras brancas (1952) 
giravam em torno desses temas. Fanon representa hoje um dos grandes da “decolonialidade”, 
um importante e vasto campo de estudos que dia após dia cresce e ganha notoriedade. 
 



96 
 

helênica” feita por Leopold Senghor62 em O que o homem negro traz (1939). 

Senghor pretende considerar, dessa forma, que o negro e o branco diferem em 

essência. O primeiro seria a incorporação dos elementos da natureza em geral, 

como a terra, o próprio corpo, os músculos, as sensações, as cores, os sabores 

e ritmos, enquanto que o segundo representaria a razão universal. Para ele, 

estes (os brancos) estariam condenados “a uma racionalidade fria e castradora 

por não disporem de uma sensibilidade emotiva própria dos negros.” Nas 

palavras de Senghor, “a sabedoria não está(ria) na razão, mas sim no amor”. 

(Senghor, 1939). 

Ao longo do texto o autor aborda novamente as concepções de Kant e 

Hegel sobre o assunto, concepções estas que precedem o que Carneiro (2005) 

viria concluir: “(...) o Kant e o Hegel são racistas, ou no mínimo eurocêntricos 

(...)” (Faustino, p. 4). Para Senghor, a essência negra limitaria o sujeito ao 

ridículo, enquanto que a branca traria consigo a “força de dons excelentes”, 

observáveis mesmo naqueles pertencentes à plebe (Kant, Observações do belo 

e do sublime, 1993, p. 75). Hegel, apesar de ter adotado um tato mais sofisticado 

para se referir à questão, optou por seguir o mesmo raciocínio:  

 
A principal característica dos negros é que sua consciência não atingiu 
a intuição de qualquer objetividade fixa, como Deus, leis, pelas quais 
ou homem se encontraria com sua própria vontade, e onde ele teria 
uma ideia geral de sua essência. (...) O negro representa, como já foi 
dito, o homem natural, selvagem e indomável. Devemos nos livrar de 
toda reverência, de toda moralidade e de tudo o que chamamos de 
sentimento, para realmente compreendê-lo. Neles, nada evoca a ideia 
de caráter humano. (...) Entre os negros, os sentimentos morais são 
totalmente fracos – ou, para ser mais exato, inexistente. (...) Com isso, 
deixamos a África. Não vamos abordá-la posteriormente, pois ela não 
faz parte da história mundial; não tem nenhum movimento ou 
desenvolvimento para mostrar (Hegel, Fenomenologia do espírito, 
2008, p. 84-88). 

 
Fanon atenta para a expansão das relações capitalistas para o resto do 

mundo, pois em seu entendimento é através desse processo que a 

universalização do ocidente passa a alcançar seus objetivos: eleger o europeu 

 
62 Leopold Sèdar Senghor nasceu no ano de 1906 em uma cidade do Senegal chamada Joal. 
Veio a falecer em 2001 na cidade de Normandia, na França. Senghor foi um escritor e político 
senegalês de grande prestigio, sendo o primeiro africano a concluir um curso de licenciatura na 
Sorbonne, uma das universidades francesas de maior renome. Como escritor desenvolveu junto 
ao poeta Aimé Cesaire, entre as duas Guerras Mundiais, a Négritude, movimento literário que 
buscava exaltar o espírito negro frente às tentativas de deslegitimação lançadas pela 
comunidade europeia. Conquistou também, em unanimidade, o posto de primeiro presidente do 
Senegal, assumindo a função entre 1960 e 1980. 



97 
 

como expressão universal de ser humano, enquanto que para isso, os povos 

não-ocidentais classificados como “os outros”, são submetidos à antítese dessa 

universalização.  Ainda, para ele, o complexo de superioridade que os brancos 

se orgulham em ostentar também traz consigo um complexo de inferioridade. É 

como um sentimento de castração que assusta ao mesmo tempo que atrai.63 

Silvio Almeida64 em Racismo estrutural (2021) procura dividir o racismo 

em três concepções para melhor abordá-lo, sendo elas, a concepção 

individualista, a concepção institucional e a concepção estrutural. O racismo 

individual, primeiramente, é o racismo ostensivo; o preconceito racial. O racismo 

institucional é o racismo das instituições que intermediam as relações entre os 

indivíduos, conferindo privilégios e desvantagens aos sujeitos com base na raça. 

O racismo estrutural, por sua vez, é o racismo em sua totalidade. Este abarca 

em si as demais concepções e suas respectivas particularidades, se estendendo 

a toda sociedade. Para além dessas noções, Almeida ainda observa o racismo 

presente em outros contextos do cotidiano social brasileiro estabelecendo uma 

rede de afirmações que compõem o racismo estrutural em sua grandeza. 

O autor apresenta argumentos sobre o assunto ao questionar se Branco 

tem raça (2021, p. 74). Para ele, “o privilégio faz alguém branco” na medida em 

que “as desvantagens sociais e as circunstâncias histórico-culturais” fazem 

alguém negro, “não somente a cor da pele ou o formato do rosto.” Em seu 

entendimento, “características físicas, ou práticas culturais são apenas 

dispositivos materiais de classificação racial que fazem incidir o mecanismo de 

distribuição de privilégios e de desvantagens políticas, econômicas e afetivas” 

 
63 Tomar como ideia a A mitose originaria de Cleaver (1971, pp. 165-177): “A sensualidade inata 
da mulata fogosa; o enorme pênis do negão comedor hiper-viril, a habilidade natural dos negros 
para atividades lúdicas, emotivas e corporais”, em geral, tudo aquilo que no branco passou a 
faltar. 

 
64 Silvio Almeida nasceu em 1976, na cidade de São Paulo, SP. Graduou-se em Direito pela 
Universidade Presbiteriana Mackenzie entre 1995 e 1999, após, cursos Filosofia na Universidade 
de São Paulo, de 2004 à 2011. Conquistou o título de mestre em Direito Político e Econômico 
pela Universidade Presbiteriana Mackenzie e de doutor em Filosofia e Teoria Geral do Direito na 
Universidade de São Paulo (USP). Almeida é professor, advogado, escritor, e atualmente ocupa 
o cargo de Ministro do Estado dos Direitos Humanos e da Cidadania do Brasil. 
 



98 
 

(2021, p. 77). Contando com as considerações de Achille Mbembe em Crítica da 

razão negra (2018)65 o autor traz à discussão a noção de que 

 
(...) o ser branco é uma grande e insuperável contradição: só se é 
“branco” na medida em que se nega a própria identidade enquanto 
branco, que se nega ser portador de uma raça. Ser branco é atribuir 
identidade racial aos outros e não ter uma. É uma raça que não tem 
raça. Por isso, é irônico, mas compreensível, que alguns brancos 
considerem legítimo chamar de “identitários” outros grupos sociais não 
brancos sem se dar conta de que esse modo de lidar com a questão é 
um traço fundamental da sua própria identidade. Esse monumental 
delírio promovido pela modernidade, essa “loucura codificada” 
responsável por “devastações psíquicas assombrosas e de 
incalculáveis crimes e massacres” que é a raça, sempre opera no 
campo da ambiguidade, da obscuridade, do mal-entendido e da 
contradição (Almeida, 2021, p. 78). 

 

Como abordado anteriormente em Foucault (1979), o que é positivo se 

valida produzindo seu oposto. O homem branco europeu, nesse sentido, 

ascendeu ao protótipo de sujeito padrão por que produziu o homem negro 

negativamente – estrangeiro, escuro, leigo, primitivo, escravo dos desejos, das 

emoções, da carne. Resumidamente, o branco controla a roda do mundo, roda 

esta que representa o sistema, construído por ele próprio. Ora, se construiu o 

sistema, por que não haveria de construir ‘o outro’, a seu próprio desejo e 

vantagem? E sim, com base no benefício próprio, o branco (re)personalizou o 

negro. Para Almeida (2021), “tanto o “ser branco” quanto o “ser negro” são 

construções sociais”. Ainda, segundo o autor, 

 

muitas explicações sobre o racismo afirmam a existência de uma 
supremacia branca. A supremacia branca pode ser definida como a 
dominação exercida pelas pessoas brancas em diversos âmbitos da 
vida social. Essa dominação resulta de um sistema que por seu próprio 
modo de funcionamento atribui vantagens e privilégios políticos, 
econômicos e afetivos às pessoas brancas (Almeida, 2021, p. 74)”. 

 

A centralização da noção de brancura, passa a ser uma espécie de 

instituição que opera sobre os corpos com a função de hierarquizá-los com base 

em padrões brancos. Nesse sentido, é o branco o sujeito adjetivado como 

 
65 Em Crítica da Razão Pura (1781), Kant interpreta o conhecimento como a derivação da razão 
e da experiência empírica. Ele relaciona as categorias lógicas de “intuição do sensível” e 
“conceito do intelecto” como forma de construir objetos compreensíveis universalmente. O 
pensador procura distinguir “conceitos” de “ideias”, sendo as ideias – Deus, alma e mundo as 
principais para Kant –, frutos da Razão Pura. A razão, por outro lado, pensa os objetos, mas não 
pode constituí-los. Nesse sentido, o pensamento (fluxo de ideias) é regulado pela razão (juízo), 
que serve como fator de regulação das noções e ações humanas.  



99 
 

padrão. Refiro-me à institucionalização da brancura pelo nível de influência que 

esse fenômeno detém sobre os setores que compõe nossa sociedade. Apesar 

da diversidade étnica e cultural presentes na constituição do território 

caracterizarem o Brasil como um país de muitas cores e de diferentes costumes, 

a superioridade conferida à cultura branca pelos dispositivos coloniais presentes 

nas instituições, invisibiliza as particularidades das demais culturas que 

compartilham do mesmo espaço. É o caso do racismo existente nas instituições 

brasileiras, como bem pontua Silvio Almeida (2021) quando considera que “as 

instituições são racistas por que a sociedade é racista.” (2021, p. 47).  

Como foi possível observar até então, essa rede de afirmações e 

deslegitimações que organiza os sujeitos ontologicamente com base na 

proximidade ou distanciamento de determinados critérios, assume diferentes 

domínios. O dispositivo de sexualidade, que abordamos anteriormente, por 

exemplo, apresenta características muito específicas ao ser relacionado com o 

dispositivo de racialidade. Walter Mignolo68 em Colonialidade: o lado mais escuro 

da modernidade (2017), ao identificar “uma série de nós histórico-estruturais e 

heterogêneos”, realiza uma espécie de interconexão entre esses dois 

dispositivos para compreender o padrão de funcionamento da lógica da 

colonialidade. Segundo ele,  

 

as diferenças coloniais e imperiais também moldaram relações 
patriarcais, uma vez que as relações hierárquicas sexuais dependem 
muito, no mundo moderno/colonial, da classificação racial. Uma mulher 
branca nas colônias, por exemplo, está em uma posição para dominar 
um homem negro, e uma mulher negra, nas colônias, provavelmente 
se juntaria ao seu etnicamente explorado companheiro macho, em vez 
de se juntar à mulher branca que o explora e domina (Mignolo. 2017, 
p. 10). 

 

Djamila Ribeiro69 em Lugar de fala (2020), observa a intersecção do 

feminino com a ideia de raça ao investigar a constituição da mulher negra 

 
68 Walter Mignolo nasceu em 1941, na Província de Córdoba, Argentina. Graduou-se em Filosofia 
na Universidade Nacional de Córdoba, em 1964. Após, foi contemplado com uma bolsa de 
estudos para estudar Semiótica na França, até que em 1974, cursou doutorado na École des 
Hautes Études. Atualmente, é professor de literatura pela Universidade de Duke, nos Estados 
Unidos, onde também coordena o grupo modernidade/colonialidade. Mignolo, se destaca, hoje, 
como um dos principais pensadores decoloniais latino-americanos em exercício. 
 
69 É uma acadêmica, filósofa e escritora brasileira nascida em Santos (SP). Dentre suas 
produções, O que é lugar de fala (2017) e Pequeno manual antirracista (2019) são duas das 

 



100 
 

enquanto uma categoria menos importante frente às outras. Segundo ela, “de 

modo geral, diz-se que a mulher não é pensada a partir de si, mas em 

comparação ao homem. É como se ela se pusesse se opondo, fosse o outro do 

homem, aquela que não é homem”. A submissão do feminino em relação ao 

masculino se daria pela forma objetificada em que o homem entende a existência 

da mulher. Sendo o homem o sujeito padrão dessa associação, resta à mulher 

a posição arbitrária enquanto ser, o que a impede de ser definida por si mesma, 

mas “em relação ao homem e através do olhar do homem” (2020, p. 35).  

Grada Kilomba70 em Plantation Memories: Episodes Everday of Racism 

(Memórias da Plantação: Episódios de Racismo Cotidiano), de 2010, refere-se 

ao “Outro do Outro” para falar da categoria que as mulheres negras ocupam. O 

conceito empreendido por Kilomba reúne elementos como raça, gênero e poder 

para localizar o lugar em que o homem e a mulher negra se encontram frente ao 

homem e a mulher branca, hierarquicamente (2010, p. 56). 

 

 
Imagem 26. Grada Kilomba, Projeto Desejo, 32º Bienal de São Paulo, 2016. Vídeo 

instalação.71 

 
mais conhecidas. Ribeiro ganhou notoriedade frente a militância negra através do seu ativismo, 
que reúne questões de gênero e raça. Atualmente, a escritora é colunista do jornal Folha de São 
Paulo. 
 
70 Teórica e artista nascida em Lisboa (PT). Kilomba leciona em diversas universidades 
internacionais, e, atualmente reside em Berlim (DE), onde ministra disciplinas nas áreas de 
Estudos de Gênero e Estudos Pós Coloniais pela Universidade de Humboldt. Seu trabalho 
artístico abrange temas como memória e racismo, e vem ganhando grande relevância no cenário 
artístico e político de muitos países, inclusive o brasileiro. Kilomba participou como curadora da 
35ª Bienal de São Paulo, em 2023. 
 
71 “Muitas vezes, nos dizem que nós somos discriminados porque somos diferentes. Isso é um 
mito. Não sou discriminada por ser diferente, mas me torno diferente justamente pela 

 



101 
 

 

Ao interpretar o raciocínio de Kilomba, Ribeiro (2020) sintetiza o que 

interpreto como a ‘terceirização da mulher negra’ quando estabelece conexões 

mais diretas com o contexto social brasileiro, o que detalha melhor a forma com 

que esse conceito opera na prática. Para a autora “é necessário enfrentar essa 

falta, esse vácuo, que não enxerga a mulher negra numa categoria de análise” 

(p. 38). Ainda, segundo ela, 

  
Kilomba sofistica a percepção sobre a categoria do Outro, quando 
afirma que mulheres negras, por serem nem brancas e nem homens, 
ocupam um lugar muito difícil na sociedade suprematista branca, uma 
espécie de carência dupla, a antítese de branquitude e masculinidade. 
Por esse ponto de vista, percebe o status das mulheres brancas como 
oscilantes, pois são mulheres, mas são brancas; do mesmo modo, faz 
a mesma análise em relação aos homens negros, pois esses são 
negros, mas homens. Mulheres negras, nessa perspectiva, não são 
nem brancas e nem homens, e exerceriam a função de Outro do Outro. 
(Ribeiro, 2020, p. 38). 

 

Seguindo a mesma linha de pensamento, Sueli Carneiro (2005) interpreta 

a consolidação da burguesia baseada na sexualidade do corpo branco, como a 

instituição de um padrão estético imposto aos demais corpos. Nesse sentido, “a 

moral correspondente, e o corpo é a expressão da auto-afirmação” (2005, p. 43). 

Essa nova subjetividade incorporada pelo corpo branco, não só o classifica 

enquanto corpo ideal, como lhe assegura o status de corpo supervalorizado. 

Seria, nesse caso, a morada da razão, da sabedoria, da pureza e dos bons 

costumes. Em outras palavras, a manifestação da virtude humana. Em 

contrapartida, resta aos corpos excluídos dessa estratégia de autoafirmação, a 

baixa autoestima de não serem referência que tange do padrão de vida 

desejável. Segundo Carneiro, 

 

daqui é que deriva o senso comum, segundo o qual a vida dos brancos 
vale mais do que a de outros seres humanos, o que se depreende, por 
exemplo, da consternação pública que provoca a violência contra 
brancos das classes hegemônicas, em oposição à indiferença com que 
se trata o genocídio dos negros e outros não-brancos em nossa 
sociedade (Carneiro, 2005, p. 44). 

 

 

 
discriminação que sofro (Grada Kilomba na palestra performance Performing knowledge 
(Realizando conhecimento, 2016)”  
 



102 
 

Desse ponto em diante, a autora relaciona a apropriação da burguesia 

sobre o sexo e a sexualidade com os temas da progenitura e da descendência 

para apontar de que forma o conceito de “degenerescência” determinou novas 

possibilidades de exercício do racismo. A dita degenerescência, de forma mais 

direta, foi uma teoria psiquiátrica que buscou se acoplar ao racismo étnico com 

base na hereditariedade, pois via a mistura das raças como uma ameaça à 

cultura dos povos dominantes e às nações.  

Jessé Souza e Silvio Almeida, autores que abordei brevemente em outro 

momento do texto, apresentam contribuições que ao meu ver se relacionam com 

essa reformulação degenerescente do racismo, além de apresentarem pontos 

de vista válidos para outras ideias que serão abordadas no texto a partir daqui. 

 

 

Imagem 27. Pamela Zorn Este solo é ruim para certos tipos de flores, MARGS, 2021. Acrílica 
sobre tela. Foto: Ricardo Romanoff. 

 

 



103 
 

 Imagem 28. Registro fotográfico de Presença Negra como exposição itinerante no Museu de 
Arte Leopoldo Gotuzzo, em Pelotas (MALG). Foto: Acervo pessoal. 



104 
 

 
Imagem 29. Pamela Zorn Este solo é ruim para certos tipos de flores, MARGS, 2021. Acrílica 

sobre tela (Detalhe). Foto: Acervo pessoal. 

 

Jessé Souza (2019) trata da falsa ruptura da sociedade com o racismo 

quando o “racismo científico” – baseado nas características físicas do negro, 

como cor da pele, por exemplo – é substituído por um tipo de “culturalismo 

racista” – baseado nas tradições, nos costumes e nas demais maneiras em que 

o negro significa sua existência na cultura brasileira. Silvio Almeida, por sua vez, 

adota outros meios para se dirigir aos mesmos fins. Almeida (2021), compartilha 

do conceito de racismo científico abordado por Souza, porém usa o termo “étnico 

cultural” para falar do racismo enquanto desprezo à cultura do negro.  

Para Almeida (2021), o racismo étnico-cultural se concentra na ideia de 

que “a identidade será associada à origem geográfica, à religião, à língua ou 

outros costumes, “a uma certa forma de existir”” (2021, p. 31). As crenças, assim 

como os demais costumes e estilo de vida adotados pelo negro, seriam a 

justificação das condições desiguais impostas a ele. Nessa perspectiva, a mão 

do Estado, assim como o conjunto de leis que privilegiam os brancos, não 

passariam de um protocolo padrão de igualdade a todos. 



105 
 

 
Imagem 30. Registro fotográfico de Presença Negra como exposição visitante no Museu de 

Arte Leopoldo Gotuzzo, em Pelotas (MALG) (detalhe). Foto: Acervo pessoal 

 

Por outro lado, Souza (2019) eleva a ideia de culturalismo racista, 

referindo-se, primeiramente, ao conceito de “estoque cultural”. Este se configura 

no conjunto de valores, princípios, comportamentos, crenças, conhecimento ou 

qualquer tipo de prestígio perpetuado por um grupo. De modo geral, todo e 

qualquer grupo de indivíduos possui um estoque cultural, porém, sendo as elites 

e seus dispositivos de poder os gestores das relações em sociedade, o valor 

moral dos sujeitos é consequentemente pautado num estilo de vida 

predominantemente branco, elitizado, conforme considerou Chauí (2008) 

anteriormente. 

Carneiro ainda inclui as considerações do filósofo Charles Mills72 em O 

contrato racial (1997) à discussão como um novo referencial teórico. A autora 

relaciona a inflexão histórica constituída por Mills, à construção da racialidade 

como dispositivo de poder para se dirigir a um novo conceito: o contrato racial. 

 
72 Charles Wright Mills foi um sociólogo e professor de sociologia norte-americano nascido no 
cerco de Waco em 28 de agosto de 1916. Lecionou na Universidade de Columbia entre 1946 e 
1962, ano de sua morte. Mills reuniu escritos amplamente publicados em revistas e livros com 
foco nos estudos da sociedade estadunidense. 



106 
 

Mills interpreta o conjunto de acontecimentos a partir do século XV como 

elementos estruturadores do contrato racial. Para ele, “as expedições de 

conquistas, e posteriormente o imperialismo europeu sobre os povos 

dominados”, causaram um mal estar civilizatório que abriu brecha para a 

dominação europeia, instituída hoje, como a supremacia branca global (1997, p. 

20). Essa supremacia que se espalhou por diferentes partes do mundo, mostra 

cada vez mais não ser uma mera consequência da colonização europeia.  

Mills também observa o surgimento de novos mecanismos de 

organização social, que para Carneiro (2005), seriam uma “tríade de poder, 

saber e subjetividades”, em que novos sujeitos-forma são produzidos: homens, 

nativos, brancos e não-brancos (2005, p. 47). A partir dessa análise, Mills (1997) 

identifica uma repercussão diferente no interior do sistema político também, uma 

vez que está diretamente relacionado aos eventos históricos e aos mecanismos 

que os norteiam. É observado pelo autor um fazer político de grande força, difícil 

de compreender e definir por não ser nomeado. A supremacia branca que antes 

era parte de um conceito, se estrutura num sistema político interno, a partir daqui, 

por meio do Contrato Racial. Para Mills,  

 
“o racismo [ou, como veremos, a supremacia branca global] é em si um 
sistema político, uma certa estrutura de poder formal ou informal, de 
privilégio socioeconômico e de normas para a distribuição diferencial 
de oportunidades e da riqueza material, de benefícios e encargos, 
direitos e deveres” (Mills, 1997, p. 3). 

 
A partir da noção de contrato social, sustentada pelas teorias da filosofia 

política, Mills compreende a atuação da supremacia branca como uma conexão 

feita entre as teorias políticas dominantes e as questões postas pelo tema da 

racialidade. Ainda que o contrato racial sustente a teoria de que os indivíduos 

são considerados iguais, a especificidade do contrato racial seria restrita aos 

racialmente homogêneos – brancos –, excluindo os racialmente diferentes – não 

brancos. Dessa maneira, o Contrato Racial é um contrato firmado entre iguais, 

no qual os instituídos como desiguais se inserem como objetos de subjugação, 

daí ser a violência o seu elemento de sustentação.” A demarcação dos indivíduos 

enquanto brancos e não brancos em domínios opostos e passíveis de privilégio 

ou desvantagem, é uma peculiaridade própria de sociedades organizadas 

racialmente. Seja pelas normas do sistema ou pela forma estruturada que a 



107 
 

sociedade funciona, os sujeitos-padrão se valem da ordem social e das leis para 

assegurar sua posição superior frente aos sujeitos subordinados (p. 48).  

Segundo Mills, o contrato social se subdivide em duas categorias: o 

contrato social real e o contrato social contemporâneo. O contemporâneo, 

defendido por ele, seria composto por questões de respeito e justiça, sendo 

acessível e representativo a todos. Já o contrato social de cunho formal, 

defendido por pensadores clássicos como Hobbes, Locke, Rosseau e Kant, 

apresenta instrumentos mais normativos e analíticos sobre as estruturas sociais, 

do estado e da psicologia moral dos sujeitos. Em Mills, um modelo de contrato 

racial menos abstrato e mais aplicável à realidade das sociedades, possibilita o 

refinamento dos instrumentos teóricos e de ação política de modo a aproximar 

as duas categorias contratuais de forma complementar. Para ele,  

 
(...) o ‘Contrato Racial’ pretende ser uma ponte conceitual entre duas 
áreas agora muito segregadas uma da outra: de um lado, o mundo da 
filosofia ética e política da corrente dominante [isto é, branca], 
preocupada com discussões de justiça e direitos no abstrato; do outro 
lado, o mundo dos nativos americanos, dos afroamericanos e do 
pensamento político do Terceiro e do Quarto Mundos, historicamente 
concentrados nas questões de conquista, imperialismo, colonialismo, 
colonização branca, direitos sobre a terra, raça e racismo, escravidão, 
negritude nos Estados Unidos, reparações, apartheid, autenticidade 
cultural, identidade nacional, indigenismo, Afrocentrismo, etc. Essas 
questões mal aparecem na filosofia política dominante, mas têm sido 
cruciais para as lutas políticas da maioria das populações do mundo. 
Sua ausência daquilo que é considerado filosofia séria é um reflexo 
não de sua falta de seriedade, mas da cor da vasta maioria dos 
filósofos acadêmicos ocidentais (e, talvez, da falta de seriedade deles) 
(Mills, 1997, p. 4). 

 
O autor ainda enfatiza a diferença entre a constituição do contrato social 

ideal e a do contrato racial. Enquanto o contrato social se mostra abstrato, 

contando com a sociedade civil e com o Estado como parâmetros de proteção 

dos seus beneficiários, o contrato racial se apresenta de forma mais visível. 

Segundo Mills, o colonialismo e as expedições de conquista do imperialismo 

europeus, localizam e datam esse modelo de contrato pela forma que tais 

eventos moldaram a realidade histórica das demais sociedades em relação à 

Europa. A dominação europeia que visava o benefício próprio, não só o fez como 

consolidou uma supremacia branca que repercute sobre os demais territórios até 

hoje. Identifico características semelhantes a essa nos fatos históricos ocorridos 

no período colonial do Brasil, que por sua vez, não foge à regra do poder 

predominantemente branco. 



108 
 

Nesse sentido, o autor afirma que o Contrato Racial, não só se mostra 

mais coerente – do que o contrato social formal – por ser embasado pela história, 

como também apresenta uma maior abrangência por considerar uma realidade 

global eurocentrada: “(...) a divisão do mundo, como Jean Paul Sartre (1905-

1980)73 disse há muito tempo, entre ‘homens’ e ‘nativos’.” (Mills, 1997, p. 20). 

Resumidamente, segundo Carneiro (2005), seriam ‘homens’ os europeus e 

‘nativos’ – ou súditos – os outros, pertencentes a uma origem diferente (2005, p. 

49). 

Mills (1997) ainda chama atenção para a inexistência de um ato formal 

que comprove a não-nomeada soberania branca sobre os demais domínios, mas 

define os inúmeros acontecimentos, as situações históricas e os ditos e não-

ditos, como dispositivos fragmentados que juntos se fortalecem e configuram um 

dispositivo de poder. Sobre a propagação de discursos acerca da racialidade, 

Mills aponta: 

(...) bulas papais e outros pronunciamentos teológicos, discussões 
européias sobre colonialismo, “descoberta” e direito internacional, 
pactos, tratados e decisões jurídicas, debates acadêmicos e populares 
sobre a humanidade dos não-brancos, a criação de estruturas legais 
formalizadas de tratamento diferenciado e a rotinização de práticas 
informais ilegais ou semi-ilegais efetivamente sancionadas pela 
cumplicidade do silêncio e pela incapacidade do governo de intervir e 
punir seus perpetradores – que podem ser vistos coletivamente, não 
apenas de forma metafórica, mas bem próxima da literal, como seu 
equivalente conceitual, jurídico e normativo (Mills, 1997, pp. 20-21). 

 

Mignolo (2017), observa um modelo de mundo policêntrico e politicamente 

heterogêneo, em que diferentes civilizações coexistiam, conservando e 

desenvolvendo suas respectivas histórias. O segundo seria marcado pelo 

surgimento de um modelo de economia conhecido como “capitalismo”, que por 

sua vez, aspirava à globalização e a uma série de políticas que multiplicariam e 

diversificariam projetos e determinações neoliberais. Porém, entre esses dois 

 
73 Jean-Paul Charles Aymard Sartre nasceu em 1905 em Paris, FR. Em 1920, ingressou na 
Escola Superior de Paris, onde conheceu sua futura companheira Simone de Beauvoir. Após 
concluir seus estudos em Filosofia, foi nomeado professor em Havre, colônia francesa situada 
na região da Normandia. Recebeu, em 1931, uma bolsa de estudos extensiva à Alemanha, onde 
estudou filosofia pelo Instituto Francês de Berlim. Além de sua produção acadêmica, Sartre atuou 
em diversas áreas durante sua vida. Tinha talento para a música e colecionava muitas amizades, 
por isso, era considerado popular. Ao longo de sua vida, Sartre redigiu inúmeros textos e publicou 
muitos livros, tendo em sua obra, o expoente máximo da filosofia existencialista muito bem 
demarcado.  
 



109 
 

cenários existe um ponto neutro, que, através da metáfora da rachadura, 

poderíamos interpretar como uma fissura.  

De uma perspectiva islâmica, Karen Armstrong74 em Slam: a short history 

(2002) considera a economia e a epistemologia dois setores relevantes no curso 

das conquistas ocidentais. Para ela, o primeiro passo, frequentemente 

relacionado ao colonialismo, possibilitava que o Ocidente “reproduzisse seus 

recursos indefinidamemente” por meio do reinvestimento de capital sobre a 

própria produção – capital este, obtido da exploração das colônias latino-

americanas (2002, p.142). Segundo ela, a segunda transformação, 

epistemológica, é relacionada ao Renascimento Europeu. O epistemológico, 

nesse contexto, influenciou amplamente os dispositivos formadores de raciocínio 

vigentes na época, sendo dois deles, a ciência enquanto conhecimento, e a arte 

enquanto significado. Para a autora, a revolução científica no domínio do 

conhecimento no século XVI, proporcionou aos europeus “maior controle sobre 

o meio ambiente do que antes se havia conseguido” (2002, p. 142).  

Mignolo (2017) concorda com Amstrong (2002), ao analisar seu 

pensamento acerca da relevância do capitalismo e da revolução cientifica. Para 

ele, ambos os argumentos atendem ao discurso progressista que celebra a 

modernidade, “ou seja, a retórica da salvação e da novidade, baseada nas 

conquistas europeias durante o Renascimento”. Em contrapartida, o autor 

aponta a lógica da “dispensabilidade (ou descartabilidade) da vida humana, e da 

vida em geral, desde a revolução industrial até o século XXI” como uma 

consequência dos eventos renascentistas ocorridos na época (2017, p. 4)”. Em 

1944, Eric Williams75 em seu livro Capitalism and slavery, apontou a noção de 

liberdade como um importante fator na operação dessa lógica. Segundo ele, 

 
74 Karen Amstrong nasceu em 1944 na cidade de Wildmoor, no Reino Unido. Estudou Literatura 
pela Universidade de Oxford, e, após abandonar o convento em 1969, ingressou no curso de 
doutorado que não concluiu em decorrência de problemas de saúde. Apesar de não possuir 
autorização para lecionar em universidades, Armstrong se destacou fora da academia. 
Interessada em temas religiosos, especialmente àqueles dedicados ao Judaísmo, Cristianismo 
e Islamismo, a autora se destaca pela qualidade dos livros e demais textos que desenvolveu ao 
longo da carreira, além das regulares participações em artigos publicados no jornal britânico The 
Guardian. 

 
75 Eric Eustacio Williams nasceu em 1911 na cidade Porto de Espanha, Trinidad e Tobago. Além 
de historiador, ele foi o primeiro ministro de seu país, governando desde sua posse em 1956, até 
a data de seu falecimento, em 1981. Durante sua vida conciliou as competências políticas com 
a prática da escrita. Williams é autor de importantes obras, dentre as quais, Capitalismo e 

 



110 
 

[...] uma das consequências mais importantes da Revolução Gloriosa 
de 1688... foi o ímpeto que deu ao princípio do livre comércio... Havia 
apenas uma singularidade que diferenciava a liberdade acordada no 
comércio de escravos da liberdade acordada em outros comércios: a 
mercadoria envolvida era o homem (Williams, 1944, p. 32).  

 

Esse homem correspondia a um protótipo demarcado pelo critério da 

etnia. Em plano de fundo, vidas humanas eram dispensadas sob um argumento 

epistemológico que as consideravam inferiores por serem negras, o que 

consequentemente justificava o racismo e a descartabilidade do negro (2017, p. 

5).  

A proliferação de discursos e narrativas distorcidas dão suporte ao que o 

dispositivo de racialidade pretende: ressignificar a imagem do negro para que a 

exploração e a violência sejam justificáveis. Tanto as estereotipações 

impulsionadas pelas impressões negativas construídas sobre o negro como as 

demais práticas decorrentes da escravidão no Brasil, se constituíram na 

ideologia predominante do século XIX. Para Hannah Arendt76 em Origem do 

totalitarismo (1989), seria uma espécie de “arma política, da política imperialista 

europeia, que se consolida no período da ‘’corrida para a África” (1989, pp. 251-

252).  

Gislene dos Santos77 em Selvagens, exóticos, demoníacos. Ideias e 

imagens sobre uma gente de cor preta (2002), utilizou considerações de Arendt 

para entender de que forma o caráter ideológico funciona. Segundo Santos, 

Arendt diz que as ideologias estabelecem uma forte relação com o campo das 

 
escravidão, sua obra seminal, se destaca com grande relevância na historiografia sobre a 
escravidão, sendo reconhecida, inclusive, como um dos livros pioneiros acerca da historiografia 
anti-imperialista. 
 
76 Hannah Arendt (de registro original, Johannah Arendt) nasceu no ano de 1906, em Nova York. 
Em 1924 iniciou seus estudos em Filosofia na Universidade de Marburg, tendo como professores, 
Martin Heidegger, Nicolai Hartmann e Rudolf Bultmann, além de estudar grego. Migrou para a 
Universidade Albert Ludwig em Freiburg, no ano de 1926, onde foi orientanda de Edmund 
Husserl. Concluiu seu doutorado em 1928 pela Universidade Heidelberg. Dentre suas principais 
contribuições, cunhou o conceito de “banalidade do mal” e publicou diversos artigos e livros como 
As origens do totalitarismo (1951), A condição humana (1958) e Eichmann em Jerusalém (1963). 
 
77 Graduou-se em Filosofia pela Universidade de São Paulo (USP) em 1986, onde também 
concluiu seu mestrado em Filosofia, em 1993. Cursou doutorado em Psicologia Escolar e do 
Desenvolvimento Humano na mesma universidade em 1998. Fez pós-doutorado pelo Kings 
College London (área de Estudos Portugueses e Brasileiros), e pela York University (Estudos 
sobre Brasil-Canadá). Hoje, atua como livre docente na Universidade de São Paulo. 



111 
 

crenças humanas por atenderem as expectativas ou necessidades dos 

indivíduos inseridos nessa trama. Nas palavras de Arendt,  

 
(...) elas têm uma enorme força de persuasão não por serem 
fundamentadas cientificamente, mas por corresponderem exatamente 
às expectativas ou desejos, às necessidades imediatas que, ao final, 
vão buscar nas ciências e nos cientistas as doutrinas que possam 
justificar. É fundamental considerar que essas necessidades e desejos 
também são construídos historicamente. Ora, o racismo é uma 
ideologia e, como tal, também foi concebido como uma estratégia de 
poder em acordo com as expectativas de parte de uma determinada 
sociedade (Arendt, 1998 apud. Santos, p. 277). 

 

Em seu texto, Santos (2002) aborda a construção do imaginário europeu 

entre a Idade Média e o século das Luzes. A ideia de mundo baseada em seres 

fantásticos como gigantes, dragões, raças monstruosas, etc, concebeu a figura 

do negro dentro dessa mesma lógica, que se divide entre o medo e o fascínio. 

Assim como na Europa, países da Ásia e da África, por exemplo, também 

fundaram seus imaginários de acordo com a forma que traduziam os elementos 

do mundo, porém, no caso dos europeus, as vantagens do poder naval 

possibilitaram a eles o acesso a diferentes partes do globo por meio do mar, não 

sendo a América uma exceção.  

A ideia da realidade era, desde aquela época, intermediada pelo bem e 

pelo mal. Apesar de maravilhoso, o mundo para os europeus seria um grandioso 

âmbito, obscuro e demoníaco, “com um diabo quase sempre pintado de preto já 

que, entre os medievais, Satã é chamado de ‘Cavaleiro Negro’ e de ‘Grande 

Negro’”, segundo Santos (2002, p. 278). William Cohen em Fraçais et Africains 

(Franceses e Africanos, 1980) conta que o negro poderia ser repugnante: “São 

Bento de Palermo, por exemplo, suplicou a Deus que o fizesse hediondo a fim 

de não sucumbir às mulheres. Deus o entendeu e o transformou em negro, foi 

desta forma que ele se tornou São Bento, o mouro” (1980, p. 39). Não suficiente, 

segundo Carlos Roberto Nogueira em O diabo no imaginário Cristão (2000) o 

negro poderia também ser sedutor: 

 
João Cassiano, monge do século V e autor de um dos manuscritos 
mais antigos e mais lidos sobre os Padres da Igreja, descreve como 
sujeito à tentação, um eremita atormentado pelo diabo disfarçado em 
uma ‘mulher negra, impudica e lasciva’” (ibidem). Seja “na forma 
humana ou na forma animal Satã é frequentemente negro ou escuro, 
como convinha ao Príncipe das Trevas (Nogueira, 2000, p. 69). 

 



112 
 

  Uma das mais antigas e importantes estratégias para que o negro fosse 

animalizado, e principalmente, demonizado perante o branco, foi a ideologia 

cristã como alicerce do racismo, tanto na Europa quanto em países da África, 

onde foi infiltrada desde o século I. Segundo registros, Marcos, um evangelista, 

fundava a Igreja Ortodoxa de Alexandria em solo africano por volta do ano de 

43. O Cristianismo funcionava como base teórica dos conceitos racistas, 

enquanto a Igreja católica assumia a função institucional de disseminá-los entre 

as pessoas. Jessé Souza (2019) aborda brevemente essa questão quando 

reflete sobre a segregação posta entre os seres humanos, fundada na posição 

em que cada um se encontra socialmente. Nesse sentido, Souza questiona: 

 
que pressuposto é esse de que todos, especialistas ou não, se utilizam 
implicitamente, sem jamais refletir sobre ele? O pressuposto nunca 
refletido, no caso, é a separação, dentro da raça humana, entre 
aqueles que possuem espírito e aqueles que não o possuem, sendo, 
portanto, animalizados e percebidos como apenas corpo. A distinção 
entre espírito e corpo é tão fundamental por que a instituição mais 
importante da história do Ocidente, a Igreja Cristã, escolheu, como 
caminho para o bem e para a salvação do cristão, a noção de virtude 
como definida por Platão. Este, por sua vez, definia a virtude nos 
termos da necessidade de o espírito disciplinar o corpo, percebido 
como território de paixões incontroláveis – o sexo e a agressividade à 
frente de todas – que levariam o indivíduo à escravidão do desejo e à 
loucura (Souza, 2019, p. 21). 

 

Essa espécie de aval da igreja passou a servir, e serve até os dias de 

hoje, como a justificativa para deslegitimar o negro enquanto ser dotado de 

racionalidade, de conhecimento e de culturalização. Resumidamente, é negado 

ao negro o direito de existir como ser independente. Na lógica colonial das elites, 

ele tem como função afirmar o valor e a legitimidade do branco. A ele resta a 

posição arbitrária de viver na sombra do outro, que se autoafirma como ser 

universal. 

Observamos, portanto, que o dispositivo de racialidade se utiliza da 

distorção da imagem do negro para afirmar discursos e práticas ofensivas com 

o intuito de justificar as relações verticais postas entre os humanos, desde as 

relações existentes entre senhores e escravos do século XIX – época em que 

tais representações se constituem – até as relações existentes entre negros e 

brancos nos dias atuais. Em contrapartida, utilizando essa mesma estratégia, os 

brancos procuraram forjar suas imagens também, porém, positivamente. Para 

Arendt (1998), 



113 
 

quando a ralé europeia descobriu a ‘linda virtude’ que a pele branca 
podia ser na África, quando o conquistador inglês da Índia se tornou 
administrador que já não acreditava na validez universal da lei mas em 
sua própria capacidade inata de governar e dominar, quando os 
matadores-de-dragões se transformaram em `homens brancos` de 
`raças superiores’ ou em burocratas e espiões, jogando o Grande Jogo 
de infindáveis motivos ulteriores num movimento sem fim; (...) o cenário 
parecia estar pronto para todos os horrores possíveis (Arendt, 1989, 
pp. 251-252 apud. Carneiro, p. 50). 

 

Em resumo, a autora nos ajuda a entender que ao invés da ideologia de 

classes, foi a ideologia racial que acompanhou o desenvolvimento das 

sociedades a fim de verificar privilégios a determinados sujeitos. Em Mills (1997) 

compreendemos, inclusive que além da manutenção de privilégios, a reprodução 

de muitos outros padrões de hierarquia social, foram reforçados com base na 

racialidade. 

 

 

2.3.    O dispositivo racial como ferramenta epistemicida 

 

Carneiro observa a análise antes lançada por Foucault sobre os temas da 

loucura e da sexualidade, para equiparar a raça como outro demarcador do valor 

moral do sujeito. Segundo a autora, “por meio dela se evidencia o valor de cada 

agrupamento humano na sua diversidade étnica/racial, a medida de sua 

humanidade, a normalidade de cada qual”. Desse modo, as considerações sobre 

o negro tomarão a forma dos discursos de gênero. Para Daniella Georges 

Coulouris em Ideologia, dominação e discurso de gênero: reflexões possíveis 

sobre a discriminação da vítima em processos de judiciais de estupro (2004), as 

questões de sexualidade possibilitam a diferenciação social dos indivíduos 

racializados, consolidando, alterando, deslocando e modificando continuidades 

históricas em um processo ininterrupto de lutas e embates (2004, p. 12) 

Coulouris compreende a ideia dos discursos como ideias que se formam 

no interior de saberes que se caracterizam por objetos e enunciados mais válidos 

que outros. Para ela, "não há saber sem poder, assim como não há saber sem 

conflito, sem embate de várias posições distintas.” A ciência, por sua vez, é 

institucionalizada pelo poder de produzir e distribuir enunciados verdadeiros, ao 

mesmo tempo que também tem autonomia para invalidar ou marginalizar 



114 
 

conteúdos que não atendam a ordem da razão tida como legítima. Ou seja, a 

produção de uma verdade é sempre conflituosa (...).” (2004, p. 13) 

O conceito de gênero, ocupa, para ela, esse mesmo lugar, política e 

teoricamente. A dimensão teórica oferece metodologias que possibilitam o 

entendimento das relações desiguais existentes entre o mundo masculino e o 

feminino. No domínio político, as práticas discursivas pretendem orientar 

temáticas que modifiquem os cenários de estupro, abuso sexual infantil e 

discriminação de mulheres com base no gênero, nas escolas, na família, no 

mercado de trabalho e no meio político. (2004, p. 2). 

Assim como em Foucault (1988), Coulouris (2004) considera uma 

correlação das discussões de gênero com as questões de raça. Para ela, o termo 

raça apresenta essa mesma dualidade ao ser observada, pois,  

 
enquanto instrumento metodológico, pretende compreender as 
relações desiguais entre os diferentes grupos humanos mais 
especificamente as desigualdades de tratamento e de condições 
sociais percebidas entre negros e brancos no Brasil. Enquanto prática 
discursiva, os estudos nele inspirados visam a modificação das 
relações sociais que produzem as discriminações e assimetrias raciais. 
Porém, difere do termo gênero apontado por Coulouris, no que se 
refere ao saber acadêmico relativo às questões relacionadas às 
mulheres, em um aspecto fundamental ali apontado, qual seja, ao que 
concerne a quem é sujeito das práticas discursivas (Coulouris, 2004, 
p. 53). 

  
Carneiro chama atenção para essa diferença entre as inquisições de 

gênero e de raça, observando a forma com que se dá a produção do saber 

acadêmico em cada um dos casos. As questões de gênero sempre estiveram, 

de alguma forma, associadas à militância política, mesmo por terem nascido 

junto ao movimento feminista europeu e norte americano há algumas décadas. 

Além de um maior reconhecimento, as particularidades dessa militância 

concederam às feministas a autoridade de fala ou de um discurso próprio.  

Nas questões de raça, reconheçamos, antes de tudo, as transformações 

possibilitadas por estudos que visavam regularizar as desigualdades sociais 

postas aos negros, porém, o que inquieta, é o fato de que grande parte dos 

saberes construídos à cerca da comunidade negra não contavam com pessoas 

negras como autoras das suas próprias histórias e reivindicações. Também 

existem, é claro, os “conhecimentos” produzidos com a intenção de desvalorizar 

o negro.  



115 
 

Jessé Souza (2019) aponta na produção de Gilberto Freyre78 uma 

tendência explicitamente racista quando contrapõe “Freyre contra ele mesmo”, 

identificando pressupostos e generalizações preconceituosos em suas 

produções. Freyre em Casa grande e senzala (1992) busca compreender como 

se formaram as raças e culturas no Brasil, enquanto que Souza aponta uma 

postura sadomasoquista na abordagem de Freyre com o tema da escravidão no 

Brasil. Em uma das passagens do livro, Freyre reflete: 

 
no caso brasileiro, porém, parece-nos injusto acusar português de ter 
manchado, com instituição que hoje tanto nos repugna, sua obra 
grandiosa (sic) de colonização tropical. O meio e as circunstâncias 
exigiriam o escravo [...]. Para alguns publicistas foi um erro enorme 
(escravizar o negro). Mas nenhum nos disse até hoje que outro método 
de suprir as necessidades do trabalho poderia ter adotado o 
colonizador português no Brasil [...]. Tenhamos a honestidade de 
reconhecer que só a colonização latifundiária e escravocrata teria sido 
capaz de resistir aos obstáculos enormes que se levantaram à 
civilização do Brasil pelo europeu. Só a casa-grande e a senzala. O 
senhor de engenho rico e o negro capaz de esforço agrícola e a ele 
obrigado pelo regime de trabalho escravo (Souza, 2019, p. 242).   

 

Nota-se, portanto, uma particularidade ácida ao lidar com o tema da 

escravidão e suas repercussões, e, apesar das tentativas de justificá-la 

empreendidas por Freyre, alguns consideram Casa Grande e Senzala, um 

esclarecedor exemplar no que tange a identidade nacional brasileira. Tamanha 

identificação fez deste um dos mais influentes livros no Brasil do século XX, além 

de, segundo Souza, “construir a autocompreensão que hoje em dia todo 

brasileiro tem” (2019, p. 44). 

Atualmente, de forma gradativa, o negro vem ocupando um lugar próprio 

dentro dessa produção de saberes sobre si. Carneiro (2005) percebe essa 

apropriação negra como uma categoria especial destinada a “conhecer o outro”. 

Por outro lado, Maria Gorete Gonçalves em Educação em arte na 

contemporaneidade (2015), nomeia como “inovações” as discussões que 

 
78 Nascido em Recife (PE), no ano de 1900, Gilberto Freyre foi um ensaísta, sociólogo e 
historiador de grande relevância no Brasil do século XX. Além de se dedicar à interpretação do 
Brasil sob a perspectiva da sociologia, da antropologia e da história, ele também atuou como 
jornalista, poeta e pintor. Estudou no Colégio Americano Batista em Recife, conquistando o grau 
de bacharel em Letras. Em meados de 1918, sob o financiamento de uma bolsa concedida pela 
Igreja Batista, cursou Artes Liberais com especialização em Ciências Políticas e Sociais na 
Universidade Baylor, no Texas. Tornou-se mestre em Artes pela Universidade de Columbia, 
Nova Iorque. Desse momento em diante, Freyre se dedicou à produção ensaística com base em 
livros e temas diversos. Publicou diversos artigos e livros como Casa Grande e Senzala (1933) 
e Sobrados e Mocambos (1936), suas obras de maior notoriedade. 



116 
 

compõem essa área de estudos, porém de uma perspectiva do ensino. Segundo 

detalha Gonçalves, "são elas as discussões de gênero, inclusão social, 

educação interétnica, especial, ecologia, tecnologias, entre outros mais 

específicos e menos abordados no entrelaçamento dos campos da formação de 

professores de artes.” A autora ainda acrescenta que, “esses temas são 

considerados inovadores porque abordam o currículo escolar de uma forma 

diferenciada de como esse currículo se constrói hoje, revitalizando os temas e 

propondo uma problematização a partir dos elementos sociais” (2015, p. 190). 

Esse movimento de busca por si mesmo exercido pelos negros a partir do 

século XX, mais do que representativo, é um ato político, uma ferramenta de 

poder dos racialmente dominados79. Essa tendência positiva emerge com 

grandes nomes como Luiz Gama80, fonte inspiradora de muitos pensadores, 

dentre eles, Abdias do Nascimento, que será citado neste trabalho mais adiante.  

Posteriormente, Carneiro aborda as reflexões propostas por Gislene 

Aparecida dos Santos em A Invenção do ser negro – um percurso sobre as ideias 

que naturalizaram a inferioridade dos negros (2002) para entender o percurso da 

produção de saberes sobre a noção de raça. Para a autora, o debate sobre a 

escravidão desenvolve-se em torno de dois grandes temas: a liberdade dos 

escravos e a sua utilidade, noção que traz como antinominia a descartabilidade”. 

A escravidão acabou por modificar a forma como o trabalho era entendido, pois 

sua condição compulsória cabia apenas para o escravo, enquanto que, para o 

branco, essa condição era isenta. A abolição, por sua vez, além de uma falsa 

liberdade, significou para o negro um momento de instabilidade frente a 

substituição da mão de obra escrava pelo trabalho livre. Em decorrência desse 

advento, o dispositivo de racialidade agirá como dispositivo de poder sobre tais 

 
79 Adotamos aqui a compreensão da força da ideologia racial no contexto europeu para Hannah 
Arendt, “uma formulação desenvolvida no interior das nações europeias, que mais tarde, se 
transformaria em arma de destruição das próprias nações que a criaram” (1989). 
 
80 Luiz Gonzaga Pinto da Gama nasceu no ano de 1830 em Salvador, capital do estado da Bahia. 
Foi advogado, abolicionista, orador, jornalista, escritor, e, o patrono da Abolição da Escravidão 
no Brasil. filho de mãe negra livre e pai branco, Gama foi escravizado aos 10 anos e foi analfabeto 
até os 17 anos de idade. Após conquistar a própria liberdade judicialmente, se tornou um 
advogado autodidata dedicado às questões de negritude naquele período. Apesar de ter sua 
contribuição desconsiderada pelo meio literário da época, é considerado um dos expoentes do 
romantismo. Diante do contexto social ao qual os negros eram submetidos na época, ele foi um 
dos raros intelectuais pretos daquele tempo, além de ter sido o único a ter passado pela 
experiência do cativeiro. 



117 
 

danos, por meio de ações teóricas de reparação. Para Carneiro (2005), “é assim 

que o negro sai da história para entrar nas Ciências. A passagem da escravidão 

para a libertação representou a passagem de objeto de trabalho para objeto de 

pesquisa.” Ela ainda acrescenta que, 

 
a invisibilização da presença negra na cena brasileira, que 
gradualmente vai se processando, contrasta com a vasta produção 
acadêmica que irá se desenvolvendo em torno dessa nova condição 
de objeto de estudo. Um epistemicídio que constrói um campo de saber 
fundado num manifesto [...]. A contrapartida é o também crescente 
embranquecimento da representação social. Duas manobras que vão 
promovendo, ao nível da reconstrução do imaginário social sobre o 
país, o branqueamento em todas as dimensões da vida social 
(Carneiro, 2005, pp. 56-57). 

 

Apesar de nos últimos tempos as relações raciais terem ganhado maior 

notoriedade enquanto objeto de estudo, a forma com que intelectuais negros e 

brancos abordam as questões existentes dentro dessa nova área de estudos, 

diz muito sobre que tipos de saberes serão reverberados da academia para a 

comunidade. Se por um lado, o resgate e a valorização do percurso do negro em 

nossa cultura, localizam e reafirmam sua participação na história e na cultura do 

país, por outro, a tendência de reduzir suas particularidades enquanto ser à 

dimensão de sujeito racialmente inferior, exclui interpretações positivas um tanto 

necessárias para a construção do seu caráter enquanto indivíduo político e livre 

de amarras limitantes.  

Ao observar a questão de uma perspectiva subordinadora, Carneiro 

(2005) aponta uma tentativa de objetivação do negro no que tange essa tentativa 

de encaixá-lo em um lugar de desqualificação, não só dele, mas da resistência 

negra como um todo, “pelo apelo à racialidade enquanto fator de subordinação 

e exclusão social" (p. 58). A autora se baseia nas contribuições de Silvio Romero 

em Os africanos no Brasil (1978), livro de Nina Rodrigues, para observar que 

lugar o negro ocupa na ciência brasileira. Segundo ele,  

 

é uma vergonha para a ciência do Brasil que nada tenhamos 
consagrado de nossos trabalhos ao estudo das línguas e das religiões 
africanas. (...) Quando vemos homens, como Bleek, refugiarem-se 
dezenas e dezenas de anos nos centros da África somente para 
estudar uma língua e coligir uns mitos, nós que temos o material em 
casa, que temos a África em nossas cozinhas, como a América em 
nossas selvas, e a Europa em nossos salões, nada havemos produzido 
neste sentido! É uma desgraça. (...) Bem como os portugueses 
estanciaram dois séculos na Índia e nada ali descobriram de 



118 
 

extraordinário para a ciência, deixando aos ingleses a glória da 
revelação do sânscrito e dos livros bramínicos, tal nós vamos 
levianamente deixando morrer os nossos negros da Costa como 
inúteis, e iremos deixar a outros o estudo de tantos dialetos africanos, 
que se falam em nossas senzalas! O negro não é só uma máquina 
econômica; ele é antes de tudo, e malgrado sua ignorância, um objeto 
de ciência. (...) Apressem-se os especialistas, visto que os pobres 
moçambiques, benguelas, monjolos, congos, cabindas, caçangas... 
vão morrendo. O melhor ensejo, pode-se dizer, está passado com a 
benéfica extinção do tráfico. Apressem-se, porém, senão terão de 
perdê-los de todo (Comentário de Silvio Romero. In: Rodrigues, Nina. 
Os Africanos no Brasil, 1978.) 

 

Na citação acima, Carneiro (2005) chama a atenção para a forma com 

que o dispositivo de racialidade foi usado como justificativa da transformação do 

negro em “maquina econômica”. Após a fase de exploração escrava como mão 

de obra, o negro passou a ser visto como objeto de estudo para que se pudesse 

compreender a evolução humana em sua diversidade étnica por meio de testes 

e experimentações. Dada por superada sua utilidade como ferramenta de 

trabalho, o negro passou a ser passível de extinção, para o raciocínio da época. 

Se este não mais servia como mão de obra, não havia de servir para outra coisa. 

No âmbito econômico, igualmente, o negro não figuraria. Apesar de servir como 

objeto de estudo, sua ignorância de certa forma, limitaria essa possibilidade.  

 

Imagem 31. A dor tem cor, matéria publicada por Astrid Prange na DW Brasil, em 2020.81 Foto: 
G. Kassab 

 
81 “No Brasil, está sempre "tudo bem". (...) Pois, para empregadas, levar uma vida cruel parece 
ser algo normal. Não dá mais para aguentar esse racismo enraizado” (PRANGE, A. A dor tem 
cor. DW Brasil, 2020. Disponível em: <https://www.dw.com/pt-br/a-dor-tem-cor/a-53724211> 
Acesso em: 28 de dez. 2023). 

https://www.dw.com/pt-br/a-dor-tem-cor/a-53724211


119 
 

 

A objetificação do negro apontada por Carneiro (2005) não só origina 

campos de saberes como faz emergir também, um campo de poder permeado 

por prestígios e glórias que configuram uma disputa de saber e poder entre 

brancos, para brancos, negando ao negro o lugar de produtor e relator dos 

próprios saberes e vivências. Segundo Carneiro,  

 
este é o fator explicativo da impossibilidade de um século após a 
Abolição ser impossível para a “intelligentzia” local encontrar um 
historiador negro apesar da vasta produção historiográfica de, por 
exemplo, um Joel Rufino, um Clóvis Moura ou Milton Santos, entre 
outros, já tinham àquela época (Carneiro, 2005, p. 60). 

 

Entre o discurso acadêmico e o discurso militante se hospeda um 

epistemicídio. O ativismo negro perde forças frente a produção de intelectuais 

brancos, sendo este desqualificado como uma espécie de autoridade negra 

forçada. Essa apropriação do branco sobre o percurso negro deslegitima o que 

o próprio tem a dizer sobre si. Não é incomum nos depararmos com a utilização 

de autores negros estrangeiros para investigar o tema de racialidade em 

pesquisas brasileiras, um método não tão eficaz no caso, tendo posto que, as 

características sociais do Brasil fogem à interpretação de intelectuais que 

observam outras configurações sociais. Sob a justificativa de que “poucos 

intelectuais negros brasileiros alcançaram prestígio nacional e internacional”, é 

negada a eles a condição de especialistas da questão racial. Resta-lhes, 

portanto, o reconhecimento enquanto fontes de saber apenas, nunca de 

autoridade sobre o tema – com honrosas exceções. Entendemos, desta maneira, 

que “os pesquisadores negros em geral são reduzidos também à condição de 

fonte e não de interlocutores reais no diálogo acadêmico, quando não são 

aprisionados exclusivamente ao tema do negro” (2005, p. 60). 

Portanto, retornando à análise de Foucault (1988) sobre a sexualidade, 

entendemos que, as exigências econômicas e ideológicas de poder postas ao 

gênero feminino se estendem ao domínio da racialidade também. Os dispositivos 

discursivos foram usados a serviço da colonização, domesticando e 

repreendendo os negros e os demais não brancos, "como o fizeram disciplinas 

científicas tais como a medicina legal psiquiátrica, a antropologia, a criminologia, 

a craniologia, etc”, nas palavras de Carneiro (2005, p. 61). Seguindo esse 

panorama, não é a arte uma exceção.  



120 
 

Entendemos, por fim, que a forma com que Foucault interrogou o objeto 

da sexualidade se aplica também ao tema da raça. Para que a colonização 

europeia se desse de maneira crescente no Brasil, a estratégia de fragmentar a 

identidade do negro borrando seu pertencimento e desvalorizando sua cultura, 

foi adotada pelos portugueses e demais povos. Percebemos também, que a 

produção de ideologias e mitos fundados na marginalização do negro, opera 

como um projeto dedicado a desfavorecer sujeitos-forma e privilegiar sujeitos 

padrão, produzindo assim uma série estereótipos como os abordados no 

decorrer do capítulo. Cabe ressaltar ainda, que o ataque cultural empreendido 

contra a arte e a cultura negra, funcionam como de ferramentas de apagamento 

da subjetividade e do caráter dos indivíduos em questão.   

As contribuições de Jessé Souza e Silvio Almeida ainda nos esclareceram 

que todos os elementos que compõem essas estratégias de força se configuram 

em dimensões culturais e estruturais do racismo.  Ainda, para Carneiro, “a não 

produção e/ou o não reconhecimento de intelectuais negros e a objetivação de 

militantes negros como fonte primária de pesquisas são fatos que antecipam o 

tema do epistemicídio [...] (2005, p. 61).” É nesse sentido que a autora vincula o 

conceito de epistemicídio ao dispositivo de racialidade. Através das temáticas e 

das problematizações apresentadas pelas obras que compõem Presença Negra 

(2022), notamos a transfiguração de questões que circundam o campo dos 

estudos sociais para o universo das exposições de arte afro-brasileira – se é que 

podemos definir a presente temática em um único conceito. As mesmas 

estratégias de fragmentação lançadas sobre o negro de modo a forjar sua 

identidade através de um imaginário construído por uma série de 

estereotipações e mitos, consequentemente se converte como característica 

fundadora das noções de arte derivadas da negritude.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



121 
 

Imagem 32. Maurício Bittencourt, alguma coisa faltou aqui, Acervo do artista, 2022. 
Cartaz, impressão sobre papel. Exposição Uma parte do todo, Galeria Sala – Centro de Artes 

UFPel, 2022. Foto: Maurício Bittencourt. 
 

 

 
Discussões em torno de temáticas étnico-culturais no Brasil tendem a 

dividir opiniões na sociedade. É compreensível que o passado da escravidão e 

os numerosos eventos negativos ocorridos na história do país, ainda causem 

desconforto em determinada parcela da população, porém, se faz necessário um 

debate coletivo voltado para o reconhecimento da presença negra em nossa 

história, em nosso cotidiano, em nossos museus. O inconsciente coletivo 

brasileiro utiliza a negação como mecanismo de defesa frente a fenômenos 

sociais como o racismo estrutural, no entanto, esses problemas persistem por 

omissão. Nesse espaço de oposição entre percepções reveladas ou não, 

habitam convergências e divergências que a todo tempo movimentam 

argumentos acerca das relações étnico raciais no Brasil. Assim sendo, peço 

licença para adentrar no que me é emergente. Agô! 



122 
 

Imagem 33. Gui Menezes, sem título, s/d. Grafite. Foto: Ricardo Romanoff. 



123 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

3. A exposição Presença Negra como dispositivo anti-epistemicida 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Já percebi que a mera presença pode ser uma dádiva a 

ser contemplada.” 

 
Leonardo Castro. 

 



124 
 

Imagem 34. Rita Lèndé, Arriada, MARGS, 2022. Perfomance. Foto: Dani Barcellos.  

 

 

 

“Este escrito é um esboço. O esboço de uma urgência. De um 

projeto que começa, mas exige o tempo das coisas que durante muito 

tempo são silenciadas e que para irromper precisam encontrar a 

temperança. No entanto, essa não é tarefa fácil.  De onde 

escrevemos, é preciso emitir avisos constantes ao resto da terra 

Brasil. Há de se continuamente dar conta da noção de existência. 

Sim, escrever sobre negros desde o Sul do Brasil é, antes de tudo, 

partir de uma afirmação: estamos e sempre estivemos aqui. Há de se 

lembrar da imensa porção de homens e mulheres negras escrevendo 

seus territórios naquela parte do país que sempre se sonhou europeia 

(...)”. 

 

 

 

Igor Simões e Izis Abreu, curadores da exposição Presença Negra (2022); 

 Caroline Ferreira, curadora-assistente. 



125 
 

 

 

 

 

 

Neste terceiro momento do texto o que se busca é relacionar as noções 

cunhadas pelos teóricos citados até o momento, assim como os conceitos 

desenvolvidos por mim em relação à mostra artística Presença Negra (2022). 

Resgatando determinados pontos abordados no primeiro capítulo do trabalho, 

apontaremos na curadoria de Igor Simões, Izis Abreu e Caroline Ferreira 

ocorrências materializadas nas produções artísticas selecionadas por estes. 

Estereótipos negativos que aprisionam a imagem do negro a posições taxativas, 

serão discutidos à luz da noção de essencialismo82. Também será lançado um 

olhar contemplativo ao que determinadas produções apresentam. Perspectivas 

que possibilitam outras maneiras de interpretação de determinadas obras serão 

contextualizadas, sendo elas as de cunho histórico ou valorativo. 

Mas por que Presença Negra foi escolhida como a mostra mais adequada 

para ganhar destaque na realização dessa pesquisa? Por nos levar, 

metaforicamente, do inferno ao céu. Ao mesmo tempo em que ela lida com 

questões dolorosas, pesadas para quem se identifica com o que está exposto, 

ela também devolve o ‘gás’ necessário àqueles que se reconhecem no que ali 

veem. Essa interpolaridade que oscila entre as experiências que a mostra 

proporciona, se torna justificável quando, de certa maneira, os curadores nos 

convidam a entender que, apesar de complexa, tal alternância de emoções é 

necessária, para que façamos as pazes com o que não temos controle, como o 

trauma escravagista, que por outro lado, não pode ser esquecido; o futuro se faz 

a todo momento presente e a possível recorrência de um novo enredo de 

sujeições entre indivíduos e comunidades nos custaria muito caro. 

 
82 O essencialismo consiste em uma espécie de cristalização de percepções, discursos, 
padronizações e papeis sociais (estereótipos) que serão atribuídos à identidade de um 
determinado grupo e seus membros, neste caso, a comunidade negra. Para Marcos Pereira, 
José Álvaro e Andréia Dantas em Estereótipos e essencialização de brancos e negros: um 
estudo comparativo (2011), “a essencialização pode ser definida como um processo da 
categorização social caracterizado pela crença na existência de atributos imutáveis concernentes 
aos entes aos quais a categorização essencialista se aplica” (p. 146). Considerar que, por ser 
negra, uma pessoa saiba sambar, é um exemplo de pensamento essencialista. 



126 
 

Considero importante ressaltar, contudo, que as feridas reabertas em 

diferentes pontos de Presença são lindamente sanadas por essa espécie de 

fôlego que ela dá em alternados momentos. Deve ser considerada a 

representatividade negra presente nas ocorrências que as composições 

estampam, nas autorias pretas que pensaram cada detalhe de seus trabalhos a 

partir de suas vivências também pretas, da diversidade de gênero que inclui artes 

produzidas a partir de vivências de mulheres pretas, da diversidade também 

étnica que acolhe não pretos que tem algo a dizer a partir de seus lugares. 

Pensar a organização, produção e celebração de tal feito em um território como 

o Rio Grande do Sul, o último dos estados brasileiros a abolir a escravidão, soa 

revolucionário.  

Ao mesmo tempo que esse estado foi construído do suor dessa gente, da 

exploração e do trabalho forçado, fez também emergir estratégias e rotas de 

solução. Aguçou nesse povo o pulso da vida, da presença. Nessa pulsão, 

escrevo do Sul, para quem alcançar, para buscar responder como a exposição 

Presença Negra agiria enquanto dispositivo anti-epistemicida frente aos 

epistemicídios praticados na história da arte brasileira e regional. Para que seja 

possível responder tal questão será necessário definir conceitos básicos, 

começando pelo de anti-epistemicídio, utilizado como forma de discutir as 

proposições levantadas pela mostra Presença Negra.  

O termo ‘anti-epistemicídio’ é composto pelo prefixo ‘anti’ que expressa a 

ideia de contrariedade, de oposição a algo. ‘Epistemicídio’, como já abordado em 

outros momentos do texto, faz alusão à estratégia de subordinação, 

deslegitimação e apagamento dos conhecimentos produzidos em âmbitos 

sociais específicos – neste caso o conhecimento popular, que se produz na 

sombra de um código de critérios e valores perpetuados como padrões. O termo 

‘episteme’ é, à parte, a adaptação do radical ‘epistem’, que significa um conjunto 

de paradigmas que estruturam o que entendemos por ‘saber’, ou ‘conhecimento’. 

Assim como a ‘epistemologia’ é o estudo do conhecimento para a filosofia, o 

termo ‘episteme’ representa o conhecimento em si. Por último, o sufixo ‘cídio’, 

exprime a ideia de extermínio, de morte. Nesse sentido, o ‘epistemicídio’ de 

Boaventura de Sousa Santos nos fala da destruição de um determinado 

conhecimento, enquanto que o anti-epistemicídio’, fruto de minhas 

considerações, ganha o significado inverso pelo movimento de oposição que o 



127 
 

prefixo ‘anti’ lhe empresta. Nesse sentido, a exposição Presença Negra funciona 

como um dispositivo de reparação anti-epistemicida.  

Segundo Mignolo em seu texto Desobediência epistêmica: a opção 

descolonial e o significado de identidade em política, publicado em 2008, da 

opressão dos ideais modernos do império europeu contra um mundo não 

europeu e independente, surge o conceito de descolonização, que é acionado 

como dispositivo a favor da desobediência epistêmica. “a identidade em política, 

em suma, é a única maneira de pensar descolonialmente (o que significa pensar 

politicamente em termos e projetos de descolonização)”. Para ele, qualquer outra 

forma de entendimento e de ação política que não seja a descolonial – ou seja, 

que interfira na organização do conhecimento e da compreensão –, atende à 

lógica imperial de identidades (2008, p. 290). 

A decolonialidade, nesse sentido, passa a ser um dispositivo de ordem 

epistêmica que se desvincula da acumulação de conhecimento fundamentada 

em conceitos ocidentais, porém, não abandona ou ignora o conhecimento 

instituicionalizado pelo mundo todo. Ele apenas opta por uma narrativa baseada 

na “geo-política e a política de Estado de pessoas, línguas, religiões, conceitos 

políticos e econômicos, subjetividades, etc., que foram racializadas (ou seja, sua 

óbvia humanidade foi negada)”. Dessa maneira, o autor define o pensamento 

descolonial como a ação de “aprender e desaprender”, conforme o dispositivo 

anti-epistemicida, que busca compreender a lógica epistemicida para em alguma 

medida desconstruí-la. 

No presente contexto, o caráter reparatório empregado ao capítulo, adota 

uma espécie de discurso que se opõe a toda e qualquer estratégia de 

subordinação histórica, cultural, e, por consequência, ontológica entre os sujeitos 

racializados. Isso se dá como um micro exercício que busca conter o reforço de 

estereótipos e narrativas parciais – em benefício de uns e malefício de outros –, 

o que em determinado nível evita também, que as relações de verticalidade que 

produziram desigualdades em tantos sentidos continuem a se perpetuar.  

Para além de Presença Negra, a grande leva de mostras artísticas, artigos 

científicos, dissertações de mestrado, teses de doutorado e muitos outros 

trabalhos construídos sob as reflexões lançadas pelo campo de estudos da 

decolonialidade, ganham força dia após dia. É evidente que grandes movimentos 

intelectuais não se constroem de imediato – especialmente os de caráter sócio 



128 
 

reparatórios, como é o caso aqui. São frutos de um longo e árduo caminho 

percorrido por pensadores que nos antecederam e formaram as bases 

necessárias para que fizéssemos do discurso decolonial um dispositivo de força.  

Acredito, ainda, que devido aos acontecimentos sociais e políticos 

ocorridos recentemente no Brasil, esse dispositivo de força passou a apresentar 

uma ocorrência ainda maior. Em meio a essa movimentação surge a exposição 

Presença Negra como “ápice e ponto culminante do Programa Público iniciado 

ainda em 2021, pelo Núcleo Educativo e de Programa Público do Museu de Arte 

do Rio Grande do Sul (MARGS), que apresentou conteúdos, palestras, aulas, 

encontros, cursos e debates envolvendo artistas, teóricos/as, pesquisadores/as, 

curadores/as e intelectuais negros/as e do pensamento negro no Brasil, incluindo 

agentes de movimentos sociais e Organizações Não Governamentais 

(ONGs)”83. 

 
 

 

Imagem 35. Jaci dos Santos, Navio negreiro, Coleção Ney Ortiz, 1990. Madeira, 110 cm x 28 
cm x 23 cm. 

 

 

 
83 MARGS. Presença Negra no MARGS. RS: Porto Alegre, 2022. Acesso em: 24 de ago. 2023. 
Disponível: <https://www.margs.rs.gov.br/midia/presenca-negra-no-margs/> 

https://www.margs.rs.gov.br/midia/presenca-negra-no-margs/


129 
 

Imagem 36. Deusa Nimba durante cerimônia. Foto: Joelza Ester Domingues.84 

 

3.1. A presença da África 

 

Edison Hüttner85 apresenta os significados, simbologias e período de 

surgimento de Deusa Nimba, escultura em madeira de autoria desconhecida 

também exposta em Presença. Nimba apresenta um grande potencial de 

investigação para a história da arte no estado, também para o campo de estudos 

da antropologia e arqueologia. Segundo Hüttner, em vídeo anexado à obra 

através do recurso de Tour Virtual86 disponibilizado pelo site do MARGS, a peça 

foi encontrada por pescadores no ano de 1970 no Rio Ijuí, próximo à cidade de 

Santo Angelo, Rio Grande do Sul. 

 
84 A máscara de Nimba apoia-se nos ombros da dançarina durante as cerimonias agrícolas. O 
corpo fica oculto pelo tecido e uma saia ráfia. A dançarina olha através da abertura entre os 
seios da máscara e ombros, olhando através de buracos entre 

 
85 Edison Hüttner leciona nas áreas de História e Teologia pela Pontifícia Universidade Católica 
do Rio Grande do Sul (PUC), onde também concluiu graduação e mestrado em Teologia. 
Doutorou-se em Teologia pela Pontifícia Università Gregoriana (PUG), em Roma, na Itália. Entre 
suas áreas de interesse estão as Artes Sacra, Sacra Jesuítico-Guarani, Sacra Luso-brasileira, e 
as culturas Étnica Afro-brasileira e étnica-egípcia. 
 
86 HÜTTNER, Edison. Deusa Nimba. Google Drive, 2023. Disponível em: 
<https://drive.google.com/file/d/13u98v7sG4R-SVbq-Z-uBKEa0X8jqjlmA/view> Acesso em: 30 
de out. 2023. 
 

https://drive.google.com/file/d/13u98v7sG4R-SVbq-Z-uBKEa0X8jqjlmA/view


130 
 

 



131 
 

 
 

 
Imagem 37. Deusa Nimba, final do séc. XVIII ou início do XIX. Madeira, 45,5 x 16 x 17,5 cm. 

Patrimônio Histórico e Cultural de Santo Ângelo (RS). Foto: Ricardo Romanoff. 

 

 

Posteriormente, a obra foi adquirida pelo artesão local Getúlio Soares 

Lima, permanecendo com ele durante um longo período. Hüttner conta que em 

2017 realizava um levantamento de dados para a realização de uma pesquisa 

na região em que Getúlio reside, quando resolveu visitá-lo. Ao deparar-se com 

a escultura sobre uma mesa, o professor passou a interessar-se mais: “A partir 

daí, começou uma pesquisa para identificar qual a origem dessa peça 

maravilhosa que temos aqui” (2023, informação de vídeo).  

 



132 
 

Imagem 38. Presença negra no MARGS. Foto: Anderson Astor. 

 

Segundo o professor, a palavra Nimba siginifica “alma grande” (Ni = alma, 

mba = grande).  A escultura referente à deusa, cultuada pelas etnias afro de 

Baga e Nalu, situadas na Guiné, apresentava diferentes significações e 

simbolismos, sendo associada a cultos ligados à fertilidade e à forma física da 

ave Calau, pássaro nativo daquela região do continente africano. A pequena 

peça possui aproximadamente 46 centímentros, com o corpo esculpido em 

madeira maciça, sem adição de outro material. A madeira é da espécie 

Guajuvira, árvore natural do sul e do sudeste do Brasil. A respeito das 

características da obra, Hüttner detalha: 

 

Essa escultura na África se baseou em um pássaro chamado Calau, 
muito parecido com o nosso Tucano. Se observa nessa escultura que 
ela tem crista, que ela tem um pequeno bico, na parte de baixo nós 
temos dois seios que significam fertilidade, e quatro pernas que 
representam o espaço que eram colocados os ombros. (Hüttner, 2023, 
informação de vídeo) 

 

Em Nimba, a deusa da fertilidade, matéria publicada pela revista online da 

PUCRS em 2023, Hüttner ainda acrescenta: “por suas características, pensei 



133 
 

que poderia ser africana ou inca”. Primeiramente, a peça foi submetida a um 

exame no Instituto do Cérebro do Rio Grande do Sul para que o tipo de madeira 

fosse especificado. O professor, junto de Klaus Hilbert87, coordenador do 

Laboratório de Arqueologia, acreditam que a escultura tenha sido produzida em 

solo brasileiro, pois não era permitido que os escravos portassem objetos 

durante as travessias em meio ao Atlântico, entre Brasil e África. No decorrer do 

estudo, ambos os pesquisadores passaram a fazer comparações entre esta e 

outras esculturas de modelo semelhante expostas em museus de arte em outros 

lugares do mundo. Para o autor, 

 

a descoberta indica a existência de rituais autênticos de religiosidade 
de afrodescendentes no RS. Acredita que o artefato esteve escondido 
em algum local para ser cultuado, o que era proibido pelos governantes 
da época. Na tradição, o culto secreto à Nimba era realizado apenas 
por homens em rituais na floresta conduzidos por um sacerdote 
(PUCRS, 2022, citação online). 

 

Em Deusa Nimba – Patrimonio Histórico e Cultural de Santo Ângelo 

(2023), texto complementar ao vídeo que acompanha a obra, são apresentados 

diferentes exemplares referentes à Deusa Nimba, totalizando até o momento, 

cinco peças confeccionadas em diferentes épocas e distribuídas em diferentes 

países. Duas delas estão na Guiné, África, outra está em Paris, na França, existe 

uma em Nova Iorque, nos Estados Unidos, e, a última descoberta entre elas, é 

a obra em questão, encontrada no Sul do Brasil. Segundo Hüttner,  

 

A Deusa Nimba faz parte da tradição religiosa cultuada pela etnia 
Baga/Nalu, no Oeste Africano (Guiné, Guiné Bissau) desde o século 
15. As primeiras levas de escravizados dessa região chegaram ao Rio 
Grande do Sul a partir do século 17. (...) Na tradição Baga e Nalu, a 
máscara de ombro D’mba (Nimba) era exibida em casamentos, 
nascimento de crianças, vigílias de funerais, rituais de comemoração 
ancestral, plantio e festival da colheita do arroz vermelho (Oryza 
glaberrima Steud, cultivado no Oeste Africano) (Hüttner, 2023, pp. 1-2) 

 

 
87 Klaus Peter Kristian Hilbert é professor titular na Universidade Pontifícia Católica do Rio 
Grande do Sul (PUC) nos cursos de graduação e pós-graduação em História da universidade. 
Apesar de brasileiro, construiu sua formação em História e Arqueologia pelo Instituto de Pré e 
Proto-história da Philipps Universität Marburg. Apresenta interesse por estudos com ênfase em 
Teoria e Método em Arqueologia, voltando suas pesquisas à região do Rio da Prata, na 
Amazônia, seu lugar de origem. 



134 
 

Quando comparada aos demais exemplares, a escultura brasileira 

apresenta características plásticas semelhantes às das demais: a cabeça 

arredondada com crista, as linhas faciais, orelha, bico, os membros alongados, 

os seios proeminentes, entre outras. Apesar da semelhança, as nimbas não são 

réplicas umas das outras. Cada escultura apresenta particularidades próprias 

das mãos de seus respectivos criadores, provavelmente, mestres conhecedores 

da essência, sincronia e forma dessa Deusa pertencente à tradição do povo 

Baga e Nalu (p. 6). A peça que foi declarada tombada como Patrimônio Histórico 

e Cultural de Santo Ângelo em 2019 (decreto n° 3.844 de 7 de junho de 2019), 

representa em Presença Negra o pioneirismo da produção artística negra no Rio 

Grande do Sul. 

 

Imagem 39. Exposição Presença negra no MARGS. Foto: Anderson Astor. 

 



135 
 

3.2. A exposição Presença Negra no MARGS 

 

Quando questionada sobre a forma como se deu a concepção e o 

desenvolvimento da exposição, Izis Abreu menciona um levantamento de 

artistas negros que realizou no acervo do MARGS, no ano de 2018, em que 

foram totalizados vinte e dois artistas negros. Para a curadora era “evidente” a 

ausência de artistas negros. Segundo ela, Presença negra, na verdade, se 

originou de uma série de processos que culminaram na constituição de um 

projeto que acabou não acontecendo. Nas palavras da entrevistada, “o curioso 

é que transformei o que era para ser um projeto de exposição em minha 

dissertação, e o que era para ser minha dissertação – que era o levantamento 

sobre artistas negros – passei a discutir com colegas durante a pandemia”. A 

função desse projeto era informar o público sobre os trabalhos ali desenvolvidos 

e apresentar obra e trajetória de cada um dos vinte e dois artistas. Logo foi 

organizado o programa público educativo baseado no modelo do MASP, em 

Histórias afro-atlânticas, quando veio à tona a questão da presença negra. Assim 

nasce a exposição (Abreu, 2023, informação verbal, anexo A, p. 197). 

Da revisão crítica, foram utilizados os critérios de quem seriam e o que 

produziam esses artistas. Saber a procedência – quem eram aqueles artistas, 

se eram artistas consagrados ou não – e o período a que atendiam – artistas 

mais antigos, artistas mais jovens – eram também tópicos da revisão. Segundo 

Abreu, poucos estavam presentes no acervo através de suas obras, com 

exceção de “Djalma do Alegrete, a Magliani, o J. Altair que teve exposições 

coletivas, o Carlão que chegou a ter individuais e para por aí” (Abreu, 2023, 

informação verbal, anexo A, p. 198). Para Igor Simões, Presença Negra nasce 

de duas pesquisas que, juntas, buscam interpretar a presença negra como a 

base da história do Rio Grande do Sul e, consequentemente, da história da arte 

produzida no estado. Nasce do entrelaçamento de seus projetos com os de Izis 

Abreu (Simões, 2023, informação verbal, anexo A, p 210). 

Simões conta que, entre 2002 e 2017, realizou um levantamento referente 

a todas as exposições organizadas no MARGS nesses quinze anos. O que lhe 

chamou atenção, contudo, foi a ocorrência das presenças alemãs e italianas, e 

a ausência da presença negra. Para ele, a exposição “foi feita por negros, para 

negros”. Entre os trabalhos, as linguagens e épocas se mesclavam, conectando 



136 
 

trabalhos seculares a trabalhos de características atuais – “a gente tinha desde 

uma escultura que acreditamos ser do século XVIII até trabalhos de artistas 

muito jovens, contemporâneos”. Para além disso, a mostra não restringia seu 

conjunto de artistas aos presentes no acervo do museu. Ela transbordava rumo 

às coleções privadas, reunindo um número ainda maior de artistas. A alta 

abrangência tinha como objetivo ampliar o panorama em que a presença negra 

operava, saindo do acervo do museu para seu próprio espaço dentro da história 

da arte do estado. 

Quando se refere à seleção de obras e artistas, Simões aponta o acervo 

do museu como ponto de partida, “tanto das suas presenças quanto das suas 

ausências”. Comenta, ainda, a organização do programa de residência artística 

realizado a partir de uma parceria firmada com o Sesc (Serviço Social do 

Comércio), “de onde saíram também alguns trabalhos que estão na exposição e 

outros”. Do levantamento dos artistas, foram todos selecionados a partir de 

pesquisas feitas em coleções privadas e públicas – “esses artistas reunidos são 

os artistas que estão na exposição” (Simões, 2023, informação verbal, anexo A, 

p. 211).  

 Abreu menciona uma série de contextos ocorridos nos bastidores da 

organização do evento. O primeiro deles era a questão financeira. Tanto Izis 

Abreu, quanto Igor Simões e Caroline Ferreira acreditavam que a ‘precarização 

do artista’ – dificuldade de destaque no mercado e a baixa remuneração de suas 

produções –, passa por uma proposta de troca simbólica – quando o artista 

expõe suas obras gratuitamente, recebendo apenas a notoriedade temporária 

de artista expositor como benefício simbólico. Portanto, tinham a consciência de 

que a remuneração dos artistas convidados era importante. Considerando o 

contexto de uma instituição cultural sem orçamento suficiente, se tornou 

necessário que outras estratégias fossem traçadas. A ideia, a princípio, era 

contatar instituições como o Museu de Arte Contemporânea do Rio Grande do 

Sul – o MACRS –, a Escola Municipal de Artes Carlos Alberto Oliveira – o Carlão, 

em Novo Hamburgo –, O Museu de Arte Leopoldo Gotuzzo – O MALG, em 

Pelotas –, e todos os outros pesquisados por Abreu quando realizava o 

levantamento.  

 



137 
 

Nós tínhamos nos inscrito no edital [edital FACVISUAL 2022], mas o 
orçamento não saía nunca, e o tempo passando, passando. Então 
resolvemos seguir a estratégia número 1: fazer o levantamento de 
artistas negros e negras de todos os acervos que a gente conhece aqui 
no Rio Grande do Sul – o MACRS de arte contemporânea, o do Carlão 
em Novo Hamburgo, Pelotas e todos aqueles que eu já tinha 
pesquisado – buscando encontrar produções de artistas negros e pedir 
emprestado. O transporte, poderíamos conseguir de alguma forma. 
Então essa foi a primeira estratégia que encontramos para driblar essa 
falta de verba (Abreu, 2023, informação verbal, anexo A, p. 199).  

 

Segundo o relato de Abreu, a situação foi sendo solucionada aos poucos. 

Referindo-se ao programa de residência mencionado anteriormente por Simões 

(2023), Abreu descreve os pormenores do processo. Para isso, foram 

selecionados artistas atuantes no estado de acordo com o valor da verba 

disponibilizada pela instituição. Da totalidade do levantamento, foi adotado um 

recorte com o limite de até 20 artistas, pois eram vários – “Começamos pelos 

mais próximos e aos poucos fomos expandindo”. Algum tempo depois, a 

Secretaria de Estado da Cultura do Rio Grande do Sul (Sedac) recebeu do 

Ministério da Cultura uma verba. Logo, mais artistas foram contemplados com o 

recurso financeiro – “aqueles que não tinham entrado na residência, chamamos 

a partir dessa verba”. Daí em diante, novos nomes foram surgindo até que se 

completasse o quadro de artistas. 

Os motivos da produção de cada obra eram também um critério relevante, 

assim como a conexão existente entre os elementos presentes em cada uma 

delas – “A gente imprimiu todas a imagens das obras que tínhamos levantado 

em acervos e colocamos em cima da mesa, separando por tema para ver quem 

dialogava com quem”. Seguindo essa metodologia, foram criados três eixos 

principais, por último o eixo de afrofuturismo, explica Abreu. O intuito dos 

curadores era, a partir de tal organização, comunicar de forma associativa 

noções teóricas acerca do que buscavam discutir – “A sociologia estava ali 

presente também: a interseccionalidade da Kimberle Crenshaw, o Epistemicídio 

da Sueli Carneiro, entre outros conceitos teóricos”. Além dos nomes que não 

participaram da mostra, outros artistas surgiram após o encerramento, fato que 

despertou em Abreu outra percepção acerca do método de abordagem utilizado 

no processo de seleção dos participantes.  

 

Hoje, se eu fizesse outra exposição, uma outra Presença Negra, eu 
faria uma chamada pública, não faria uma seleção como nós fizemos. 



138 
 

Claro, pesquisaria para saber quem está atuando no momento, para 
não ser surpreendida. As vezes a presença desses artistas não chega 
até nós, por não ocuparem os lugares ou por não saberem se projetar 
também. Por isso penso que uma chamada pública soa mais 
democrática. (Abreu, 2023, informação verbal, anexo A, p. 200). 

 

Ainda que a abordagem do tema e o trabalho de mediação artística ali 

desempenhados tenham feito de Presença Negra um dispositivo antirracista de 

impacto dentro comunidade negra local, seu alcance não se configurou como um 

legado de transformação estrutural, apenas colaborou para tal. Ela impactou o 

visitante, mas não o sistema interno das artes no Estado. Da inauguração, em 

14 de maio de 2022, ao fechamento, em 21 de agosto do mesmo ano, ela 

cumpriu o papel de realizar um debate sobre questões de racialidade na 

presença de visitantes e espectadores negros, todos dentro do Museu de Arte 

do Rio Grande do Sul, um espaço tradicionalmente ocupado por elementos da 

cultura branca. Conforme o depoimento de Abreu, houve um questionamento a 

respeito dos objetivos atingidos pelo projeto: 

 
O que eu quero dizer? É uma autocrítica, mas ela não chega a fazer 
uma transformação estrutural interna. Ela teve um potencial, acredita-
se, e isso aconteceu de fato para as pessoas que visitaram. Ela causou 
uma transformação no visitante. Eu acho que o Presença Negra foi um 
acontecimento muito mais para o público, que vem de fora, e um 
público que não estava acostumado a ir no museu. O museu, ele não 
oferece algo que grande parte da população se identifique, então 
apenas uma parte frequenta (Abreu, 2023, informação verbal, anexo 
A, p. 203). 

 

Segundo a entrevistada, naquele momento houve uma reflexão, mas após 

a exposição encerrar as portas, as narrativas perpetuadas e a estrutura 

embranquecida reocuparam o escopo do museu – “A estrutura do museu 

continua a mesma, embranquecida, e as narrativas voltaram a ser as mesmas 

narrativas de sempre, mas naquele momento aconteceu, houve uma reflexão” 

(Abreu, 2023, informação verbal, p. 203).  Conjecturo que tal movimento se deu 

pela insuficiência de impacto das recentes discussões propostas por Presença 

Negra em comparação à relevância do espaço expositivo de maior relevância no 

estado, este que por sua vez, conserva um legado majoritariamente branco, 

excludente às questões apontadas pela curadoria de Presença.  

O artista Paulo Ferreira, que participou da exposição, quando questionado 

se considera exposição Presença Negra (2022) um dispositivo antirracista, 



139 
 

declarou não possuir a crença de que os museus deixem de ser racistas. A regra, 

em seu entendimento,  

 

(...) é que a maioria masculina e branca siga dominando esses 
espaços. Muitos artistas negros mais velhos não tiveram oportunidade 
por que as portas sempre estiveram fechadas, e eu não acredito que 
essas pessoas que ocupam há tanto tempo esses lugares, vão ceder 
de bom grado. Então eu fiquei muito feliz com a realização da 
exposição, mas entendo que precisa ser um movimento constante. Não 
é só fazer uma exposição de artistas negros, para falar quem são esses 
artistas negros – embora isso seja importante –, é necessário que 
esses artistas ocupem muitas outras exposições (Ferreira, 2023, 
informação online, anexo A, p. 214).  

 

De modo a compreender de que maneira as ideias de impacto e legado 

se relacionam com as considerações de Abreu acerca da exposição, cabe 

esclarecer a diferença entre elas. A ideia de impacto aqui empregada refere-se 

a um efeito momentâneo significativo causado pela ocorrência de algo – no caso, 

a realização da exposição, sua repercussão e os desdobramentos ocorridos a 

partir das problematizações propostas pelos artistas. A ideia de legado, 

diferentemente, representa nesse sentido os valores que permanecerão no 

espírito ou na memória dos indivíduos ou grupos que por ali passaram, servindo 

como espécie de herança decorrente de uma série de impactos causados pelo 

evento e suas reverberações. 

Segundo Abreu, tanto a pesquisa teórica e histórica, quanto a prática 

curatorial passam por um processo de apagamento. Ela identifica o modernismo 

como “um período que tem muito pano para a manga” nesse sentido, apontando 

a ausência, a exclusão e a construção de um imaginário negativo sobre os 

negros como estratégias de apagamento dessa população. A curadora ainda 

considera a possibilidade de pensarmos a história da arte de maneiras 

diferentes, contando com narrativas de artistas alheios a esse universo 

modernista do século XX. Para Abreu, a ideia era construir um referencial teórico 

que atendesse à narrativa defendida na exposição: “sim, existe um epistemicídio, 

um epistemicídio que é dos artistas, de sufocar, de não abrir espaço, que acaba 

matando” (Abreu, 2023, informação verbal, anexo A, p. 200). 

 
 
 
 



140 
 

Imagem 40. Flávio Cerqueira, Logo ali, Acervo MARGS, 2014. Bronze, madeira, tecido e 
corda, 40cm x 20cm x 50 cm. Foto: Romulo Fialdini. 

 
 

 



141 
 

Na mostra Presença negra (2022), a escultura em bronze feita pelo artista 

Flávio Cerqueira88 em 2014, retrata um garoto sobre uma jangada segurando 

uma bandeira. Observando a montagem da exposição e a organização das obras 

no espaço, é possível notar que Logo ali está situada ao lado do trabalho de 

Jaime Lauriano (Não toleraremos símbolos racistas (2022)), que por sua vez 

aborda questões como o epistemicídio, o etnocídio e a apropriação cultural, entre 

outras problemáticas relacionadas ao colonialismo na América.  

 

Imagem 41. Composição de obras. Foto: acervo pessoal 

 

Considerando o período de corrida para a África referido por Arendt 

(1989), interpreto a composição das três obras apresentadas acima como uma 

espécie de retrato da exploração dos brancos sobre territórios já habitados por 

diferentes povos. Em Facetas da arte contemporânea brasileira: interpretações 

do “pós-colonial” e do “decolonial” (2021), trabalho desenvolvido por Maria Paula 

Silva junto a Faculdade de Letras da Universidade Federal do Porto, Portugal, é 

feita, acerca de Logo ali (2014), uma conexão entre a exploração do “Novo 

Mundo” com as navegações presentes em diversas obras. Para Silva, 

 

 
88 Flavio Cerqueira, nasceu em 1983 na cidade de São Paulo. Cursou Artes Plásticas na 
Faculdade Paulista de Artes (FPA). É mestre em Artes pela Universidade Estadual de São Paulo 
(UNESP), onde atualmente cursa doutorado em Artes Visuais. Trabalha com os processos 
tradicionais de fundição em bronze, tendo como protagonista de sua poética, a figura humana. 



142 
 

neste período se criaram estereótipos de um mundo que deveria ser 
explorado e “civilizado”. As consequências deste tipo de pensamento 
podem ser vistas, ainda, na sociedade brasileira. A invasão de 
territórios, o apagamento de culturas nativas e da diáspora africana, o 
abuso sofrido dentro deste processo colonial, criaram um desejo de 
revisão histórica. (...) Estão presentes em Logo Ali a ideia do mar e de 
navegar ou estar no mar, do ir e vir, do estar perdido, do desistir, mas 
também da esperança e da perseverança (Silva, 2021, citação online). 

 
Os europeus, nos séculos XIV e XV, lançavam seus empreendimentos 

comerciais com as expansões marítimas. Por meio de rotas que cruzavam o 

atlântico, a civilização europeia encontrou na África e na América Latina 

resoluções para as crises internas que se instauravam em diferentes países do 

continente.  

No entanto, como plano de recuperação econômica e conquista de novas 

terras, a branquitude eurocêntrica se utilizou de estratégias que partiram do 

mercantilismo à exploração de recursos naturais e de mão de obra com a 

escravização de negros africanos e indígenas sul-americanos, além de se 

apropriar de suas respectivas culturas e subordiná-las à própria perspectiva de 

mundo. Dessa maneira, foram produzidas ideologias e mitos tendenciosos que 

resultaram na inferiorização histórica de ambas as etnias. 

 

Imagem 42. Ana Langone, Lã vermelha, coleção da artista, 2022. Instalação, 130cm x 155cm.  

 



143 
 

A instalação intitulada Lã vermelha (2022) de Ana Langone89 representa 

uma figueira construída por fios de lã vermelha. Localizada ao lado esquerdo 

superior da composição, a obra emprega um sentido de resistência ao que as 

outras duas apresentam. Segundo Adriana Alves, Jorge Carauta e Angelo Pinto 

em A história das figueiras ou gameleiras (s/d), talvez estas estejam entre as 

primeiras plantas cultivadas pelo homem. Apesar de ser originária da África do 

Sul, viajantes, naturalistas, comerciantes e aventureiros se encarregaram de 

espalhar as espécies de figueiras ou gameleiras por diversas partes do mundo 

(p. 1). Muitas civilizações, como a grega, a romana, a indiana, a egípcia, entre 

muitas outras, contam com as figueiras como um importante elemento cultural e 

histórico. Conhecidas pelo tronco robusto e a volumosa copa, essas árvores 

pertencem à família Moraceae. As folhas da espécie Ficus Carica apresentam 

um elevado potencial medicinal. O potencial nutritivo proporcionado pelo seu 

fruto é também um ponto ser destacado – “O figo era tão apreciado na antiga 

Grécia como alimento, que uma ninfa grega era chamada Syke (figo), pela qual 

o deus Baco se apaixonou” (p. 1). Ainda, com base na popularização da planta, 

é identificada a utilização de uma de suas espécies no culto Nagô. Segundo os 

autores:  

“(...) o culto nagô, a Ficus Doliaria Mart., popularmente conhecida como 
gameleira, por ser macia e utilizada na confecção de gamelas e de 
canoas artesanais, é uma planta sagrada e sua copa é considerada 
excelente local para se deixar oferendas aos orixás. Figura freqüente 
nos cultos afro-brasileiros, nas quais é conhecida como irókò, é um tipo 
de planta-deus na fitolatria fetichista. Muitas mães-de-santo impedem 
que as gameleiras sejam derrubadas em terrenos que lhes pertençam, 
pois este sacrifício traz grandes infortúnios para muita gente. Já na 
antiguidade a morte de uma figueira era pressentimento de mau 
agouro, e os antigos apressavam-se em substituir a árvore morte por 
outra” (Alves, Carauta e Pinto, (s/d), p. 3). 

 

Segundo conta o candomblecista Pai Paulo de Oxalá90 em matéria ao 

Extra, jornal online, os africanos antigos tinham a figueira como símbolo de Èsù 

 
89 Ana Paula Siga Langone é graduada em Design Gráfico e mestra em Artes visuais pela 
Universidade Federal de Pelotas (UFPel). Atualmente, cursa graduação em Antropologia e 
arqueologia pela mesma universidade. Interessa-se pelos estudos etnográficos urbanos e pelas 
questões de negritude e de gênero. 
90 Paulo de Oxalá é um candomblecista iniciado a 41 anos por Teresa Fomo de Oxalá, filha de 
Zezinho da Boa Viagem, famoso Babalorixá carioca da Nação Jeje-Marrin, falecido em 2011. 
Nascido no estado do Amazonas, Paulo se destaca por ter sido um dos primeiros do seguimento 
afro-religioso a desmistificar o Candomblé através de um site dedicado à cultura afro-brasileira e 

 



144 
 

(Exu), orixá ligado à fertilidade e à estimulação do desejo sexual – “É ele quem 

permite que se possa extrair prazer do amor.” Ainda, segundo Pai Paulo, “entre 

os caldeus e cananeus a figueira era tida como o símbolo da vida, fecundidade 

e proteção (citação online). Refletindo sobre o que informam os autores citados 

acima, os sinônimos de proteção e fertilidade que dão à figueira a simbologia da 

vida em diferentes culturas, emprestam à instalação de Langone a mesma 

percepção. Nesse sentido, Lã vermelha afeta a composição de modo a 

confrontar as noções problematizadas nas obras Logo ali (2022) e Não 

toleraremos símbolos racistas (2021). 

Apesar de reconhecer a desvalorização do trabalho de muitos artistas 

presentes na exposição, Abreu resgata a composição de obras que chamou de 

‘núcleo da mãe preta’ como um grande exemplo de epistemicídio nas artes. O 

eixo reunia três obras, respectivamente intituladas como Mãe preta 

amamentando menino branco (1988), escultura de Judith Bacci91, Maternidade 

(s/d.), quadro de Wilson Tibério92, e, Minha primeira casa foi o ventre de uma 

mulher negra (2022), quadro de Paulo Ferreira. A primeira produção, situada no 

centro desse núcleo, retrata uma mulher negra amamentando uma criança 

branca. O segundo trabalho, colocado ao lado esquerdo, apresenta uma mãe 

negra amamentando uma criança negra. E, o terceiro e último trabalho, 

localizado ao lado direito da composição, reproduz uma cena semelhante à da 

segunda obra, em que uma mãe preta amamenta o próprio filho também. Em 

suas palavras,  

 
ao culto dos orixás. Atualmente é colunista do jornal Extra Online e presta consultorias a editoras 
e veículos informativos interessadas no assunto. 

 
91 Judith Bacci foi uma escultora negra nascida em 27 de maio de 1918, na cidade de Pelotas 
(RS). A artista era funcionária da antiga Escola de Belas Artes da cidade, quando passou a 
interessar-se pela prática de escultura. Atuou, mais tarde, como técnica a auxiliar de escultura 
no Instituto de Letras e Artes (ILA – UFPel), produziu obras modernistas, esculpiu bustos e faces 
de personalidades locais, além de produções ligadas à religiosidade, tanto do universo católico 
quanto do afro-religioso. 
 
92 O artista plástico Wilson Tibério nasceu na cidade de Porto Alegre (RS), em 24 de novembro 
de 1920. O pintor, desenhista e escultor estudou na Escola de Belas Artes do Rio de Janeiro, 
onde optou por dedicar-se a retratos e pinturas ligadas à temática afro-brasileira em técnica a 
óleo. Foi parte fundadora do Teatro Experimental do Negro (TEN), esteve ao lado de pensadores 
e artistas ligados ao movimento Négritude, integrou o Partido Comunista e fundou o jornal 
Présence Africaine. Viajou ao continente Africano, hospedando-se por longos períodos no 
Senegal e na Costa do Marfim, mas fixou de fato em Mazan, na França, onde veio a falecer em 
2005. 
 



145 
 

um dos núcleos que mais rendeu foi esse da mãe preta, por trazer a 
questão histórica. Para mim, o grande lance da exposição é esse, 
conseguir criar uma narrativa relacionada à estética curatorial, 
conseguir relacionar também a história produzindo conhecimento, um 
pensamento crítico. O que me encanta nas exposições é a 
possibilidade de contar essas histórias. Talvez isso seja um problema 
dentro desse sistema, por que eu gosto da história, da experiência da 
sociedade e das relações sociais (Abreu, 2023, informação verbal, p. 
201)”. 

 

 
 

 

Imagem 43. Composição de obras, Mãe amamentando menino branco (1988), Maternidade 
(s/d) e Minha primeira casa foi o ventre de uma mulher negra (2022). Foto: Izis Abreu. 

 



146 
 

Quando questionado sobre o contexto de produção de Minha primeira 

casa foi o ventre de uma mulher negra (2022), Paulo Ferreira conta que a obra 

nasce junto ao seu trabalho de conclusão de curso em artes visuais, quando 

escrevia sobre sua relação com a própria mãe. O artista diz se pautar na história 

de sua família para escrever o trabalho, relacionando-a posteriormente, com as 

representações da mulher e da maternidade negra na História da Arte brasileira. 

Ao desenvolver o desenho que retrata uma mulher negra que amamenta um 

bebê, Ferreira se opõe à lógica colonial que condiciona o papel dessas mulheres 

ao da empregada doméstica ou babá, que se dedica ao cuidado da casa e dos 

filhos dos patrões. Nesse sentido, ele pretende “devolver a maternidade para 

essas mulheres”. Ainda, segundo Ferreira,  

 

também penso em quem sabe, construir uma imagem que trouxesse 
leveza, delicadeza e afeto, e que essa mulher pudesse ser poderosa, 
plena, e ao mesmo tempo exercer a maternidade, por que até isso é 
um direito bastante limitado a essas mulheres. Como eu venho de uma 
família em que quase todas as mulheres são ou foram empregadas 
domésticas, esse trabalho nasce desse contexto; nasce desse 
contexto de tentar devolver uma dignidade roubada. Inclusive, no meu 
TCC (Trabalho de Conclusão de Curso, eu observo como várias e 
várias imagens da História da Arte criam um discurso de que a mulher 
negra deve cuidar da criança branca. (Ferreira, 2023, informação 
verbal, anexo A, p. 215). 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Imagem 44. Paulo Ferreira, Minha primeira casa foi o ventre de uma mulher negra, Acervo 
MARGS, 2022. Caderno de desenhos, 28 cm x 21 cm. 

 



147 
 

Conforme mencionado por Abreu anteriormente, o núcleo de obras nos 

apresenta mais que uma composição bem executada, pois remonta, de certa 

maneira, a existência das Amas de leite, mulheres negras presentes na história 

afro-brasileira. Em A história de mulheres negras escravizadas ‘alugadas’ como 

amas de leite no século XIX (2023), matéria online publicada pela redatora 

Francielly Barbosa93 no portal oficial da Universidade Federal Fluminense (UFF), 

é feita uma breve contextualização histórica sobre o surgimento dessa categoria 

de trabalho, contando para isso, com as impressões da prof.ª dr.ª Karoline 

Carula94.  

 

 
Imagem 45. Judith Bacci, Mãe preta amamentando filho branco, 1988. Gesso, 39cm, x 41 cm, 

37 cm. Acervo Museu de Arte Leopoldo Gotuzzo (MALG – UFPel)95. Foto: Daniel Moura. 

 
93 Estudante de jornalismo pela Universidade Federal Fluminense (UFF) e estagiária de 
assessoria de imprensa pela mesma universidade. 
 
94 Possui doutorado em história pela Universidade de São Paulo (USP) e mestrado em história 
pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP), onde também conclui a graduação na 
mesma área. Atualmente, Karoline é professora do Departamento de História da Universidade 
Federal Fluminense (UFF). As pesquisas de Karoline atendem à área de história do Brasil 
imperial, e suas temáticas de interesse variam entre os estudos de genêro, raça, escravidão, 
intelectuais, ciência e imprensa. 
 
95 A obra compôs a exposição Dos Brasis (2023), inaugurada em 2023 no Sesc, São Paulo, SP. 
A mostra que reuniu 240 artistas brasileiros desde o século XIX até a atualidade, batendo o 
record de obras de artistas negros reunidas representando a força da comunidade negra 
enquanto grupo social. 



148 
 

 

Segundo a professora, existia uma dupla relação das amas de leite com 

os ambientes de trabalho: tanto as casas de família quanto instituições de 

acolhimento poderiam contratar seus serviços. A Casa dos Expostos, instituição 

de herança ibérica vinculada à Santa Casa, se dedicava ao cuidado de crianças 

abandonadas que necessitavam de cuidados como amamentação e higiene. 

Nesse contexto, eram contratados os serviços das amas. Contudo, segundo 

Carula, a cultura de não amamentar os próprios filhos tem raízes em períodos 

que antecedem a chegada dos europeus ao Brasil. Na Europa, não era incomum 

que mulheres pobres exercessem a função de amas de leite, amamentando 

crianças pertencentes às famílias da alta sociedade. Carula explica: 

 

Uma família que tivesse uma boa condição financeira mandava a sua 
criança para a casa da lactante. Você entregava o seu filho e depois 
pegava de volta com essa mulher, que muitas vezes estava ainda com 
o filho por perto, amamentando mais uma criança. Em sociedades 
escravistas, essa função vai ser delegada às mulheres escravizadas” 
(Carula, 2023, citação online). 

 

Em Amas de leite: dos anúncios de jornais do século XIX em Pelotas/RS 

à atualidade – relações de trabalho e afeto no cuidado com crianças (2017), a 

prof.ª Dr.ª Marta Bonow96 aborda a prática desempenhada por mulheres negras 

escravizadas que eram direcionadas ao trabalho de amamentação de crianças 

brancas, investigando como se dão essas relações de trabalho atualmente. 

Apesar de reconhecer o contexto de época oitocentista em que a escravidão 

ainda operava, em sua análise, Bonow observa existência do afeto entre as 

amas e as famílias, para além da estrita condição de trabalho. Para tal, a autora 

consultou fontes arqueológicas e históricas como anúncios de jornais pelotenses 

publicados no século XIX, buscando construir argumentos que contemplassem 

o objetivo de sua pesquisa. 

 Bonow inicia abordando a relação das mulheres negras escravizadas de 

Pelotas com o trabalho doméstico no século XIX. Como já mencionado por 

Carula, essas mulheres poderiam exercer diversas funções, no ambiente interno 

 
96 É arqueóloga graduada e mestra em Antropologia pela Universidade Federal de Pelotas 
(UFPel). Atualmente, cursa graduação em História pela mesma universidade, e doutorado em 
Educação Ambiental pela Universidade Federal do Rio Grande (FURG). Dedica suas pesquisas 
aos estudos feministas, de gênero e às temáticas de patrimônio cultural e ambiental. 



149 
 

e externo das casas, servindo de “ama de leite, ama   seca, bordadeira, 

costureira, cozinheira, criada, engomadeira, lavadeira, mucama e quitandeira, 

além de algumas casas solicitarem os serviços de pessoas para cuidar de 

idosos”. Segundo ela, a procura pelo trabalho doméstico era baixa por ser 

considerado um trabalho degradante, sendo uma opção apenas, àquelas que de 

fato necessitavam. Logo, as atividades a elas demandadas, acabaram se 

tornando seus principais ofícios após a desinstitucionalização da escravidão em 

1888 (p. 187).  

 

 
Imagem 46. Jornal Diário de Pelotas, n. 165, quarta-feira, 26 de julho de 1876. p. 3. Foto: 

Marta Bonow, 2014. 
. 

 

Na contramão do sistema de trabalho escravista imposto na época, 

Bonow identifica um fator de conexão emocional na proximidade física e na 

manutenção dos cuidados básicos – alimentação, higiene, e saúde – das amas 

com as crianças e com as famílias, o que não desconsiderava as posições 

hierárquicas entre senhor e escrava. Conforme o tempo decorria e as 

convivências aconteciam, se construía também afeição entre todos. Essas 

mulheres passavam a pertencer ao seio das famílias da alta sociedade, residindo 

junto aos patrões, representando em suas figuras, cuidado e afeto – 

principalmente em relação às crianças.  Segundo a autora, 

 

entre os anúncios dos jornais dos anos de 1875 a 1888, de um total de   
1026   anúncios   de   trabalhadoras/es   escravizadas/os   ou   livres   
em serviços gerais, disponíveis na Biblioteca Pública Pelotense, 764 
eram de mulheres e dentro deste número, foram encontradas 25 amas 
de leite com essa qualificação específica – “carinhosa” –, além de 2 
amas secas e 1 mucama (Bonnow, 2017, p. 190). 

 

A autora ainda chama atenção para que se evite “essencializações e 

relações diretas” com o passado quando estamos lidando com dados históricos, 

mas procura contar com os recursos oferecidos pela história e pela antropologia 



150 
 

para a realização de seu estudo. Karoline Carula, resumidamente, reflete sobre 

o regime do trabalho em uma sociedade escravista, em que “a maior parte do 

trabalho é feita pela população escravizada”. O trabalho de amamentação 

desempenhado pelas mulheres negras na época, era conciliado com outras 

funções demandadas pelos contratantes do serviço. As amas que ‘olhassem’ as 

crianças durante o período que estivessem sob seus cuidados, afinal, “(...) fazer 

mais esse tipo de trabalho é quase lógico na medida em que você já explora a 

mão de obra negra para qualquer tipo de serviço (Carula, 2023, citação online).” 

No quarto capítulo de Memórias da plantação: episódios de racismo 

cotidiano, intitulado Racismo Genderizado: “você gostaria de limpar nossa 

casa?” – conectando raça e gênero, Kilomba interpreta as noções de raça e 

gênero para observar os efeitos da intersecção entre os dois dispositivos sobre 

a categoria social ocupada pelas mulheres negras. Inicialmente Kilomba 

descreve um caso ocorrido consigo mesma, em que durante uma consulta, um 

médico lhe abordou oferecendo uma oportunidade de trabalho doméstico. 

Segundo o médico, ele e a família viajariam para o litoral sul de Portugal 

em poucos dias e necessitavam de alguém que realizasse o serviço de limpeza 

da casa de praia, preparasse as refeições e que lavasse alguns poucos shorts e 

roupas íntimas. Descrevendo a própria reação diante de tal proposta, a autora 

conta que apenas calou-se frente ao homem, observando-o enojada: “olhei para 

ele, calada. Eu realmente não me lembro se fui capaz de dizer algo. Acho que 

não. Mas lembro de sair do escritório em um estado de vertigem e de vomitar. 

(...) Estava diante de algo irracional” (2010, p. 93). 

Daí em diante a autora traça um paralelo entre raça e gênero classificando 

a investida do “homem branco médico” à “paciente mulher negra”, uma ação de 

caráter dominador, em que a relação homem branco/mulher negra se transmuta 

nas figuras de senhor/servente. Kilomba questiona se essa proposta de serviço 

seria oferecida a uma paciente branca ou a um paciente branco. Na sequência, 

supõe que não. Procurando entender por que tal esterótipo ronda as mulheres 

negras, a autora origina o conceito de racismo genderizado97. 

 
97 Grada Kilomba define esse conceito como uma opressão racial estruturada por papéis de 
gênero imposta às mulheres negras. O que kimberlé crenshaw chama de interseccionalidade, 
Kilomba nomeia racismo genderizado: um cruzamento de opressões. 



151 
 

Para Kilomba, o feminismo branco falhou ao tentar comparar a opressão 

sofrida pelas mulheres brancas à opressão sofrida por pessoas negras, pois as 

mulheres negras são acometidas pela genderização imposta ao seu gênero e 

pelo desprivilegio do racismo. Nesse sentido, o corpo negro feminino funda a 

categoria do “terceiro espaço”, espaço este, excludente ao projeto feminista 

global. Tal como o feminismo negro, a autora considera mal sucedida a ideia de 

sororidade universal. Segundo Kilomba, 

 

por que não consegue explicar por que homens negros não lucram com 
o patriarcado; terceiro, por que não considera que, devido ao racismo, 
o modo como o gênero é construído para mulheres negras difere das 
construções da feminilidade branca; e, por fim, por que esse modelo 
implica um universalismo entre mulheres, que localiza o gênero como 
foco primário e único de atenção e, desde que “raça” e racismo não 
são contemplados, tal ideia relega as mulheres negras à invisibilidade 
(2010, p. 101). 

 

É necessário que se diferenciem as noções de gênero e raça para que 

ambas sejam interpretadas e trabalhadas. Afinal, de que maneira o conceito de 

sororidade – modelo de mundo que defende a universalidade entre as mulheres 

– justifica o episódio narrado entre o médico branco e a paciente negra tendo em 

vista sua lógica de respaldo às mulheres? Por que o mesmo não contempla as 

mulheres negras cotidianamente desprivilegiadas? Que lugar habitam essas 

mulheres socialmente? Justamente esse terceiro espaço.  

 

Imagem 47. Rommulo Vieira Conceição, Sala-Banheiro-Serviço, Acervo MARGS, 
2007-2008. Instalação 270cm x 300cm x 300cm. Aquisição por doação do artista, 2021. 



152 
 

Imagem 48. Rommulo Vieira Conceição, Sala-Banheiro-Serviço, Acervo MARGS, 
2007-2008. Instalação 270cm x 300cm x 300cm. Aquisição por doação do artista, 2021. 



153 
 

Na instalação Sala-Banheiro-Serviço Rommulo Vieira busca remontar o 

ambiente doméstico, lugar ocupado por grande parte do contingente de 

mulheres negras como ambiente de trabalho. Para contextualizar o que a obra 

apresenta, interpreto os resultados da pesquisa apresentada por Djamila Ribeiro 

em Lugar de fala (2020), “39,6% das mulheres negras estão inseridas em 

relações precárias de trabalho, seguidas pelos homens negros (31,6%), 

mulheres brancas (26,9%) e homens brancos (20,6%)”. Ainda segundo a 

pesquisa, 

 
mulheres negras eram o maior contingente de pessoas 
desempregadas e no trabalho doméstico. Essas e outras pesquisas 
que pensam a partir dos lugares marcados dos grupos sociais 
conseguem estar mais próximas da realidade e gerar demandas para 
políticas públicas. Isso porque, quando ainda se insiste nessa visão 
homogênea de homens e mulheres, homens negros e mulheres negras 
ficam implícitos e acabam não sendo beneficiários de políticas 
importantes e, estando mais apartados ainda, de serem aqueles que 
pensam tais políticas (IPEA, 2016, p. 40).  

 

Astrid Prange98 na matéria A dor tem cor (2020), publicada no DW Brasil, 

discute a relação de subserviência imposta às mulheres negras quando o 

assunto é racismo e justiça contra patrões ricos e influentes. A partir da 

repercussão da morte do menino Miguel, de 5 anos, que caiu do nono andar 

quando estava sob a guarda da empregadora de sua mãe99, Prange lança uma 

série de críticas contra o elitismo que anula dores de pessoas negras no Brasil.  

Apesar de nunca ter trabalhado como empregada doméstica, Prange 

mostra incômodo ao confrontar-se com essa realidade. A colunista narra a 

história de dona Teresinha e Roseane, empregadas de seu marido na época em 

 
98 Astrid Prange é colunista de noticiários online como o portal jornalístico da Deutsche Welle 
(DW Brasil), que oferece conteúdos sobre assuntos diversos em 30 idiomas diferentes. Prange 
escreve sobre o Brasil e a América Latina, abordando discussão que vão desde questões 
políticas a acontecimentos cotidianos. 
 
99 O trágico incidente ocorreu em 3 de junho no Recife, capital de Pernambuco. A doméstica 
Mirtes Renata Souza apareceu para trabalhar num luxuoso condomínio. Como as creches estão 
fechadas devido à pandemia de coivd-19, ela trouxera junto o filho Miguel, de cinco anos de 
idade. A mando da patroa, Sarí Gaspar Côrte Real, Mirtes levou a cadela da família para passear, 
deixando o filho no apartamento. Quando esse pediu para estar com a mãe, Sari o deixou pegar 
sozinho o elevador. As câmeras do circuito interno do edifício registram como o menino sobe até 
o nono andar e escala uma grade do corredor. Pouco minutos mais tarde, ele cai de uma altura 
de 35 metros para a morte (A, Prange. Morte de filho de doméstica obriga Brasil a repensar 
racismo. DW, 2020. Disponível em: <https://www.dw.com/pt-br/morte-de-filho-de-
dom%C3%A9stica-obriga-brasil-a-repensar-racismo/a-53701919> Acesso em: 28 de dez. 2023. 
 

https://www.dw.com/pt-br/morte-de-filho-de-dom%C3%A9stica-obriga-brasil-a-repensar-racismo/a-53701919
https://www.dw.com/pt-br/morte-de-filho-de-dom%C3%A9stica-obriga-brasil-a-repensar-racismo/a-53701919


154 
 

que ainda era solteiro. Segundo ela, apesar de criar uma filha com deficiência 

mental sozinha e apresentar sintomas avançados da doença de Parkinson, para 

Teresinha estava sempre “tudo bem”. Roseane tinha apenas 27 anos e era mãe 

solo, criava o filho sozinha pois o pai havia falecido em um acidente de carro. 

Roseane tinha família na Bahia, porém, a mãe veio a falecer alguns anos depois. 

Todavia, “quem inventou a lenda que mulheres negras suportam dores em doses 

maiores?”  

 

Enquanto a patroa fica chateada quando o cachorro está mal, a 
empregada não pode se dar ao luxo de demostrar sinais de fraqueza, 
apesar de levar uma vida precária. Tem que trabalhar mesmo estando 
doente, com filho fora da escola, ou com alguém da família passando 
mal. Mas está sempre "tudo bem". "Tudo bem?": a morte do Miguel 
mostra que nada está bem. Mostra que no Brasil ainda prevalece a 
mentalidade escravista de 500 anos atrás. Por que desmerecer, 
minimizar, ignorar o sofrimento de milhões de empregadas, que na 
grande maioria são mulheres negras, é tratar elas como escravas? 
(Prange, 2020, citação online). 

 

Prange diz ter percebido a herança escravista brasileira pela primeira vez 

em 1990, quando ouviu uma história contada por Nair Jane de Castro Lima, 

empregada de uma família alemã do Rio de Janeiro. Nair falava de uma colega 

que, após 40 anos de dedicação a uma determinada família, foi dispensada sem 

direito à aposentadoria e sem moradia fixa – “Ela não tinha para aonde ir e não 

ia receber aposentadoria, porque nem certidão de nascimento tinha. Em outras 

palavras: ela simplesmente não existia”. A colunista conta que a situação 

vivenciada pela colega foi uma das razões para que Nair Jane fundasse o 

Sindicato dos Trabalhadores Domésticos. 

De acordo com Kilomba (2010), os mesmos fatores que produzem a 

desigualdade racial e de gênero, e que submetem as mulheres negras ao 

terceiro espaço, as submetem também à violência: 

 

(...) o mapa da violência de 2015, aumentou em 54,8% o assassinato 
de mulheres negras, ao passo que o de mulheres brancas diminuiu 
9,6%. Esse aumento alarmante nos mostra a falta de um olhar étnico-
racial no momento de se pensar políticas de enfrentamento à violência 
contra as mulheres, já que essas políticas não estão alcançando as 
mulheres negras (Kilomba, 2010, p. 41). 

 

Ao dar imagem e forma à prática de amamentação desempenhada pelas 

mulheres negras entre os séculos XVI e XIX através de Mãe preta amamentando 



155 
 

filho branco (1988), Bacci concebeu mais que uma escultura; representou 

sobretudo, um recorte histórico que ainda vincula a figura da mulher negra aos 

serviços domésticos de menor remuneração – cozinheira, empregada, faxineira, 

babá, ou, no contexto de época do século XIX, ama de leite.   

 

 
Imagem 49. Mundo negro, Thiago Madruga, 2022. Vídeo instalação, frame 00:00:05. 

 

Em Mundo Negro 01, vídeo instalação afro-futurista também presente na 

exposição, o artista Thiago Madruga cria vieses de interpretação de modo a 

relacionar a temática de seu trabalho à discussão sobre o lugar ocupado pelo 

negro nas representações da civilização ocidental. Conforme abordado 

anteriormente, Faustino (2013) define de maneira clara as estratégias de 

apropriação e ressignificação da essência e do corpo negro, lançada em prol de 

um modelo de civilização construído por brancos, para brancos. Segundo ele, 

apontar a emoção, o corpo, a virilidade, a ludicidade como particularidades do 

negro, era parte de esquema de diferenciação entre sujeitos lançada pela 

supremacia branca – uma vez que comparadas à razão, civilização, cultura, 



156 
 

universalidade, os padrões de identificação considerados próprios dos negros 

eram considerados inferiores.  

Segundo Fanon (1968) “é o Branco que cria o Negro”, mas é, por outro 

lado, “o negro que cria a negritude” (Fanon, 1968, p. 20, apud. Faustino, 2013, 

p. 8).  Para ele, essa “contraposição, historicamente necessária, levou o 

movimento a um impasse: “a afirmação incondicional da cultura europeia 

sucedeu a afirmação incondicional da cultura africana”” (Fanon, 2010, p. 246, 

apud. Faustino, 2013, p. 9). O movimento de Négritude, representou o que 

podemos chamar de uma afirmação histórica em que o negro era colocado em 

posição de igualdade perante ao branco, apropriando-se dos atributos a ele 

impostos como forma de criar uma espécie de identidade de grupo 

independente: 

“Eis aí a alma negra, se é que ela pode realmente ser definida. Aceito 
que ela seja a filha do meio. Aceito também que a África seja o 
“Continente Negro”. É que, aqui, a ação do meio é especialmente 
sensível. A ação dessa luz tão primitivamente pura na savana e nos 
confins da floresta onde nasceram as civilizações, despojada e 
despojante, que valoriza o essencial como a essência das coisas; esse 
clima cuja violência exalta e domina ao mesmo tempo. Posso aceitar 

tudo isso se servir para explicar melhor” (Senghor, 1939, apud. 
Faustino, 2013, p. 9). 

 

 Com base no que defendia a Négritude, Senghor ainda fazia a seguinte 

afirmação: “Na elaboração de um mundo mais humano, ela [a Etnologia] deve 

permitir que se peça a cada povo o melhor de si mesmo. E os povos negros não 

estarão de mãos vazias no encontro do político com o social” (Senghor, 1939, 

apud. Faustino, 2013, p. 8). Fanon, por sua vez, entendia a importância da luta 

antirracista dos movimentos de afirmação cultural, mas chamava atenção para 

uma possível armadilha em que o movimento de negritude – talvez o movimento 

negro contemporâneo também – pudesse cair (Fanon, 2010, p. 253, apud. 

Faustino, 2013, p. 10). Afinal, se o branco representava atributos como o saber, 

a razão, a cultura, a civilidade e o negro a expressão da emoção, do corpo, da 

libido e do lúdico, restava a ele ficar restrito aos padrões por ele próprio 

abraçados, a uma “sensibilidade quase animal”. O branco permanecia inerente 

a uma “razão instrumental reificante” (2013, p. 13). 

Quando Fanon expõe a ideia de que “o Negro não é um Homem... É um 

Homem Negro”, pois “é possível pensar em música indígena, cabelo afro, 



157 
 

cosmovisão africana, cultura negra, mas nunca em música branca, cultura 

branca” (Fanon, 2008, apud. Faustino, 2013, p. 6), ele aponta para o fato de que 

a identidade negra é limitada a estereótipos essencialistas ao mesmo tempo que 

a identidade branca é móvel, vaga, não especificada. Uma identidade fadada ao 

não pertencimento de nenhum lugar ou origem, justamente por esse caráter 

universal a ela relacionado. À vista disso, aponto o fenômeno da universalização 

branca como lógica estruturante na criação de estereótipos negativos acerca de 

corpos negros, afinal, o homem branco europeu ascende ao protótipo de sujeito 

padrão quando produz o homem negro negativamente: estrangeiro, escuro, 

leigo, primitivo, escravo dos desejos, das emoções, da carne. Diante de tais 

reflexões, me questiono quem seriam os ‘outros’ em um mundo construído à 

semelhança e desejo dos negros? 

 

Imagem 50. Thiago Madruga, Mundo negro, Coleção do artista, 2022. Vídeo instalação, frame 
00:00:38. 

 

No frame apresentado acima, três homens negros aparecem abraçados 

à frente de uma figura negra que se põe ao fundo, centralizada um pouco acima 



158 
 

de suas cabeças. Mundo negro (2022) de Thiago Madruga parece inverter os 

lugares sociais ocupados cotidianamente pelos sujeitos racializados. Partindo de 

uma série de imagens que destacam corpos negros frente a um cenário que 

remete ao cosmos, o artista aborda a ideia de mundo negro, em que a brancura 

é descentralizada ao mesmo tempo em que centraliza a negritude como 

elemento destaque no universo.  

Da perspectiva de um mundo construído à semelhança e desejo dos 

negros, seria destes o protagonismo; porém até que ponto isso seria saudável? 

Por meio do dispositivo anti-epistemicida que realiza essa inversão, Madruga 

oferece rotas de interpretação para que se pense a universalização da negritude. 

Mas em que posto tal contexto colocaria o negro? Nesse raciocínio, não estaria 

o negro a um passo de construir a outridade do branco tal como este construiu 

a sua? De modo geral, acredito que boa parte dos conflitos nascem dos 

excessos, portanto, penso que a problemática aqui não está na apropriação da 

lógica da universalização por parte dos negros, mas sim na forma com que estes 

operam suas ações perante o outro. 

 

 

3.3. Uma exposição feita por negros, para negros 

 

Para Simões (2023) a exposição surge da colaboração de duas pesquisas 

que buscam interpretar a presença negra como elemento principal na construção 

da história e, consequentemente, da história da arte denominada riograndense. 

Para Simões, ainda, a mostra é concebida “de um diálogo, de negociações das 

mais diferentes ordens com o próprio Museu de Arte do Rio Grande do Sul”. Ele 

cita a diversidade de artistas e a atemporalidade das produções selecionadas 

como um das principais aspectos de Presença, que ultrapassaram as fronteiras 

do acervo do museu e apresentaram o cena da presença negra na arte do Rio 

Grande do Sul. Ao final de sua contextualização, o entrevistado caracteriza a 

mostra como “uma exposição feita por negros, para negros” (Simões, 2023, 

informação verbal, anexo A, p. 210), um argumento que em minha perspectiva 

propõe diferentes sentidos de compreensão, podendo soar como uma proposta 

de afirmação identitária entre a comunidade negra, como uma ideia de 



159 
 

exclusividade à presença de espectadores negros, entre outros vieses de 

interpretação. 

Nos dias atuais, não é raro nos deparamos com iniciativas das mais 

variadas naturezas empreendidas pela comunidade negra que busca 

ressignifcar uma identidade forjada em decorrência dos acontecimentos 

históricos que compõem o Brasil socio-culturalmente. O poeta, romancista e 

antropólogo Antonio Risério100, publicou uma matéria no jornal Folha de São 

Paulo, denunciando o racismo de negros contra brancos. Com o título Racismo 

de negros contra brancos ganha força com identitarismo (2022), o texto de 

Risério aponta o discurso do antirracismo contra negros como estratégia para 

que o racismo do negro contra outros grupos étnicos se manifeste por meio de 

organizações suprematistas por eles instituídas. Em sua concepção,  

 

ataques de negros contra asiáticos, brancos e judeus invalidam a tese 
de que não existe racismo negro em razão da opressão a que estão 
submetidos. Sob a capa do discurso antirracista, esquerda e 
movimento negro reproduzem projeto supremacista, tornando o 
neorracismo identitário mais norma que exceção (Risério, 2022, 
citação online). 

 

Risério reconhece o “racismo antipreto” como um fato, mas critica o pouco 

caso da universidade e da mídia norte-americana quando se trata do racismo 

antibranco. Ele critica o pressuposto de que negros não dispõem de dispositivos 

suficientes para institucionalizar seu ódio contra brancos por conta dos 

privilégios sociais, políticos e econômicos a eles negados. Em sua interpretação, 

a organização social da África se deu, entre outros modos, por meio da opressão 

de muçulmanos contra pretos de diferentes regiões do continente. Nesse 

sentido, Risério considera as relações desiguais de poder um contexto já 

vivenciado pelos africanos outrora, antes mesmo do tráfico negreiro entre terras 

africanas e latinas, e do advento da escravidão no Brasil. 

 
100 Antonio Risério é um poeta, romancista e antropólogo nascido em 1953 em Salvador, Bahia. 
Tornou-se antropólogo em 1995 pela Universidade Federal da Bahia (UFBA), e por alguns anos, 
atuou no campo da cultura até sua demissão. Após ter participado das campanhas políticas de 
Luiz Inácio Lula da Silva e Dilma Rousseff, contribuiu como colaborador colunista em jornais 
brasileiros.  Também é autor de escritos como “A Utopia Brasileira e os Movimentos Negros 
(2007)”, “Sobre o Relativismo Pós-Moderno e a Fantasia Fascista da Esquerda Identitária (2020)” 
e “As Sinhás Pretas da Bahia” (2022). 



160 
 

O autor aponta a justificativa de que o racismo do negro contra o branco 

decorre dos acontecimentos históricos que produziram desigualdades raciais, 

como uma circunstância resultante da ignorância coletiva e de fraudes históricas. 

Para ele, “o racismo é inaceitável em qualquer circunstância”. Abordando a 

operação do racismo antibranco, Risério rememora uma série de episódios em 

que a branquitude norte americana esteve à frente de dois dilemas: o ódio racial 

contra seus corpos e a indiferença dos veículos midiáticos acerca de tal situação.  

O antropólogo lança críticas às organizações e à imprensa quanto ao 

manejo e distribuição das notícias, sendo o New York Times, a ABC e a Frente 

Negra Brasileira, as principais citadas. Risério observa o apoio da Frente 

Integralista Brasileira ao Estado Novo de Getúlio Vargas e os elogios a Hitler, 

frisando, sobretudo, a interpretação da figura de Zumbi como um “Führer de 

ébano”. Ele também critica a participação de Abdias do Nascimento enquanto 

militante integralista, uma vez que o agente cultural representa uma importante 

referência para o movimento negro brasileiro na atualidade. 

Mesmo que não seja esse o nosso foco de análise, Risério identifica o 

racismo de negros contra asiáticos e judeus, para além do ódio aos brancos. Em 

seu entendimento, os negros tanto podem assumir a posição de oprimidos 

quanto de opressores, ao contrário dos judeus e asiáticos que são geralmente 

afetados. Ele aborda o boicote a um armazém coreano no Brooklyn, quando 

grupos negros locais instruíam a vizinhança a não consumirem os produtos 

comercializados no estabelecimento. Ainda, segundo o autor, os mesmos se 

referiam aos asiáticos como “macacos amarelos”.  

Para o autor, tais ações empreendidas em prol de um identitarismo negro, 

parece não ter limite. Ao incitarem apoio aos palestinos em seu conflito contra 

Israel, lideranças da esquerda multicultural acabam por produzir uma aversão 

generalizada de seus simpatizantes contra israelenses. Segundo o autor, o 

movimento pró negritude Black Lives Matter chegou a pedir a morte de judeus 

em manifestações públicas. Perante a gravidade de tal situação, Risério parece 

preocupar-se com as consequências do que ali se tensiona, afinal, impulsionar 

ações reparatórias acerca do genocídio israelense é diferente de fomentar o ódio 

entre nações. Para ele, 

 



161 
 

tudo bem criticar o governo de Israel. Os próprios israelenses 
costumam fazê-lo, vivendo em um regime democrático, ave raríssima 
no Oriente Médio. Outra coisa é pregar o desaparecimento de Israel, 
como querem o Irã e alguns movimentos de esquerda. Aqui, 
o antissemitismo.” (Risério, 2022, citação online).101 

  

Em contrapartida, Fernando Conceição102 na matéria também publicada 

na Folha de São Paulo se opõe à perspectiva de Risério acerca do que ele 

chama de Neorracismo Identitário. Com a tese do identitarismo de negros contra 

a “passividade” da branquitude contemporânea, que sofre a opressão de não 

mais poder estar na suprema posição de poder frente as outras etnias, o escritor 

cai nas graças da parcela da população que acredita estar “fora de controle” tudo 

aquilo que não atende a seus próprios interesses – não que em determinadas 

situações de fato não estejam. Conforme interpreta as ideias desenvolvidas por 

Risério, Conceição separa em parágrafos determinados pontos problematizados 

por ele, que mesmo adotando um posicionamento político de esquerda, 

compreende o raciocínio antirracista como totalitarista. 

A tendência de trazer acontecimentos ocorridos nos Estados Unidos como 

referências para desvendarmos aspectos sociais e políticos brasileiros soou de 

má fé, pois para Conceição, a negritude norte americana possui outros valores, 

crenças, contextos econômicos e consequentemente de vida que possibilitam 

outras experiências e produzem pessoas diferentes. Mesmo a consciência de 

ser negro pode passar por um outro veio. Para o autor, “Risério sabe: as 

experiências brasileira e estadunidense no trato do tema são completamente 

particulares”, porém, através de narrativas como essa, se torna possível distorcer 

a realidade em prol de determinado objetivo. Segundo conceição, 

 

Risério começa seu artigo afirmando que "todo o mundo" sabe que 
existe racismo branco antipreto. Nesse "todo o mundo", do autor estão 
incluídos todos os aparelhos ideológicos que mantém a máquina do 
Estado azeitada? Os megaempresários? Os juízes, tribunais, polícias 

 
101 “A África do Sul acusou formalmente Israel de cometer genocídio contra o povo palestino e 
pediu à corte mais importante da ONU que ordene o fim das operações militares, que têm sido 
realizadas de forma praticamente ininterrupta há mais de três meses e já provocaram a morte 
de mais de 23 mil palestinos, além de uma série de outros danos humanitários” (Adamor, J. 
África do Sul acusa Israel formalmente de genocídio e pede fim de operações militares no 
primeiro dia de julgamento em Haia. Brasil de fato, Botucatu, SP, 2024). 

 
102 É graduado em Comunicação e Jornalismo pela Universidade Federal da Bahia (UFBA). 
Tornou-se mestre e doutor em Ciências da Comunicação pela Universidade de São Paulo (USP). 
Concluiu pós-doutorado em Ciências Humanas pela Columbia University, nos Estados Unidos.  
Hoje atua como professor titular e pesquisador na mesma universidade onde graduou-se. 



162 
 

assassinas? Bolsonaro e os atuais chefes dos demais poderes da 
República? Cúpulas de universidades, da Igreja, do mercado de bens 
simbólicos e a "ordinary people"? (Conceição, 2022, citação online). 

 

Ao falar da escravização entre muçulmanos e negros de outras regiões 

da África, Risério esquece de levar em conta que este fato remonta um contexto 

de época do século XIV, que difere de tudo que conhecemos atualmente 

enquanto brasileiros. É importante observar que ao longo da história do mundo, 

diferentes civilizações originadas no continente europeu, guerrearam entre si e 

exploraram-se, umas às outras, apesar de pertencerem à mesma etnia e 

território. As motivações eram/são muitas, algumas por convergências políticas, 

outras por divergências culturais ou religiosas, porém, o senso comum 

construído pela cultura racista, faz com que acontecimentos dessa ordem sejam 

atribuídos particularmente à África como forma de justificar o período escravista 

brasileiro. 

Interpretar a exploração e o aprisionamento entre africanos como 

justificativa do tráfico negreiro para as américas, seria como negar ou pôr em 

panos quentes conflitos internos ocorridos entre brancos pertencentes a outros 

territórios que não a África. 

Quando aborda o antissemitismo de negros contra judeus, Risério 

demonstra claramente não ter propriedade para lidar com tal questão. Enquanto 

branco e brasileiro, ele parece ignorar os ressentimentos raciais acumulados 

pela população negra estadunidense, o que não justifica, mas explica a violência 

contra brancos. Para Conceição, usando um registro coloquial, “Risério, 

reacionário, é forte candidato a herói da Fundação Cultural Princesa Isabel, no 

modelito proposto pelo atual presidente da Fundação Palmares, Sérgio 

Camargo”. Ainda, segundo o autor,  

 
As razões pelas quais Risério agora demoniza os negros —além de 
"antissemitas" seriam "antiasiáticos", "anticoreanos" etc.— assemelha-
se à obsessão presente em vários textos catárticos da psique racista. 
(...) Vê-se o racismo operando como um sistema de força e de poder e 
o medo que desperta nos senhores brancos, exorcizado com a prática 
da violência institucionalizada. Esse racismo tem seus ideólogos 
(Conceição, 2022, citação online). 

 

A crítica de Risério contra negros e a reação defensiva de Conceição, 

elaboram um debate que para mim se apresenta como mais uma das inúmeras 



163 
 

reverberações resultantes da convivência entre negros e brancos na atualidade 

do cotidiano brasileiro. Entretanto, é necessário que se estabeleça uma zona de 

estabilidade entre ambos os posicionamentos, afinal, me parece justamente o 

desiquilíbrio dessa balança o causador da presente disputa por quem define a 

identidade negra: (1) os brancos, que ao longo da história a personalizaram 

como identidade arbitrária, (2) ou os negros, que vem gradualmente ocupando 

espaços de produção de conhecimento para reconstruí-la. 

É justamente a característica móvel, constantemente transitória da 

identidade negra, que possibilita a metáfora da rachadura interseccional que 

separa fragmentos inclinados a diferentes definições e objetivos de 

representação artística – podendo ser “arte afrodescendente” a arte feita por 

artistas negros, “arte afro-brasileira” a de caráter africano produzida no Brasil, 

“arte sacra afro-brasileira a arte de temática afro-religiosa, “arte afro-orientada” 

a arte feita da cultura e vivência negras, “arte africana” a arte originada na África, 

“arte negra” a arte baseada em elementos e nos espaços de pertencimento 

negro, entre outros segmentos.  

Tanto a arte afro-brasileira quanto as demais nomenclaturas artísticas 

dedicadas à negritude, apresentam suas perspectivas de interpretação acerca 

de tais conceitos que disputam uma definição unificada. Acho possível 

pensarmos na ideia de indentitarismo para o caso da subjetividade negra, mas 

não um identitarismo distorcido e taxativo como o cunhado por Antônio Risério. 

Para que se construa uma identidade de grupo no complexo caso dos negros, é 

necessário que se rompa com os padrões perpetuados que edificaram a 

branquitude como conhecemos, a começar pela ideia de exclusão de um grupo 

étnico como método de fortalecimento de laços e identificação entre outro grupo 

– como fez a branquitude ao inscrever o negro no lugar da diferença. 

 Acredito ser dessa tentativa de cunhar uma identidade coletiva e um 

repertório próprio, que a comunidade negra por vezes se fecha em seu próprio 

cerne, negando a presença branca.  Eu, particularmente, discordo que o negro 

se utilize do tradicional método de segregação e exclusão historicamente 

utilizado pelos brancos na construção de sua subjetividade enquanto grupo 

social. Caso o fizessem, apenas soaria como um revide passível de fracasso, 

afinal, estratégias repetidas tendem a produzir resultados iguais: o fator da 

diferença, seguido da construção de estereótipos que estabelecem relações 



164 
 

pautadas em um imaginário tendencioso acerca de uma determinada população 

– nesse contexto, a branca, porém não soa atrativo o lugar do opressor.  

Tal como como considerou Fanon (2010), existe a hipótese de que a 

afirmação identitária incondicional da negritude e do movimento negro 

contemporâneo antirracista, possibilitem, entre outras condições, o 

aprisionamento da comunidade negra a limitações estereotipadas pelo fator de 

diferenciação posto entre indivíduos. Esse processo de estereotipação da 

imagem do negro se apresenta nos mais variados âmbitos e setores sociais, não 

sendo a arte e seu sistema de funcionamento uma exceção.  

A partir da afirmação de que a exposição foi “feita por negros para negros”, 

há o risco de conceber-se um lugar de pertencimento entre iguais, em que a 

presença branca é desconsiderada como parte integrante das discussões ali 

propostas. Uma vez que essa identidade negra fragmentada resulta de 

ideologias e dos projetos políticos lançados pela branquitude, é indispensável a 

presença do sujeito branco nesse processo de ressignificação da subjetividade 

negra, afinal, não será negando a presença do outro que a negritude conquistará 

seu espaço, seja no meio artístico ou qualquer outro.  

À guisa de conclusão, uma das principais características da mostra, é a 

relação existente entre os elementos artísticos e o teor sociológico por eles 

evocado. O conteúdo afro-centrado formado pelo conjunto de produções opera 

subjetivamente como uma espécie de discurso visual, que provoca o 

pensamento crítico do espectador fazendo de Presença Negra um dispositivo 

que flexiona ideias. Quando propõe reflexões, a exposição evoca também 

lembranças, para que resgatemos no passado bases necessárias para a 

construção de um futuro diferente.  

A harmonia estabelecida no encontro das obras com o público, 

compuseram, ao meu ver, uma atmosfera à imagem e semelhança do público 

alvo. Ali estavam representadas a cor, o corpo, as glorias, as lutas, as crenças, 

os costumes, a história; a vida de grande parte daquelas pessoas. Mesmo eu, 

ao adentrar o espaço expositivo pude perceber a forte sensação decorrente da 

soma de experiências oportunizada pelo conjunto de obras. Era como se eu 

estivesse realizando uma espécie de ‘transferência’ entre minha própria 

percepção, e conteúdo estético presente nela.  



165 
 

A aura ancestral manifestada pela curadoria, manejava a memória rumo 

a um universo em que a diáspora unia todas as coisas, as boas e as ruins; 

particularidades que, por sua, falavam de diferentes diásporas, todas derivadas 

de intersecções ascendentes e descendentes. A experiência de sentir-se em si 

e conectar-se com uma determinada maneira de existir em comum, resultava da 

atmosfera elaborada pela narrativa de elementos que criavam um ambiente de 

pertencimento negro. Através da experiência estética inspirada pelas obras, o 

impacto gerado pela abertura da exposição transformou o olhar do espectador. 

Alcançou relevância suficiente para viabilizar encontros entre espectadores 

pertencentes a um mesmo grupo social, em um espaço de reconhecimento 

comum entre eles. Porém, uma autoidentificação extremada pode ocasionar a 

segregação, visto que numa sociedade etnicamente diversa, este pode ser um 

fator problemático. 

Para tratar de um fenômeno resultante de cruzamentos históricos e 

sociais como o racismo, é importante que se considere a influência de tais 

movimentações na cultura, que por sua vez, determina o padrão de 

gerenciamento das relações em sociedade e do sistema que compreende a 

noção de arte pensada e produzida pelos indivíduos inseridos nesse meio. 

Através dos vieses proporcionados pelas noções desenvolvidas no presente 

texto, busco ao longo dos três capítulos identificar de fora para dentro a ação 

que dispositivos estruturais empreendem sobre os setores sociais, sobretudo os 

relacionados ao meio artístico e cultural, ambos respondentes da persona e do 

feitio de toda e qualquer nação.  

Esta terceira etapa da pesquisa busca classificar Presença Negra como 

um momento em que ideias discutidas por uma pequena parcela da comunidade 

negra, transbordam a fronteira existente entre o movimento negro e o restante 

da população alheia às inúmeras temáticas ali apresentadas. Apesar de conferir 

à exposição a característica de dispositivo anti-epistemicida ao pôr à mesa 

discussões indispensáveis à presença do negro em uma sociedade como a 

nossa, sou capaz de reconhecer também as possíveis incongruências durante o 

processo. Considerando a crescente notoriedade sobre os estudos raciais e o 

fortalecimento da noção de antirracismo que têm oportunizado mecanismo de 

reparação sociocultural e histórica, é necessário que localizemos o “outro” em 

meio a essa dinâmica. 



166 
 

Se o branco produziu sob a marca da outridade as especificidades que 

originaram o ser negro, de que maneira desconstruiríamos as narrativas 

cunhadas por estes sem suas próprias presenças? Privar-lhes do direito à 

participação desse debate seria o mesmo que aderir à lógica da diferenciação 

que produziu os esterótipos detentores da negritude até hoje. Partindo do 

princípio de que todos dividimos espaços de convivência enquanto sociedade, é 

necessário que o exercício de reflexão acerca da racialidade no Brasil seja feito 

no coletivo. Afinal, o objetivo da igualdade de direitos entre negros e brancos 

implica a conscientização de todos, não apenas de uma etnia ou outra. Portanto, 

ressalto a importância de que a negritude ocupe o espaço de protagonismo 

nesse momento em que suas problematizações estão em foco, porém de uma 

abordagem horizontal, em que todas as presenças sejam valorizadas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



167 
 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 Para finalizar esse texto, será preciso retomar as questões motivadoras 

que permearam toda a pesquisa: (1) Qual é o lugar da arte afro-brasileira na 

história da arte? (2) Como se manifesta o epistemicídio negro no campo das 

artes visuais? (3) Quais ferramentas teóricas e práticas podem funcionar como 

dispositivos anti-epistemicidas, reparando falhas detectadas nas narrativas 

oficiais? No decorrer do trabalho, os diferentes capítulos buscaram responder a 

essas inquietações. 

A metáfora da rachadura, empreendida a partir de Shibboleth, instalação 

de Doris Salcedo, representa os interstícios existentes entre os diferentes 

conceitos dedicados às artes negras fundadas no Brasil: arte negra, arte afro-

brasileira, arte sacra afro baiana, arte preta, arte afrodescendente, arte 

diaspórica. Seria, essa rachadura metafórica, o “caminho do meio” que permitiu 

tanto a ação de dispositivos como colonialidade, o epistemicídio e apropriação 

cultural e artística, como também as ações que discutem descolonialidade, anti-

epistemicídio e reparação social.  

As novas noções artísticas dedicadas à presença negra vieram a se 

consolidar com a força de movimentos sociais organizados como a corrente de 

pensamento denominada Négritude, que, entre outras mobilizações, serviu 

como base para o fomento da cultura negra no Brasil. O Teatro Experimental do 

Negro (TEN) e o Museu de Arte Negra (MAN), são dois exemplos de inciativas 

políticas que visavam construir, através da arte e da cultura, um padrão de 

identificação comum entre a comunidade negra. Ao mesmo tempo em que o TEN 

cedia seu palco à dramaturgia negra que, na época, não encontrava 

oportunidade de atuação em renomados teatros, o MAN abria um espaço 

especial às obras de arte produzidas por artistas negros.  

Compreendemos, portanto, que ambas as instituições, que também 

realizavam ações sociais, concursos de talentos, exposições de arte e 

congressos interessados em pautas político-sociais como forma de organização 

do movimento negro, passaram a reforçar o pertencimento cultural e étnico da 

comunidade negra brasileira. Aqui, na medida em que começava a tomar forma 

uma identidade de grupo, surgiam as diretrizes que, mais tarde, fundariam os 

conceitos de arte negra e afro-brasileira.  



168 
 

À luz das reflexões desenvolvidas pelos autores apresentados no primeiro 

capítulo, podemos compreender a importância dos percursos de vida de notáveis 

personalidades negras, como Abdias Nascimento e Emanoel Araújo. É possível 

afirmar que as atuações de Abdias do Nascimento e Emanoel Araújo 

influenciaram novas gerações de artistas e ativistas políticos, estimulando a luta 

pelos direitos civis dos negros, ao mesmo tempo em que demarcou o lugar da 

arte afro-brasileira na história da arte. 

No segundo capítulo, a noção de ausência é tratada como uma interseção 

entre o campo dos estudos artísticos e o campo dos estudos étnicos. Ela 

ultrapassa os muros dos museus, galerias, e invade as teorias da história e das 

ciências sociais para incidir na análise dos conflitos presentes nas relações 

interétnicas. Partindo de uma breve análise acerca de exposições de arte afro-

brasileira com o intuito de identificar suas respectivas características (como 

curadoria, revisão critica de acervo e seleção de obras e artistas), a exposição 

Presença Negra é abordada a partir das informações concedidas pelos 

curadores Izis Abreu, Igor Simões e pelo artista Paulo Ferreira.   

Chega-se, então, às teorias das ciências sociais que embasam essa 

pesquisa. São interpretados os conceitos de epistemicídio, de Boaventura de 

Sousa Santos, e dispositivo, de Michel Foucault, para compreender de que 

maneira ações de apagamento cultural e histórico se relacionam com as 

exposições que tratam da temática negra. Sueli Carneiro, ao cunhar a expressão 

“dispositivo de racialidade” revela a estratégia colonial de estereotipar 

negativamente a imagem do negro, para a partir disso, conferir privilégios ou 

desvantagens aos sujeitos, com base em suas respectivas etnias. 

Lafont (2023) considera que as culturas e as artes originadas em 

diferentes partes do continente africano, antes de serem foco de aniquilação dos 

europeus, compuseram suas próprias concepções de arte, cultura e de mundo. 

As estratégias de extermínio da contribuição africana para identidades humanas, 

individuais e nacionais, foram mal sucedidas. Apesar dos múltiplos crimes 

cometidos contra os indivíduos explorados, a tentativa de apropriação e 

adaptação de suas respectivas inventividades, resultou, por fim, na evidente 

presença de África ao redor de todo o mundo.  

As ideologias que norteiam o pensamento ocidental, e que por 

consequência originaram nossas crenças, costumes e códigos de 



169 
 

comportamento, compõem uma perspectiva de mundo dominada pelos brancos, 

feita nos moldes de sujeitos-padrão, na qual os negros estão inseridos como 

sujeitos-forma, ou como os outros.  

Quando afirmo que a cultura é epistemicida por que a sociedade é 

epistemicida, estou admitindo a existência de um apagamento negro estrutural 

que atinge, inclusive, o meio artístico. O sistema da arte, por sua vez, gerido a 

partir da mesma lógica social, tende a reproduzir o comportamento das demais 

instituições que foram construídas sobre esse mesmo alicerce. Nesse sentido, o 

campo das artes visuais é epistemicida por que está inserido nessa mesma 

esfera sociocultural e política estruturada pelo epistemicidio. 

Concomitantemente, a cultura produz as ausências porque a sociedade produz 

ausências. 

No terceiro capítulo, introduzo o conceito de dispositivo anti-epistemicida 

baseado nas reflexões desenvolvidas por Michel Foucault e Sueli Carneiro. Na 

contramão das estratégias de apagamento histórico, social, cultural e artístico, o 

conceito de anti-epistemicídio surge, portanto, como resistência ao 

epistemicídio. A partir do desenvolvimento dessa noção, retomo o assunto da 

exposição Presença Negra sob duas perspectivas diferentes, visando realizar 

uma análise acerca do processo de criação da exposição e interpretar uma 

seleção das obras expostas. 

A partir dos dados analisados, foram discutidos os aspectos de 

formulação de Presença negra, a exposição que, para Igor Simões, foi “feita por 

negros para negros.” Em seguida, estabeleço relações entre os conceitos 

desenvolvidos acerca das relações interétnicas e do epistemicidio com as obras 

produzidas pelos artistas Jaime Lauriano, Pamela Zorn, Flávio Cerqueira, Ana 

Langone, Judith Bacci, Wilson Tibério, Paulo Ferreira, Rommulo Conceição e 

Thiago Madruga103.  A maciça participação de artistas negros na exposição 

 
103 Jaime Lauriano, Não respeitamos símbolos racistas, coleção Sartori, 2021; Pamela Zorn Este 

solo é ruim para certos tipos de flores, coleção da artista, 2021; Flávio Cerqueira, Logo ali, acervo 

MARGS, 2022; Ana Langone, Lã vermelha, coleção da artista, 2022; Judith Bacci, Mãe 

amamentando menino branco, acervo MARGS, 1988; Wilson Tibério, Maternidade, coleção 

Paulo Gomes, (s/d); Paulo Ferreira, Minha primeira casa foi o ventre de uma mulher negra, 

acervo MARGS, 2022; Rommulo Vieira Conceição, Sala-Banheiro-Serviço, acervo MARGS, 

 



170 
 

trouxe grande visibilidade para esse segmento das artes visuais que nem sempre 

encontra meios de circulação para suas obras. Contudo, a transformação mais 

impactante parece ter ocorrido na esfera do público participante, ainda segundo 

Izis Abreu. Passado o momento, tão especial, em que os negros ocuparam o 

espaço da mais importante instituição governamental de arte do estado, 

reconhecendo-se como protagonistas de suas próprias histórias, a conduta de 

gestão do MARGS, ligada às escolhas curatoriais, retornaria aos padrões de 

normalidade.  

Apesar de reconhecer o importante papel e eficácia das exposições de 

arte afro-brasileira enquanto dispositivos anti-epistemicidas na sociedade e no 

sistema da arte brasileiros, noto também a insuficiência de impacto desses 

projetos diante da hegemonia cultural que privilegia uma arte elitizada e branca, 

restrita a ambientes tradicionais e conservadores. Presença negra (2022), 

conforme Izis Abreu, transformou o espaço expositivo do Museu de Arte do Rio 

Grande do Sul (MARGS), durante determinado período, proporcionando  

encontros e debates entre diferentes grupos negros da cidade de Porto Alegre. 

Contudo, tal dispositivo não solucionou definitivamente o problema da exclusão 

estrutural. 

Embora a exposição tenha causado grande impacto durante alguns 

poucos meses no sistema da arte regional, deixou um importante legado para a 

comunidade negra. Para mim, a mostra assumiu a função de um importante 

dispositivo de reparação social, histórica e cultural para a comunidade negra sul 

brasileira, a despeito do fato de não conseguir corrigir, sozinha, as deficiências 

estruturais que corroboram com o epistemicídio negro existente no meio artístico 

brasileiro.  

O artista Paulo Ferreira, que participou da exposição, quando questionado 

se considera a exposição Presença Negra (2022) um dispositivo antirracista, 

declarou não possuir a crença de que os museus deixem de ser racistas. Para 

ele, a maioria masculina e branca que ocupa os espaços expositivos, dificilmente 

cederia seus lugares a artistas negros mais velhos que não tiveram 

 
2007-2008; Autoria desconhecida, Deusa Nimba, Patrimônio Histórico e cultural de Santo 

Ângelo, final do séc. XVIII ou início do XIX; Thiago Madruga, Mundo negro, coleção do artista, 

2022. 

 



171 
 

oportunidades no passado, por exemplo. Logo, o movimento que impulsiona a 

realização de exposições com temática negra precisaria ser constante. Portanto, 

para Ferreira, uma única exposição não é suficiente. Seria necessário, para isso, 

que os artistas negros ocupassem muitas outras exposições. 

Acerca do conceito de identitarismo negro, realizo uma justaposição de 

ideias entre Fernando Conceição e Antonio Risério, que considera os 

recorrentes esforços e mobilizações da população negra em prol de um 

pertencimento cultural e étnico comum uma tentativa de autovalorização 

exagerada. Para ele, por exemplo, a tendência anti-branca que divide 

racialmente a população norte-americana inverteu os papeis sociais entre 

negros e brancos ocasionando a segregação branca, ou racismo reverso. 

Fernando Conceição discorda do argumento. Para ele, é inadequado um 

argumento sociológico fundado no cotidiano de outro país, afinal, Estados 

Unidos da América e Brasil são países distintos, com processos históricos e 

sociais diferentes, o que torna descabida qualquer comparação entre ambos. 

Ferreira (2023), reconhece que o caminho para artistas negros é difícil, 

mas acredita que aos poucos, com o auxílio de coletivos sociais, vão sendo 

criadas fissuras que abrem espaço para novas concepções. Na perspectiva do 

artista, “essa exposição [Presença Negra] em si é uma fissura criada por uma 

curadora e pesquisadora negra, que é a Izis Abreu (...) (Ferreira, 2023, 

informação online).”  

Partindo do pressuposto de que a civilização ocidental se apoiou e ainda 

se apoia em um imaginário constituído pelos mitos gregos para traduzir as 

complexidades do mundo e os mistérios da vida, optei por me basear na 

enigmática figura de Exu. Por ser de uma entidade espiritual alheia à concepção 

de mundo ocidental, Exu/Bará rompe com os conceitos de certo e errado e 

despolariza as ideias de bem e mal, optando pelo que é justo. O Orixá que 

subverte a cronologia convencional do tempo, mostra, através da pedra lançada, 

a possibilidade de combatermos as mazelas do passado para que sigamos em 

frente. E foi nesse exercício de recordar o passado que busquei motivações para 

interpretar uma série de episódios que nos constituíram enquanto Brasil, 

historicamente, culturalmente e artisticamente. 

No último capítulo, é reforçada a indispensabilidade da presença do 

espectador negro em mostras que utilizam temáticas étnicas, por possibilitarem 



172 
 

o entendimento sobre questões específicas, apresentadas visualmente através 

das obras de arte. Também considero fundamental a participação dos 

espectadores de diferentes etnias nesses eventos, destacando a importância da 

coletividade em momentos em que são discutidas questões sociais e históricas. 

Busco, portanto, encontrar o ponto de equilíbrio que produza um melhor 

entendimento sobre quem somos enquanto sociedade racialmente diversa. 

Se, como vimos nas considerações de Lafont (2023), as artes negras 

estão em todos os lugares, considero que a arte afro-brasileira deva estar 

presente nas obras, nas curadorias, nas exposições de arte, nas publicações de 

artigos, monografias, dissertações, teses e demais produções textuais, 

acadêmicas ou não, dedicadas à temática negra no campo das artes visuais. 

Também julgo importante eleger as ruas, os bairros e periferias como centros de 

produção artística, afinal, grande parte da população negra brasileira, vive 

nesses lugares. 

O epistemicídio, que produz ausências nas artes e nas culturas 

consideradas inferiores – neste caso, a negra –, pode ser superado através do 

exercício de dar visibilidade, nos textos e nos espaços expositivos, às 

problemáticas, reflexões e representações dos mundos negros. Levando-se em 

conta que, para Foucault (1979), um dispositivo é sempre uma ferramenta de 

poder, identifico em discursos, instituições, leis, enunciados científicos, 

proposições filosóficas, morais, filantrópicas, exposições e organizações 

artísticas antirracistas, as ações potencialmente anti-epistemicidas necessárias 

para a reparação das falhas detectadas nas narrativas oficiais da história da arte 

e da cultura produzidas no Brasil.  

Se o epistemicídio é o exercício de ceifar as presenças, a contraposição 

necessária está no ato de insistir na existência: tornar-se presente. O enunciado 

retórico alguma coisa faltou aqui, que abre este trabalho, tem, portanto, a 

intenção de provocar ações de reparação das lacunas históricas e 

historiográficas relacionadas às artes negras. Será um longo caminho a ser 

percorrido. A pedra inicial foi jogada. 

 

 

 

 



173 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
          existe 
         e  não     
.... . ....existe 

 



174 
 

5.     REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS:  

 
 
ABREU. I. T. M. Izis Tamara Mineiro de Abreu. Entrevista online [abr. 2023]. 
Entrevistador: Alan Caetano Candido. Pelotas: Universidade Federal de Pelotas, 
2023. 1 arquivo .mp4 (1h 17min e 47s). Entrevista concedida para dissertação 
de mestrado sobre questões de negritude nas artes visuais. 
 
ALMEIDA, Silvio. Racismo estrutural. São Paulo: Editora Jandaíra, 2021. 
 
ARAUJO, Emanoel (org.). A mão afro-brasileira: significado da contribuição 
artística e histórica. São Paulo: Tenenge, 1988 
 
ALVEZ, A; CARAUTA, J; PINTO, A. A história das figueiras ou gameleiras. 
UniRio: instituto de Química, UniRio: instituto de Química, Rio de Janeiro, RJ. 
Disponível em: <https://www.unirio.br/ccbs/ibio/herbariohuni/pdfs/a-historia-das-
figueiras-ou-
gameleiras#:~:text=Segundo%20a%20tradi%C3%A7%C3%A3o%2C%20os%2
0g%C3%AAmeos,que%20foi%20seu%20primeiro%20rei. > Acesso em: 18 de 
dez. 2023. 
 
ARMSTRONG, K. Islam: a short history. Nova York, Modern Library Chronicles. 
2002. Disponível em: 
<https://ia803004.us.archive.org/28/items/IslamAShortHistoryKarenArmstrong/I
slam-A-Short-History-Karen-Armstrong.pdf> Acesso em: 29 de dez. 2023. 
 
BENTO, M. A. Branqueamento e branquitude no Brasil. In: Carone, I. Psicologia 
social do racismo: estudos sobre branquitude e branqueamento no Brasil, 2014. 
 
RODRIGUES, Marta Bonow. Amas de leite: dos anúncios de jornais do Século 
XIX em Pelotas/RS à atualidade -relações de trabalho e afeto no cuidado com 
crianças. Tessituras, Pelotas, v. 5, n. 1, p.185-204, jan./jun. 2017. Acesso em 10 
de nov. 2023. Disponível em: 
<https://revistas.ufpel.edu.br/index.php/tessituras/article/view/512/468> 
 
BOUSSO, Daniela. Quem são os artista negros de arte contemporânea. Select, 
2016 Disponível em: <Quem são os artistas negros de arte contemporânea? - 
seLecT> Acesso em: 17 de jul. 2022. 
 
CARNEIRO DA CUNHA, Marianno. História geral da arte no Brasil. São Paulo: 
Instituto Walter Moreira Salles, 1983, pp. 974-1032. 
 
CASTRO, M. B. de; SANTOS, M. S. dos. Abdias do Nascimento e o Museu de 
Arte Negra. MODOS. Revista de História da Arte. Campinas, v. 3, n. 3, pp.174-
189, set. 2019. Disponível em: 
˂https://www.publionline.iar.unicamp.br/index.php/mod/article/view/4 235˃. DOI: 
https://doi.org/10.24978/mod.v3i3.4235 
 
CHAUÍ, Marilena. Cultura e democracia. Crítica y Emancipación, CLACSO: 
Buenos Aires (AG), v. I, n°. 1. P. 53-76. Jun. 2008. Disponível em: 

https://www.unirio.br/ccbs/ibio/herbariohuni/pdfs/a-historia-das-figueiras-ou-gameleiras#:~:text=Segundo%20a%20tradi%C3%A7%C3%A3o%2C%20os%20g%C3%AAmeos,que%20foi%20seu%20primeiro%20rei
https://www.unirio.br/ccbs/ibio/herbariohuni/pdfs/a-historia-das-figueiras-ou-gameleiras#:~:text=Segundo%20a%20tradi%C3%A7%C3%A3o%2C%20os%20g%C3%AAmeos,que%20foi%20seu%20primeiro%20rei
https://www.unirio.br/ccbs/ibio/herbariohuni/pdfs/a-historia-das-figueiras-ou-gameleiras#:~:text=Segundo%20a%20tradi%C3%A7%C3%A3o%2C%20os%20g%C3%AAmeos,que%20foi%20seu%20primeiro%20rei
https://www.unirio.br/ccbs/ibio/herbariohuni/pdfs/a-historia-das-figueiras-ou-gameleiras#:~:text=Segundo%20a%20tradi%C3%A7%C3%A3o%2C%20os%20g%C3%AAmeos,que%20foi%20seu%20primeiro%20rei
https://ia803004.us.archive.org/28/items/IslamAShortHistoryKarenArmstrong/Islam-A-Short-History-Karen-Armstrong.pdf
https://ia803004.us.archive.org/28/items/IslamAShortHistoryKarenArmstrong/Islam-A-Short-History-Karen-Armstrong.pdf
https://revistas.ufpel.edu.br/index.php/tessituras/article/view/512/468
https://www.select.art.br/quem-sao-os-artistas-negros-de-arte-contemporanea/
https://www.select.art.br/quem-sao-os-artistas-negros-de-arte-contemporanea/
https://doi.org/10.24978/mod.v3i3.4235


175 
 

<http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20100830013550/43S2a.pdf> Acesso 
em: 14 de jun. 2023.  
 
Cleveland. O autor realizou a entrevista com Abdias do Nascimento no ano 2005. 
2013, p. 47. 
 
CLEAVER, E. Alma no exílio: Autobiografia espiritual e intelectual de um líder 
negro norte americano. Trad. Antonio Edgatdo S. da Costa Reis. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 1971.  
 
CRENSHAW, Kimberlé. Documento para o encontro de especialistas em 
aspectos da discriminação racial relativos ao gênero. Revista Estudos 
Feministas, Fap UNIFESP (SciELO), v. 10, n. 1, p. 171-188, jan. 2002. Disponível 
em: http://dx.doi.org/10.1590/s0104-026×2002000100011. Acesso em: 9 de set. 
2023. 
 
CONDURU, Roberto. África, Brasil e Arte – Persistentes desafios. Histórias da 
arte sem lugar, v. 19 N. 42.  2021. Disponível em: 
<https://www.revistas.usp.br/ars/article/view/187482> Acesso em: 22 de out. 
2022. 

 
______________. Arte afro-brasileira. 1ª edição, 2ª impressão. Editora C/ arte: 
Belo Horizonte, MG, 2007 (p. 9). 
 
______________. Ogum Historiador? Emanoel Araújo e a historiografia da Arte 
afrodescendente no Brasil. XXIX Colóquio CBHA, 2009. Disponível em: 
<http://www.cbha.art.br/pdfs/cbha_2009_conduru_roberto_art.pdf>  Acesso em: 
22 de jun. 2023. 
 
CONTEE, C. G. Du Bois. The NAACP, and the Pan-African Congress of 1919. 
The Journal of Negro History, vol. 57, n. 1, pp. 13-28, jan. 1972 
 
CONCEIÇÃO, Fernando. Risério, ideólogo de senhores brancos, distorce a 
verdade sobre racismo. Uol: Folha de São Paulo, 2022. Disponível em: 
<https://www1.folha.uol.com.br/ilustrissima/2022/01/riserio-ideologo-de-
senhores-brancos-distorce-a-verdade-sobre-racismo.shtml> Acesso em: 5 de 
dez. 2023. 
 
COULORIS, G. Daniela. Ideologia, dominação e discurso de gênero: reflexões 
possíveis sobre a discriminação da vítima em processos de judiciais de estupro. 
Mneme – Revista de Humanidades, nº 11, vol. V, jul-set. 2004. Disponível em 
<www.seol.com/mneme> Acesso em: 01 de jul. 2022. 
 
CUNHA, Marianno Carneiro da. Arte afro-brasileira. In: ZANINI, Walter (org.). 
História geral da arte no Brasil, v. II. São Paulo: Instituto Moreira Salles, 1983. 
 
CUSTÓDIO, Aline. Estátua secular de Deusa africana é descoberta no estado. 
Jornal online GZH: 2018. Disponível em: 
<https://gauchazh.clicrbs.com.br/comportamento/noticia/2018/09/estatua-

http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20100830013550/43S2a.pdf
 
http://dx.doi.org/10.1590/s0104-026x2002000100011
https://www.revistas.usp.br/ars/article/view/187482
http://www.cbha.art.br/pdfs/cbha_2009_conduru_roberto_art.pdf
https://www1.folha.uol.com.br/ilustrissima/2022/01/riserio-ideologo-de-senhores-brancos-distorce-a-verdade-sobre-racismo.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/ilustrissima/2022/01/riserio-ideologo-de-senhores-brancos-distorce-a-verdade-sobre-racismo.shtml
http://www.seol.com/mneme
https://gauchazh.clicrbs.com.br/comportamento/noticia/2018/09/estatua-secular-de-deusa-africana-e-descoberta-no-estado-cjlwwkral029601px3kntjszz.html


176 
 

secular-de-deusa-africana-e-descoberta-no-estado-
cjlwwkral029601px3kntjszz.html> Acesso em: 30 de nov. 2023. 
 
DE SOUSA SANTOS, Boaventura. Construindo as Epistemologias do Sul. 
Buenos Aires (AG), Antologia essencial: v. 2, n°. 1. CLACSO, 2018. Disponível 
em: <Construindo as Epistemologias do Sul_Vol 2.pdf (uc.pt)> Acesso em: 15 de 
jul. 2022. 
 
DO VALE. Marco Antonio Alves; SOARES, André dos Santos Gomes. 
Modelagem eletrônica em software 3D Studio Max das obras "Penetrável" e 
"Relevo Espacial” de Hélio Oiticica. Instituto de Artes, Unicamp, 2008. Disponível 
em: <PAINEL5 (unicamp.br)> Acesso em: 13 de ago. 2022. 
 
FANON, F. Pele negra, máscaras brancas. Rio de Janeiro: Editora Fator, 1983. 
 
_______. Os condenados da terra. Juiz de fora: Ed. UFJF, 2005. 
 
_______. Pour la révolution africaine. Paris: Maspéro, 1969. 
 
_______. L'An V de la révolution algérienne. Paris: F. Maspéro, 1962. 
 
FAUSTINO, Deivison. A emoção é negra, a razão é helênica? Considerações 
fanonianas sobre a (des)universalização do “Ser” negro. Tecnologia e saúde, 
Curitiba (PR), v. 9, n°. 18. Disponível em: 
<https://www.redalyc.org/pdf/4966/496650340012.pdf> Acesso em: 30 de maio. 
2023. 
 
FREYRE, Gilberto. Casa grande & senzala. Rio de Janeiro: Record, 1992. 
 
FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade: curso no Collège de France. São 
Paulo, Martins Fontes, 2002. 
 
________. História da Sexualidade I: A Vontade de Saber. Rio de Janeiro, 
Edições Graal, 1988. 
 
FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Rio de Janeiro, Graal, 1979. 
 
GONÇALVES, Maria. Educação em arte na contemporaneidade. Vitória: 
EDUFES, 2015. Disponível em: <RiUfes: Buscando no repositório> Acesso em: 
06 de set. 2021. 
 
Grace Ivo. A arte e a questão racial – entrevista com a artista Grada Kilomba, 
2017. Disponível em: <https://graceivo.weebly.com/blog/a-arte-e-a-questao-
racial-entrevista-com-a-artista-grada-kilomba> Acesso em: 29 de jun. 2022. 
 
GUIMARÃES, A. S. A. Resistência e revolta nos anos 1960: Abdias do 
Nascimento. Revista USP, n. 68, p. 156-167, dez.-fev. 2005/6. 
 
HALL, Stuart. Identidade na Pós Modernidade. – 11ª edição – Rio de Janeiro: 
Editora DP & A, 2006. 

https://gauchazh.clicrbs.com.br/comportamento/noticia/2018/09/estatua-secular-de-deusa-africana-e-descoberta-no-estado-cjlwwkral029601px3kntjszz.html
https://gauchazh.clicrbs.com.br/comportamento/noticia/2018/09/estatua-secular-de-deusa-africana-e-descoberta-no-estado-cjlwwkral029601px3kntjszz.html
https://estudogeral.sib.uc.pt/bitstream/10316/81476/1/Construindo%20as%20Epistemologias%20do%20Sul_Vol%202.pdf
https://www.prp.unicamp.br/pibic/congressos/xvicongresso/paineis/031164.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/4966/496650340012.pdf
http://repositorio.ufes.br/browse?type=author&value=Gon%C3%A7alves%2C+Maria+Gorete+Dadalto
https://graceivo.weebly.com/blog/a-arte-e-a-questao-racial-entrevista-com-a-artista-grada-kilomba
https://graceivo.weebly.com/blog/a-arte-e-a-questao-racial-entrevista-com-a-artista-grada-kilomba


177 
 

 
HEGEL, G. W. F. Fenomenologia do espírito. (tradução de Paulo Meneses). 
Petrópolis: Vozes, 2003. 
 
HERÁCLITO. Ayrson. Flor e Chagas. Select, 2016. Disponível em: 
<https://www.select.art.br/quem-sao-os-artistas-negros-de-arte-
contemporanea/> Acesso em: 17 de jul. 2022. 
 
HÜTTNER, Edison. Deusa Nimba. Google Drive, 2023. Disponível em: 
<https://drive.google.com/file/d/13u98v7sG4R-SVbq-Z-uBKEa0X8jqjlmA/view> 
Acesso em: 30 de out. 2023. 
 
IPEAFRO. Cristo na Coluna. Twitter, 2021. Disponível em: < IPEAFRO no 
Twitter: "A pintura "Cristo na Coluna (pelourinho)", criada por Djanira, ganhou o 
prêmio do 1º lugar. O tema do Cristo Negro continua como uma referência 
importante nas artes plásticas.... (segue fio) https://t.co/C0OMrg8JJ2" / Twitter > 
Acesso em: 13 de ago. 2022. 
 
 
JAREMTCHUK, Dária. Abdias do Nascimento nos Estados Unidos: um “pintor 
de arte negra”. Estudos Avançados. 2018, v. 32, n. 93. 
 
KANT, I. A crítica da razão pura. 5ª edição. Serviço de educação e bolsas 
Colouste Gulbenkian: Lisboa, PT, 2001. Disponível em: 
<https://www.unirio.br/cch/filosofia/Members/dario.teixeira/teoria-do-
conhecimento-2018-01/4-kant-critica-da-razao-pura/view> Acesso em: 15 de 
dez. 2023. 
 
________. Observações sobre o sentimento do belo e do sublime. Campinas: 
Papirus, 121 p. 1993. 
 
KILOMBA, Grada. Plantations Memories: Episodes of Everyday Racism 
(Memórias da Plantação: Episódios de Racismo Cotidiano) – 2nd Editions – 
Editora Unrast: Verlag, Münster; 2010. Disponível em: Acesso em: 09 de nov. 
2021 
 
MAIO, M. C. Cor, intelectuais e nação na sociologia de Guerreiro Ramos. 
CadernosEbape.br, v. 13, p. 605-630, set. 2015. Disponível em: 
<https://www.scielo.br/j/cebape/a/7WY63byJtg4RHTvxqWqWXvw/?format=pdf&
lang=pt> Acesso em: 21 de jun. 2023. 
 
MAROCCO, Beatriz. The daily life of black people outside Porto Alegre’s 
newspaper: slopes of photojournalism in the nineteenth century (O cotidiano dos 
negros no exterior dos jornais de Porto Alegre: pistas de fotojornalismo no século 
XIX). Discursos Fotográficos, Londrina, v.5, n.7, p.161-180, jul./dez. 2009. 
 
MAURICIO, Jayme. Itinerário das Artes Plásticas. Correio da Manhã, Rio de 
Janeiro, 2˚ Caderno, 5 dez. 1964, p. 2. 
 
MAURICIO, Jayme. Itinerário das Artes Plásticas. Correio da Manhã, Rio de 

https://www.select.art.br/quem-sao-os-artistas-negros-de-arte-contemporanea/
https://www.select.art.br/quem-sao-os-artistas-negros-de-arte-contemporanea/
https://drive.google.com/file/d/13u98v7sG4R-SVbq-Z-uBKEa0X8jqjlmA/view
https://twitter.com/ipeafro/status/1377790519640723458
https://twitter.com/ipeafro/status/1377790519640723458
https://twitter.com/ipeafro/status/1377790519640723458
https://twitter.com/ipeafro/status/1377790519640723458
https://www.unirio.br/cch/filosofia/Members/dario.teixeira/teoria-do-conhecimento-2018-01/4-kant-critica-da-razao-pura/view
https://www.unirio.br/cch/filosofia/Members/dario.teixeira/teoria-do-conhecimento-2018-01/4-kant-critica-da-razao-pura/view
https://www.scielo.br/j/cebape/a/7WY63byJtg4RHTvxqWqWXvw/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/cebape/a/7WY63byJtg4RHTvxqWqWXvw/?format=pdf&lang=pt


178 
 

Janeiro, 2˚ Caderno, 10 dez. 1966a, p. 2. 
 
MAURICIO, Jayme. Itinerário das Artes Plásticas. Correio da Manhã, Rio de 
Janeiro, 2˚ Caderno, 16 dez. 1966b, p. 2. 
 
MBEMBE, Achille. Crítica da Razão Negra. Tradução de Sebastião Nascimento. 
São Paulo: n.1 edições, 2018. 
 
MBrac. Museu Bispo do Rosário, Arte Contemporânea. RJ, 2000. Disponível em: 
Museu Bispo do Rosário – Arte contemporânea (museubispodorosario.com) 
Acesso em: 20 de jul. 2022. 
 
MENEZES, Hélio. Exposições e críticos de arte afro-brasileira: um conceito em 
disputa. Art&Ensaios, Rio de Janeiro (RJ), V. 28, n. 43, 2022. Disponível em: 
<https://revistas.ufrj.br/index.php/ae/article/view/54289/29651> Acesso em: 20 
de maio. 2023. 
 
MILLS, Charles. The Racial Contract. Cornell University, 1997. 
 
MUNANGA, Kabengele. Arte afro-brasileira: o que é afinal?/ Afro-brazilian-art: 
What is it, after all? v. 6 N.1, 2019.  
 
NASCIMENTO, Abdias do. Cultura e estética no Museu de Arte Negra. GAM: 
Galeria de Arte Moderna, Rio de Janeiro, n. 14, 1968, pp. 21-22. 
 
____________. O quilombismo: documentos de uma militância pan-africanista. 
Brasília: Fundação Cultural Palmares/OR, 1980. 
 
NASCIMENTO, E. L. Abdias do Nascimento: grandes vultos que honraram o 
Senado. Brasília: Senado Federal, Coordenação de Edições Técnicas, 2014. 
 
____________. Abdias do (org.). O Negro Revoltado. Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 1982 (1968) 
 
NOGUEIRA, Carlos Roberto Figueiredo. O diabo no imaginário cristão. Bauru: 
EDUSC, 2000. 
 
NOGUEIRA, Isildinha Baptista. Significações do Corpo Negro. Doutorado em 
Psicologia, Universidade de São Paulo, 1998. Disponível em: 
<http://www.ammapsique.org.br/baixe/corpo-negro.pdf >. Acesso em: 11 de nov. 
de 2019. 
 
OITICICA, Hélio. Base Fundamentais para um Definição do ‘Parangolé’ [1964]. 
Documento 0471/64. Programa Hélio Oiticica. Itaú Cultural. Disponível em: 
<http://legacy.icnetworks.org/extranet/enciclopedia/ho/index.cfm?fuseaction=do
cumentos&cd_verbete=4297&cod=222&tipo=2> Acesso em: 29 mar. 2021. 
 
PEREIRA, A. A. O Mundo Negro: a constituição do movimento negro 
contemporâneo no Brasil (1975-1995). Niterói, 2010. Tese (Doutorado em 
História). Universidade Federal Fluminense (UFF), Niterói, 2010. 

https://museubispodorosario.com/
https://revistas.ufrj.br/index.php/ae/article/view/54289/29651
http://legacy.icnetworks.org/extranet/enciclopedia/ho/index.cfm?fuseaction=documentos&cd_verbete=4297&cod=222&tipo=2
http://legacy.icnetworks.org/extranet/enciclopedia/ho/index.cfm?fuseaction=documentos&cd_verbete=4297&cod=222&tipo=2


179 
 

 
PEREIRA, C. L. O Primeiro Congresso do Negro Brasileiro e a UNESCO. In: 
PEREIRA, Claudio Luiz e SANSONE, Livio (orgs.) O Projeto Unesco no Brasil. 
Salvador: Edufba, 2007, p. 207-228. 
 
PUCRS. Nimba, a Deusa da fertilidade. Revista PUCRS, 2022. Disponível em: 
<https://www.pucrs.br/revista/nimba-a-deusa-da-fertilidade/> Acesso em: 30 de 
nov. 2023.  
 
QUERINO, Manuel. O colono preto como fator da civilização brasileira. Afro-Ásia, 
Salvador, n. 13, 1980 [1918], p. 143-158. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder y clasificación social. In: CASTRO-
GÓMEZ, S.; GROSFOGUEL, R. (Org.). El giro decolonial. Reflexiones para una 
diversidad epistémica más allá del capitalismo global. Bogotá: Universidad 
Javeriana-Instituto Pensar, Universidad Central-IESCO, Siglo del Hombre 
Editores, 2007. p. 93-126 
 
QUINTAS, Georgia. Amas-de-leite e suas representações visuais: símbolos 
socioculturais e narrativos da vida privada do Nordeste patriarcal-escravocrata 
na imagem fotográfica. RBSE – Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 
8, n. 22, pp. 11 a 44, abril de 2009. ISSN 1676-8965 
 
Presidência da República, Casa Civil. ATO INSTITUCIONAL N° 5, DE 13 DE 
DEZEMBRO DE 1968. Subchefia para Assuntos Jurídicos. 1968. Disponível em: 
AIT-05-68 (planalto.gov.br). Acesso em: 29 de Jul. 2022. 
 
REIS, J.J. A presença negra: encontros e conflitos. In:  INSTITUTO BRASILEIRO 
DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Brasil: 500 anos de povoamento. Rio de 
Janeiro, 2000. 
 
Revista PUCRS. Nimba, a deusa da fertilidade. Pelo Rio Rrande, 2023. 
Disponível em: <https://www.pucrs.br/revista/nimba-a-deusa-da-fertilidade/> 
Acesso em: 29 de out. 2023. 
 
RIBEIRO, Djamila. Lugar de fala. – 7ª reimpressão – São Paulo: Sueli Carneiro; 
Editora Jandaíra, 2020. 
 
RISÉRIO, Antonio. Racismo de negros contra brancos ganha força com 
identitarismo. Uol: Folha de São Paulo, 2022. Disponível em: 
<https://www1.folha.uol.com.br/ilustrissima/2022/01/racismo-de-negros-contra-
brancos-ganha-forca-com-identitarismo.shtml> Acesso em: 15 de nov. 2023. 
 
RODRIGUES, Marta Bonow. Amas de leite: dos anúncios de jornais do Século 
XIX em Pelotas/RS à atualidade -relações de trabalho e afeto no cuidado com 
crianças.Tessituras, Pelotas, v. 5, n. 1, p.185-204, jan./jun. 2017. Disponível em: 
<https://revistas.ufpel.edu.br/index.php/tessituras/article/view/512/468>. Acesso 
em: 30 de out. 2023. 
 

https://www.pucrs.br/revista/nimba-a-deusa-da-fertilidade/
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/ait/ait-05-68.htm
https://www.pucrs.br/revista/nimba-a-deusa-da-fertilidade/
https://www1.folha.uol.com.br/ilustrissima/2022/01/racismo-de-negros-contra-brancos-ganha-forca-com-identitarismo.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/ilustrissima/2022/01/racismo-de-negros-contra-brancos-ganha-forca-com-identitarismo.shtml
https://revistas.ufpel.edu.br/index.php/tessituras/article/view/512/468


180 
 

RODRIGUES, Nina. As bellas artes nos colonos pretos do Brazil − a esculptura. 
Kosmos, Rio de Janeiro, ano I, n. 8, ago. 1904. 
 
RODRIGUES JÚNIOR, Luiz Rufino. Exu e a Pedagogia das Encruzilhadas. 
2017. 233 f. Tese (Doutorado em Educação) - Universidade do Estado do Rio de 
Janeiro, Rio de Janeiro, 2017 
 
SANTOS. G. A. A Invenção do Ser Negro: um percurso das ideias que 
naturalizaram a inferioridade dos negros. São Paulo (SP), Estudos Afro-
Asiáticos, v. 24, nº 2, 2002, pp. 275-289. Disponível em: 
<https://www.scielo.br/j/eaa/a/xk93jjHwqTxRgv7RPmyc4PN/?format=pdf&lang=
pt>. Acesso em: 8 de jul. 2022. 
 
________________. Selvagens, Exóticos, demoníacos. Ideias e imagens sobre 
uma gente de cor preta. Estudos Afro-Asiáticos, v. 24, nº 2. 2002, pp. 275-289. 
Disponível em: <http://www.scielo.br/pdf/eaa/v24n2/a03v24n2.pdf>. Acesso em: 

21 de nov. de 2019. 
 
SÀLÁMI, Síkírù; RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. Exu e a ordem do universo. São 
Paulo: Editora Oduduwa, 2015. Dispoível em: 
<https://pt.scribd.com/document/367243755/Salami-s-Exu-e-a-Ordem-Do-
Universo> Acesso em: 09 de jan. 2024. 
 
SAUNDERS, F. S. Quem pagou a conta? A CIA na guerra fria cultural. Rio de 
Janeiro; São Paulo: Record, 2008. 
 
SENGHOR. Ce que l’homme noir apporte. In: L’homme de couleur, Librairie Plon, 
1939. 
 
SHAPIRO, Roberta. Que é Artificação? Sociedade e Estado, Brasília (DF), v. 22, 
n°. 1, pp. 135-151, jan./abr. 2007. Disponível em: 
<https://www.scielo.br/j/se/a/fMXkjSGFHhdkz9gPMnhNkhh/?format=pdf&lang=
pt> Acesso em: 1 de jun de 2023. 
 
SILVA. M. P. M. Facetas da arte contemporânea brasileira – Parte I: 
Interpretações do “pós-colonial” e do “decolonial”. Faculdade de Letras do Porto, 
2021. Disponível em: 
<https://artsandculture.google.com/story/LgVB1bMJN34fFA?hl=pt-PT> Acesso 
em: 24 de jan. 2024. 
 
SIMÕES. I. Igor Simões. Depoimento online [jun. 2023]. Entrevistador: Alan 
Caetano Candido. Pelotas: Universidade Federal de Pelotas, 2023. 4 arquivos 
.mp3 (17min e 58s). Entrevista concedida para dissertação de mestrado sobre 
questões de negritude nas artes visuais. 
 
SOUZA, Jessé. A elite do atraso: da escravidão a Bolsonaro. – Edição revistada 
e ampliada – Rio de Janeiro: Estação Brasil, 2019. 
 
TEIXEIRA, Juliana. Interseccionalidade. Assessoria de comunicação, UFRN, 
2020 

https://www.scielo.br/j/eaa/a/xk93jjHwqTxRgv7RPmyc4PN/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/eaa/a/xk93jjHwqTxRgv7RPmyc4PN/?format=pdf&lang=pt
http://www.scielo.br/pdf/eaa/v24n2/a03v24n2.pdf
https://pt.scribd.com/document/367243755/Salami-s-Exu-e-a-Ordem-Do-Universo
https://pt.scribd.com/document/367243755/Salami-s-Exu-e-a-Ordem-Do-Universo
https://www.scielo.br/j/se/a/fMXkjSGFHhdkz9gPMnhNkhh/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/se/a/fMXkjSGFHhdkz9gPMnhNkhh/?format=pdf&lang=pt
https://artsandculture.google.com/story/LgVB1bMJN34fFA?hl=pt-PT


181 
 

 
THE HARLEM ART GALLERY. New York. Abdias do Nascimento. [Catalog]. 
New York: The Harlem Art Gallery, 1969. s.p. 
 
VASCONCELOS, D. O. Memória e presença negra em Porto Alegre: arte pública 
e mediações culturais possíveis. Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-
graduação em Artes Visuais, Centro de Artes, Universidade Federal de Pelotas 
(UFPel). Danilson Oliveira de Vasconcelos; Larissa Patron Chaves, orientadora, 
Pelotas, 2023. 
 
WILLIAMS, E. Capitalism and slavery. Chapel Hill, University of North Carolina 
Press, 1944. Disponível em: 
<https://glc.yale.edu/sites/default/files/pdf/capatlism_and_slavery.pdf> Acesso 
em: 28 de dez. 2023. 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://glc.yale.edu/sites/default/files/pdf/capatlism_and_slavery.pdf


182 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

APÊNDICES 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



183 
 

APÊNDICE A – Lista de artistas da Exposição Presença negra (2022) 
 

1. Afrokaliptico 

2. Allan Vieira – ALN 

3. Alisson Affonso 

4. Ana Langone 

5. André Ricardo 

6. Antônio Sérgio Deodato 

7. Arthur Timótheo da Costa 

8. Black Nvgga 

9. Carlos Alberto de Oliveira – Carlão 

10. Corbiniano Lins 

11. Dirnei Prates 

12. Djalma do Alegrete 

13. Emanoel Araujo 

14. Estêvão da Fontoura 

15. Fayola 

16. Flávio Cerqueira 

17. Gabriel Farias 

18. Gisamara Oliveira 

19. Giuliano Lucas 

20. Grace Patterson 

21. Gui Menezes 

22. Gustavo Assarian 

23. Gutê 

24. Heitor dos Prazeres 

25. Helô Sanvoy 

26.      Irene Santos 

27.      J. Altair 

28.      Jaci dos Santos 

29.      Jaime Lauriano 

30.      João Alves Oliveira da Silva 

31.      Josemar Afrovulto 

32.      Jota Ramos 



184 
 

33.      Judith Bacci 

34.      Leandro Machado 

35.      Leonardo Lopes 

36.      Lidia Lisbôa 

37.      Luis Ferreirah 

38.      Marcos Porto 

39.      Maria Lídia Magliani 

40.      Mitti Mendonça 

41.      Momar Seck 

42.      Ney Ortiz 

43.      Osvaldo Carvalho 

44.      Otacílio Camilo 

45.      Pamela Zorn 

46.      Paulo Abenzrragh 

47.      Paulo Chimendes 

48.      Paulo Corrêa 

49.      Paulo Só 

50.      Pedro Homero 

51.      Pelópidas Thebano 

52.      Preta Mina 

53.      Renata Sampaio 

54.      Renato Garcia 

55.      Rita Lende 

56.      Rogério Fraga de Campos 

57.      Rommulo Vieira Conceição 

58.      Rosana Paulino 

59.      Salvador 

60.      Silvana Rodrigues 

61.      Silvia Victoria 

62.      Silvio Nunes Pinto 

63.      Thiago Madruga 

64.      Triafu 

65.      Valéria Barcellos 

66.      Virgínia Di Lauro 



185 
 

67.      Vitória Macedo 

68.      Wagner Mello 

69.      Wilson Tibério 

70.      Zé Darci 

 
 
APÊNDICE B – Acervos e coleções que compuseram a exposição Presença 
negra (2022) 
 
1.      Museu de Arte do Rio Grande do Sul — MARGS 

2.      Secretaria Municipal de Cultura de Santo Ângelo  

3.      Museu de Arte Contemporânea do Rio Grande do Sul — MACRS  

4.      Museu de Arte Leopoldo Gotuzzo — MALG  

5.      Escola Municipal de Arte Carlos Alberto de Oliveira – Carlão 

6.      Pinacoteca Aldo Locatelli 

7.      Pinacoteca Ruben Berta 

8.      Fundação Vera Chaves Barcellos — FVCB 

9.      Coleção Sartori 

10.    Coleção Dirney Ribeiro 

11.    Coleção Paulo Gomes 

12.    Coleção Hanni Lore Krey 

13.    Coleção Mariza Carpes 

14.    Coleção Artur João Lavies e Alva Eulália Mendes Lavies 

15.    Coleção Eunice Gavioli 

16.    Coleção Renato Dias de Mello 

17.    Coleção Jones Lopes da Silva 

18.    Coleção Cássio Guimarães Pereira 

19.    Coleção Maria Da Graça Dos Santos 

20.    Coleção Alexandre Melo Salvatti 

21.    Coleção Regina Marques Parente 

22.    Coleção Ana Paula Almeida Soares 



186 
 

 
 
APÊNDICE C – O projeto Presença Negra no MARGS 

 

Francisco Dalcol, diretor-curador do MARGS 

Fernanda Medeiros, curadora-assistente do MARGS 

Carla Batista, coordenadora do Núcleo Educativo e de Programa Público do 

MARGS 

 

Com o projeto “Presença Negra no MARGS”, a Sedac — Secretaria de Estado 

da Cultura, por meio do MARGS — Museu de Arte do Rio Grande do Sul, traz a 

público o debate sobre a presença e representatividade negra no campo das 

artes visuais. 

 

Esta exposição é o ápice do Programa Público iniciado pelo Museu em 2021, e 

que se insere em um conjunto de ações da Sedac através de suas instituições. 

 

Ao longo do último ano, o MARGS tem se proposto ao compromisso de discutir 

e refletir sobre os processos de apagamento e invisibilização da produção 

artística de autoria negra, bem como a implicação histórica de seu papel 

enquanto instituição museal e pública, ao mesmo tempo instigando a ampla rede 

que envolve pensar criticamente sobre tais questões.  

 

Inicialmente, o “Presença Negra no MARGS” foi pensado como uma exposição 

que resultasse de uma investigação sobre a presença e representatividade de 

artistas negros e negras no acervo do Museu — e suas ausências e lacunas. 

Para a sua curadoria, a Direção do MARGS convidou os pesquisadores Igor 

Simões (UERGS) e Izis Abreu (MARGS), cujas atuações se destacam pelas 

investigações com perspectiva racial que desenvolvem no campo da história da 

arte e da produção artística contemporânea. 

 

Contudo, com o objetivo de minimizar o caráter episódico que uma exposição 

poderia assumir e a fim de manter as discussões e reflexões em evidência na 



187 
 

pauta e cotidiano institucional do Museu e mesmo nas políticas de exibição e de 

aquisições, resolvemos prolongar a extensão do projeto. 

 

Assim, demos início em junho de 2021 a um amplo e extenso Programa Público 

com diversas ações e conteúdos, coordenado pelo Núcleo Educativo e de 

Programa Público do MARGS. 

 

Realizamos um trabalho de revisão crítica do acervo do Museu e de sua 

formação ao longo de quase 7 décadas até aqui, problematizando os números 

levantados: 

 

- De 1954 até 2018, ingressaram 22 artistas negros/as no acervo, somando 107 

obras. 

 

- Desde 2019, que corresponde à atual gestão, passamos a ter 25 artistas 

negros/as, somando 134 obras. 

 

- Ou seja, 27 obras foram adquiridas pelo Museu, entre doação e compra, 

validadas pelo Comitê de Acervos. 

 

- Essas 27 aquisições são de artistas já presentes no acervo (Magliani, Paulo 

Chimendes, Rommulo Vieira Conceição, Dirnei Prates) e de artistas que 

passaram a integrá-lo (Estêvão da Fontoura, Virginia Di Lauro, Pelópidas 

Thebano) 

 

- Os 25 artistas negros/as que hoje integram o acervo representam 2,23% do 

total de 1.079. E suas 134 obras, entre 5.598, representam 2,43%. 

Disso, resultou a série de postagens nas redes sociais intitulada “Presença 

Negra no Acervo do MARGS”, abordando a produção e a trajetória de artistas 

negros/as que o integram. 

 

Problematizando ainda o reduzido número de suas obras no acervo, a reflexão 

sobre ausências, exclusões, invisibilidades e silenciamentos de sujeitos 



188 
 

racializados como negros logo passou a englobar não somente a coleção do 

Museu, mas também o campo das artes visuais como um todo. 

 

Assim, começamos a realizar pelo Programa Público palestras, aulas, encontros, 

cursos e debates envolvendo artistas, teóricos/as, pesquisadores/as, 

curadores/as e intelectuais negros/as e do pensamento negro no Brasil, incluindo 

agentes de movimentos sociais e ONGs.  

 

Por meio desse conjunto de atividades, procurou-se refletir sobre questões 

como:  

 

- As intersecções entre relações sistêmicas da arte e raça 

 

- Os processos de discussão decolonial em instituições culturais brasileiras 

 

- Os mecanismos e estratégias para uma educação antirracista a partir da arte  

 

- E o papel dos museus e das instituições na implementação de políticas e ações, 

sobretudo desde o Sul do Brasil 

 

E em um país em que o racismo estrutural e sistêmico persiste em suas diversas 

formas de dominação, opressão, segregação e exclusão, o projeto veio também 

a problematizar o mito da democracia racial no Brasil. 

 

Desse modo, a realização de uma intensa programação e de uma aprofundada 

pesquisa ofereceu, ao longo deste último ano, um ambiente preparatório para o 

ponto de culminância desta grande exposição coletiva que agora apresentamos, 

reunindo artistas históricos e atuantes, com obras de diversas coleções a 

procedências. 

 

No MARGS, o “Presença Negra” integra ainda o programa expositivo “Histórias 

Ausentes”, com o qual se procura conferir visibilidade e legibilidade a 

manifestações artísticas e narrativas invisibilizadas pelos discursos dominantes 



189 
 

da historiografia oficial, destacando trajetórias artísticas que permanecem não 

legitimadas pelo sistema da arte. 

 

Com isso tudo, o MARGS procura estimular um movimento que certamente 

ainda não será suficiente no muito a ser feito, mas que oferece um começo face 

sua necessidade e urgência. Assim, o Museu busca reforçar o compromisso de 

sua atuação frente às exigências do debate contemporâneo, promovendo 

reflexão crítica, produção de conhecimento avançado e instituindo políticas na 

busca por maior diversidade, inclusão e equidade em um processo histórico ora 

seriamente questionado. 

 

“Presença Negra” é um projeto que se torna possível pela aposta na cultura e na 

pluralidade. E que vira realidade graças a todos apoiadores e colaboradores que 

se somaram por compreenderem o seu sentido, aqui nomeados:  

 

- Sedac — Secretaria de Estado da Cultura do RS e RS Criativo 

 

- AAMARGS — Associação de Amigos do Museu e patrocinadores do Plano 

Anual do MARGS 

 

- Sesc Rio Grande do Sul 

 

- Universidade Estadual do Rio Grande do Sul (UERGS) e Núcleo de Estudos 

Afro-brasileiros, Indígenas e Africanos (NEABI), da Universidade Federal do Rio 

Grande do Sul (UFRGS) 

 

- Profissionais e colaboradores externos, além das equipes da Sedac e do 

MARGS 

 

- Museus, instituições e colecionadores que emprestaram obras e forneceram 

demais formas de apoio 

 

 

 



190 
 

APÊNDICE D – Serviço 

 

Exposição Presença Negra no MARGS 

Curadoria de Igor Simões e Izis Abreu e assistência de curadoria de Caroline 

Ferreira 

 

Quando: abertura 14.05.2022, às 10h30min. A inauguração é aberta ao público 

e contará com ato solene reunindo participantes, autoridades, apoiadores e 

comunidade artística e cultural. Haverá performances das artistas Preta Mina e 

Rita Léndê. A exposição segue em exibição até 21.08.2022.  

 

Onde: Foyer, Pinacotecas, Salas Negras e Sala Aldo Locatelli, no 1º andar do 

Museu. O MARGS — Museu de Arte do Rio Grande do Sul é uma instituição da 

Sedac — Secretaria de Estado da Cultura do RS e fica localizado na Praça da 

Alfândega s/nº, em Porto Alegre, RS. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



191 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



192 
 

ANEXO A – TRANSCRIÇÃO DE ENTREVISTAS 

 

 

DANILSON VASCONCELOS 

Universidade Federal de Pelotas (UFPel) 

 

VASCONCELOS. D. O. Danilson de Oliveira Vasconcelos. Entrevista online. 

[nov. 2023]. Entrevistador: Alan Caetano Candido. Pelotas: Universidade 

Federal de Pelotas, 2023. 7 arquivos, mp3, Whatsapp (9min, 53s). Entrevista 

concedida para dissertação de mestrado sobre questões de negritude nas 

artes visuais. 

 

1. Podemos começar esta conversa contigo me contando um pouco de tua 

trajetória, e, sobretudo, de quando tu percebeste a relevância de falarmos sobre 

as questões raciais na arte brasileira? 

 

Sou formado em Letras – português, pela Universidade Federal do Ceará 

(UFC), sou formado em artes plásticas pelo IFCE (Instituto Federal do Ceará), e 

também fiz as cadeiras pedagógicas pela Univap (Universidade do Rio de São 

Francisco), que era em Juazeiro, na Bahia, onde eu trabalhava e morava. 

Sobre a importância de se falar no negro dentro da história da arte, 

comecei a perceber depois de lecionar história da arte. Nos encontros com 

colegas, nos diálogos com outros colegas, notei que a história da arte é 

eurocêntrica. Com alguns, foram introduzidos livros de história da arte que 

falavam nos índios e nos negros, mas ainda é delimitado. Leciono há 20 anos e 

minha percepção sempre foi essa. Lecionei no Ceará, lecionei em Petrolina, 

Pernambuco, lecionei na Bahia, e minha percepção foi que a nossa história não 

abordava muito o negro, muito menos o indígena. 

Eu morava em Petrolina, depois, me mudei de lá por que minha esposa 

foi transferida aqui para o Sul. Nós chegamos um pouco antes da pandemia, e a 

minha percepção sobre a delimitação do negro só piorou aqui, pois quando 

cheguei no Rio Grande do Sul, não existia arquivo nenhum, eu não consegui 

encontrar nada. Com o tempo fui descobrindo que na verdade existe uma 

invisibilidade no negro. Eu vi isso através de um artigo no Geledés, em que se 



193 
 

questionava onde estavam os negros no Rio Grande do Sul, e isso para mim, foi 

uma bomba. 

 

 

2.     Sobre o mito do Bará do mercado público de Porto Alegre, poderias falar 

um pouco sobre? 

 

O mito do Bará surgiu enquanto eu tentava descobrir indícios de artistas 

negros gaúchos que tivessem se destacado paralelamente aos artistas e origem 

euopeia, mas era ilusão minha. Encontrei algumas referências a partir dos anos 

1980 apenas, até que, de repente, encontrei o Museu do Percurso do Negro. Daí 

em diante, li artigos jornal do mercado escritos por Pedro Vargas, um dos caras 

que me ajudou. 

Existem duas origens de Bará. Essa entidade passou pelo processo de 

assentamento dos rituais afro-brasileiros em que você fixa um Orixá, e, nesse 

caso, ele foi fixado no centro do mercado público de Porto Alegre. Há uma 

tradição de se assentar o Bará nos mercados públicos da África, porém, ninguém 

sabe dizer se foram os escravos que trabalharam na construção do mercado 

público que o fizeram. Também existe o boato de que tenha sido Custódio, 

príncipe e sacerdote negro de Benin, que viveu no Rio Grande do Sul entre o 

século XIX e século XX, próximo a Porto Alegre. Seus familiares ainda estão 

naquela região. Ele fazia previsões, jogo de búzios, entre outras práticas. 

Inclusive, a história dele envolve alguns políticos gaúchos, no Youtube tem muita 

coisa legal sobre esse assunto. Ainda, existe um boato de que ele realizado mais 

seus assentamentos pela cidade de Porto Alegre como uma espécie de proteção 

da cidade.  

Para mim, das quatro obras do Museu do percurso do Negro, o Bará do 

mercado é o que mais concretiza a questão afro dentro de Porto Alegre, pelo 

menos de forma viva. As outras três obras do museu são mais visuais, são obras 

públicas que não trazem nada ligado à luta negra por território. O Bará tem 

visitações todos os dias no mercado público de Porto Alegre. Existem 

comunidades afro-religiosas que vão fazer culto ao Bará, em pleno 

funcionamento do mercado. Isso, para mim, é o mais vivo entre as quatro obras, 

pois marca mais a questão de territorialidade do negro dentro de Porto Alegre. 



194 
 

Decerto, há uma referência visual afro, mas não sinto que represente a luta 

negra. 

Outra coisa que lembrei, falando na questão do assentamento de Exu em 

mercados, é que existe na Bahia uma festa chamada Bembé do mercado. É um 

candomblé de rua em que se assenta Orixás, embora o mercado deles seja 

aberto e não coberto como o de Porto Alegre. Tem, ainda, um documentário 

sobre o Bembé, se não me engano do IPHAN, que apresenta um documento 

sobre essa festa realizada na Bahia. Já são aproximadamente 135 anos de 

tradição do Bembé do mercado, ou seja, Porto Alegre não é a única cidade que 

tem um assentamento dentro do mercado público. Por isso, fico pensando as 

vezes se o assentamento do Orixá não se deu justamente pelos negros que 

fizeram a construção do mercado. Até, por que Exu/Bara está ligado à bonança 

e ao sucesso, então tem tudo a ver com a questão econômica que evolve as 

relações comerciais do mercado. 

Segundo um dos depoentes do documentário, nos anos 90 o local foi 

escavado afim de encontrar esse assentamento. Que eu saiba, o assentamento 

pode ser feito com uma pedra ou com uma raiz, então existem vários elementos 

que auxiliam no assentamento de um Orixá, e, dependendo do material utilizado, 

ele pode se desfazer. Se escavaram e não encontraram nada, talvez seja por 

isso. Então, vem daí a origem do mito, se existe o assentamento de Exu/Bará 

naquele local ou não. 

 

IZIS ABREU 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS) 

 

ABREU. I. T. M. Izis Tamara Mineiro de Abreu. Entrevista online [abr. 2023]. 

Entrevistador: Alan Caetano Candido. Pelotas: Universidade Federal de 

Pelotas, 2023. 1 arquivo, mp4 (1h 17min e 47s). Entrevista concedida para 

dissertação de mestrado sobre questões de negritude nas artes visuais. 

 

1. Podemos começar esta conversa contigo me contando um pouco de tua 

trajetória, e, sobretudo, de quando tu percebeste a relevância de falarmos sobre 

as questões raciais na arte brasileira? 

  



195 
 

Entrei no curso de História da Arte na UFRGS (Universidade Federal do 

Rio Grande do Sul) em 2010, quando o curso foi aberto. Eu tinha acabado de 

sair de uma experiência em uma faculdade particular, via PROUNI (Programa 

Universidade para Todos), que era uma faculdade de Moda. Nessa faculdade eu 

tive a oportunidade de trabalhar no Santander Cultural durante um tempo, e ali 

comecei a ter um contato mais próximo com a arte. Não lembro ao certo, mas 

acredito que até o momento eu tinha entrado no Santander uma vez apenas, e 

no MARGS (Museu de Arte do Rio Grande do Sul) ainda não tinha entrado. A 

partir da experiência vivenciada no Santander passei a me interessar pelas Artes 

Visuais e consegui um estágio na 6ª Bienal do Mercosul. Na bienal tive 

oportunidade de trabalhar em um projeto educativo relacionado à arte em que 

se pensava o educativo como curadoria, ali tive experiências incríveis em relação 

à arte-educação. Contudo, eu não trabalhava como mediadora, nós recebíamos 

as turmas depois da mediação e desenvolvíamos uma atividade criativa a partir 

do ponto de vista dos alunos. O objetivo do projeto como um todo era o de 

desmistificar a ideia do artista como um gênio ou uma pessoa diferente das 

outras, apresentando a condição de criar que todos temos. Se pretendia, 

portanto, mostrar ao público a dinâmica do processo em artes. Ali tive 

experiências maravilhosas com os alunos da FASC (Fundação de Assistência 

Social e Cidadania), alunos de escola pública, e comecei a gostar, achei 

interessante.  

Continuei no curso de Moda, mas ao fim do ano de 2009 precisei trancar, 

pois era um curso muito caro. Embora não pagasse a mensalidade, eu pegava 

o material, deslocamento, e não estava conseguindo me manter, então decidi 

trancar. Logo, na sequência, em 2010, surgiu o vestibular para o curso de 

História da arte, foi quando pensei: “é isso que quero fazer”. Prestei vestibular, 

fui aprovada, as cotas já haviam sido implementadas havia um tempo. Eu já 

havia prestado outros dois vestibulares pela UFRGS para o curso de História 

quando mais nova, com 21 e 22 anos, mas não fui aprovada. Ficava apenas 

próxima da pontuação necessária para de fato ingressar. Aí então, entre e fiquei 

super feliz. Enfim, não sei se interessa a essa altura falar sobre isso, mas o 

processo todo do curso de História da Arte foi muito difícil para mim, muito 

sofrido, por que eu não falava a mesma língua daquelas pessoas que estavam 

lá dentro, desde os professores aos alunos. Eu entrei no curso sem saber 



196 
 

escrever, estruturar um texto, com introdução, desenvolvimento(...), como 

costumamos fazer na academia, sabe? Então eu me sentia muito deslocada, e, 

apesar de não perceber na época, percebi agora que as pessoas falam. Os 

professores achavam que eu não (...), claro, eles não diziam isso, mas para eles 

eu não deveria estar ali, eu estava ali ocupando espaço, e eles não conseguiam 

entender o que eu estava fazendo ali se não conseguia acompanhar. 

É aquilo, a gente vai atrás. No sétimo semestre eu já tinha escolhido um 

projeto de pesquisa, e, a partir de uma disciplina, encontrei o disparador que fez 

com que eu me encontrasse. Quanto ao tema, foi a partir dessa disciplina que 

decidi que queria fazer sobre uma artista negra, pois não havia conhecido muitos 

artistas negros ao longo do curso. Pensei, então, na questão social, de dar 

retorno à sociedade, por estar estudando em uma universidade pública, com 

cota. Em meu pensamento, trazer a história de um artista negro invisibilizado no 

sistema era uma função social também. Tudo começou a acontecer quando fui 

ao Rio de Janeiro a estudo. Houveram viagens às Missões, à Minas Gerais, mas 

ao Rio de Janeiro foi a primeira que eu fui, depois Salvador. No Rio, aconteceu 

de eu ver muitas pessoas pretas por todo o lado. Duas coisas foram muito 

marcantes para mim: ver pessoas pretas na Pedra do Sal, aquele lugar 

simbólico, e a outra foi a beira da praia, de ver durante a semana quem está ali 

curtindo, usufruindo a praia, e quem está trabalhando. As pessoas que vendem 

chá, que vendem várias coisas de comer, a maioria são pretas – provavelmente 

pessoas do morro – e aquilo bateu muito forte em mim. Me remeteu diretamente 

às gravuras do Drebret, direto, na hora, sabe? o tempo passou, mas a 

visualidade é a mesma. Depois, na Bahia, a mesma coisa. Na Bahia foi pior 

ainda. Houve um acontecimento em que quando estávamos saindo da praia, 

subindo as escadas da praia para o asfalto, estava um homem segurando um 

balde com água, oferecendo para lavar os pés das pessoas que saiam da praia. 

Aquilo me chocou demais, eu nunca tinha visto aquilo, e era um homem preto.  

Então comecei me interessar mais pela temática da negritude, mais até 

do que pela questão dos artistas negros. Eu fiz o tcc sobre o Otacílio que não 

trabalhava sobre as questões de negritude, mas aquilo já estava despertando 

em mim, os estereótipos que a gente vivência enquanto pessoas negras. Como 

o estereótipo da mulata, que eu vivi da minha adolescência, por exemplo – dos 

14 anos, quando eu estava desenvolvendo meu corpo até pouco tempo, era a 



197 
 

mulata globeleza. A gente não sabe os significados que estão por trás, qual a 

história que está por trás disso tudo. A gente passa por situações de racismo 

durante nossa vida e eu queria entender: por que existia essa relação da mulher 

negra com o sexo? por que o homem negro tinha que ser o bêbado, o marginal? 

Quando eu era pequena, quando se via um mendigo na rua, preto, as pessoas 

falavam: “é teu namorado” – e aquilo me apavorava. Durante muito tempo, até 

meus dezoito anos, eu sentia Negrofobia, como se refere Fanon em Peles 

Negras, Mascaras Brancas, era eu ali. Com 18 anos, eu costumo dizer que tive 

minha primeira tomada de consciência racial, que é quando deixo de sentir medo 

de pessoas negras, me relaciono com um homem negro, tenho um filho com ele 

e passo a conviver com pessoas negras. Quando eu era pequena, vivia em uma 

família branca, em um bairro branco, então eu não tinha essas relações. 

Bom, no Rio de Janeiro aconteceu essa minha segunda tomada de 

consciência, de ter essa nova reaproximação com pessoas negras. Nesse meio 

período entre os dezoito e trinta anos, passei por esse processo de 

embranquecimento novamente, de morar em um bairro classe média e de 

estudar em uma faculdade com pessoas de classe média. Então se não 

mantermos a busca, a tomada, sempre revendo aquilo ali, a gente vai perdendo. 

Em 2013 passei pela segunda tomada de consciência, por que também vivenciei 

uma situação de racismo muito forte e decidi que precisava falar sobre isso. 

Passei a estudar mais sobre racismo, sobre autoras negras, começaram a surgir 

muitas bibliografias – como a coleção feminismo plurais com a Djamila trazendo 

muitos debates. O campo das artes em 2016 começou também, no Itaú Cultural 

em São Paulo, a abordar discussões sobre racismo nas instituições de arte, 

depois o MASP (Museu de Arte de São Paulo), e logo todos falavam sobre isso 

nas Artes Visuais. Foi quando pensei: vou fazer isso também. 

É curioso, no tcc, eu não queria falar sobre a poética do Otacílio, eu queria 

abordar o sistema das artes como tema. Eu queria saber por que os artistas 

negros não conseguiam se inserir, mas minha professora presumiu que talvez 

eu não conseguisse achar dados suficientes por ser algo subjetivo. Eu não 

conhecia os referenciais teóricos também, apesar de ter alguns, então fui 

analisar a poética. Quando entro no mestrado, já sabendo que tem muito 

referencial teórico, meu objeto passa a ser quem são os artistas negros no Rio 

Grande do Sul, por que eu queria fazer um mapeamento desses artistas. Durante 



198 
 

o processo as coisas começaram a seguir outro rumo, pois passei a encontrar 

muitos livros com imagens que retratavam pessoas negras na história da arte e 

aquilo mexia demais comigo. Fui trabalhar no MARGS, passei a investigar como 

se dava a representação de pessoas no acervo, já que em 2018 eu já tinha 

conhecimento de uma série de estereótipos, de imagens de controle e de 

conceitos – como o de epistemicídio e de linha abissal de Boaventura Santos, 

que utilizei quando ingressei no mestrado –, para a partir dele falar sobre a 

presença de artistas negros no sistema. 

No MARGS, sabendo que havia imagens, sabendo que nas novelas, nos 

filmes, na publicidade, nos desenhos, assim como na cultura visual como um 

todo, existem estereótipos raciais específicos – mulher negra sexualizada, o 

homem também, malandro, a empregada doméstica – eu queria saber se isso 

acontecia nas artes visuais também. Então mudei meu tema de pesquisa, fiz 

todo um levantamento em quatro acervos, em 2018, que foram o acervo do 

MARGS, o acervo da Pinacoteca Barão de Santo Ângelo, o acervo da 

Pinacoteca Aldo Locatelli e o acervo da Ruben Berta. Fui atrás de todas as 

representações de pessoas negras nas obras figurativas desses quatro acervos, 

transformando esse levantamento em um projeto de exposição.  

Eu trabalhava no MARGS, no administrativo, e fui para a curadoria. Lá, vi 

a oportunidade de fazer curadoria. Pedi ajuda aos demais colaboradores, inseri 

as fotos e estruturei todo o projeto. Após, enviei o projeto, mas não obtive 

retorno, talvez por que era ano eleitoral e estava entrando outro diretor que ainda 

é o atual. Foi assim que transformei o projeto expositivo sobre representações 

estereotipadas de pessoas negras na minha dissertação. Ao invés de pesquisar 

artistas, comecei a pesquisar as imagens. Fiz o recorte, pois os acervos eram 

muito grandes, seria impossível analisar tudo, foquei no do MARGS e fiz a 

dissertação encima disso. 

 

2. Quais referenciais contribuem com tua pesquisa? 

 

Então, era disso que eu ia falar agora, dessa busca. Quando fiz o tcc usei 

o referencial todo acadêmico, do campo das artes visuais, tradicional, não tinha 

nada fora da curva. Comecei, depois, a ter contato com coleções, como a da 

Djamilla – Lugar de fala, Racismo recreativo, Racismo estrutural –, e então 



199 
 

passei a estudar Sueli Carneiro, quando tive contato com o epistemicídio e o 

conceito de dispositivo de racialidade. Ali percebi onde estava o lance todo da 

pesquisa. Logo, vieram o Stuart Hall e a Patricia Hill Collins, que foram as bases. 

Usei a Sueli Carneiro na parte de raça e racialização mesmo.  

Nesse momento tu percebes que não são autores das artes, são da 

sociologia e da psicologia, por que não tinha nas artes ainda. Agora, esse mês, 

saiu a Virada decolonial das artes visuais brasileiras. Estou dando aulas 

voluntariamente na UERGS e comprei para passar para os alunos. Então, como 

fazer essa transposição de um autor que é dos estudos culturais, da 

antropologia, para o campo das artes visuais? Era muito curioso, eu conversei 

com uma colega que estava no doutorado e disse para ela: “estou partindo da 

sociologia”. Ela me respondeu: “tu não podes dizer isso”.  

Era como uma blasfêmia dizer para a banca que eu estava partindo da 

sociologia. Eu teria que partir da arte, das imagens, mas a arte nesse momento 

não oferecia o que eu precisava. Então parti da sociologia. Em minha 

qualificação, uma professora me falou: “trazes muita sociologia, mas está 

faltando arte”. Eu sabia onde queria chegar, o que eu estava querendo dizer, 

mas eu não sabia como chegar lá. Quando qualifiquei eu não tinha o primeiro 

capítulo ainda, tinha apenas a introdução e minhas explicações, então eles não 

entenderam o trabalho.  Para o professor Eduardo Veras foi mais fácil, pois ele 

já havia conhecido o trabalho, então entendeu melhor.  

A partir de então continuei trabalhando e realizando as alterações que 

desejava fazer. Nesse caso, é importante que tu batas o pé e não perca de vista 

o que tu queres, afinal é muito fácil que professores que não conhecem esses 

referenciais não vejam sentido no que estas construindo. É muito fácil que tu 

também acredites e largues de mão, mas para mim estava tudo lindo. Acontece 

que eram muitos autores e por isso foi um pouco difícil, porém deu tudo certo. 

Minha orientadora não pôde finalizar o trabalho comigo, então chamei outra 

pessoa para me ajudar e foi muito legal. 

É isso que eu amo. Tenho muito mais tendência em pesquisar autores 

negros da psicologia e das ciências sociais, por exemplo, do que os da arte. Em 

minha biblioteca tenho Patricia Hill Collins, bell hooks, que super me ajudaram 

com o pensamento feminista, e fui criando uma biblioteca também sobre raça e 

racialização. Tenho muitos de imagem, como A travessia do calunga grande, A 



200 
 

mão afro-brasileira, Histórias afro-atlânticas, que são os referenciais sobre a 

construção da imagem de pessoas negras ao longo da história. 

 

3. Sobre a exposição Presença Negra, tu podes falar de como ela foi 

concebida e desenvolvida por ti, Igor Simões e Caroline Ferreira a partir do 

programa do MARGS? Como foi realizada a revisão crítica do acervo?  

 

Aqui existe uma inversão. Eu te falei, primeiramente, que entrei com o 

intuito de pesquisar artista negros, isso em 2018. Eu entrei no curso de mestrado 

em agosto, em julho eu tinha acabado de entrar no MARGS, então aproveitei 

para procurar no MARGS os artistas negros. Na medida em que eu ia procurando 

os artistas negros e negras, eu ia também me deparando com imagens de 

pessoas negras, e foi aí que estruturei o projeto da exposição que acabou não 

acontecendo. O curioso é que transformei o que era para ser um projeto de 

exposição em minha dissertação, e o que era para ser minha dissertação – que 

era o levantamento sobre artistas negros – passei a discutir com colegas durante 

a pandemia.  

Era evidente a ausência. Foram totalizados apenas 22 artistas negros 

depois de todo o levantamento. Logo depois surgiu o Mulheres nos acervos, 

falando sobre os quatro acervos e a presença de mulheres neles, o que me 

mostrou quão ínfima era a presença negra no acervo do MARGS. Esse projeto 

realizado durante a pandemia tinha como objetivo informar, através das redes 

sociais, apresentar a trajetória, as principais obras desses artistas, mas sempre 

insistindo com a direção: só um projeto não é suficiente, precisamos de um 

programa educativo de uma exposição. Assim tudo foi se construindo. 

Começamos com o projeto, logo, organizamos o programa público educativo a 

partir do modelo do MASP, que fez Histórias afro-atlânticas, e, depois de discutir 

a questão da presença negra, fomos para a exposição.  

Primeiro vieram os conteúdos das redes sociais acerca dos 22 artistas 

que encontramos, nessa altura do processo todo o núcleo educativo pesquisava 

sobre a obra e vida desses artistas para a cada 15 dias realizar uma postagem. 

Em seguida, se iniciou o programa público com várias atividades, profissionais 

negros como curadores, críticos e artistas. O curso com o professor Rivair foi 

fantástico, contribuiu muito com o debate. Em 2022, foi realizada a exposição. 



201 
 

Resumidamente, em 2020 foi iniciada a pesquisa sobre os artistas negros que 

se estendeu até 2021 com as publicações sobre artistas nas redes sociais e com 

a instituição do programa público, para em 2022 Presença negra ganhar forma. 

Da revisão crítica do acervo, fizemos essa pesquisa de quem seriam 

esses artistas e o que produziam. Eram, na verdade, 24 ou 25, mas alguns 

cortamos por alguns motivos. Um não se autodeclarava como negro. Em algum 

momento da vida dele, ele se autodeclarava, mas quando entramos em contato, 

ele disse que não gostava de associar a arte dele a essas coisas. Então ele não 

quis participar do projeto e nessa questão nós dependemos da autodefinição por 

conta do colorismo e da quantidade de etnias que existem no Brasil. Outro, não 

tínhamos certeza por que ele era peruano ou afro-indígena, ele tinha traços 

negros, mas também tinha a pele mais clara e os traços indígenas. Apesar de 

ele ter as características e estar ali, preferimos não forçar. A revisão passa 

também pelo exercício de entender quem são os artistas que estão ali, são 

artistas consagrados na história da arte? São artistas mais antigos? Mais jovens? 

De que período?  

A ideia é a de a partir desses artistas ver quem são os outros que estão 

também produzindo. Não é só a da ausência no acervo, parte muito disso 

também. É uma ausência também nos espaços expositivos, de mostrar os 

trabalhos de artistas negros. Foram poucos que passaram por ali, foram o Djalma 

do Alegrete, a Magliani, o J. Altair que teve exposições coletivas, o Carlão que 

chegou a ter individuais e para por aí. Não era comum artistas negros estarem 

presentes ali expondo individualmente. O Otacílio foi também uma quebra dessa 

barreira. Ele também já teve uma exposição ali, na década de 90, e nós trazemos 

novamente a exposição para destacar essa presença negra de novo.  

A exposição era isso. A gente precisa estar o tempo todo explicando e 

algumas pessoas ainda não entenderam que o foco era a autoria negra, a 

presença de artistas negros dentro do museu, esse era o tema da exposição. 

Depois, com as obras, construímos outros diálogos lá dentro, mas o tema da 

exposição era a autoria negra, tanto para mostrar que o acervo não abriga, não 

tem, não representa pessoas negras, quanto para constatar que a maioria estava 

entrando ali pela primeira vez. Vivos, jovens ou mais velhos, era a primeira vez 

de muitos. 

 



202 
 

4. Quais critérios foram adotados para seleção de obras e artistas? Como 

vocês fizeram o levantamento destes artistas? 

 

Tem toda uma questão dos bastidores que as pessoas não sabem. Nós 

estávamos dentro do contexto de uma universidade sem dinheiro, então tanto 

eu, quanto o Igor, a Carol Batista – coordenadora do educativo na época – 

tínhamos a consciência de que não podíamos convidar artistas sem remunerar. 

Já parte daí a precarização do artista, por meio da troca simbólica, de ocupar o 

espaço para legitimar o nome, é preciso remunerar. Nós não tínhamos 

orçamento, então começamos a pensar estratégias de realizar essa exposição 

sem orçamento.  

Nós tínhamos escrito no edital, mas o orçamento não saía nunca, e o 

tempo passando, passando. Então resolvemos seguir a estratégia número 1: 

fazer o levantamento de artistas negros e negras de todos os acervos que a 

gente conhece aqui no Rio Grande do Sul – o MACRS de arte contemporânea, 

o do Carlão em Novo Hamburgo, Pelotas e todos aqueles que eu já tinha 

pesquisado – buscando encontrar produções de artistas negros e pedir 

emprestado. O transporte, poderíamos conseguir de alguma forma. Então essa 

foi a primeira estratégia que encontramos para driblar essa falta de verba. 

Lá pelas tantas, nós conseguimos uma parceria com o Sesc (Serviço 

Social do Comércio), que foi a residência. Funcionava da seguinte forma: temos 

verba para tantos artistas, a partir disso desenvolvemos a residência e fomos 

fazer uma pesquisa sobre artistas atuantes no Rio Grande do Sul. Começamos 

pelos mais próximos e aos poucos fomos expandindo. Fizemos uma relação, um 

recorte, pois eram vários e nosso limite era de 20 artistas. O Alisson, por 

exemplo, eu sabia que ele existia por que ele tem uma obra na Pinacoteca Aldo 

Locatelli. Eu, procurava ele no google, mas o blog era antigo, procurei no 

instagram e não achava de jeito nenhum, até que faltando pouco tempo para a 

abertura da exposição finalmente achei. Mais para frente a Sedac (Secretaria de 

Estado da Cultura do Rio Grande do Sul) ganhou uma verba do ministério da 

cultura e nós tivemos verba para mais artistas, então aqueles que não tinham 

entrado na residência, chamamos a partir dessa verba.  

Depois da exposição passaram a surgir novos nomes, fora os nomes que 

não entraram na exposição, e eu penso que a forma de chegar a esses artistas 



203 
 

podia ter sido outra, como por exemplo, por uma chamada pública. Hoje, se eu 

fizesse outra exposição, uma outra Presença negra, eu faria uma chamada 

pública, não faria uma seleção como nós fizemos. Claro, pesquisaria para saber 

quem está atuando no momento, para não ser surpreendida. As vezes a 

presença desses artistas não chega até nós, por não ocuparem os lugares ou 

por não saberem se projetar também. Por isso penso que uma chamada pública 

soa mais democrática. 

Cada vez que se pesquisava um artista ou uma artista, se buscava 

entender os motivos de suas produções, a seleção das obras foi nesse sentido 

também. Assim vai funcionando, tu estás vendo um trabalho e na hora lembras 

de um que dialoga perfeitamente. A gente imprimiu todas a imagens das obras 

que tínhamos levantado em acervos e colocamos encima da mesa, separando 

por tema para ver quem dialogava com quem. A partir das obras passamos a 

construir os três eixos principais e depois o eixo de arte futurismo. Em um 

segundo momento a ideia seria olhar para as obras, ver o que elas estavam 

dizendo, quem conversava com quem e o que elas traziam daquilo que 

estávamos pesquisando. A sociologia estava ali presente também: a 

interseccionalidade da Kimberle Crenshaw, o Epistemicídio da Sueli Carneiro, 

entre outros conceitos teóricos. 

 

5. Como se dá pra ti essa relação entre a pesquisa teórica, histórica e a 

pratica curatorial?  

 

Olhando para a história da arte a gente consegue identificar os 

apagamentos. O modernismo é um período que tem muito pano para a manga, 

tanto pela ausência e pela exclusão, quanto pela construção de um imaginário 

negativo sobre da população negra. Também pela possibilidade de pensar a 

história da arte de uma outra forma, incluindo artistas e narrativas que não 

estavam nesse grande universo que é o modernismo, colocando todos em pé de 

igualdade. A ideia é de que a partir do nosso referencial teórico faça sentido a 

narrativa que estamos defendendo ali: sim, existe um epistemicídio, um 

epistemicídio que é dos artistas, de sufocar, de não abrir espaço, que acaba 

matando. O trabalho de muitos não foi conhecido. 



204 
 

O Wilson Tibério, por exemplo, nós conseguimos um trabalho dele com 

um professor do nosso time. O que nós íamos usar que era da Pinacoteca Barão 

de Santo Ângelo, eles tinham emprestado para uns modernistas lá de São Paulo 

– para uma professora, Paula Ramos, que pediu a obra para uma exposição que 

estava fazendo –, e nós ficamos a ver navios. Então eu disse: “gente, não tem 

como fazer uma exposição do Presença Negra sem o Wilson Tibério. Não tem 

como por que ele é a representação máxima do epistemicidio, principalmente se 

tu for estudar a trajetória dele ou analisar as obras”. Inclusive, eu fui fazer uma 

viagem para Paris, um pouquinho antes da exposição, e eu encontrei uma 

pessoa que tem contato com a filha do Wilson Tibério lá em Paris. Depois disso 

eu fiquei enchendo muito o saco por que eu queria visitar ela, ver as obras, por 

que eu tinha esperança de trazer uma obra dele para o Brasil, no fim não 

aconteceu.  

Acabamos conseguindo esse trabalho através do professor Paulo Gomes, 

que fez uma narrativa, uma composição, que foi uma das mais bonitas da 

exposição. Era aquele eixo da Judith Bacci que é outro grande exemplo de 

epistemicídio nas artes: a mãe preta amamentando o filho branco, em volta dela 

o Wilson Tibério com a mãe preta amamentando seu próprio filho, e o trabalho 

do Paulo Ferreira que também entrou. Entrou quase no finalzinho por que eu 

tinha muita insegurança, o Paulo ainda estudava e eu me perguntava, “mas 

será?”. Contudo, existia algo muito forte no trabalho dele, então decidimos 

colocar.  

Conseguimos verba para remunerar os artistas – ainda que não fosse o 

valor ideal, nós conseguimos –, e ficou fantástico. Acho que um dos núcleos que 

mais rendeu foi esse da mãe preta por trazer a questão histórica. Para mim, o 

grande lance da exposição é esse, conseguir criar uma narrativa relacionada à 

estética curatorial, conseguir relacionar também a história produzindo 

conhecimento, um pensamento crítico. O que me encanta nas exposições é a 

possibilidade de contar essas histórias. Talvez isso seja um problema dentro 

desse sistema, por que eu gosto da história, da experiência da sociedade e das 

relações sociais. 

As vezes isso pode ser mal interpretado pelos nossos pares. Eu me vejo 

já entrando na outra pergunta. Sinto que não existe muito espaço para mim fora 

disso, fora dessa questão dos artistas negros e dos demais temas que são 



205 
 

importantes pra nós. Apesar de eu ter a capacidade de produzir coisas fora 

dessa temática, sinto que não tem muita abertura em outros campos para mim, 

falta inclusão – “A Izis a gente convida quando for um tema da negritude”, 

entendeu? –, que era também algo que queríamos combater na exposição, o 

essencialismo. Assim como em minha trajetória sempre tive que provar – e foi 

assim, de fato, desde a minha primeira exposição até hoje – que eu sabia o que 

estava fazendo, que podia fazer aquilo, eu vou ter que provar em algum 

momento que eu posso fazer uma exposição que não seja sobre isso. Isso não 

tem jeito, vai acontecer contigo também. 

Te prepara, a instituição pode ser uma coisa muito violenta as vezes, mas 

é necessário estar lá dentro. Eu digo: “pois é, vocês não sabem o custo que é”. 

Eu já estou começando a repensar, não sei se resisto muito mais tempo dentro 

da instituição. Eu fiz todo um portifólio, currículo, por que quero trilhar outro 

caminho, e em meu portifólio usei um temo de Stuart Hall, que a Grada Kilomba 

também traz – a Grada Kilomba também é parte do meu referencial, quase 

esqueci dela – em que ele diz “ser da margem e produzir de dentro da barriga 

da besta”, a barriga da besta seria a Inglaterra. Eu esqueci qual a origem do 

Stuart Hall, mas sendo de uma colônia inglesa, é inglês. Depois ele foi muito 

jovem para a Inglaterra para estudar, então ele fala sobre o peso que é tu ser da 

margem e produzir no centro, que é o que a gente faz, é o que eu estou fazendo. 

Eu sou da margem, corporalmente, geograficamente, por que moro na 

periferia, mas estou produzindo de dentro da barriga da besta, que é o centro, 

só que isso tem custo. A saúde mental, por exemplo, chega uma hora que tu 

precisas rever. Tu estás o tempo todo em embate e as pessoas as vezes acham 

que é exagero, como se fosse tudo muito dramático, mas é um embate 

constante. Primeiro por que tu estás sempre tendo que provar que tu és capaz, 

e depois por que nunca é como tu gostaria que fosse. Nós temos que defender 

que aquilo ali era importante. Tu estás sempre defendendo, defendendo, 

defendendo, mostrando que aquilo é importante, que aquilo tem relevância, que 

aquilo vai ter um retorno. Isso aconteceu no Otacílio, lembro daquela composição 

que fiz na parede, questionaram se precisava mesmo e eu respondi: precisa. No 

Presença Negra também, na sala de afro-futurismo: “mas precisa de uma sala 

de afro-futurismo?”, respondi: “sim, é importantíssimo. Afro-futurismo é um tema 



206 
 

importantíssimo dentro de uma arte que tu vas pensar a autoria negra, que é um 

viés observado por artistas desde a década de 1970”. E assim por diante. 

 

6. Tu achas que a Exposição Presença Negra é um dispositivo antirracista 

dentro da própria estrutura sistêmica da arte e além dele? Se sim, como? 

 

Então, eu pensei muito sobre essa pergunta. Ela foi pensada para ser um 

dispositivo antirracista que está partindo de dentro da instituição, mas não tanto. 

O que eu quero dizer? É uma autocrítica, mas ela não chega a fazer uma 

transformação estrutural interna. Ela teve um potencial, acredita-se, e isso 

aconteceu de fato para as pessoas que visitaram. Ela causou uma transformação 

no visitante. Eu acho que o Presença Negra foi um acontecimento muito mais 

para o público, que vem de fora, e um público que não estava acostumado a ir 

no museu. O museu, ele não oferece algo que grande parte da população se 

identifique, então apenas uma parte frequenta. 

A exposição aconteceu e recebeu um público muito maior do que o 

MARGS costuma receber fora de época de Bienal e sem ajuda da imprensa, por 

que uma pessoa ia e dizia para outra, que dizia para outra, e uma galera 

começou a ir – de pessoas pretas, de pessoas periféricas, diferentes pessoas. 

O Zero Hora fez uma matéria que não era sobre o Presença, era sobre artistas 

mulheres negras, e, como essas artistas mulheres negras estavam no Presença, 

citaram, mas a matéria não era sobre. O Jornal do Almoço que geralmente pauta 

exposições e alguns acontecimentos culturais, nem um piu. Entramos em 

contato com o Diário Gaúcho também, com o intuito de divulgar, para que as 

professoras levassem seus alunos, e ninguém pautou. No fim, foi um sucesso 

por que foi no boca-a-boca, e isso foi muito legal, foi fantástico.  

Então essa transformação aconteceu, mas foi de dentro para fora. Foi 

gratificante, fiquei satisfeita. A exposição teve seus problemas, mas acho que 

ela cumpriu sua função, ela realizou esse grande debate que a gente queria, 

essa reflexão. Isso aconteceu de fato, começaram a falar sobre isso. Mesmo que 

não internamente, estruturalmente, aconteceu do lado de fora. A estrutura do 

museu continua a mesma, embranquecida, e as narrativas voltaram a ser as 

mesmas narrativas de sempre, mas naquele momento aconteceu, houve uma 

reflexão. Algumas pessoas foram tocadas de alguma maneira e aquilo vai 



207 
 

reverberar em algum momento da sua vida, para alunos pretos e pretas com 

problema de autoestima, sofrendo bullying, ou até crianças brancas que fazem 

bullying. A gente falava diretamente sobre isso no eixo em que tinha muitas 

apresentações sobre racismo, a gente falava sobre a questão do cabelo, de 

como é violento dizer que a colega tem cabelo de bombril etc. Então são micro 

revoluções. 

 

7. Como tu percebes e vivencias as relações raciais no sistema brasileiro da 

arte na contemporaneidade a partir do teu corpo - negro e feminino – quando 

circulas por estes espaços? 

 

Minha questão é mais no estar presente, dentro, como falei antes. Quanto 

ao “sistema brasileiro”, eu não tenho esse alcance. A gente estuda daqui, sabe 

como funciona o sistema, mas eu não consegui sair do estado ainda. De modo 

geral, é aquela coisa da falta de identificação, falta de pertencimento. É como 

entrar em um cubo branco e ver que nada faz muito sentido, são poucas coisas 

que me chamam atenção. 

Contudo, tenho percebido algo e tenho gostado muito. Percebo que existe 

uma nova geração de estudantes e agentes do sistema que não quer mais o 

velho, que não quer mais o antigo, o conservador, o tradicional. É muito legal 

encontrar essas pessoas por que as ideias também vão se encontrando e com 

isso vamos querendo criar, fazer, acontecer, e aos poucos – talvez seja um 

pouco de ingenuidade – a gente vai transformando. Com a experiência de um 

mês dando aula na universidade, eu sinto isso. Os alunos que estão ali, estão ali 

por que querem algum tipo de transformação, e isso é muito maravilhoso, é 

gigante.  

Então penso que a gente vai ter mudanças significativas. As pessoas 

estão pensando de outra forma, estão pensando fora da caixa. Eu acho 

interessante esse circular nesses espaços, pois tem uma nova geração que está 

querendo fazer diferente. O dia em que meu filho se interessar em ir no museu 

e gostar do que está lá dentro, eu acho que a gente estará, de fato, indo rumo a 

essa mudança. Ele é como meu termômetro, por que ele não gosta. Ele foi no 

Presença Negra, mas só. De resto ele não curte, não se identifica. E tem que 



208 
 

pensar nisso, em como dialogar com todos, não só com uma parte. Espero ter 

conseguido responder claramente. 

 

8. Da tua perspectiva, como a comunidade local reagiu às questões elencadas na 

mostra? 

 

Sobre isso já falamos um pouco. Acho que houve uma conexão, uma 

visão, uma reflexão. Nesse sentido, a exposição foi muito feliz, arrebatou todo 

mundo que passou por ali – obviamente as pessoas de mente aberta, que 

estavam abertas para discutir o que estava exposto ali. Acho que “aconteceu”, 

como diz o meu filho, entregamos tudo o que prometemos. Fui muito curioso 

depois, quando conversávamos sobre a exposição; eu disse: “agora já plantei 

minha árvore, posso fazer outra coisa”, então o Igor Simões me olhou e disse: 

“mas bem capaz, não plantaste uma árvore, plantaste um arbusto, a árvore tu 

vás plantar mais tarde. Vás seguir sim, o que plantaste agora foi apenas um 

arbusto”. 

 

IGOR SIMÕES 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS) 

 

SIMÕES. I. Igor Simões. Depoimento online [jun. 2023]. Entrevistador: Alan 

Caetano Candido. Pelotas: Universidade Federal de Pelotas, 2023. 4 

arquivos .mp3 (17min e 58s). Entrevista concedida para dissertação de 

mestrado sobre questões de negritude nas artes visuais. 

 

1. Podemos começar esta conversa contigo me contando um pouco de tua 

trajetória, e, sobretudo, de quando tu percebeste a relevância de falarmos sobre 

as questões raciais na arte brasileira? 

 

É sempre difícil falar dessa trajetória por que as coisas vão acontecendo 

e só quando a gente tem que falar delas, elas parecem fazer algum sentido, mas 

é um sentido que elas sempre fazem depois. Enfim, eu sou formado em Artes 

Visuais em Pelotas, na UFPel. Fiz mestrado em Educação na mesma instituição 

e desde muito cedo já trabalhava com arte, primeiramente com teatro. Eu tinha 



209 
 

feito Filosofia antes, por dois anos e meio, e quando eu troco de curso, para artes 

visuais, durante a graduação me aproximo da História da Arte. Eu tinha uma 

grande, grande, grandissíssima orientadora que foi a professora Eliana Nunes – 

já falecida –, que viria pesquisar a pesquisar a arte afro-brasileira, mas esse não 

era meu foco naquele momento.  

Alguns meses depois de formado, eu entro na Universidade Federal de 

Pelotas, nas artes visuais, como professor substituto, quatro ou cinco meses 

depois da minha formatura. Eu fico com as disciplinas de História, Teoria e 

Crítica da Arte e ao mesmo tempo com algumas disciplinas de Educação – a 

grande maioria eram disciplinas de História da Arte – e a História da Arte passa 

a ocupar cada vez mais esse espaço enorme na minha vida. Mesmo tendo feito 

o mestrado em Educação, minha pesquisa era sobre gênero e imagem, desde 

imagens do cotidiano à imagens da História da Arte Ocidental, naquele 

momento.  

Viro professor concursado da Universidade Estadual do Rio Grande do 

Sul (UERGS) em 2011, e, em 2014, entro no doutorado em Artes Visuais, na 

linha de História, Teoria, Crítica da Arte. Eu entro no doutorado interessado em 

pensar escritas da História da Arte. Do que isso é resultado? Isso é resultado de 

estar já a alguns anos trabalhando com a disciplina e me ver constantemente 

tendo que fazer adições a todo um campo de pensamento artístico que 

bibliografias importantes não estavam presentes nas disciplinas com as quais eu 

operava. Então, antes do doutorado eu tive uma pesquisa que queria pensar 

quais eram as bibliografias principais adotadas nas cadeiras de História da Arte 

dos cursos de arte no Brasil. O resultado é aquele que todos nós conhecemos: 

Argan, Gombrich, Hauser e companhia limitada.  

Enfim, esses eram também os livros que eu constantemente tinha de fazer 

acordos, por que muitas coisas que eu queria falar não cabiam ali dentro. Daí 

vem um dos lugares mais importantes que eu tenho hoje para pensar, que é: 

muitas vezes – não sempre, mas muitas vezes – se tanta coisa não cabe dentro 

da palavra arte, é por que existe um problema com a palavra e não com as 

coisas. Então, talvez essa era a questão. Eu tinha, quando entrei no doutorado, 

uma questão geral que era pensar escritas da história da arte, pensar o espaço 

expositivo, e olhar para esse espaço expositivo a partir da teoria da montagem 

fílmica do Eisenstein – que era pensar cada fragmento que está no espaço 



210 
 

expositivo como o fragmento que leva uma montagem, de uma narrativa, que se 

constitui ali, naquele lugar, no lugar da exposição. 

Eu estava no final do primeiro ano de doutorado com uma bolsa para fazer 

o doutorado sanduiche em Portugal, na Universidade Nova de Lisboa, mas cada 

vez mais foi se tornando urgente para mim, discutir a mim e aos meus. Eu já 

tinha uma aproximação com essas questões, mas minha presença quase que 

única como corpo negro nos eventos de pós graduação, nas edições da ANPAP, 

nos encontros nacionais e internacionais de História da arte, foi me causando 

uma angustia cada vez maior. Decido, então, olhar para exposições de artistas 

negros. Daí vem minha tese de doutorado, em que vou olhar para exposições 

históricas e vou analisar mais detidamente duas exposições, que são: a 

exposição Territórios: artistas negros no acervo da Pinacoteca, que acontece 

entre o final de 2015 e o início de 2016, e ao mesmo tempo, cometer a loucura 

de falar de uma exposição que estava aberta enquanto eu escrevia a tese, que 

foi Histórias afro-atlânticas – que não era uma exposição só de artistas negros, 

mas que era uma exposição sobre as experiências da diáspora – e isso me faz 

estar ainda mais dentro dessa discussão.  

Eu estou fazendo perguntas em todos os cantos, pedindo uma lista de dez 

curadores negros, faço uma postagem dentro dessas perguntas todas que eu 

espalhava para todo mundo nas redes sociais, e, recebo uma mensagem inbox 

da Rosana Paulino, nada mais, nada menos – não me pergunte como ela chega 

lá. Na mensagem ela se dizia interessada pela minha discussão, mas que não 

queria saber de postagem, queria saber de texto, de evento acadêmico. Eu faço 

um convite para que ela estar em Porto alegre, organizo junto da universidade 

estadual e do Museu de Arte do Rio Grande do Sul (MARGS) um evento que se 

chama Vozes Negras no Cubo Branco, que acabou vindo a ser o subtítulo da 

minha tese. O evento conta com a presença de Rosana Paulino, Renata 

Bittencourt e do professor José Rivair Macedo. Então, aquela era a primeira vez 

que uma discussão sobre a presença negra nas artes visuais do Brasil, no Rio 

Grande do Sul, acontecia no centro da principal sala do Museu de Arte do Rio 

Grande do Sul. 

Isso também vai me aproximando cada vez mais dessas questões. Eu vou 

estabelecendo relações com artistas, curadores, etc, em 2018 sou convidado 

para estar na curadoria da Bienal do Mercosul, entrando, já, com um approach 



211 
 

(do inglês, aproximação). O convite da curadora Andrea Giunta, curadora 

argentina da época, vem a partir do contato dela com esse evento, com o Vozes 

Negras no Cubo Branco e com os textos que foram produzidos ali, e que foram 

publicados no Brasil e na França. Desde lá estou trabalhando com essas 

questões que hoje são as questões que movem todo meu projeto intelectual, 

mesmo dentro das suas limitações. 

 

2. Quais referenciais contribuem com tua pesquisa? 

 

Para falar de referências eu preciso necessariamente fazer uma 

consideração. Tem uma entrevista do Achille Mbembe – uma das minhas 

principais referências é o Achille Mbembe, principalmente em A crítica da razão 

negra (2017) – chamada O fardo da raça (2018) em que ele diz que os arquivos 

da Europa também nos pertence. Então, obviamente, com minha formação, as 

minhas primeira referencias eram referencias europeias, eram referências da 

História da Arte europeia. Os textos de História da Arte, tanto os mais antigos – 

quando eu digo antigos, estou dizendo inclusive o do Vasari, que é considerado 

a primeira publicação desses mil nascimentos e mortes da História da Arte 

(1550) – quanto os historiadores mais contemporâneos, como Danto, 

principalmente o Hans Belting – não só nos seus livros, mas também no trabalho 

que ele vai desenvolver na Alemanha – e outros historiadores e teóricos da arte 

que eram brancos.  

A Claire Bishop, a discussão de modernismo trazida pelo Andreas 

Ruyssen, que é uma relação entre modernismo enquanto memória e 

modernismos múltiplos, é algo muito presente que me ajudou também a olhar 

para a arte brasileira. E, é claro que na minha área específica, com a qual eu 

atuo, como eu já disse: os textos de Achille Mbembe, os textos do Abdias do 

Nascimento quando ele trata da arte brasileira, os textos da Rosana Paulino. 

Textos que seriam teoricamente de outras áreas inclusive – como os escritos de 

Beatriz Nascimento, de Lélia Gonzales – foram se tornando grandes referenciais 

para mim, se tornando cada vez mais presentes. Mas por exemplo, se tu leres 

minha tese de doutorado, ao mesmo tempo que tenho todos esses autores 

negros, eu também vou pensar esse contemporâneo a partir da existência negra, 



212 
 

discutindo também com as noções de O que é contemporâneo? (2009), de 

Agamben.  

Minha tese tem algumas citações de Walter Benjamin, e ao mesmo tempo 

tem Kabengele Munanga, ao mesmo tempo tinha textos recentes escritos pelo 

meu colega Hélio Menezes, tinha textos escritos pela Renata Felinto. Então 

seguinte, eu comecei essa resposta pela questão do Achille Mbembe por que eu 

costumo lançar mão, do ponto de vista de referências, das coisas que me 

interessam estudar para poder pensar as coisas que estou pensando, e poder 

dizer as coisas que quero dizer. Por exemplo, recentemente tenho me dedicado 

a pensar elementos que constituem a ideia de que a história da arte canônica 

brasileira é na verdade a história da arte branco brasileira. Para isso, além das 

minhas referências de arte afro-brasileira, eu também fui olhar para os estudos 

da branquitude e eu não começo pelo Lourenço Cardoso que é um autor negro, 

eu começo esses estudos pelo trabalho da Lia Vainer Schucman, para depois 

chegar no Lourenço Cardoso. 

Da mesma maneira, com todas as contradições que isso possa trazer, 

todo meu letramento teórico do ponto de vista dos estudos de raça veio também 

dos textos da Lilia Schwarcz, como por exemplo, O espetáculo das raças (1993). 

E, sem dúvida alguma, na minha atuação como curador minha principal 

referência é o Emanoel Araújo, principalmente o trabalho dele na curadoria de A 

mão afro-brasileira, essa exposição de 1988 que em minha leitura mudou a 

maneira que vínhamos discutindo o que era a arte afro-brasileira e aponta para 

algumas decisões, definições mais precisas. Os trabalhos dele a frente do Museu 

Afro Brasil, na própria Pinacoteca foram também muito importantes. Negro de 

corpo e alma, uma exposição feita por ele nos anos 2000, na mostra do 

redescobrimento, para mim também serviu como referência, por que eu também 

tenho interesse pelas representações negras. Então, minhas referências vêm 

disso, elas são muito próximas das minhas diferentes caminhadas e eu não 

costumo abrir mão de nenhuma delas. 

 

3. Sobre a exposição Presença Negra, tu podes falar de como ela foi 

concebida e desenvolvida por ti, Igor Simões e Caroline Ferreira a partir do 

programa do MARGS? Como foi realizada a revisão crítica do acervo?  

 



213 
 

Aqui, eu faria uma correção. Presença Negra foi curada por mim, junto 

com a Izis Abreu – à época curadora do Museu de Arte do Rio grande do Sul – 

com assistência de curadoria da Caroline Ferreira – que à época trabalhava no 

museu, além de ser minha orientanda de iniciação científica na universidade 

estadual. Bom, no início da minha pesquisa de doutorado eu ia olhar, pensar 

essas questões de montagem, a partir de exposições do MARGS. Para que isso 

acontecesse, eu fiz um levantamento muito grande de todas as exposições que 

tinham acontecido no museu entre 2002 e 2017. Uma das coisas que me 

chamava atenção, foi o número de exposições dedicadas às presenças alemãs 

e italianas na cultura do Rio Grande do Sul, e a completa ausência de grandes 

exposições que falassem sobre a presença negra.  

Algum tempo depois, a Izis Abreu começa também uma pesquisa no 

acervo museu pensando recortes de raça, tanto em termos de autoria, quanto 

de representações negras no acervo do museu. Eu acho que Presença Negra 

vem dessas duas pesquisas que se reúnem na expectativa de firmar a presença 

negra como fundante da história no Rio Grande do Sul, e, obviamente, da história 

da arte produzida aqui. Então a exposição vem a partir da junção desses dois 

projetos, de um diálogo, de negociações das mais diferentes ordens com o 

próprio Museu de Arte do Rio Grande do Sul, museu que nos era e nos é muito 

caro.  

Talvez uma das coisas mais marcantes que essa exposição deixa, além 

de reunir todos aqueles artistas, é que ela não só contava com os artistas negros 

presentes no museu – que não era um grande número – como ela também reunia 

produções de outros artistas negros que estavam em coleções privadas e etc, 

para apresentar esse panorama da presença negra não só no acervo do museu, 

mas na arte do Rio Grande do Sul em diferentes épocas. A gente tinha desde 

uma escultura que acreditamos ser do século XVIII até trabalhos de artista muito 

jovens, contemporâneos. Uma das principais questões dessa exposição, é que 

foi uma exposição feita por negros, para negros.  

A abertura foi um momento muito marcante. Eu particularmente, ainda 

não havia visto o Museu de Arte do Rio Grande do Sul lotado, tomado de pessoas 

negras. Eu nunca tinha visto uma abertura de exposição com tanta gente, e com 

gente preta ocupando aquele lugar, se vendo representada naquele lugar, se 

identificando com aquele lugar. Eu costumo dizer que, historicamente, as 



214 
 

pessoas vão ao museu para ver a si e sua história. Isso deveria ser óbvio, mas 

essa instituição durante muito tempo mostrou a história da branquitude e, 

consequentemente, o que sempre esteve dentro do museu era uma imensa 

maioria branca. Ora, quando invertemos isso e trazemos para dentro do espaço 

expositivo o pensamento negro de uma maneira geral, as pessoas negras 

entram por que se identificam. Não é fácil entrar em um museu, a própria 

arquitetura do museu impõe algumas interdições, mas é preciso criar fissuras 

nessa estrutura. 

 

4. Quais critérios foram adotados para seleção de obras e artistas? Como 

vocês fizeram o levantamento destes artistas? 

 

Nós partimos do acervo do museu, tanto das suas presenças quanto das 

suas ausências. A gente, além disso, teve em parceria com Sesc uma residência 

para artistas negros de onde saíram também alguns trabalhos que estão na 

exposição e outros. A gente também fez pesquisas, tanto em coleções privadas 

quanto em públicas, e esses artistas reunidos são os artistas que estão na 

exposição.  

 

 

MAURÍCIO BITTENCOURT 

Universidade Federal de Pelotas (UFPel) 

 

BITTENCOURT, Maurício. Depoimento online [dez. 2023]. Entrevistador: 

Alan Caetano Candido. Pelotas: Universidade Federal de Pelotas, 2023. 

Mensagem escrita, Whatsapp. Entrevista concedida para dissertação de 

mestrado sobre questões de negritude nas artes visuais. 

 

1. Podemos começar esta conversa contigo me contando um pouco da tua 

trajetória enquanto artista e pesquisador. 

 

Bom eu sempre gostei de artes no geral, mas foi quando eu comecei o 

bacharel em artes visuais na UNESC que eu aprendi sobre arte contemporânea 

e fiquei super interessado nas possibilidades de ver o mundo e criar sobre ele. 



215 
 

Ao fim da graduação eu e mais duas colegas formamos um coletivo chamado 

Laborativo, para produzirmos trabalhos que pensassem arte urbana, 

colaboração e assuntos afim que nos interessassem. Com o coletivo também 

produzimos alguns eventos em Criciúma-SC como a Semana de Ocupação 

urbana, que teve 3 edições e vários artistas participando e ocupando a cidade.  

Após isso eu fiz duas especializações Lato Sensu também na UNESC, 

uma em Educação estética voltado mais pra educação e outra em Poéticas 

Visuais focado na produção artística, essa que me ajudou muito a aprofundar as 

discussões sobre criação artística, então com o Mestrado em Artes Visuais na 

UFPEL veio a parte de se dedicar mais a pesquisa. Junto com o encerramento 

das atividades do coletivo e eu me entendendo como artista que produz sozinho 

também. E nesse exercício de olhar pra minha trajetória é que percebi que além 

da colaboração e da arte urbana os trabalhos que produzi tinham em comum os 

usos da palavra (seja falada ou escrita) como possibilidade de alargamento do 

campo das artes visuais e também da inspiração na arte conceitual pra pensar 

trabalhos que se ativam através da leitura, e também perceber a leitura como um 

gesto mínimo de participação.  

 

2. No que consiste teu trabalho, alguma coisa faltou aqui (2022)? Poderias falar 

um pouco sobre? 

 

Para além do texto que eu te mandei sobre o que é o trabalho, eu nunca 

consigo falar tudo que daria pra falar com esse trabalho. Ao mesmo tempo que 

ele pode parecer generalista porque se adapta a qualquer lugar e se relaciona 

com cada um de maneira diferente, ele também é bem site-specific. Dependendo 

do local que ele é aplicado ele cria novos sentidos: Seja na página de um livro, 

na rua, numa exposição individual (com trabalhos sobre a palavra, como já fiz), 

ou coletiva (ao lado de trabalhos bem visuais e sobre múltiplos assuntos, como 

a exposição “Uma parte do todo” (2022). Ele mantém características diferentes 

por se relacionar com o ambiente que está ao redor, meio como a lógica da arte 

urbana de não ignorar o espaço ao redor e aplicar-se a um contexto de vida – 

seja apresentado como adesivo ou como pequenos e grandes cartazes na rua, 

são muitas as possibilidades.  



216 
 

Ele surge comigo pensando qual é a lógica de uma intervenção urbana, 

que eu concluo como algo que se adiciona ao espaço afim de criar uma 

discussão, um desvio, um rompimento, uma parada, um respiro. Algo que 

desperte o olhar anestesiado do cotidiano, que interrompa a linearidade dos 

acontecimentos. Como uma possibilidade a isso, eu crio uma intervenção que 

não adiciona ao espaço, mas sim retira, metaforicamente, ao anunciar a falta. 

 Com isso o trabalho vem tornar visível (e legível) que em cada escolha 

existe uma ausência, em cada presença existe uma falta. O gesto de se dar 

conta das faltas, se aproxima com o gesto do artista, que pra mim é perceber as 

fissuras da realidade, perceber tudo que o que vemos como palpável é um pouco 

ficção (e, portanto, moldado e moldável). Perceber a fragilidade do que é visto, 

do que é dito, do que é lido, do que é presente e dar vazão para o que está 

faltando: para as ausências. Também me interessa essa possibilidade de outra 

pessoa interpretar e me ajudar a responder o que faltou.  

 

 

PAULO FERREIRA  

Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS) 

 

FERREIRA, Paulo. Depoimento online [dez. 2023]. Entrevistador: Alan 

Caetano Candido. Pelotas: Universidade Federal de Pelotas, 2023. 4 

arquivos .mp3 (17min e 07s). Entrevista concedida para dissertação de 

mestrado sobre questões de negritude nas artes visuais. 

 

1. Podemos começar esta conversa contigo me contando um pouco de tua 

trajetória, e, sobretudo, de quando tu percebeste a relevância de falarmos sobre 

as questões raciais na arte brasileira? 

 

Então, para responder a primeira pergunta, eu sou natural de São Paulo, 

meus pais são migrantes baianos, e isso é uma coisa que posteriormente eu 

entendo como fundamental para minha construção e para o modo como eu vejo 

o mundo. Eu cresci em uma região muito nordestina da cidade de São Paulo, 

por conta de toda a história da migração nordestina, o trabalho e o 

desenvolvimento de São Paulo no século passado. Eu fui uma criança muito 



217 
 

criativa, adorava desenhar, criar histórias, manipular coisas, objetos, bichos, 

animais, e isso foi me aproximando das artes, da escrita, da literatura. Na escola 

também foi sempre isso. Uma coisa que os professores chamavam minha 

atenção, era a questão da criatividade e do meu gosto pelas artes. Então, 

quando fiz vestibular eu não tinha muitas dúvidas em relação a ter algum futuro 

na área das artes ou da cultura. Eu tinha algumas dúvidas sobre letras e artes, 

mas foi fácil decidir que eu queria seguir no caminho das artes. 

O fato de eu ter vindo de uma região extremamente nordestina e diversa, 

de uma família miscigenada por parte de pai e negra retinta por parte de mãe, 

me causa um choque, por que ainda que eu tenha vivido em espaços brancos, 

na maioria deles também tinha uma quantidade de pessoas negras muito 

grande. A universidade também não era um espaço igualitário, então foi um 

choque. Esse choque, somado ao fato de que desde adolescência eu já vinha 

identificando questões que eu estava desenvolvendo na escola, com discussão 

sobre Arte Africana, História da África, por que eu tive privilégio de ter uma 

professora que nos ensinou isso na aula de História e uma professora em Artes 

no fundamental que fez esse trabalho. Então eu já fui para a universidade com 

o foco voltado para pesquisas na área de Arte Africana e Arte Afro-brasileira, 

mas, chegando lá, me deparei com um movimento bastante sozinho.  

Pelo menos quando eu comecei a fazer o curso, em 2017, eu sentia que 

era um movimento solitário, e que apenas alguns estudantes queriam levantar 

essa discussão. Ainda sinto que muitas vezes é assim, são pessoas, por vezes 

sozinhas, que tentam levar o movimento a frente. E essa questão de “quando eu 

senti que era relevante”, eu acredito que tenha sido na adolescência. Eu já tinha 

um olhar voltado para isso, por que eu já frequentava museus afros em São 

Paulo, casas de cultura negra em Jabaquara. Então eu já tinha um olhar voltada 

para a Arte e Cultura Africana e Afro-brasileira. 

 

2. No que consiste teu trabalho, Minha primeira casa foi o ventre de uma 

mulher negra (2022)? Poderias falar um pouco sobre? 

 

Esse trabalho nasce quando estou fazendo meu tcc, eu estou em 

isolamento social e escrevendo sobre minha relação com minha mãe, contando 

parte da nossa história, mas relacionando com várias representações da 



218 
 

maternidade negra na História da Arte Brasileira, e representações da mulher e 

da família negra. Como o recorte é da mãe e do filho – por que a discussão que 

eu faço é sobre mulheres negras serem colocadas na condição de empregadas 

domésticas que cuidam dos filhos e das famílias de mulheres brancas de classe 

social superior, sem poder cuidar dos próprios –, eu faço esse desenho como 

forma de devolver a maternidade para essas mulheres.  

Também penso em quem sabe, construir uma imagem que trouxesse 

leveza, delicadeza e afeto, e que essa mulher pudesse ser poderosa, plena, e 

ao mesmo tempo exercer a maternidade, por que até isso é um direito bastante 

limitado a essas mulheres. Como eu venho de uma família em que quase todas 

as mulheres são ou foram empregadas domésticas, esse trabalho nasce desse 

contexto; nasce desse contexto de tentar devolver uma dignidade roubada. 

Inclusive, no meu TCC, eu observo como várias e várias imagens da História da 

Arte criam um discurso de que a mulher negra deve cuidar da criança branca. 

 

3. Tu achas que a Exposição Presença Negra é um dispositivo antirracista 

dentro da própria estrutura sistêmica da arte e além dele? Se sim, como? 

 

Acredito que Presença Negra seja um dispositivo dentro de uma estrutura 

racista, mas entendo que não é suficiente. Compreendo também que ele foi um 

dispositivo que se destacou para além da instituição, por que eu recebi 

mensagens de estudantes de escolas públicas de Porto Alegre que me 

conheceram através da exposição, de visitas com professores. Minha obra foi 

apresentada por alunos em escolas, então eu vejo que meu trabalho chegou em 

outros lugares, por meio desse dispositivo antirracista. Mas o que me preocupa, 

é que se criou a ilusão de que exposições feitas sob a temática negra 

simplesmente vão resolver alguma coisa, mas não vão. 

 Eu não tenho a crença de que museus estão deixando de ser racistas, 

por que a regra, para mim, observando as exposições que vêm sendo 

organizadas, é que a maioria masculina e branca siga dominando esses 

espaços. Muitos artistas negros mais velhos não tiveram oportunidade por que 

as portas sempre estiveram fechadas, e eu não acredito que essas pessoas que 

ocupam a tanto tempo esses lugares, vão ceder de bom grado. Então eu fiquei 

muito feliz com a realização da exposição, mas entendo que precisar ser um 



219 
 

movimento constante. Não é só fazer uma exposição de artistas negros, para 

falar quem são esses artistas negros – embora isso seja importante –, é 

necessário que esses artistas ocupem muitas outras exposições.  

Se forem fazer uma exposição sobre abstração, chamem artistas negros. 

Se forem fazer uma exposição sobre desenho, sobre fotografia, também. Enfim, 

acho importante ressaltar que acredito nos dispositivos antirracistas, mas que 

temos que ser bastante cautelosos quando pensamos sobre isso. Não podemos 

criar a ideia de que os museus vão combater o racismo, ou que essas ações vão 

acabar com o racismo. Para que isso seja possível, elas precisam ser 

constantes. O capitalismo já utiliza a estratégia de usar pautas sociais como a 

reivindicação de direitos para amenizar situações, e não é isso que nós artistas 

negros estamos comunicando. 

 

4. No que tange tua condição enquanto artista expositor, Presença Negra 

exerceu algum tipo de impacto sobre a valorização dos teus trabalhos e do teu 

percurso artístico como um todo? 

 

Ter participado de Presença negra me abriu outras portas e mudou a 

percepção das pessoas sobre mim, até por que eu sou um artista jovem. Eu tinha 

24 anos quando eles selecionaram meu trabalho, e eu o quanto isso é raro, o 

quanto isso é difícil, um artista negro, jovem, de periferia, da comunidade LGBT, 

participar de uma exposição gigante como essa, no principal museu do Rio 

Grande do Sul. Foi estranho entender que eu realmente tinha sido selecionado, 

confesso que fiquei um pouco desconfiado, se era real aquele convite, mas 

quando vi que tinha dado tudo certo fiquei muito feliz. Percebi como é raro, como 

demorou para isso acontecer e como nós éramos poucos em relação a maioria 

branca naquele museu. O número aumentou bastante por conta das obras que 

foram adquiridas, a minha foi uma delas, inclusive. Tudo isso me colocou em 

outro lugar profissional e de reflexão sobre minha própria condição de artista.  

Como jovem, artista, independente, no interior do Rio Grande do Sul – na 

época, eu estava estudando em Rio Grande, RS – eu não tinha muita 

expectativa, tinha expectativa de voltar para São Paulo ou ir para Porto alegre e 

esperar as coisas acontecerem. Não eram muitas as oportunidades oferecidas 

em Rio Grande, eu percebi que não tinha muito apoio. Quando recebi a 



220 
 

mensagem de que havia sido selecionado, foi um coque, por que eu ainda estava 

na graduação, escrevendo meu TCC. Parte do meu TCC era sobre o caderno 

onde estava Mãe amamentando menino branco, e a obra estava exposta no 

museu, então era muito louco. 

Durante meu TCC, eu escrevo no capítulo que fala das mães pretas, sobre 

como essa obra compõe o acervo do museu, citando que ela participa de 

Presença Negra com curadoria de Izis Abreu, Igor Simões e Carolina Ferreira. 

Era muito estranho escrever um TCC, incluindo nele uma obra que está sendo 

exposta em um museu, por que para nós que somos artista negros, este parece, 

e é, um lugar difícil de ser acessado. Fiquei um pouco sem saber o que fazer, 

mas fui muito feliz e percebi um olhar diferente por parte das pessoas após a 

realização da exposição. Foi o maior divisor de águas da minha carreira 

enquanto artista. 

O trabalho no colo de Oxum também foi adquirido pelo MARGS, já esteve 

em outra exposição – Acervo em Movimento, MARGS, 2023 – junto de outros 

artistas que admiro muito, como Denilson Baniwa, Tomie Ohtake, Claudia Paim. 

Então foi muito forte. O Zé Darci também, é uma inspiração para mim, um colega 

que estou sempre encontrando por aí, e em minha opinião, ele é uma grande 

referência a ser estudada e valorizada. E eu acho que é isso.  

Apesar de todas as contradições e problemas, sinto que Presença Negra 

foi incrível. Quando falo das contradições me refiro ao museu em si, às questões 

históricas ali implicadas, mas foi uma grande oportunidade, nunca vou esquecer. 

Espero receber outros convites, pois depois deste, não recebi outros, mas 

acredito que tenho muito tempo ainda. Eu sei que o caminho para artistas negros 

é mais difícil, mas eu acho que em coletivos, aos poucos, estamos criando essas 

fissuras. Inclusive, essa exposição em si é uma fissura criada por uma curadora 

e pesquisadora negra, que é a Izis Abreu, uma pessoa maravilhosa que admiro. 


