
0 
 

 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃOUNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO  

PPGE- PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A NOÇÃO DE SUJEITO DE SOCIABILIDADE EM GEORGE 

HERBERT MEAD: CONTRIBUIÇÕES PARA UMA RELEITURA 

ÉTNICO-CULTURAL DO CONTEXTO EDUCACIONAL 

BRASILEIRO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pelotas 

 2021 

 

 

 



1 
 

MARIBEL DA ROSA ANDRADE 

 

 

 

 

 

 

 

 

A NOÇÃO DE SUJEITO DE SOCIABILIDADE EM GEORGE 

HERBERT MEAD: CONTRIBUIÇÕES PARA UMA RELEITURA 

ÉTNICO-CULTURAL DO CONTEXTO EDUCACIONAL 

BRASILEIRO 

  

 

 

 

Tese apresentada como requisito parcial para 

obtenção do título de Doutora pelo Programa de 

Pós-Graduação em Educação da Universidade 

Federal de Pelotas. 

Linha de Pesquisa: Filosofia e História da 

Educação 
Orientador: Prof. Dr. Jovino Pizzi 

 
 

 

 

 

 

Pelotas 

2021 

 

 

 

 

 

 



2 
 

 



3 
 

MARIBEL DA ROSA ANDRADE 

 

 

 

 

 

A NOÇÃO DE SUJEITO DE SOCIABILIDADE EM GEORGE 

HERBERT MEAD: CONTRIBUIÇÕES PARA UMA RELEITURA 

ÉTNICO-CULTURAL DO CONTEXTO EDUCACIONAL 

BRASILEIRO 

 

 

 
Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em Educação 

da Universidade Federal de Pelotas, para obtenção do título de 

Doutora em Educação. 

 
 
 
 
Aprovada em: _______de____________________de_________. 

 

BANCA EXAMINADORA: 

         _____________________________________ 

Profa. Dra. Patrícia Weiduschadt – UFPel/RS 
 

         ________________________________________ 
         Prof. Dr. Renato Ferreira de Souza – UFLA/MG 

         _______________________________________________ 
         Prof. Dr. Clóvis Ricardo Montenegro de Lima – IBITC/RJ 
                              _____________________________________________ 
                              Prof. Dr. Ricardo Salas Astraín - Universidade Católica de          
         Temuco/Chile 

         ______________________________________ 
      Prof. Dr. Jovino Pizzi – UFPel/RS (Orientador) 

 

 

 

 



4 
 

DEDICATÓRIA 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para as minhas avós: 
 

ANA CERLINDA BRUM DE ANDRADE 
Exemplo de humildade e solidariedade 
(In Memorian) 
 

ALICE BELASQUEM DA ROSA 
Exemplo de amor a sua “gente” 

(In Memorian) 

 



5 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Agradeço: 
Aos meus pais, Adão e Maria Andrade, pela vida; 

Ao meu filho Pedro pela “parceria” no difícil trajeto 

percorrido; 
As minhas filhas Caroline e Andressa, por acreditarem que eu 

seria capaz; 
Aos meus netos Felipe e Theo por serem o meu 

“encantamento”. 
Ao Prof. Jovino Pizzi, pelas orientações ao longo desses anos, 

por compartilhar comigo seus conhecimentos, pelas 

proveitosas discussões em sala de aula e pelo apoio 

incondicional, na minha trajetória acadêmica; 
Aos professores (a) que compõem a banca, por terem tão 

gentilmente, aceitado o convite; 

Aos demais que, de um modo ou outro, torcem por mim. 

 

 

 

 

 



6 
 

EPÍGRAFE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Assumir-se como ser social e histórico, como ser pensante, 

comunicante, transformador, criador, realizador de sonhos, 

capaz de ter raiva porque capaz de amar. Assumir-se como 

sujeito porque capaz de reconhecer-se como objeto. A 

assunção de nós mesmos não significa a exclusão dos outros. 

É a ‘outredade’ do não ‘não eu’, ou do tu, que me faz assumir 

a radicalidade do meu eu. 
                                 (Paulo Freire) 

 
 

 

 

 



7 
 

RESUMO 

 

 

A presente tese intitulada “A noção de sujeito de sociabilidade em George Herbert Mead: 

contribuições para uma releitura étnico-cultural do contexto educacional brasileiro” parte do 

pressuposto que as interações sociais vividas pelo sujeito podem favorecer tanto o 

desenvolvimento de valores éticos quanto a sua degradação moral e social. Mead reflete o 

importante papel da Escola na formação do self do sujeito enquanto categoria cognitivo e social 

que possibilita a este um movimento de autonomia frente ao controle imposto pela sociedade, 

proporcionando também o desenvolvimento da capacidade da pessoa de tomar decisões no campo 

pessoal e político. O autor, através de suas reflexões sobre a Escola, defende uma Educação 

democrática para a formação de sujeitos críticos-reflexivos, condição imprescindível para a 

cidadania crítica. No entanto, o processo de individualização, a partir do viés teórico de Mead, não 

obtêm sustentação quando o aproximamos da realidade social brasileira e do papel da Escola 

enquanto “outro generalizado” no tocante à construção do self do afro-brasileiro. O que se 

percebe, em geral, são posições antagônicas que delimitam a vida desses sujeitos, situando-os 

numa subcultura, numa subclasse social, cujo reconhecimento atribuído a eles ainda é o de seres 

diferentes e inferiores e esse estigma é uma construção social que nasce com a civilização. Por 

esse motivo, buscou-se fundamentação teórica no filósofo e psicólogo norte-americano no sentido 

de restabelecer ao afro-brasileiro aquilo que lhe foi ou ainda lhe é negado: o direito à verdadeira 

construção da identidade, a percepção da consciência de si. O seu self, construído longe das 

falácias da Democracia racial brasileira, incrustada sob a ideologia da “cegueira de cor”.  Para 

alcançar seu propósito, a tese defende o (re)pensar a Educação brasileira a partir de uma 

epistemologia triangular, que subsidiará a reconstrução curricular nas instituições de ensino para 

que, desse modo, o racismo seja combatido na sua estruturação e o sujeito afro-brasileiro 

reconhecido como igual e capaz, como autor da sua história. 

 

Palavras-chave: Identidade, Negro, Educação, Epistemologia Triangular 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

ABSTRACT 

 

 

The present thesis, entitled “The notion of subject of sociability in George Herbert Mead: 

contributions to an ethno-cultural reinterpretation of the Brazilian educational context”, assumes 

that the social interactions experienced by the subject can favor both the development of ethical 

values regarding their moral and social degradation. Mead reflects the important role of the School 

in the formation of the subject's self, as a cognitive and social category that allows for a movement 

of autonomy against the control imposed by society, also providing the development of the 

person's ability to make decisions in the personal field and politics. The author, through his 

reflections on the School, defends a democratic Education for the formation of critical-reflective 

subjects, an essential condition for critical citizenship. However, the individualization process, 

based on Mead's theoretical bias, does not gain support when we approach it to the Brazilian 

social reality and the role of the School as a “generalized other” regarding the construction of the 

Afro-Brazilian self. What is perceived, in general, are antagonistic positions that delimit the lives 

of these subjects, placing them in a subculture, a social subclass, whose recognition attributed to 

them is still that of different and inferior beings, and this stigma is a social construction that is 

born with civilization. For this reason, a theoretical foundation was sought in the American 

philosopher and psychologist, in order to re-establish to the Afro-Brazilian what was or is still 

denied to him/her: the right to the true construction of identity, the perception of the awareness of 

themselves. It’s self built far from the fallacies of Brazilian racial democracy, embedded under the 

ideology of “color blindness”. To achieve its purpose, the thesis defends the (re)thinking of 

Brazilian Education from a triangular epistemology, which will subsidize the curricular 

reconstruction in educational institutions so that, in this way, racism is fought in its structuring and 

the  afro subject-Brazilian recognized as equal and capable, as the author of his story. 

 

Keywords: Identity, Black, Education, Triangular Epistemology 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

RESUMEN 

 

 

Esta tesis titulada “La noción de sujeto de sociabilidad en George Herbert Mead: contribuciones a 

una reinterpretación etnocultural del contexto educativo brasileño” se basa en el supuesto de que 

las interacciones sociales experimentadas por el sujeto pueden favorecer tanto el desarrollo de 

valores éticos como su degradación moral y social. Mead reflexiona sobre el importante papel de 

la escuela en la formación del yo del sujeto como categoría cognitiva y social que le permite 

avanzar hacia la autonomía frente al control impuesto por la sociedad, proporcionando además el 

desarrollo de la capacidad de la persona para tomar decisiones en el ámbito personal y político. El 

autor, a través de sus reflexiones sobre la Escuela, defiende una Educación democrática para la 

formación de sujetos crítico-reflexivos, condición indispensable para una ciudadanía crítica. Sin 

embargo, el proceso de individualización, desde el punto de vista teórico de Mead, no se sostiene 

cuando lo acercamos a la realidad social brasileña y al papel de la Escuela como “otro 

generalizado” en relación con la construcción del yo del afrobrasileño. Lo que vemos, en general, 

son posiciones antagónicas que limitan la vida de estos sujetos, colocándolos en una subcultura, en 

una subclase social, cuyo reconocimiento atribuido sigue siendo el de seres diferentes e inferiores 

y este estigma es una construcción social que nace con la civilización. Por eso, buscamos la base 

teórica en el filósofo y psicólogo norteamericano para restablecer al afrobrasileño lo que le fue o 

le sigue siendo negado: el derecho a la verdadera construcción de la identidad, la percepción de la 

autoconciencia. Su yo, construido lejos de las falacias de la democracia racial brasileña, incrustado 

en la ideología del “daltonismo”. Para lograr su propósito, la tesis defiende el (re)pensamiento de 

la Educación brasileña a partir de una epistemología triangular, que subsidie la reconstrucción 

curricular en las instituciones educativas para que, de esta manera, se combata el racismo en su 

estructuración y se reconozca al sujeto afrobrasileño como igual y capaz, como autor de su 

historia. 

Palabras clave: identidad, negro, educación, epistemología triangular. 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1: Pirâmide Social……………………………………………………………………. 101 

Figura 2: Quadro da educação e relações étnico-raciais………………………………….. 127 

 

LISTA DE GRÁFICOS 

 

Gráfico 1: Da população negra e vítimas negras mortas pela polícia em 2019 (em %) 126 

Gráfico 2: % de jovens nas escolas …………………………………………………….….. 126 

Gráfico 3: Nível de escolarização…………………………………………………………… 197 

Gráfico 4: Implementação da Lei 10639/2003……………………………………………… 198 

Gráfico 5: Atuação da escola no combate ao racismo……………………………………. 201 

Gráfico 6: Capacitação dos professores…………………………………………………….. 204 

 

LISTA DE TABELAS 

 

Tabela 1: Estudantes de 18 a 24 anos de idade, total e respectiva distribuição percentual, 

por nível de ensino frequentado e cor ou raça, segundo as Grandes Regiões – 

2013………………………………………………………………………………... 70 

Tabela 2: Distribuição de negros e brancos por faixa salarial………………………………… 103 

 

 



11 
 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO............................................................................................................................... 15 

CAPÍTULO I................................................................................................................................... 20 

1.1 Noções introdutórias da Tese................................................................................................. 21 

1.1.1 Sujeito de sociabilidade em George Mead.............................................................................. 22 

1.1.2 O ponto de partida da pesquisa............................................................................................... 24 

1.2 Mead sob uma perspectiva habermasiana.............................................................................. 26 

1.2.1 A construção identitária do afro-brasileiro e o processo de socialização............................... 27 

1.2.2 O processo construtivo da identidade do sujeito.................................................................... 28 

1.3 O caráter social humano e a importância da comunicação nesse processo............................ 30 

1.3.1 O self como estrutura social................................................................................................... 31 

1.3.2 A comunicação linguística: elemento indispensável na integração social............................. 32 

1.3.3 A universalidade dos símbolos............................................................................................... 33 

1.3.4 O jogo é sempre um “jogo a algo”......................................................................................... 36 

1.4 Self, Outro Generalizado e Preconceito Étnico-racial: uma abordagem a partir da perspectiva 

da teoria de Mead............................................................................................................................. 38 

1.4.1 O espaço de “outro generalizado” na formação do self.......................................................... 39 

1.4.2 O “eu” consciente do “mim” social........................................................................................ 41 

1.4.3 Compreendendo as duas classes mencionadas por Mead....................................................... 44 

1.5 A indissociabilidade do “eu” e do “mim”.............................................................................. 46 

1.5.1 O Self e o Corpo: duas faces da mesma moeda?.................................................................... 47 

1.5.2 O brincar e o jogar como espaços de descentralização do sujeito.......................................... 48 

1.6 A distinção entre o self e o corpo........................................................................................... 49 

1.6.1 O processo de comunicação e a relação com a objetivação do sujeito.................................. 51 

1.6.2 A universalização do processo comunicacional..................................................................... 53 

 

 



12 
 

CAPÍTULO II.................................................................................................................................. 55 

2.1 A Comunidade, as Instituições Sociais e o papel da Escola...................................................... 56 

2.1.1 A possível relação entre: Educação, Escola e Self.................................................................. 58 

2.1.2 Consciência como compreensão da experiência, na relação do sujeito com problemas 

práticos............................................................................................................................................. 60 

2.2 Mente: ação e reação organizada............................................................................................... 63 

2.2.1 Escola e Comunidade: fatores fundamentais na construção do self....................................... 64 

2.2.2 Sujeito ativo numa relação intersubjetiva............................................................................... 66 

2.2.3 A experiência possibilitada através dos objetos...................................................................... 68 

2.3 Afro-brasileiros e a Educação.................................................................................................... 69 

2.3.1 Mead & Educação: um diálogo promissor.............................................................................. 72 

2.3.2 Educação, Interação Social e Comunicação............................................................................73 

2.3.3 O indivíduo e a experiência escolares..................................................................................... 75 

2.3.4 Desafios e obstáculos na busca de igualdade social............................................................... 78 

2.3.5 Alternativas para problemas sociais conflitantes.................................................................... 79 

CAPÍTULO III................................................................................................................................. 82 

3.1 O processo de colonização legitimado.............................................................................. 84 

3.1.1 Brasil: um país afro-latino sob o processo de aculturação luso-europeu................................ 86 

3.1.2 A “triangularidade comercial” que ignora a “triangularidade cultural”..................................87 

3.2 A composição do povo brasileiro...............................................................................................90 

3.2.1 O negro e os penosos processos civilizatórios........................................................................ 93 

3.2.2 A escravidão & racismo moderno........................................................................................... 95 

3.2.3 A valoração do que vem de fora da América Latina......................................................... 96 

4.1 Brasil, modelo de Democracia Racial............................................................................. 100 

4.1.1 A vida dos negros no Pós-abolição....................................................................................... 102 



13 
 

4.1.2 De “modelo de Democracia racial” ao aceleramento da “Desigualdade social”.................. 104 

4.2 Situação do negro na sociedade brasileira, valores ignorados............................................. 106 

4.2.1 Em busca da Democracia Racial: o reconhecimento do negro como sujeito capaz............. 108 

4.2.2 As estatísticas da desigualdade racial................................................................................... 112 

CAPÍTULO V................................................................................................................................ 115 

5.1 A estrutura patológica do racismo na sociedade brasileira...................................................116 

5.1.1 A teoria social de George Mead pode contribuir com questões étnico-raciais?................... 118 

5.1.2 A camuflagem das atitudes raciais dos brancos: Pós-era do Movimento dos Direitos Civis 

dos Negros..................................................................................................................................... 121 

5.2 Racismo e Educação: leitura a partir das contribuições de Mead........................................ 125 

5.2.1 Racismo praticado ao sujeito “anônimo”............................................................................. 128 

5.2.2 Reconhecimento & Racismo................................................................................................. 131 

5.2.3 O impacto do racismo no processo de reconhecimento do outro..........................................133 

5.2.4 As esferas hegelianas do reconhecimento: bases para o self................................................ 135 

CAPÍTULO VI.............................................................................................................................. 141 

6.1 Desempenho escolar com relação ao estudante afro-brasileiro............................................ 142 

6.1.1 O papel da Educação nas perspectivas de Edgar Morin e as contribuições de George 

Mead.............................................................................................................................................. 143 

6.1.2 Contribuições “meadianas” para a Educação........................................................................ 146 

6.2 A negligência das questões étnico-raciais na Educação brasileira....................................... 147 

6.2.1 É possível vincular a teoria de Mead com a negligência diante das Diretrizes e Bases da 

Educação brasileira?...................................................................................................................... 149 

6.2.2 Qual a contribuição de Mead à questão étnico-racial?..........................................................151 

6.3 A LEI 10.639/2003: mudanças necessárias à Educação.......................................................... 152 

6.3.1 A questão étnico -racial, a Lei e o papel da escola............................................................... 154 

CAPÍTULO VII............................................................................................................................. 158 



14 
 

7.1 Análise qualitativa e os significados das ações e relações humanas.................................... 159 

7.1.1 A reinterpretação do conceito de “triangularidade”.............................................................. 161 

7.1.2 O sujeito enquanto um “eu” construído na mediação........................................................... 164 

7.2 É possível aproximar Paulo Freire dos pressupostos de George Mead e o Educar para a 

liberdade?....................................................................................................................................... 167 

7.2.1 Ponto de chegada: George Mead e a Escola como “outro generalizado”............................. 169 

7.2.2 A experimentação como prática do vivenciar e a construção identitária do sujeito............. 171 

7.3 Currículo: diferença e identidade......................................................................................... 173 

CONCLUSÕES PARCIAIS.......................................................................................................... 176 

REFERÊNCIAS............................................................................................................................ 180 

ANEXOS....................................................................................................................................... 187 

ANEXO A – Imagem da Mulher Egípcia...................................................................................... 188 

ANEXO B - Cabeças Egípcias...................................................................................................... 189 

ANEXO C - Tena Cota Nok (Nigéria).......................................................................................... 190 

ANEXO D – Camponeses Pretos Prisioneiros Na Tumba Do Faraó Horemheb.......................... 191 

ANEXO E – Rotas da Escravidão.................................................................................................. 192 

ANEXO F – Total de habitantes no Brasil.................................................................................... 193 

ANEXO G – Compreendendo o Racismo..................................................................................... 194 

ANEXO H – Distribuição do pessoal por cor ou raça................................................................... 195 

ANEXO I – Força de trabalho, por cor ou raça............................................................................. 196 

ANEXO J – Respostas obtidas nos questionários.......................................................................... 197 

 

 



15 
 

INTRODUÇÃO 
 

 

Este estudo intitulado A noção de sujeito de sociabilidade em George Herbert Mead: 

contribuições para uma releitura étnico-cultural do contexto educacional brasileiro, é fruto de 

uma pesquisa para obtenção do título de doutoramento em Educação e tem como principal 

referência teórica, o pensamento do filósofo e psicólogo social norte-americano, George Herbert 

Mead. Trata-se de um pensador pouco conhecido no Brasil, porém, bastante estudado em outros 

países, especialmente em sociologia por sua concepção intersubjetiva da consciência humana. 

Também pelo pertencimento de George Mead entre os clássicos do pragmatismo filosófico norte-

americano, tendo seu nome referenciado ao lado de importantes autores do pragmatismo, como 

Charles S. Peirce William James e John Dewey. 

Considerado um dos grandes autores do pragmatismo americano, ainda sobre o autor, faz-

se importante destacar que ele, até a data do seu falecimento (1931), não havia publicado nenhum 

livro. A maior parte de sua rica produção foi organizada na década posterior à sua morte, a partir 

dos artigos publicados, de notas de estenógrafos profissionais e das anotações de aulas feitas pelos 

alunos de Mead, entre eles Charles Morris. 

A opção pela teoria de George Mead, vincula-se à ideia de que os seres humanos são 

pertencentes a uma matriz intersubjetiva, interativa e simbólica, através da qual, imersos em 

processos de socialização e de aprendizagem constitui-se a identidade, o self do sujeito. A 

proposta de pesquisa fundamentalmente embasada nos conceitos trabalhados por Mead, versa 

aclarar a necessidade de uma reinterpretação ou, uma nova compreensão étnico-racial do afro-

brasileiro1 no atual contexto social. 

O foco central da análise é aproximar as concepções psicossociais de Mead com relação à 

construção da individualização do sujeito no meio educacional, apontando possíveis contribuições 

desse autor para se (re)pensar a Educação brasileira. Desse modo, é necessário também uma 

análise a partir da teoria de George Mead, sobre o papel social das escolas, consideradas sob esta 

perspectiva como “outro Generalizado” (grupos socialmente organizados). O desafio é pensar de 

 
1 Optou-se pelo uso do termo “afro-brasileiro” por ser relativo à África e ao Brasil, podendo ser entendido como 

brasileiro de ascendência africana (Dicionário.priberam.org). O termo “Negro” também é usado aqui para se referir 

tanto às pessoas de raça negra pura quanto aos mestiços de ancestralidade negra, chamados no Brasil de pretos 

(negros) e pardos (mulatos). Os dois termos serão usados alternadamente. 
 

 



16 
 

novo a escola e seu papel social, no sentido de renová-la como possibilidade verdadeira para a 

construção do self do afro-brasileiro, enfatizando a importância desta, no desenvolvimento da 

individualização dos sujeitos. 

Nesse horizonte, pretende-se usar os conceitos de George Mead sobre a construção do self, 

como fundamentação para refletir questões ainda não resolvidas na sociedade brasileira. Defender-

se-á a ideia de que a Educação, a escola e a sociedade têm a responsabilidade de pensar de novo 

esse processo, trazendo à tona o sentido da nossa história, o sentido de ser latino-americano, a 

importância da nossa cultura a partir da própria história, através da autenticidade dos fatos, 

rememorando como algo a ser compreendido sob outra ótica, pois, é inaceitável negar o nosso 

próprio ser. 

Desse modo, pretende-se sustentar a hipótese de que essa pesquisa, antes de ser uma 

extensão dos estudos sobre a teoria citada, incorporando uma nova dimensão, buscará aclarar a 

exigência para um novo quadro social, partindo do pressuposto de que as interações sociais 

vividas pelo sujeito podem favorecer tanto o desenvolvimento de valores éticos quanto a sua 

degradação social e moral. Nessa esteira, é eminente uma abordagem dos elementos da reflexão 

do autor sobre a escola, enquanto pensador progressista que defende uma educação democrática 

para a formação de sujeitos críticos e reflexivos, condição essa, imprescindível para a cidadania 

crítica, assim como para o processo de desenvolvimento da estruturação da individualização dos 

sujeitos em socialização. 

 Todavia, não se está aqui a afirmar que as escolas brasileiras não desempenham esse 

papel. O que se está a problematizar é que tal processo acontece nas escolas brasileiras sob o 

patamar de educação eurocêntrica e que o self do sujeito neste espaço emerge a partir dessa 

perspectiva de Educação monológica.2 

Considerando que a obra de Mead, ainda hoje, nos permite compreender o presente por 

refletir questões que atravessaram o século passado sem respostas concretas, temos como objeto 

central de estudo a formação do self do sujeito na concepção  “meadiana”, permitindo uma análise 

do que é problemático no processo interativo e os conflitos que se instalam no interior das 

instituições sociais; suas bases curriculares, buscando responder a questão: como, porquê e para 

 
2 Vale observar que as traduções dos textos estrangeiros em Espanhol e Inglês, foram feitas pela própria autora. 



17 
 

quem são direcionados os currículos escolares? Para este fim, a tese está dividida em sete 

capítulos. 

Ainda que se faça referência a perspectivas teóricas de autores diversos e distintos, obteve-

se como postura centralizadora o pensamento do norteamericano George Mead. Nesse sentido, o 

primeiro e segundo capítulos têm como eixo central, mencionado anteriormente, o pensamento de 

Herbert Mead e, fundamentalmente, os principais conceitos desenvolvidos e trabalhados pelo 

filósofo e psicólogo estadunidense, voltados ao tema da “individualização na socialização”. O 

objetivo é buscar sustentação nesses conceitos para um repensar pedagógico, um novo olhar sobre 

a Educação no Brasil e, alternativas para a construção verdadeira do self do afro-brasileiro.  

Parte-se do pressuposto que não se pode construir um self verdadeiramente original quando 

se está inserido em um meio social que camufla e até mesmo, desconhece a história de seus 

ancestrais. Acredita-se com isso, que trazer à luz esse conhecimento é papel da Educação, das 

escolas e dos professores, enquanto parte de um processo institucionalizado, sob a ótica de escola, 

apontada por Mead como “outro generalizado”. 

Destarte, o primeiro capítulo versa acerca dos seguintes temas: a) a influência hegeliana do 

pensamento de George Mead e o surgir da psicologia social. b) o caráter social da vida humana e a 

importância da comunicação nesse processo de desenvolvimento. c) a estruturação do self e o 

“outro generalizado” enquanto conceitos que fundamentam o desenvolvimento da proposta da 

tese.  

No segundo capítulo abordar-se-á o interesse de George Mead sobre as imbricações 

existentes entre a mente e a linguagem, o que faz dele um autor chave para se compreender melhor 

a representação, a formação do self e a inseparabilidade entre as dimensões individual e social do 

sujeito moderno e o comportamento humano.  

O terceiro capítulo apresenta a busca pela originalidade cultural na construção do self dos 

afro-brasileiros, aqueles de cultura esquecida e, ou, ignorada por séculos. Nesse capítulo tem-se a 

pretensão de retomar um pouco a história, a travessia dos negros africanos para esse continente, 

estabelecendo desse modo o que posteriormente chamou-se de rotas para um “comércio 

triangular”, ignorando-se a “triangularidade cultural” intrínseca nessa relação.  

Trata-se do grande desafio de pesquisa da presente tese, a qual volta-se para a hipótese de 

ser a Educação o mecanismo capaz de possibilitar, através das instituições educacionais enquanto 

“outro generalizado” que somente se efetivará nesse conceito na medida que impactar na 



18 
 

construção do self de todos os envolvidos, uma reinterpretação das bases curriculares dessas 

instituições, permitindo o conhecimento e compreensão da Lei 10.639/2003, para que esta não 

conste apenas como um apêndice curricular, trabalhando a cultura africana apenas em datas 

comemorativas ou em forma de projetos, mas que seja proporcionado ao afro-brasileiro conhecer 

suas riquezas culturais, suas raízes e isso vai além do conteúdo dos livros de história que 

apresentam o afro-brasileiro, como herdeiro do processo de escravatura, em outras palavras, 

mostram uma etnia massacrada, inferiorizada, condenada pela cor da pele. No entanto, o que se 

propõe é uma justiça a partir das vítimas, uma justiça de reparação social na busca de igualdade 

racial, e para além disso, uma consciência de si.  

O quarto capítulo, por sua vez, busca aclarar o contexto brasileiro no qual é construído o 

self do Afro-brasileiro e que se reflete nos ambientes escolares. A análise crítica e a 

autocompreensão cientificista realizada pelo professor e pesquisador brasileiro Florestan 

Fernandes, a qual originou sua obra, intitulada O Negro no mundo dos Brancos, nos permite 

elementos esclarecedores sobre a falácia da Democracia Racial no Brasil, tema abordado nesse 

capítulo. Na obra, o autor, a partir de pesquisa realizada na cidade de São Paulo na década de 

1951, apresenta tais constatações. 

Dando continuidade ao capítulo anterior sobre o contexto de construção do self do afro-

brasileiro, o quinto capítulo busca apresentar, sucintamente, a estruturação e institucionalização do 

racismo inerentes à sociedade brasileira e os males dessa estruturação à população afro desse 

lugar, vítimas de sua própria cor. As comunidades e grupos sociais organizados, são espaços de 

convivência e de comunicação através dos quais, segundo Mead, o self é constituído, mas, o self 

do afro-brasileiro é construído imerso a um espaço de socialização estruturalmente racista, capaz 

de afetar sua saúde psicológica e, segundo diversas pesquisas científicas realizadas, o racismo 

afeta também a saúde física dos negros.  

O sexto capítulo pretende uma análise acerca da necessidade da criação da Lei 

10.639/2003 como alternativa educacional de minimizar o abismo social instaurado entre os afro-

brasileiros e os brancos. Buscar-se-á compreender o modo de aplicação prática da lei nas salas de 

aulas de escolas brasileiras, através de questionários com algumas questões sobre o tema, enviados 

aos gestores(as) de escolas da cidade de Pelotas. O objetivo é entender os porquês do menosprezo 

cultural existente quando o assunto é cultura africana e a resistência por parte dos docentes no 

desafio de trabalhar a cultura africana e afro-brasileira no dia a dia de sua sala de aula. Pretende-se 



19 
 

nesta investigação, analisar o modo como a cultura africana, pós-Lei, é implantada nas Instituições 

Educacionais. 

O último capítulo apresenta a possibilidade de agregar todo o referencial teórico trabalhado 

até então, como subsídios de enfrentamento à discriminação racial, na tentativa de poder construir 

através de um “novo pensar pedagógico”, o legítimo reconhecimento étnico e cultural do afro-

brasileiro, proporcionando a estes o desenvolvimento de seu self num ambiente de legitimidade.  

Os conceitos apresentados na obra de George Herbert Mead e que levam, de modo 

exemplar, ao entendimento de que a conexão entre indivíduo3 e sociedade acontece na 

participação do sujeito4 nas atividades sociais que implicam interação e comunicação simbólica, 

são elementos centrais a partir dos quais se estrutura o self e diante do diagnóstico realizado 

através da trajetória do texto, o sétimo e último capítulo apresenta um prognóstico para se “pensar 

de novo” a Educação, mais precisamente os cursos de licenciaturas, na expectativa que venham 

contribuir para a formação de professores que, consequentemente atuarão na Educação Básica de 

nossas escolas. A formação adequada nesse âmbito, facilitará a construção de um novo pensar 

educacional, fundamentado numa epistemologia triangular. 

 Em outras palavras, uma educação que não descarta a cultura europeia, na qual está 

alicerçada a educação brasileira, mas, acrescenta num primeiro momento, a cultura africana e 

indígena, formando assim, os verdadeiros pilares sobre os quais a Educação brasileira deve ser 

pensada e desenvolvida. Trata-se da descolonialidade do saber e nesse horizonte, é fundamental 

termos claro o importante papel da escola na construção desse processo. A escola como “outro 

generalizado”, ou seja, como possibilidade de autenticidade na construção do self do afro-

brasileiro. 

 

 

 
3 A noção de Indivíduo como o que é absoluta ou infinitamente determinado foi utilizada com frequência pela 

metafísica moderna. Foi essa noção que permitiu a Hegel (e a muitos que seguiram seu exemplo) falar de “Indivíduo 

universal” sem incidir numa contradição de termos: “A tarefa de acompanhar o Indivíduo desde seu estado inculto até 

o saber devia ser entendido em seu sentido geral e consistia em considerar o Indivíduo universal, o Espírito 

autoconsciente, em seu processo de formação. (...) O Indivíduo particular é o Espírito não acabado: uma figura 

concreta em tudo, cujo ser determinado domina uma só determinação, estando as demais presentes apenas em 

esforço” (ABBAGNANO, N. 2014, p.639). 
 
4 Hegel também vê no Sujeito como tal a capacidade de iniciativa ou o princípio da atividade em geral. “O Sujeito é a 

atividade da satisfação dos impulsos, da racionalidade formal, vale dizer, é a atividade que traduz a subjetividade do 

conteúdo (que nesse aspecto é o fim), na objetividade em que o Sujeito se conjuga com sigo mesmo” (ibidem, p. 

1097). 



20 
 

CAPÍTULO I 
 

 

 

A INFLUÊNCIA DA TEORIA HEGELIANA EM MEAD E O NASCER DA PSICOLOGIA 

SOCIAL 

 

Allí donde esté la vida, es tu sitio. 

 Ama. Sueña. Fúndalo. 
Porque no hay nada pequeño, pequeña,  

que no se merezca el sol. 
    

   (Tejada Gómez) 

 

 

A nossa Tese tem duas principais temáticas que movem as reflexões propostas: a) a 

individualização do sujeito na socialização, como fundamento na construção do self. b) a 

estruturação do racismo na sociedade brasileira e seus impactos no desenvolvimento do self do 

afro-brasileiro, considerados a partir dos conceitos do Self e do “outro generalizado”, em George 

Mead. 

Para Mead, ser um self, um si mesmo, somente pode se concretizar através da interação 

social, das experiências compartilhadas com os outros. É perceptível que a autoconsciência 

consiste numa relação intersubjetiva, pois, o indivíduo se constitui em sociedade, numa relação 

simbólica que implica configuração de sentidos e de significados através da prática mediada pela 

linguagem. Trata-se de uma construção não como algo isolado no tempo e no espaço, ela se 

constrói no âmbito das ações e das relações do indivíduo com os outros e com o meio ambiente no 

qual está inserido. 

Como já ressaltado, a consciência de si emerge por meio da, e, na relação com os outros, 

mediante a internalização dos papéis sociais e das expectativas generalizadas da comunidade de 

pertencimento e para que isso aconteça é preciso o indivíduo desenvolver o mecanismo de adotar a 

atitude ou o papel social do outro. Destarte, o afro-brasileiro enquanto herdeiro de um processo de 

deculturação, constrói o seu eu nessa perspectiva, adotando e internalizando os papéis sociais da 

comunidade de inserção. Em outras palavras, pode-se dizer que a consciência de si do afro-

 



21 
 

brasileiro é constituída na relação com os outros indivíduos, porém, mediante uma cultura que lhes 

foi imposta, imersa em preconceitos. Seguindo a linha de raciocínio do autor, a constituição do 

self, requer saber e poder expressar-se em termos da comunidade de pertencimento, e de assumir 

responsabilidades dessa comunidade, capazes de reconhecer suas próprias obrigações, enquanto 

distintas dos demais. 

Na verdade, ao afro-brasileiro restou, na construção do seu self, adotar hábitos sociais de 

uma cultura eurocêntrica. Seus antepassados foram obrigados a deixar para trás suas matrizes, sua 

identidade, sua cultura, sequer a língua materna, podiam falar, tendo que aprender a língua 

portuguesa. Os afro-brasileiros são descendentes de uma história cultural apagada, suprimida e 

feito de forma deliberada pela ordem sistêmica. Uma história que precisa então, ser reescrita com 

valorização e reconhecimento nacional. 

 

1.1 Noções introdutórias da Tese 

 

A metodologia da pesquisa bibliográfica viabiliza o desenvolvimento teórico do estudo, 

tendo como objetivo a conexão da discussão epistemológica com um conjunto de elementos 

metodológicos que visam referenciar o entendimento do conhecimento no cotidiano escolar, 

especificamente no âmbito de “outro generalizado”, na construção do self dos indivíduos. A 

pesquisa terá como fundamentação teórica para realização do estudo, como já citado na 

introdução, especialmente os conceitos do self e de “outro generalizado” trabalhados pelo autor 

norte-americano George Herbert Mead, buscando sustentação para o desenvolvimento do self do 

afro-brasileiro, a partir do contexto escolar, numa perspectiva de epistemologia triangular e o 

recorte temporal da pesquisa versa acerca do período da chegada dos negros africanos 

escravizados ao Brasil, ou seja, entre os anos de 1538 e 15425. 

 O objetivo principal do estudo consiste em buscar correlacionar a teoria de Mead com 

questões sociais e educacionais da contemporaneidade brasileira, destacando as possíveis 

contribuições do autor para com a reinterpretação de práticas e valores culturais étnicos-raciais 

vigentes. Para dar conta desse desafio, tem-se como marco teórico a obra póstuma de George 

 
5 Na verdade, não existem registros precisos dos primeiros negros que chegaram ao Brasil. A tese mais plausível é a 

de que em 1538 Jorge Lopes Bixorda, arrendatário de pau-brasil, teria traficado para a Bahia os primeiros escravos 

africanos. (Portal Geledés “A história da escravidão Negra no Brasil”, 2020). 



22 
 

Mead; Mind, Self and Society, realizando uma análise dos conceitos do self6 e do “outro 

generalizado”7 desenvolvidos por este autor. Mead é um estudioso que pensa a escola como “outro 

generalizado”, ou seja, como espaço de possibilidades na construção do self que, em outras 

palavras, proporciona ao ser humano internalizar de modo consciente o mundo exterior e a 

suplantar a si mesmo, como consciência de si na socialização com o seu outro. 

 

1.1.1 Sujeito de sociabilidade em George Mead 
 

 Para Mead, o “espírito” surge através da comunicação, através de um processo de 

comunicação social ou contexto de experiências e não no seu contrário. A sociedade humana, 

nessa perspectiva, não poderia existir sem o que o autor chama de “espíritos e self”. Vejamos; 

 

sendo que, quase todos os seus traços mais característicos, pressupõem a possessão de 

‘espíritos e self’ por seus membros individuais; mas, seus membros individuais não 

possuiriam espíritos e self se estes não tivessem surgido ou emergido do processo social 

humano em suas etapas inferiores de desenvolvimento, das etapas em que tal processo era 

simplesmente resultante das diferenciações e exigências dos organismos individuais 

envolvidos nele, nas etapas em que dependia totalmente daquelas” (MEAD, 1999, p. 

229).  
 

 Nesse sentido, Mead ressalta a existência dessas etapas inferiores do desenvolvimento 

social humano, pois, os “espíritos” e o “self” a consciência e a inteligência, não poderiam haver 

surgido de outro modo, senão houvesse existido etapas prévias da existência do espírito e do self 

nos seres humanos. O autor está querendo chamar atenção para o fato da existência de alguma 

classe de processo social em desenvolvimento nas quais os humanos estivessem envolvidos e 

desse modo possibilitaria adquirir por parte destes o “espírito e o self dentro de tal processo. Na 

análise de George Mead; 

a evolução ou desenvolvimento social e a autoevolução ou desenvolvimento são 

correlativos e interdependentes, uma vez que a pessoa surge do processo vital social. A 

teoria de George Mead versa sobre ratificar incessantemente que todo e qualquer tipo de 

organismo vivente tem um aspecto basicamente social e, nesse sentido os impulsos e 

necessidades biológicos ou fisiológicos fundamentais que se encontram na base da 

conduta; especialmente os de fome e o sexo, os relacionados com a nutrição e a 

reprodução, são impulsos e necessidades que, no sentido mais amplo, tem caráter social 

 
6 Por razões de tradução, optou-se por manter o termo self no original, em inglês. Talvez no português a melhor 

tradução seria “si mesmo”, mas essa não representaria uma tradução fidedigna da palavra. Na versão traduzida para o 

espanhol, da obra citada; self está traduzido por “persona”. 
 
7 Mead entende como outro generalizado: a comunidade ou grupo social organizado, que proporciona ao indivíduo 

sua unidade de pessoa. 



23 
 

ou implicações sociais, pois envolvem ou requerem situações e relações sociais para sua 

satisfação por qualquer organismo  individual dado, e, de tal modo constituem o 

“cimento” para todos os tipos ou formas de conduta social, por simples ou complexas, 

toscos ou altamente organizadas, rudimentais ou bem desenvolvidas que sejam (ibid). 
 

 Em outras palavras pode-se dizer que o desenvolvimento da individualidade de qualquer 

pessoa está relacionada e é componente de um todo ou processo social mais amplo de 

experiências. É na experiência com o outro, na intersubjetividade, que se constrói o self e, 

portanto, essa relação, necessariamente precisa ser autêntica, verdadeira e, sobre esse prisma, o 

papel da escola se faz imprescindível.  

 Nesse horizonte, é preciso aclarar que a Educação como elemento de transformação 

social, de reinterpretação de conceitos, deva num primeiro momento, fundamentar-se numa 

epistemologia triangular que nos proporcione pensá-la inicialmente, a partir da cultura dos três 

continentes: África, Europa, América do Sul8, na tentativa da desconstrução da colonialidade e 

simultaneamente preocupando-se com a construção de alternativas hospitaleiras de 

reconhecimento da diversidade, objetivando um espaço de convivência harmoniosa. É uma 

proposta audaciosa, pois, mesmo após 132 anos de Abolição, o Brasil tendo a maior parte de sua 

população composta por descendentes da etnia africana, está entre os países que por trás de uma 

suposta Democracia racial, esconde um racismo tenaz. Nesse prisma, trata-se de evitar o 

condicionamento instrumental das formas de vida das pessoas negras. 

Diante de tal diagnóstico social, o prognóstico ao qual nos dispomos defender volta-se para 

a implementação de um “novo olhar” pedagógico capaz de fazer da escola, realmente o espaço de 

possibilidades para a construção da consciência de si9 do afro-brasileiro, entendido pela 

perspectiva “meadiana”, de construção psicossocial do self. Com isso, acredita-se na 

desconstrução e reinterpretação de conceitos raciais enraizados, práticas raciais estruturadas e 

institucionalizadas na sociedade brasileira. Para a realização dessa agenda tem-se num primeiro 

momento, o propósito de 1) apresentar os principais conceitos da teoria de Mead, relacionados 

com 2) o desenvolvimento da identidade pessoal, a partir da 3) estruturação do self.  

 
8 Por ser o Brasil, um país com 53,6% de sua população (2014) declarados pretos e pardos, segundo fontes do IBGE, 

o presente estudo tem como foco a implementação da cultura africana nos currículos escolares, juntando-se à cultura 

europeia, sob a qual se fundamenta a Educação brasileira. Não será abordada aqui a cultura indígena, originária desse 

lugar, no entanto, ela também constitui a proposta de epistemologia triangular.  
  
9 Na perspectiva “meadiana”, pode-se dizer que consciência de si é quando sua própria experiência como pessoa é 

uma experiência que um recebe de sua ação sobre outros. Se converte um na medida que pode adotar a atitude do 

outro e atuar para si mesmo como atuam os outros (Mead, p. 192). 



24 
 

1.1.2 O ponto de partida da pesquisa 

 

A tese tem como ponto de partida a análise de dois objetos que recebem destaque desde o 

início do estudo: o self e o racismo. O primeiro, como já mencionado, é um dos conceitos 

trabalhados por George Herbert Mead. Para compreender o pensamento do autor e sua teoria da 

psicologia social que consiste acerca de que a individualização do sujeito só é possível na 

socialização, como também os conceitos de Self e “outro Generalizado”, elaborados por ele, é 

necessário entender um pouco mais da obra e do contexto vivido pelo autor. A importância da 

teoria de George Mead para se pensar questões sociais é encontrada, posteriormente em obras de 

outros autores, como por exemplo Jürgen Habermas, um dos mais importantes filósofos da 

atualidade que em (1988), recorrendo a Mead, o reinterpreta com o olhar contemporâneo da teoria 

crítica, destacando-o como importante e atual autor para a elaboração de uma teoria crítica da 

sociedade. Diz Habermas; 

 

No meu entender, a única tentativa promissora de apreender conceitualmente o conteúdo 

pleno do significado da individualização social, encontra-se em G. H. Mead. Ele coloca a 

diferenciação da estrutura de papéis em contato com a formação da consciência e com a 

obtenção de autonomia de indivíduos que são socializados em situações cada vez mais 

diferenciadas. Em Hegel, a individuação depende da subjetivação crescente do espírito, 

ao passo que em Mead ela resulta da internalização das instâncias controladoras do 

comportamento, que de certo modo migram de fora para dentro (HABERMAS, 1988, p. 

185). 
 

Mead, destacou-se nos círculos teóricos atuais por sua originalidade na abordagem da 

constituição social da consciência e do Self humano, a partir de uma matriz intersubjetiva e 

simbólica. No terreno filosófico, Mead foi um pragmaticista10, como homem de ciência, um 

psicólogo social. Mead não publicou nenhuma obra, porém, escreveu muitos artigos. Sua obra é 

póstuma, fruto de seus artigos e de anotações de seus discípulos, 11como consta na introdução do 

texto. 

 
10 - O darwinismo, o método experimental e a Democracia são as fontes da corrente pragmatista. Uma corrente 

defensora de que o sentido das coisas pode ser encontrado na sua utilidade ou efeito prático. A lógica pragmatista, é 

de que as pessoas com seus atos e ideias, só são verdadeiros se servirem para a solução dos problemas. 

11 - A obra considerada núcleo de seu pensamento é Mind, Self and Society, publicada em 1934, editada e prefaciada 

por seu ex-aluno Charles W. Morris, filósofo e semioticista estadunidense, doutor em filosofia sob a orientação de 

George Mead. Charles W. Morris é o organizador da tradução para o português da obra “Mente, Self e Sociedade'' de 

George Herbert Mead. Embora seja uma tradução da obra original, essa versão é referenciada no nome do 

organizador.  
 



25 
 

Em Mead havia um imenso desejo de encontrar significância e um sentido ativo e 

socialmente útil para suas ideias e anseios. Desse modo, influenciado por seu grande amigo Henry 

Castle, em 1887, Mead vai fazer filosofia na Universidade de Harvard (JOAS, 1985/1997). Neste 

período tem a oportunidade de interagir com o professor neo-cristão hegeliano Josiah Royce. 

 Como já enfatizado, Mead busca fundamentação para seu pensamento no filósofo alemão 

Friedrich Hegel e nesse aspecto, a teoria de Hegel exerce forte influência ao pensamento de nosso 

autor no sentido de Hegel não dirigir suas principais preocupações a aspectos da vida humana 

como a origem e inserção no mundo e sim, muito mais para o âmbito do direito, da história e da 

política, enquanto espaços da realização do homem em seu mundo, foco primordial para Mead 

(SOUZA, 2011). É do contato com a obra de Hegel que Mead tira sustentação para pensar o 

sujeito psicológico como peremptoriamente social.  

A convite do pensador norteamericano John Dewey, um dos principais representantes da 

corrente pragmatista, referência na pedagogia moderna, Mead começa a atuar como professor do 

Departamento de Filosofia na cidade de Michigan. Ministrou cursos de psicologia fisiológica, 

história da filosofia e, sobre Kant e a teoria da evolução. Embasado nessa teoria buscou 

implicações para a psicologia, fazendo a relação entre um organismo e seu ambiente. A procura 

pela clarificação de suas ideias, resultou em um estudo aprofundado do pensamento de Hegel e 

para isso pode contar com a ajuda de dois colegas hegelianos: John Dewey e Alfred Lloyd.  

Segundo destaca Charles Morris, na introdução de Mind, Self and Society;  

 

se Dewey proporciona alcance e visão, Mead deu profundidade analítica e precisão 

científica. Se Dewey é a banda de rodagem e os raios da roda da pragmática 

contemporânea, Mead é o cubo disso. E ainda que em quilometragem, o aro da roda se 

desloque mais longe, não pode ir além, na linha de visão do que seu cubo. O pensamento 

de Mead, repousa intimamente, sobre umas poucas ideias básicas que foram refinadas e 

elaboradas durante muitos anos. Fiel a suas próprias palavras, a filosofia a que se dedicou 

cada vez mais em seus últimos anos foi uma elaboração, uma “generalização descritiva” 

das ideias básicas que representavam o mais seguro conhecimento pertinente que como 

homem de ciência, poderia obter (MEAD, 1999, p. 15). 
 

O aumento no abstracionismo do pensamento de Mead e o foco de seu interesse na 

possibilidade de alcançar conhecimentos e valores objetivos, sem desconsiderar as inegáveis 

pluralidades e perspectivas individuais, tornou-se o núcleo da discussão de sua filosofia e de sua 

psicologia social. Em 1900, Mead, após seis anos como professor da Universidade de Chicago, 

onde trabalhou até seus últimos dias, começa a ministrar o Curso de Psicologia Social, termo este 

empregado por ele em primeira mão. 



26 
 

Em sua trajetória intelectual, Mead foi um estudante de Dilthey e Schmoller (JOAS, 

1985/1997). Esse é um fator fundamental para entendermos melhor as “raízes” da intelectualidade 

de Mead. Por meio desses professores, Mead foi alertado para a existência de um conflito entre a 

psicologia explicatória (direcionada às ciências naturais) e a psicologia descritiva (com métodos 

interpretativos das ciências humanísticas), tendo Dilthey como principal expoente. Mead não 

compartilhava com nenhum dos lados e esse debate resultaria na separação entre o 

fenomenológico e a psicologia experimental (ibid).  

Mead teve em John B. Watson, psicólogo estadunidense considerado o fundador do 

comportamentalismo e que fora aluno de Mead, o principal opositor da sua teoria. Ao se tornar 

presidente da American Psycological Association (APA), Watson lançou um manifesto 

behaviorista com o intuito de eliminar as noções de consciência, self e mente; rejeitava abstrações 

e direcionava a psicologia para o observável e sujeito à experimentação. Isso corrobora para a 

teoria "meadiana" cair no anonimato.  

Todavia, George Mead, desenvolveu múltiplos conceitos para melhor compreender a 

relação entre indivíduo e sociedade, ampliando o campo de reflexão sobre o processo de interação 

social, atribuindo à linguagem o papel central para a formação do self e das gêneses constitutivas 

das identidades psicossociais. 

 

1.2 Mead sob uma perspectiva habermasiana 
 

 Aspectos que sustentam a importância e atualidade do pensador norteamericano, podem 

ser encontrados em autores, dentre eles o já mencionado filósofo alemão, Jürgen Habermas (1988) 

que como dito, recupera-o e faz uma releitura de Mead apontando-o como importante autor para 

uma teoria crítica da sociedade; 

Um outro mérito atribuído à Mead por Habermas, é de ter adotado certos motivos 

encontráveis em Humboldt e Kiergaard (HABERMAS, 1988), ao trabalhar o conceito da 

individualização não como a autorrealização de um sujeito auto-ativo e que se basta tanto na 

liberdade como na solidão, mas sim, como um sujeito que se constitui em um processo mediado 

linguisticamente na socialização e concomitantemente, pertencente a um processo constituinte de 

uma história de vida consciente de si mesma. Parece ser da teoria de Mead que Habermas aborda o 



27 
 

conceito de individualidade como algo que se forma em condições de reconhecimento 

intersubjetivo e de auto-entendimento mediado intersubjetivamente pela linguagem. 

Habermas também vai à Hegel para compreender melhor o processo de individualização 

do sujeito. Ele diz que num horizonte escolástico, Hegel interpreta as etapas da construção do ser, 

como gradações da individualidade. Ele, a partir do processo da história mundial, volta-se à 

tendência da individualização progressiva do ser como as “figuras da natureza, formações 

históricas do espírito, sustentando que estas são tanto mais individuais, quanto mais elevada for a 

sua organização” (HABERMAS, 2002, p.185). Hegel aborda o conceito de “totalidade 

individual”, segundo Habermas, para aclarar que a simples multiplicidade de determinações 

predicativas, não consegue estancar a essência da individualidade. 

O sociólogo que se depara com problemas dessa natureza, ressalta Habermas; “sente falta 

de um conceito equivalente, ele não tem um ponto de referência que o impeça de confundir 

processos de individualização com processos de diferenciação” (ibid). É nesse sentido que 

Habermas aponta a teoria de George Mead como fonte promissora de entender conceitualmente o 

conteúdo pleno do significado de “individuação social”. Segundo Habermas; 

 

Mead coloca a diferenciação da estrutura de papéis em contato com a formação da 

consciência e com a obtenção de autonomia de indivíduos que são socializados em 

situações cada vez mais diferenciadas. Em Hegel, a individuação depende da subjetivação 

crescente do espírito, ao passo que em Mead ela resulta da internalização das instâncias 

controladoras do comportamento, que de certo modo migram de fora para dentro (ibid). 
 

Na medida em que o sujeito cresce inserido num processo de socialização, ele internaliza 

aquilo que as pessoas de referência esperam dele e através da abstração, integram e generalizam 

múltiplas expectativas, inclusive as contraditórias, que segundo Habermas, faz com que surja uma 

capacidade de autocomando do comportamento, imputável individualmente.  

 

1.2.1 A construção identitária do afro-brasileiro e o processo de socialização 
 

Optou-se por fazer uso dos conceitos do self e do “outro Generalizado” de George Mead, 

no sentido de aproximar tais concepções com a realidade do afro-brasileiro e repensar o papel da 

escola nesse processo. Pretende-se, pois, a partir das constatações “meadianas” de construção do 

self, analisar como os afrodescendentes brasileiros respondem aos seguintes questionamentos: a) 

quem sou eu? b) Quem sou eu propriamente, isto é, que tipo de indivíduo? c) qual a razão de eu 

ser este? 



28 
 

Indagações como as acima citadas, Fichte responderia, diz Habermas, da seguinte forma: 

“Sou aquele que eu fizer de mim mesmo. Eu sou desde o momento que cheguei à consciência de 

mim mesmo, aquele que eu fizer de mim com liberdade, e sou isso pela razão de ser eu mesmo 

quem faz isso de mim” (HABERMAS, 2002, p. 193). Privados de liberdade por muito tempo, os 

afro-brasileiros perderam a raiz de sua identidade, a autonomia e as consequências desse processo 

deixaram sequelas para as gerações futuras, portanto, não sabemos quais respostas dariam à estas 

perguntas. Nesse sentido, ressalta-se o papel fundamental da escola enquanto possibilidade da 

(re)construção desse “eu” e, para isso, a teoria psicossocial de Mead é um elemento fundamental 

de análise. 

Por outro ângulo, é possível que o pensamento de Mead, tenha influenciado Habermas a 

afastar-se dos estudos acerca da filosofia da consciência, aproximadamente na década dos anos 

1960/1970, e, voltar-se intensamente a uma filosofia da linguagem, pois; 

 

George H. Mead, reduz a instância-eu da filosofia da consciência a um “Me”, a um selbst 

que se põe apenas em contexto de interação, sob os olhos de um alter, tirando assim todos 

os conceitos fundamentais da filosofia da base da consciência e transportando-os para a 

linguagem (ibid, p. 196). 
 

Em Mead, o “eu” contém um elemento central intersubjetivo, porque o processo de 

individualização do qual ele emerge, acontece através da rede de interações mediadas 

linguisticamente. Habermas ressalta que Mead, foi o primeiro a refletir sobre esse modelo 

intersubjetivo do “eu” produzido socialmente, enfatizando o enfoque performativo da primeira 

pessoa com relação à segunda e a relação de simetria do tu-me como núcleo para sua crítica da 

auto-relação do sujeito que se objetiva a si mesmo. Na perspectiva de George Mead o indivíduo, 

nessa ótica, deixa de perceber-se como objeto, condição do “mim” e passa a apoderar-se de si 

mesmo na condição do “eu”, assim, torna-se consciente de si, adquire desse modo o self.  

 

1.2.2 O processo construtivo da identidade do sujeito 
 

 Mead volta à filosofia da consciência, porém, sob a luz da psicologia funcionalista de 

Dewey, primeiramente permeando interesses epistemológicos sobre o esclarecimento da 

subjetividade e da auto-consciência. Logo após, “numa sequência de artigos escreve sobre o 

acesso auto-reflexivo à consciência e da gênese da auto-consciência” (ibid, p. 205). Em um artigo 



29 
 

de 1913, intitulado “A Identidade Social”, Mead começa a esfera reflexiva a qual Fichte havia 

dado início, conforme pode-se compreender na citação a seguir; 

 

O “Eu” que o sujeito cognoscente detecta em sua auto-reflexão, já aparece objetivado na 

forma de um “me” puramente observado. O “Eu” espontâneo, ou seja, o Selbst da auto-

reflexão tem que ser posto antes do Selbest que foi transformado em objeto, porém, o Eu 

espontâneo não é dado na experiência consciente: Pois, no momento em que é 

representado, ele já passou para o caso-objeto e pressupõe um Eu que observa, porém, um 

Eu que só pode revelar-se perante a si mesmo ao deixar de ser sujeito para o qual o objeto 

“Me” existe (ibid). 
 

Como afirma Habermas, a ideia com a qual Mead rompe esse círculo da reflexão 

objetivadora, impõem a passagem para o paradigma da interação mediada simbolicamente. Em 

Mead, a competência de falar consigo mesmo pressupõe automaticamente uma forma elementar 

de autorreferência. Habermas enfatiza ser esta a razão pela qual a análise “meadiana” versa acerca 

do nível pré-linguístico da comunicação através de gestos. 

Com respeito à subjetividade, chegamos ao resultado de que a grande guinada 

intersubjetivista provocada por George Mead, está no fato de a consciência que parece estar 

centrada no “eu” não ser imediata ou interior, todavia, a auto-consciência forma-se por meio da 

relação simbolicamente mediada que se realiza com o parceiro de interação, num viés de fora para 

dentro. A ideia de reconhecer-se no “outro” é o fio condutor no pensamento de Mead, trazendo a 

possibilidade da auto-referência por meio da participação de um “outro” que participa da 

interação. Ainda em Habermas, podemos destacar que; 

 

Para entendermos corretamente (talvez melhor que ele mesmo) o pensamento de Mead, 

temos que respeitar a premissa segundo a qual a interação mediada por gestos ainda é 

comandada pelos instintos. Assim, nos círculos funcionais do comportamento comandado 

pelos instintos expressam-se significados ‘objetivos’ na perspectiva do etólogo 

observador, tais como, por exemplo: fuga, defesa, cuidado, reprodução, etc. É preciso 

entender também, nesse sentido objetivo a ‘interpretação’ que capta o respectivo 

comportamento próprio através da reação do outro organismo (ibid, 210). 
 

Mead para esclarecer esse processo, precisou recorrer ao argumento de que ao gesto 

interpretado pelo outro é um gesto sonoro e através deste, ambos são afetados da mesma maneira e 

ao mesmo tempo, havendo assim, a possibilidade do primeiro organismo influir sobre si, do 

mesmo modo que influencia sobre o outro. 

 Passamos então à análise “meadiana” da construção do caráter social humano, acerca da 

perspectiva do modelo intersubjetivo de um “eu” produzido socialmente.  

  



30 
 

1.3 O caráter social humano e a importância da comunicação nesse processo 
  

Para fundamentar o caráter originariamente social do ser humano, Mead ressalta a 

importância da linguagem no processo de desenvolvimento do self e este, possui um caráter 

distinto do organismo fisiológico da pessoa. Como afirma Mead, o self é algo que se constrói na 

socialização, não estando presente no nascimento. Ele se desenvolve no sujeito dado ao resultado 

de suas relações sociais como um todo e com os demais envolvidos no processo. Nesse sentido, o 

autor chama a atenção para o fato de que a “inteligência das formas inferiores da vida animal, 

como grande parte da inteligência humana, não envolve uma pessoa” (MEAD, 1999, p.167). 

 O que ele está afirmando é que os sujeitos em suas ações do cotidiano, no mundo que aí 

está, ao qual estamos habituados de certo modo, não exige nenhum pensamento. Pode-se dizer, 

nessa perspectiva que, 

 

os caracteres que nos rodeiam podem existir na experiência, sem ocupar seu lugar com 

relação ao self. Naturalmente, em tais condições um deve distinguir entre a experiência 

que tem lugar imediatamente e a nossa própria organização da mesma na experiência do 

self (ibid). 
 

Em outras palavras, o que se está buscando compreender é que segundo o autor, o self não 

está necessariamente envolvido na vida do organismo, nem tampouco naquilo que chamamos de 

nossas experiências sensoriais, àquelas que fazem parte do nosso cotidiano, do mundo que nos 

rodeia, no qual agimos habitualmente. É possível, desse modo, distinguir o self do corpo, este 

último pode operar de forma bastante inteligente sem que haja um self envolvido na experiência, 

pois, na perspectiva de Mead, o self é algo para si e essa característica o distingue de outros 

objetos e também do corpo. Nesse horizonte, ressalta Mead; 

 

É perfeitamente certo que o olho pode ver o pé, mas não vê o corpo como um todo. Não 

podemos ver as costas, podemos tocar certas partes dela, se somos ágeis, mas não 

podemos obter uma experiência de todo o nosso corpo [...]podemos perder parte do corpo 

sem sofrer uma séria invasão no self [...] O corpo não se experimenta a si mesmo como 

um todo, no sentido em que o self, de certo modo, entra na experiência da pessoa. O que 

quero destacar é a característica do self como objeto para si. Esta característica está 

representada pelo termo “si mesmo”, que é um reflexivo e indica o que pode ser ao 

mesmo tempo sujeito e objeto (ibid, p.168). 
 

Destarte, entende-se que o self é inteiramente distinto de um organismo cercado de coisas e 

que atua com referência a tais coisas, inclusive partes de seu próprio corpo, pois, estas podem ser 

consideradas também objetos. Mead nos leva a questionarmos o fato de como é possível um 

indivíduo sair de si (experiencialmente) de modo a poder converter-se em objeto para si? Segundo 



31 
 

o autor, este é o problema psicológico essencial de ser self ou consciência de si. De acordo com o 

pensamento do autor, a solução é encontrada quando se recorre ao processo de conduta ou 

atividade social no qual o sujeito está imerso. 

Em outras palavras, é de suma importância compreender que o sujeito se experimenta a si 

próprio como tal, não diretamente, mas indiretamente, a partir dos pontos de vistas particulares 

dos demais sujeitos individuais, participantes do mesmo grupo social, ou, mesmo do ponto de 

vista generalizado do grupo social ao qual pertence. Se converte em objeto para si, apenas quando 

adota as atitudes dos outros sujeitos para ele, dentro de um meio social ou contexto de experiência 

no qual ambos estão envolvidos. A partir dessa análise, Mead aponta para a importância do que 

denominamos “comunicação”, encontrada no fato de proporcionar uma forma de conduta na qual 

o sujeito e o organismo podem converter-se em objeto para si. Trata-se de um procedimento 

necessário para que o indivíduo realize suas reflexões e aja sob a perspectiva do seu “eu”. 

 

1.3.1 O self como estrutura social 
 

O Self enquanto que pode tornar-se objeto para si, é essencialmente uma estrutura social e 

surge na experiência social. Desse modo é construída a identidade da pessoa, que de certo modo 

proporciona a si, suas experiências sociais. Quando a individualização é formada (o “eu”), pode-se 

conceber uma pessoa absolutamente solitária. Mas é impossível conceber o surgimento da pessoa 

(eu), fora da experiência social. O processo social mesmo é o que determina; é responsável pelo 

surgimento do self, este não existe em separado desse tipo de experiência. Para Mead, o todo da 

estrutura do self, reflete a unidade do processo social na sua totalidade.  

Nessa perspectiva, também é válido ressaltar, sob um prisma habermasiano, que na relação 

intersubjetiva o reconhecimento de todos os envolvidos, admite os demais sujeitos como 

coautores. Na construção do self do afro-brasileiro, é primordial que estes se sintam coautores do 

processo. Acerca disso, Pizzi ressalta ser importante observar que, 

 

o emprego dos pronomes pessoais é fundamental. A gramática do sujeito pronominal 

requer uma equidade entre todos os sujeitos atores, na voz ativa. Às vezes o uso do 

pronome pessoal na terceira pessoa pode indicar um sujeito indesejável ou antissocial, 

aspecto que elimina a equidade entre todos os pronomes sociais (PIZZI, 2018, p. 1). 
 

Tal constatação é concernente ao reconhecimento intersubjetivo, no qual todos os atores 

sociais possuem voz ativa. No entanto, a utilização do pronome pessoal na terceira pessoa 



32 
 

(singular ou plural), por vezes pode indicar um sujeito indesejado, ausente, indiferente, enfim, um 

sujeito na voz passiva, não deixando espaço para estes no desenvolvimento do processo de 

coautoria. Em outras palavras, nega-se assim, a condição de participantes enquanto sujeitos 

concernidos. O reconhecimento do sujeito coautor vincula-se a um sujeito pronominal, que como 

ressalta Pizzi, é reconhecido como um alguém na voz ativa (ibid, p.25). A fonte de inspiração para 

tratar dessas questões encontra-se em George Mead, que pode sucintamente ser entendida na sua 

célebre frase: “somos o que somos, graças a nossa relação com os outros” (MEAD, 1999, p. 381). 

Nesse sentido, pode-se fazer também, uma analogia com a significação da palavra africana 

Ubuntu, que na cultura Xhosa12 significa “eu sou, porque nós somos”. 

 

1.3.2 A comunicação linguística: elemento indispensável na integração social 
 

Sob o prisma da comunicação mediada linguisticamente, Pizzi constata que de acordo com 

a teoria habermasiana; 

 

A comunicação linguística de Mead, ressalta dois aspectos: “a integração social dos 

indivíduos que agem visando a um fim e a socialização de sujeitos capazes de ação” 

(2012, II, p. 10). [...] há em Habermas, uma constante alusão a tese a respeito de Mead. 

Ela aparece tanto na Teoria do Agir Comunicativo como em Pensamento Pós Metafísico. 

Sem entrar em detalhes, apenas deseja-se ressaltar a noção da importância da psicologia 

social de Mead, na configuração de um sujeito social e da socialização, bem como na 

questão das expectativas de comportamento e na identidade dos sujeitos capazes de ação 

(PIZZI, 2018, p. 25). 
 

Seguindo a linha de pensamento de George Mead, a organização e unificação do grupo 

social é igual à de cada Self que emerge, dentro do processo social no qual tal grupo está 

envolvido. Acerca dessa concepção, faz-se necessário que na organização e unificação dos grupos 

sociais, todos os concernidos estejam representados e que sejam reconhecidos como sujeitos 

coautores.  

Vimos em Mead que o processo social é o que determina a construção do self, porém, vale 

ressaltar que a unidade da mente, não é idêntica a unidade do self. A unidade da mente é, em certo 

 
12 Os Xhosas são um grupo cultural sul-africano que enfatiza práticas tradicionais e costumes herdados de seus 

antepassados. Cada pessoa dentro da cultura xhosa tem seu lugar, que é reconhecido por toda a comunidade (Revista 

Raça, 2016). 



33 
 

modo, uma abstração da unidade mais inclusiva do self. A partir desses apontamentos 

apresentados por Mead, pode-se dizer que, 

 

Agora se apresenta o problema de como surge, em detalhes, um self. Temos que destacar 

algo do fundo dessa gênese. Em primeiro lugar está a conversa de gestos entre animais, 

que envolve alguma classe de atividade cooperativa. Aí, o começo do ato de um é um 

estímulo para que o outro reaja de certo modo, enquanto o começo dessa reação se torna 

por sua vez um estímulo para que o primeiro adapte sua ação a reação em curso. Tal é a 

preparação para o ato completo, que ao final conduz à conduta, que é o resultado dessa 

preparação. No entanto, a conversa de gestos não envolve a referência do indivíduo, o 

animal, o organismo, a si mesmo. Não é o atuar de certa maneira o que provoca uma 

reação no organismo mesmo, embora se trate de conduta com referência à conduta de 

outros: Contudo, temos visto que existem certos gestos que afetam o organismo do 

mesmo modo que afetam a outros organismos e podem, portanto, provocar no organismo 

reações de igual caráter que as provocadas no outro. Aqui, pois, temos uma situação em 

que o indivíduo pode pelo menos provocar reações em si e replicar para eles, com a 

condição de que os estímulos sociais tenham sobre o indivíduo o efeito que 

provavelmente tenha no outro. Por exemplo, tal o que está envolvido na linguagem; do 

contrário, a linguagem como símbolo significante, desapareceria, posto que o indivíduo 

não obteria a significação do que ele diz (MEAD, 1999, p. 174). 
 

O caráter peculiar encontrado no meio social humano está vinculado à atividade social 

humana e tal caráter se fundamenta no processo de comunicação, precisamente na relação triádica 

embasada na existência da significação: a relação do gesto de um organismo com a receptividade 

adaptativa por outro organismo enquanto sinalizador resultante do ato iniciado que segundo Mead, 

“sendo a significação do gesto, de tal maneira, a reação do segundo organismo a ele como tal ou 

como gesto” (ibid). 

Como sublinha Herbert Blumer (1980), o interacionismo simbólico ou a interação 

simbólica é uma escola de teoria social, operante sob três premissas básicas: a) os sujeitos 

humanos agem na vida, a partir dos significados que as coisas13 representam para eles; b) os 

significados sob os quais os sujeitos agem no mundo são oriundos das interações sociais; c) esta 

premissa ratifica a segunda, ou seja, significados são manipulados por meio de processos 

interpretativos na medida que são utilizados pelas ações dos sujeitos. 

 

1.3.3 A universalidade dos símbolos 
 

Ao falarmos, por vezes agimos como se uma pessoa pudesse construir os argumentos em 

sua mente e, logo após, em palavras, transmiti-las a outra pessoa. Mas, de acordo com Mead, 

 
13 Entenda-se “coisas” desde objetos físicos (mesa, cachorro, prédios, etc.), objetos sociais, como por exemplo, 
(minha mãe, professores, meu amigo) e objetos abstratos (liberdade, justiça, ética). 



34 
 

nosso pensamento está imbricado com alguma classe de símbolos. Por exemplo: quando pensamos 

em cadeira, tem que existir alguma classe de símbolo para ela, podendo este estar relacionado com 

a forma de cadeira ou com a atitude que adotamos ao sentarmos nela, mas para Mead o mais 

provável é que seja algum símbolo de linguagem que provoca essa reação. Essa classe de símbolos 

de significação tende a provocar essa reação e servir, nesse sentido, para outras pessoas. Se não for 

assim, não seria um processo de pensamento, afirma Mead.  

Nesta perspectiva, certifica-se que os símbolos são todos universais e que não podemos 

dizer nada que seja absolutamente particular. Tudo que falamos e que tenha alguma significação, é 

universal. O pensamento se efetua por meio universais, interpretado de forma condutista e pode-se 

dizer ser o social como um todo e que aborda a organização e inter-relação dos envolvidos no 

mesmo. O pensamento sempre envolve um símbolo que provocará no outro a mesma reação que 

provoca no pensador e este símbolo é um “universal de raciocínio” e como vimos, de caráter 

universal. Nesse prisma, racionalidade significa que; 

 

O tipo de reação que provocamos nos outros deveria ser provocado do mesmo modo em 

nós e que essa reação, por sua vez, deveria ocupar seu lugar, no tocante a determinar que 

outra coisa diremos e faremos. O essencial para a comunicação é que o símbolo desperte 

na pessoa de um o que desperta no outro indivíduo. Tem que ter essa classe de 

universalidade para qualquer pessoa que se encontre na mesma situação. Existe uma 

possibilidade de linguagem cada vez que um estímulo pode afetar a um indivíduo, como 

afeta ao outro (ibid, p. 177). 
 

Além das constatações apresentadas, é importante também ressaltar que Mead destaca 

“outra série de fatores básicos presentes na gênese da pessoa, representados por atividades lúdicas 

e de esportes” (ibid, p.178). Para melhor compreendermos o que o autor está analisando a partir 

dessa esfera, far-se-á uma abordagem ao exemplo explorado por Mead quando este, busca explicar 

seu diagnóstico com relação a absorção dos papéis e da reação provocada na interatividade do eu 

com o outro. Para Mead, é possível observar nas crianças essa duplicidade, quando envoltos em 

brincadeiras com seus “companheiros imaginários”, produzidos em sua própria experiência. 

Nesta prática, as crianças organizam as reações que provocam no outro, como também a si 

mesmas. O jogar com um companheiro, segundo o autor, nada mais é do que “uma fase 

particularmente interessante do jogo atual. Todavia, estamos falando especialmente do jogo que 

antecede aos esportes organizados, trata-se de um jogo a algo. 

 



35 
 

Na análise de George Mead sobre o brincar e o jogar, enquanto elementos indispensáveis 

na formação da identidade do sujeito, além da participação nas atividades interativas e linguísticas, 

encontram-se duas ilustrações defendidas por Mead no processo de desenvolvimento da 

autoconsciência da criança, estando o “brincar” apontado como primeiro estágio, e o “jogar” como 

segundo estágio. Importante frisar que estes são distintos entre si” (MEAD, 1981, p. 284), mas, 

ambos consistem em fatores básicos na gênese do self.  

Por outro lado, é perceptível que o jogo na condição de esporte, requer certa organização 

de unidade de ação por parte dos participantes. Há articulação e controle das reações do indivíduo, 

que envolvem todos os participantes da competição no mesmo processo. Assim, com a 

internalização da figura do “outro” forma-se, mediante processo de universalização, aquilo que 

Mead chama de “outro generalizado”. Destarte; 

 

O brincar (play) antecede o jogar (game) há um procedimento regulado e normas. A 

criança deve adotar não somente o papel do outro, como ela faz no brincar, mas deve 

assumir os vários papéis de todos os participantes do jogo e governar suas ações de 

acordo com isso. [...] E essas reações organizadas se convertem no que denominamos de 

“outro generalizado” (generalized other), que acompanha e controla sua conduta. A 

presença desse outro generalizado em sua experiência é o que proporciona um self para si 

(ibid, p. 285). 
 

A citação acima é imprescindível para que entendamos a lacuna existente na sociedade 

brasileira no que tange à formação do self do afro-brasileiro. Nesse aspecto, o "jogo" possibilita à 

criança realizar a experiência do apropriar-se das atitudes dos outros participantes de modo 

organizado, tendo a oportunidade de vivenciar diferentes papéis e de articulá-los com os demais 

integrantes, organizando as reações que provocam no outro (os) e também em si mesmas. 

Quando dizemos ficar clara a lacuna com relação à formação da identidade do afro-

brasileiro, em outras palavras, estamos querendo dizer que a criança negra vive imersa a uma 

sociedade dividida em classe superior e classe inferior, das quais os negros pertencem à segunda. 

Supomos que possivelmente os preconceitos e dificuldades já vividos pelas crianças 

negras, desde o início da socialização, através dos jogos e brincadeiras infantis, como destacados 

na teoria de Mead, poderão culminar em sentimento de inferioridade e em uma construção 

identitária sem autoestima. 

 Nesse sentido, é fundamental o papel da família dessas crianças na desmistificação de 

conceitos estruturalmente construídos numa sociedade racista. É importante para a criança afro-

brasileira a representatividade negra em todos os níveis sociais, de modo que ela possa entender 



36 
 

suas “gentes” sob um olhar positivo e promissor. Nesse sentido, ressalta-se imprescindível o 

espaço escolar como “outro generalizado”. 

 

1.3.4 O jogo é sempre um “jogo a algo” 
 

 De acordo com Mead, a criança brinca(joga) espontaneamente de ser mãe, ser um policial, 

um professor, isto é, assumindo diferentes papéis, como costumamos dizer, sem preocupações 

com regras. E isso não é prioridade apenas na vida humana, Mead destaca que no mundo animal 

também acontece o que chamamos “jogo dos animais”. “Uma gata brinca com seus gatinhos; dois 

cachorros que brincam, se atacam e se defendem, num processo que se fosse levado em efeito, 

poderia transformar-se em uma grande briga” (ibid). Existe no jogo (brincar) dos animais, uma 

combinação de atitudes e de reações; algo que freia a intensidade da mordida, contudo, os 

cachorros não adotam o papel definido do outro no sentido que uma criança deliberadamente 

adota o papel do outro. Mead chama a atenção para essa tendência que nos ocupa nos jardins de 

infância, no qual, os papéis que as crianças assumem são convertidos em base para a Educação. 

Ao se reportar ao jogo, Mead não está se referindo a “esportes”, pois, para ele, são coisas 

distintas. O simples jogo de uma criança, como esconde-esconde, por exemplo, não requer da 

criança o conhecimento exigido no esporte organizado. Neste a criança tem que estar preparada 

para adotar a atitude de todos os envolvidos no esporte, já no jogo de esconde-esconde, a criança 

não necessita mais do que a pessoa que persegue e as que são perseguidas. No esporte, precisa 

saber das normas para pressupor o que farão os outros e que atitudes eles tomariam. É preciso 

estar preparada para assumir o papel de qualquer dos jogadores de sua equipe, para continuar no 

jogo. Segundo Mead, não necessariamente precisa ter todos presentes na consciência ao mesmo 

tempo, mas em alguns momentos é necessário ter alguns em sua própria atitude. A organização no 

esporte requer que adotemos a atitude do outro para si, para saber como reagir de forma adequada.  

Enfim, faz-se importante destacar que a sociedade humana depende, para a construção de 

sua forma distintiva de organização, do desenvolvimento da linguagem. A linguagem é um 

mecanismo que permite ao humano adotar a atitude do outro para si em qualquer situação social 

dada, reagindo e controlando sua própria reação explícita de acordo com a do outro. Esta seria 

uma relação de intersubjetividade entre sujeitos capazes, mediada linguisticamente, como 

apresenta Habermas em suas publicações. Vejamos a seguir, como Mead trabalha esses conceitos. 



37 
 

 

Por vezes, não raramente, na teoria de Mead, é possível encontrar apontamentos 

relacionados às condições sociais, sob as quais a pessoa emerge como objeto. Nesse prisma, o 

autor aborda dois exemplos: um no jogo e outro no esporte. Conforme vimos acima, ele apresenta 

tais exemplos a partir do ponto de vista das crianças, mas, segundo Mead, é possível também 

exemplificar a partir das atitudes dos povos primitivos dos quais nasce a civilização. O jogo, 

enquanto distinto do esporte, nesses casos, se encontra nos mitos e nos diversos jogos que os 

povos primitivos realizam, especialmente nas cerimônias religiosas.  

Nesse processo, pode-se observar a distinção entre as atividades que correspondem à 

cotidianidade das pessoas com os objetos que as rodeiam e o processo de organização do jogo, na 

adoção da atitude do outro. Temos, de certo modo, o desenvolver da consciência de si. “O 

processo se desenvolve até converter-se em uma técnica mais ou menos definida e é dominado; 

entretanto, podemos dizer surgir de uma situação similar àquela em que as crianças jogam de ser 

pai, professor, vagas personalidades próximas a elas e que as afetam” (ibid, p.179). 

Na dinâmica de adotar o papel do outro e interpretá-lo, dominam o desenvolvimento de sua 

própria personalidade. Faz-se importante observar a afirmação do autor, quando ele diz que o 

simples fato da necessidade da introdução de organização vinda de fora, por si só, supõe uma falta 

de organização nesse período experiencial na infância da criança. Na infância, costuma-se dizer 

que a criança ainda não possui uma pessoa desenvolvida. A criança reage de modo inteligente aos 

estímulos imediatos que a ela chegam, no entanto, estes estímulos não estão organizados, não 

organizam sua vida, como gostaríamos que fosse, como um todo. Mas, em comparação a isto, 

temos o esporte como tal, que requer uma organização desses papéis através de regras para que se 

possa jogar. 

Na organização das atitudes dos envolvidos no mesmo processo, surge a figura do outro 

organizado. A esta comunidade ou grupo social organizado, que proporciona ao sujeito sua 

unidade enquanto pessoa, pode ser chamada de “outro generalizado”. Este é um importante 

conceito que devemos ter clareza quando formos buscar compreender a escola como “outro 

generalizado” e seu papel enquanto espaço de construção do self do afro-brasileiro, enfatizando 

que Mead deixa evidente que a atitude do outro generalizado é a atitude de toda a comunidade, na 

medida que intervém, como processo organizado ou atividade social na relação de experiência 



38 
 

com qualquer de seus integrantes. Compreender esse processo faz-se fundamental quando nos 

propomos a pensar de novo a Educação no Brasil. 

 

1.4 Self, Outro Generalizado e Preconceito Étnico-racial: uma abordagem a partir da 

perspectiva da teoria de Mead 

 

A análise de George Mead, nesta perspectiva, aguçou-me a refletir sobre a importância do 

“outro generalizado” enquanto escola, especialmente quando o autor ressalta que; 

 

essa incorporação das atividades amplas de qualquer todo social dado, ou sociedade 

organizada, ao campo experiencial de qualquer dos indivíduos envolvidos ou incluídos 

nesse todo é, em outras palavras, a base essencial e pré-requisito para o pleno 

desenvolvimento do self desse indivíduo, somente na medida em que adote as atitudes do 

grupo social organizado ao qual pertence, para a atividade social organizada, cooperativa 

ou para a série de atividades na qual esse grupo está ocupado, somente nessa medida 

desenvolverá um self completo ou possuirá o tipo de self completo que desenvolveu. E, 

por outro lado, os complexos processos e atividades cooperativos e funções institucionais 

da sociedade humana organizada são, também, possíveis somente na medida em que cada 

um dos indivíduos envolvidos nestes ou pertencentes a esta sociedade possam adotar as 

atitudes gerais de todos os outros indivíduos com relação a estes processos e atividades e 

funções institucionais, e ao todo social de relações e interações experienciais desse modo 

constituídas e que podem dirigir sua conduta de acordo com ele (ibid, p. 181). 
 

Para além disso, Mead ressalta a possibilidade de objetos inanimados, não menos que 

outros organismos humanos, possam também constituir parte do “outro generalizado” e 

organizado no âmbito socializado em relação a determinado indivíduo humano, na medida em que 

este reaja a tais objetos socialmente, ou em uma forma social qualquer, através da utilização do 

pensamento. Segundo o autor, qualquer coisa, objeto ou série de objetos animados ou não, animais 

ou físicos para o qual atue ou, do que reaja, é um elemento no qual, para ele, está o “outro 

generalizado” e, quando adota as atitudes deste para si, se torna consciente de si como objeto ou 

como indivíduo e desse modo desenvolve um self ou a personalidade. 

Faz-se relevante frisar que é na forma de “outro generalizado” que os processos sociais 

influem na vida dos sujeitos imersos a ele e que os realizam, ou seja, trata-se de uma forma com a 

qual a comunidade exerce o controle sobre as ações de seus membros individuais, sendo o 

processo social, fator determinante no pensamento do sujeito. Apenas diante do processo de 

adoção da atitude do “outro generalizado” para si, em uma dessas situações, é possível o pensar, 

pois, segundo Mead, somente assim pode dar-se o pensamento e, desse modo, se faz possível e 



39 
 

emergir de “um universo de raciocínio, como o sistema de significações sociais ou comuns que o 

pensamento pressupõem” (ibid).  

 

1.4.1 O espaço de “outro generalizado” na formação do self 

 

Frente a constatações desse tipo, absorve-se que o completo desenvolvimento do self do 

indivíduo se constitui não apenas por uma organização das atitudes sociais do “outro 

generalizado”, ou, grupo social organizado ao qual está inserido, mas também, do mesmo modo, 

as atitudes de outros sujeitos particulares, adotando-as e organizando-as e, em seguida, 

generalizando essas atitudes adotadas de outros sujeitos particulares, acerca de suas significações e 

inferências sociais organizadas. A organização das ações comuns ao grupo é o que compõem a 

pessoa organizada e uma personalidade porque pertence a uma comunidade e incorpora as 

instituições dessa comunidade para seu próprio comportamento. 

O self do sujeito se desenvolve, como já mencionado anteriormente, somente na relação 

com os selfs dos outros membros de seu grupo social. Trata-se, portanto, de uma relação de 

intersubjetividade. Com relação a isso, destacamos novamente a importância da Escola nessa 

perspectiva, pois, a estrutura do self do sujeito, reflete a pauta de modo geral de conduta do grupo 

social ao qual pertence, assim como a estrutura do self dos demais envolvidos. Cada indivíduo tem 

que adotar também a atitude da comunidade, a atitude generalizada e, deve estar preparado para 

agir em suas próprias condições, como qualquer outro indivíduo inserido no mesmo grupo social. 

 Mead, se mostra fundamental quando aponta que não devemos esquecer de outra 

capacidade “a de replicar para a comunidade e insistir para que o gesto da comunidade mude. 

Podemos reformar a ordem das coisas, podemos insistir em fazer que as normas da comunidade 

sejam normas melhores” (ibid, p. 190). O sujeito possui, através do processo de conversação, o 

direito e o dever de interagir linguisticamente com a comunidade da qual faz parte, interagindo e 

buscando as mudanças necessárias. As transformações acontecem continuamente no nosso sistema 

social e, podemos fazê-lo com inteligência, porque pensamos. 

 Ainda sob essa perspectiva, Mead diz haver uma distinção comum entre a consciência e a 

consciência de si. Com relação à primeira estão determinadas experiências, tais como as dores, ou 

experiências de prazer e, com relação a consciência de si, Mead, diz estar relacionada a um 

reconhecimento ou aparição da pessoa como objeto. Contudo, 



40 
 

 

em geral se supõe que estes outros conteúdos conscientes também trazem uma 

consciência de si, que uma dor é sempre a dor de alguém, e se não existisse essa 

referência a algum indivíduo, não se trataria de dor. Há nisso um elemento de verdade 

sumamente definido, mas está longe de dizer o todo. A dor tem que pertencer 

necessariamente a um indivíduo, tem que ser de um, se quiser pertencer a um. A dor pode 

pertencer a qualquer um, mas, se pertencesse a todos, seria relativamente pouco 

importante. Suponho que é concebível que sob um anestésico, se produza uma 

dissociação das experiências de modo que o sofrimento de um já não lhe pertença, por 

assim dizer (ibid). 
 

Em outras palavras, o que o autor está a mostrar-nos é que podemos sair da coisa, dissociá-

las dos olhos que as veem e encontraremos talvez, as características do insuportável. Com isso 

pode-se dizer que o intolerável da dor, é uma reação contra a mesma, podendo ser impedido tal 

sofrimento. Existem inúmeros exemplos que se pode abordar com relação aos conteúdos dados e 

uma pessoa, no sentido de defender nosso reconhecimento dos conteúdos como possuidores de 

algum valor, distintos da pessoa e, em alguns casos, podendo ser separados absolutamente da 

pessoa. Falamos em dissociado, mas não de algo acima do limiar da consciência de nós mesmos. 

Por outro lado, a consciência de si está definidamente organizada acerca do sujeito, e isto, 

como vimos, não é simplesmente pelo fato dele estar inserido em um grupo social, no qual as 

ações dos outros sujeitos o afetam e vice-versa, mas, porque a sua experiência enquanto self, se 

constrói na medida que adota as atitudes de outro e reage para si mesmo, como o fazem os outros. 

A observação de George Mead é valiosa para esse estudo, quando constata que nosso corpo forma 

parte de nosso meio e, é possível ao indivíduo experimentar de seu corpo, assim como conhecê-lo, 

ter consciência dele e das sensações sensoriais, sem que para isso tenha consciência de si mesmo. 

Em outras palavras; sem adotar as atitudes dos outros para si. Para focalizar melhor o objetivo a 

partir dessa perspectiva, cito Mead; 

 

Segundo a teoria social da consciência, o que entendemos por consciência é esse caráter e 

aspecto peculiar da experiência humana individual devido à sociedade humana, à 

sociedade de outras pessoas individuais que adotam a atitude de outros para elas. A 

concepção, ou teoria da consciência-fisiológica é, em si mesma, inadequada; necessita ser 

suplementada pelo ponto de vista sociopsicológico. A adoção ou experimentação da 

atitude do outro é o que constitui a consciência de si e não as meras sensações orgânicas 

das quais o indivíduo tem consciência que as tem experimentado. Até o surgimento de sua 

consciência de si no processo da experiência social, o indivíduo experimenta seu corpo, 

os sentimentos e sensações deste, simplesmente como uma parte imediata de seu meio, 

não como um corpo próprio, não em termos de consciência de si (ibid, p.192). 
 

O self e a consciência de si precisam surgir para que, após, tais experiências possam ser 

identificadas ou mesmo relacionadas com o sujeito. De acordo com nosso autor, para que o 



41 
 

indivíduo se aproprie dessa herança, é necessário que o self se desenvolva dentro do processo 

social do qual é parte. A consciência de si proporciona o núcleo e a estrutura primária da pessoa, 

podendo dizer tratar-se, nesse sentido, de um fenômeno cognoscitivo antes que um fenômeno 

emocional. A partir dos três pilares, analisados por Mead; intelectualidade, internalização e 

dramatização interiores relacionadas ao indivíduo, assim como a conversação externa de gestos 

significantes que constituem a principal forma de interação entre àqueles pertencentes à mesma 

sociedade, encontra-se o que podemos chamar de primeira fase experiencial na gênese e 

desenvolvimento do self. 

A essência da pessoa, como descreve o autor, é cognoscitiva, se constrói na conversação de 

gestos subjetivada que, por assim dizer, compõem o pensamento. Por esse motivo, a origem, a 

base do self, como as do pensamento são sociais. Para Mead, a organização da mente, o 

surgimento da consciência e a estruturação emergente do self estão pautadas na linguagem e na 

capacidade de comunicação humana. Hans Joas, um dos principais comentadores da teoria de 

George Mead, ao analisar a teoria antropológica “meadiana” e sua imbricação com a linguagem e 

com a comunicação, ressalta a originalidade do psicólogo norteamericano, apontando como 

central o conceito de “interação simbólica”. Vejamos a seguir como Mead desenvolve seu 

pensamento sobre os conceitos do “eu” e do “mim”, no processo de constituição do self. 

 

1.4.2 O “eu” consciente do “mim” social 

 

Mead não se detém a desenvolver a questão metafísica de como uma pessoa pode ser um 

“eu” e um “mim” simultaneamente. O que o autor investiga é a significação da distinção existente 

entre ambos conceitos. Diante disso, tenta responder à importante questão que emerge: Em qual 

momento, em que ponto da conduta aparece o “eu” frente ao “mim”? Nessa esteira, quando um 

sujeito assume sua posição na sociedade e se sente detentor de determinadas funções e privilégios, 

todo esse processo está se referindo a um “eu”, mas esse “eu” não é um “mim”. 

  O “mim” e o “eu” são indissociáveis, Mead os separa didaticamente para entendermos 

essas duas instâncias do self. O “mim” é a internalização do “outro generalizado” (da cultura, dos 

costumes, da tradição); o “eu” seria a forma espontânea do self reagir de modo autônomo e 

criativo a isso. Vale ressaltar que não há uma dicotomia. Se o self fosse cindido haveria problemas 

psicopatológicos. 



42 
 

 O “eu” reage à pessoa (self) que surge, graças a internalização das atitudes dos outros, 

adotadas para si. Diante disso temos introduzido o “mim” e, reagimos a ele como um “eu”. Estes 

são fatos que nos levam a dizer não termos plena consciência de nós mesmos, pois, por vezes, nos 

surpreendemos com nossa própria ação e ao atuarmos é que adquirimos consciência de nós. O 

"eu" é segundo Mead, de certo modo, aquilo com o qual nos identificamos. A incorporação do 

processo constitui o maior problema de grande parte de nossa experiência consciente, pois, é algo 

não dado diretamente na experiência. Faz-se importante ressaltar que o organismo físico, nesse 

contexto, segue sendo uma “coisa”. O “eu” em contraste com o “mim” envolvido nas atitudes 

adotadas é algo incerto e, quando a reação se efetiva, então aparece mais claramente no campo da 

experiência, como imagem da memória. O 'eu' aparece na realidade, na experiência como parte de 

um “mim”. 

A construção do “eu” no âmbito da intersubjetividade é uma diretriz, a qual considero de 

suma importância para pensar a hipótese da referida tese, quando se busca entender ou aclarar o 

contexto no qual o self do afro-brasileiro é constituído e encontra ancoragem nas palavras do 

autor, quando este diz; 

 

O “eu” proporciona a sensação de liberdade, de iniciativa. A situação existe para nós, para 

que atuemos de forma consciente de nós. Temos consciência de nós e do que é a situação, 

mas jamais entra na experiência a maneira exata em que atuaremos, até depois de que tem 

lugar a ação. Tal é a base de que o “eu” não apareça na experiência no mesmo sentido que 

o “mim”. O “mim” representa uma organização definida da comunidade, presente em 

nossas próprias atitudes e provocando uma reação, mas a reação é algo que simplesmente 

acontece. Não há certeza com relação a ela. Existe para o ato, uma necessidade moral, 

mas não uma necessidade mecânica. Quando tem lugar, nos damos conta do que foi feito 

(ibid, p. 196). 
 

As abordagens acerca do “eu” e do “mim” na situação, assim como os motivos de serem 

coisas separadas no processo comportamental e, o entendimento de que, mesmos separados no 

processo, devem estar juntos na perspectiva de serem parte de um todo, acredito estar esclarecido. 

O “eu” provoca o “mim” e ao mesmo tempo reage a ele. Juntos constituem uma personalidade, tal 

como emerge na experiência social. Não existiria um sem o outro, pois, o self é um processo social 

intersubjetivo que se realiza na imbricação destas duas fases distinguíveis. Nesse aspecto, é 

perceptível uma fusão do “eu” e do “mim”, que compõem a base para a estruturação do self. 

Complementando o que foi descrito anteriormente, buscar-se-á abordar com mais afinco, a 

ação do “eu” em harmonia com a adoção do papel de outros pelo “mim”, processo necessário para 

o surgimento do self. Segundo Mead, há uma relatividade entre o indivíduo e seu entorno, tanto na 



43 
 

forma como no conteúdo. A teoria do autor busca trazer a forma na qual, dentro desse 

comportamento tem surgido o self e a mente. Uma relação dialética em que ao adotar o papel do 

outro pelo “mim”, é estabelecida uma situação a qual reage o “eu”, desse modo, tanto um quanto o 

outro (eu e mim), estão envolvidos no self e, ambos se respaldam mutuamente.  

Mead faz uma análise da indissociável relação do “mim” e do “eu” na construção do self. 

Uma fusão sob outro enfoque; mediante uma comparação do objeto físico com a pessoa enquanto 

objeto social: O “mim” representa a situação na qual há o espaço da conduta e o “eu” é a reação à 

referida situação, no entanto, é preciso a organização das diferentes reações envolvidas no 

processo.  

O que o autor está querendo dizer, por exemplo, é que embora os objetos de um ambiente 

estejam ali, a sua disposição; (as janelas, o livro, a mesa), eles são utilizados de acordo com o 

“emprego” que se faz de cada objeto. Os objetos físicos são utilizados para consumar o campo no 

qual é alcançado o objeto distante. O mesmo resultado se dá na perspectiva temporal, “quando 

alguém realiza um ato mais distante por meio de algum ato precedente que deve ser posto em 

prática previamente” (ibid, p. 279). Trata-se de uma organização que segundo o autor, funciona 

continuamente na conduta inteligente, organizamos o meio de acordo com o que precisamos fazer. 

No campo da mediação social, o processo é semelhante; somos o que somos, graças a nossa 

relação com os outros indivíduos, à atitude que adotamos deles para nós mesmos, o que de certo 

modo, estimula nossa própria reação. 

Nesse sentido, como acontece tal “organização” para os afro-brasileiros, sendo que o 

processo consiste na relação com os outros, na internalização das atitudes dos outros, que adoto 

para mim e, a elas reajo enquanto um “eu”? Não se falaria aqui de um caminho de mão única? A 

internalização das atitudes do outro(os) acontece, mas a reação a esse “mim” internalizado, 

constituindo o “eu”, nem sempre, na perspectiva afro-brasileiro. 

O ato mesmo de que está falando Mead, e ao qual chama de o “eu” da situação social, é o 

núcleo da unidade do todo, enquanto que o “mim” é a situação social que possibilita esse ato 

expressar-se. Os impulsos sociofisiológicos, comuns a todos os sujeitos humanos, fazem com que 

estes sejam direcionados a ingressar coletivamente, em sociedades organizadas ou então 

comunidades sociais, integrando-as e constituindo assim a base de tais sociedades. Esse processo, 

segundo Mead, do ponto de vista social, são perceptíveis em duas classes principais: 

 



44 
 

Os que conduzem a cooperação social e os que levam o antagonismo social entre os 

indivíduos; os que dão nascimento a relações a atitudes amistosas e os que produzem 

atitudes e relações hostis entre os indivíduos humanos envolvidos nas situações sociais 

(ibid, p. 282). 
 

O autor emprega o termo “social”, em dois sentidos: um sentido amplo e outro mais 

rigoroso. Todavia, pode-se dizer que no sentido mais rigoroso e com conotação ética, para Mead, 

apenas são “sociais” aqueles que conduzem uma conduta social, os de primeira classe. 

 

1.4.3 Compreendendo as duas classes mencionadas por Mead 

 

 Enquanto primeira classe, pode ser compreendida aquela composta por sujeitos que 

produzem amizade e cooperação entre os congruentes. A segunda classe de impulsos 

fundamentais ou tendências, no pensamento do autor, são antissociais na medida em que esses 

impulsos ou tendências, em si mesmos, são capazes de devastar toda a organização social humana, 

não podendo desse modo construir a “base” de nenhuma sociedade humana organizada.  

No entanto, mesmo em um sentido amplo e não ético, não deixam de ser menos sociais do 

que a primeira classe dos referidos impulsos ou tendências de comportamento. Há, desse modo, 

impulsos ou inclinações de comportamento, universais comuns entre eles. Estes impulsos ou 

tendências, apontados por Mead, quando fundidos com os de primeira classe, e, controlados por 

eles, passam ser tão básicos para a construção da organização social humana quanto os de primeira 

classe, porém, apenas desempenham um papel menos significante em dita organização social e na 

determinação de seu caráter geral. Sob esta perspectiva, pode-se considerar que, 

 

os indivíduos humanos adquirem consciência de si como tais, quase mais fácil e 

rapidamente em termos das atitudes sociais relacionadas e associadas com impulsos hostis 

(ou em termos de tais impulsos, enquanto expressados em ditas atitudes), que quando o 

fazem em termos de quaisquer outras atitudes sociais ou tendência de conduta enquanto 

expressadas por ditas atitudes. Dentro da organização social de um Estado ou nação, os 

efeitos “antissociais” destes impulsos são contidos e controlados pelo sistema legal que 

constitui um aspecto dessa organização; estes dois impulsos são convertidos nos 

princípios fundamentais em termos dos quais funciona o sistema econômico que é outro 

aspecto dessa organização, enquanto combinados e fundidos com impulsos humanos 

amistosos (ibid, p. 283). 
 

Esta análise, entre tantas, é também uma contribuição muito importante do pensamento de 

George Mead, para fundamentar aquilo que buscamos, ou melhor, mostrar o sentido antissocial na 

construção do self dos afro-brasileiros. Sujeitos estes, que se veem imersos à classe que propaga o 



45 
 

antagonismo social, que faz com que tenham que enfrentar no dia-a-dia a invisibilidade, o 

desprezo, a sujeição e o racismo envolvidos nas situações sociais. 

Nesse horizonte faz-se necessário desenvolver o caráter reflexivo da consciência de si, 

pois, ele possibilita ao indivíduo contemplar-se como um todo, desenvolver sua capacidade para 

internalizar as atitudes sociais dos outros, assim como também as do “outro generalizado” para si, 

dentro da sociedade da qual fazem parte. Esse conceito em Mead, diz respeito às instituições ou 

grupos organizados e, por isso podemos considerar, assim como o autor, que as escolas fazem 

parte dessa categoria. Desse modo, torna-se fundamental o papel dessas, na construção do self de 

cidadãos críticos e reflexivos capazes de compreender que as questões de melanina e cor de pele 

não definem caráter. O preconceito só existe porque é estrutural, por esse motivo a escola precisa 

possibilitar Educação para todos(as), pois, não há como pensar em uma educação unilateral, isso 

pouco significa nesse “avanço civilizatório”. 

A internalização das atitudes do “outro generalizado” possibilita que “o indivíduo dentro 

da sua própria esfera experimental, incorpore a si mesmo como um todo objetivo, integrando e 

unificando conscientemente os diferentes aspectos de sua pessoa, para formar uma só 

personalidade consciente, coerente e organizada” (ibid, p. 284). 

Destarte, as instituições ou grupos organizados, podem propor realizar de modo inteligente, 

reconstruções da pessoa ou personalidade, a partir de suas relações com o meio social dado, toda 

vez que esse meio requer tais reconstruções. Uma sociedade humana altamente desenvolvida e 

organizada, não é uma sociedade que menospreza, que discrimina e que classifica seus membros 

pela cor da pele, religião, poder aquisitivo ou grupo de pertencimento. Uma sociedade 

desenvolvida e organizada é aquela em que seus membros individuais estão imbricados em uma 

multiplicidade de maneiras distintas e complexas, mas que, mediante as quais, compartilham de 

interesses sociais comuns. Volto a citar o autor quando ele diz que; 

 

As mudanças que introduzimos na ordem social em que nos encontramos envolvidos, 

também implicam necessariamente que introduzamos mudanças em nós mesmos. Os 

conflitos sociais entre os membros individuais de uma determinada sociedade humana 

organizada, que, para sua eliminação, requer reconstruções e modificações conscientes ou 

inteligentes dessa sociedade por ditos indivíduos de suas próprias pessoas ou 

personalidades. Assim, as relações entre a reconstrução social e a reconstrução da pessoa 

ou personalidade são recíprocas e internas, ou, orgânicas; [...] a reconstrução social e a 

reconstrução da pessoa ou personalidade são dois aspectos de um só processo: o processo 

da evolução humana (ibid, p. 285). 
 



46 
 

O progresso social humano, é dependente da clarificação e uso, por parte dos indivíduos, 

do mecanismo de consciência de si, sob forma de manter-se adaptados ao ritmo de tal 

reconstrução social. Para o autor, em um processo social organizado, a interdependência das 

relações humanas, que entrelaça os indivíduos entre si, no meio em que se encontram envolvidos, 

se faz cada vez mais intrincada, compacta e altamente organizada, na medida em que a evolução 

humana vai se desenvolvendo. 

 

1.5 A indissociabilidade do “eu” e do “mim” 

 

Sob a perspectiva do professor Renato Ferreira de Souza, que é membro do grupo de 

pesquisas interdisciplinar, com estudos voltados sobre identidade humana, a análise feita por 

Mead, com relação à gênese social de formação da personalidade, “coloca a referência a uma 

segunda pessoa como fundamental para qualquer autorreferência” (SOUZA, 2011). Para Mead, o 

elemento linguístico que tem origem com os gestos, símbolos e suas significações, validados num 

contexto intersubjetivo, compõem a base de construção do self. A ideia de self, como temos 

podido acompanhar, é capaz de promover a integração grupal, porém, afirmando a singularidade 

do indivíduo, constituída por dois elementos indissociáveis: o “eu” e o “mim” e, somente poderá 

emergir num contexto interativo, no qual o indivíduo poderá converter-se em self, adquirindo 

assim, a consciência de si mesmo.  

Embasados na teoria de Mead, podemos dizer que o acesso ao “eu” é sempre mediado por 

um “mim”, uma consciência de si constituída através da introjeção das demandas, dos papéis e das 

perspectivas generalizadas da sociedade a qual pertence, como temos frisado com frequência no 

desenvolvimento do texto. 

A estrutura básica que permite a emergência do self encontra-se na linguagem enquanto 

práxis comunicativa, um processo entendido por Mead (1903), como o medium que possibilita a 

internalização do outro, para posteriormente dar lugar ao “eu”. É plausível, nessa perspectiva, 

dizer que o sujeito se humaniza e se individualiza mediante processos de socialização, e, por esse 

motivo, a gênese do self é social. Como vimos, no pensamento de Mead, o self enquanto objeto 

para si mesmo, é essencialmente uma estrutura social e surge da experiência social, desse modo, é 

impossível concebê-lo fora de tal contexto. 



47 
 

Quando tentamos aproximar o conceito do Self em George Mead com a realidade, com o 

contexto do afro-brasileiro, percebemos as lacunas, a fragilidade na construção do self destes 

últimos, pois, o indivíduo somente se converterá em self na medida em que está apto a adotar para 

si, as atitudes dos outros (mim) e reagir enquanto um (eu). Esse processo social é o que constitui o 

self. Sendo os afro-brasileiros, herdeiros de um processo de deculturação e de aculturação, como 

se constrói essa relação? Como as Escolas e Universidades auxiliam nesse processo? Estas são 

questões que, no desenvolvimento da tese, buscar-se-á responder. 

 É possível perceber que a interação social e a adoção da atitude do outro são dois 

elementos fundamentais na construção do self. No entanto, para ter o entendimento desse processo 

como também de sua importância na construção do “eu”, faz-se necessário, como já mencionado, 

o mecanismo da linguagem enquanto elemento fundamental para o desenvolvimento da pessoa.  

 

1.5.1 O Self e o Corpo: duas faces da mesma moeda? 

 

Para Mead, o self se distingue do organismo fisiológico, pois, o self é algo que tem 

desenvolvimento, não está presente no nascimento, e sim, surge do processo de experiência e 

atividades sociais. É resultado de um processo intersubjetivo, ou seja, das relações com os outros 

indivíduos que também se encontram dentro desse processo. 

O self deve ser entendido como o resultado da imbricação entre o “eu” e o “mim” e, 

segundo o autor, deve ser compreendido tanto filogeneticamente como também 

ontogeneticamente. Filogeneticamente enquanto resultado da evolução da espécie humana e 

ontogeneticamente em termos de desenvolvimento de cada sujeito individualmente. Nesse sentido, 

o desempenho depende dessa relação entre o “eu” e o “mim”, na qual os sujeitos constroem e 

controlam seus atos a partir das normas sociais e da dimensão cultural na qual estão imersos. 

 Habermas diz que “seriam estas as bases do significado da individuação social, para 

pensarmos a formação da identidade ‘eu’, do tipo não convencional” (HABERMAS, 1988, p. 

218). Para o pesquisador brasileiro, Renato Ferreira de Souza, “Sem essa relação entre o ‘mim’ e o 

‘eu’, seria impossível pensarmos em identidade estática ou idêntica a si mesma” (SOUZA, 2011, 

p. 9). 

 Visto que Mead compreende o processo originário do self a partir da conversação de 

gestos que evolui para uma comunicação significativa, diante do desenvolvimento do mecanismo 



48 
 

linguístico, ele associado ao processo de comunicação, apresenta, como analogia, o brincar e o 

jogar, considerados etapas do processo da gênese do self. O brincar e o jogar precedem a 

estruturação do conceito de “outro generalizado”, uma convenção universalizada da vontade 

coletiva da comunidade, que necessita ser internalizada por parte do indivíduo para que se torne 

um self.  

Segundo o pensamento do autor, além da participação nas atividades interativas e 

linguísticas, existem outros dois procedimentos de fundamental relevância para a construção do 

self na infância: primeiramente o “brincar” e depois o “jogar” e Mead aborda essa questão na parte 

III de Mind, Self and Society, em que o surgimento do self é apresentado a partir da atuação da 

brincadeira e do jogo, e também a noção de funcionamento de “outro generalizado”. Para falar das 

condições sociais nas quais surge o self como objeto, o autor, como já ressaltado anteriormente, 

faz uso do exemplo, a partir do ponto de vista das crianças.  

De modo natural, o processo se desenvolve segundo uma técnica e é controlado” 

(Pesquisas e Práticas Psicossociais, 2010). Havia-se mencionado anteriormente que, quando 

pequenas, as crianças brincam de ser pai, professor, enfim, personagens vagas que elas interpretam 

e papéis que elas assumem brincando. É interessante observar que essas personalidades adotadas 

pela criança, acabam por controlar sua própria personalidade. “Esse resultado é justamente o 

esperado no trabalho de Jardim de Infância” (ibid). “Neles os caracteres de vários seres vagos são 

organizados numa relação social de um para com o outro, de forma a construir o caráter da criança 

pequena” (MEAD, 1896/97). No brincar, a criança expõe uma organização vinda de fora, o que 

deixa claro a falta de “organização” nesse período da experiência infantil.  

 

1.5.2 O brincar e o jogar como espaços de descentralização do sujeito 

 

Embora muitos pensem o contrário, existe uma diferença fundamental entre o brincar e o 

jogo. No jogo a criança deve ter uma atitude igual à de todos os outros envolvidos, algo que não 

está presente no brincar e, o jogar, atividade em equipe, representa um avanço em relação ao 

brincar individual, pois, abre espaço para a participação do outro, da cooperação social, como 

também promove a descentralização de si mesmo. Nesse aspecto; 

 

as atitudes dos outros jogadores, assumidas pelo participante, organizam-se em uma 

espécie de unidade e é essa organização que controla a resposta do indivíduo. O exemplo 

é de uma pessoa jogando basebol. Cada um dos atos dessa pessoa é determinado pela 



49 
 

presunção da ação das outras que estão jogando o mesmo jogo. O que ela faz é controlado 

pelo fato de ser apenas uma com as outras, do time, ao menos enquanto as atitudes de 

todos afetam a própria resposta particular da pessoa. Chegamos a um “outro”, que é uma 

organização de atitudes de todos os envolvidos no processo (ibid, p. 140)  
 

A comunidade ou grupo social organizado, dá ao individual a unidade de self, o que 

segundo Mead, pode ser denominado de “outro generalizado” (generalized other) e, a atitude do 

“outro generalizado” é a atitude da comunidade como um todo, desde que haja a efetiva 

participação dos envolvidos. O autor entende que; 

 

se um dado indivíduo humano vai desenvolver um self, no sentido pleno, não é suficiente 

que ele adote as atitudes dos outros indivíduos para com ele próprio e de uns para com 

outros, tal qual se dá no processo humano social, nem transportar esse processo social 

como um todo para a sua experiência individual: ele deve da mesma forma que adota as 

atitudes dos outros indivíduos para com ele próprio e de uns para com os outros, adotar, 

também, as suas atitudes para com as várias fases ou aspectos da atividade social ou do 

conjunto de compromissos sociais, nos quais, como membros de uma sociedade 

organizada, ou de um grupo social, todos estão engajados, ele deve então, através da 

generalização das atitudes individuais, dessa sociedade organizada ou grupo social, como 

um todo, agir no sentido de realizar os diferentes projetos sociais, que, em um dado 

momento o grupo realiza, ou no sentido de realizar as diversas fases maiores do processo 

social geral que constitui a vida do grupo e da qual esses projetos são manifestações 

específicas (MEAD, 1992, p. 133). 
 

Em outras palavras, é na função de “outro generalizado”, que a comunidade exerce 

controle sobre a conduta dos membros individuais, pois, é desse modo que a comunidade ou, o 

processo social, ressalta Mead, entra como fator determinante no pensamento do indivíduo. 

A noção de “outro generalizado” é fundamental para que se compreenda a dinâmica dos 

atos sociais no pensamento de Mead. Para o autor, além do outro imediato participante do 

processo de interação, é necessário considerar o papel do “outro generalizado”, que corresponde 

ao grupo social na sua totalidade, envolvendo comportamentos e valores inerentes e naturalizados 

na sociedade. A formação do sujeito ocorre quando este consegue ver-se a si mesmo como objeto 

de reflexão. Trata-se de um processo que Mead denomina “comunicação triádica”, pois se 

desenvolve através da interação reflexiva entre as três dimensões simultaneamente subjetiva e 

objetiva: o I e o me (que constituem o self) e o “generalized other”. 

 

1.6 A distinção entre o self e o corpo 

 

Na seção anterior buscou-se mostrar o porquê da impossibilidade de dissociação entre os 

conceitos “meadianos” do “eu” e do “mim”. Nessa seção, tratar-se-á da abordagem sobre a 



50 
 

distinção existente entre o self da pessoa e o próprio corpo. Nesse sentido, diz Mead: “o self não 

está necessariamente incluído na vida do organismo, tampouco no que denominamos de ‘nossas’ 

experiências sensoriais (experiências no mundo que nos rodeia) e para o qual temos reações 

habituais” (MEAD, 1992, p. 167). O que o autor está querendo ressaltar é que podemos fazer a 

distinção entre o self e o corpo. Para ele, o corpo pode existir e operar de modo sumamente 

inteligente sem que haja um self incluído na experiência.  

Na perspectiva habermasiana, pode-se dizer que “o meu corpo enquanto meu corpo, 

encontra-se num mundo compartilhado intersubjetivamente, de tal modo que os mundos vitais 

habitados coletivamente encontram-se engrenados, entrecruzados e entrelaçados com o texto e o 

contexto” (Habermas, 2002, p. 93). O que George Mead ressalta é que, mesmo diante dessas 

constatações, ainda assim, o self é algo distinto do corpo. Desse modo, pensando a problemática 

voltada acerca da relação do self do afrodescendente com o seu contexto, podemos ratificar o que 

estamos buscando compreender, ou seja, que existe uma distinção marcante entre o corpo e o self 

de um afrodescendente: corpos inteligentes e capazes imersos em um contexto distorcido enquanto 

espaço de fundamentação para a construção legítima do seu self. 

 O self tem a característica de ser um em si e isso se distingue de outros objetos e do corpo. 

O que Mead destaca, é a característica do self como objeto para si na medida que é capaz de 

refletir-se a partir da internalização da ação internalizada de um outro. Tal procedimento pode-se 

compreender por uma característica representada pelo termo si mesmo. Trata-se de uma reflexão e 

indica aquilo que pode ser ao mesmo tempo, sujeito e objeto, porém, este tipo de objeto é distinto 

de outros objetos, segundo o autor, pode ser distinguido como “consciente”, ou seja, uma 

experiência com a própria pessoa, uma experiência da própria pessoa, supondo-se que a 

consciência possua de algum modo, essa capacidade de ser objeto para si mesma. 

O self é, portanto, distinto de um organismo rodeado de coisas e atuando em conformidade 

com essas coisas, inclusive com partes de seu próprio corpo; o self é construção intersubjetiva. 

Nessa perspectiva, a pergunta inquietante é: como pode o sujeito sair fora de si 

(experiencialmente), de modo a poder converter-se em um objeto para si? Aqui está o principal 

impasse psicológico essencial do ser self ou consciência de si. A solução do problema, segundo 

Mead, está no processo da conduta ou atividade social em que o sujeito está inserido; 

 

O aparato da razão não seria completo, ao menos que se lançasse a si mesmo a sua 

própria análise do campo da experiência; ou ao menos que o indivíduo se localizasse no 

mesmo campo experiencial das outras pessoas individuais com as quais atua em qualquer 



51 
 

situação social dada. A razão não pode tornar-se impessoal a menos que adote uma 

atitude objetiva, não afetiva, para si; do contrário, teremos simplesmente a consciência, 

não a consciência de si (MEAD, 1999, p. 169). 
 

O sujeito se experimenta a si mesmo como tal, não diretamente, mas sim, indiretamente, a 

partir das experiências particulares das experiências dos outros membros individuais do mesmo 

grupo social, desde o ponto de vista generalizado deste grupo social ao qual pertence. Nessa 

perspectiva, o afro-brasileiro por pertencer a uma sociedade “pensada por brancos e para brancos”, 

de acordo com o citado acima, vivencia tal experiência de si mesmo, não de maneira autêntica.   

Ao entrar na própria experiência como pessoa ou indivíduo, há uma conversão em objeto 

para si, quando adota as atitudes dos outros sujeitos para ele dentro de um meio social, no contexto 

de experiências no qual todos estão inseridos.  

 

1.6.1 O processo de comunicação e a relação com a objetivação do sujeito 

 

Mead aponta para a importância da comunicação como elemento que proporciona um 

modo de conduta na qual o organismo ou o sujeito pode converter-se em objeto para si. 

 Esta é uma classe de comunicação que Mead, somado a seus parceiros de pesquisa 

analisaram e enfatizam que a comunicação da qual estão tratando, não é a comunicação entre 

animais não humanos, como por exemplo o cacarejar da galinha com seus pintinhos, mas, sim da 

comunicação humana, dirigida não somente aos outros, mas também ao indivíduo mesmo. 

Como já mencionamos, o self enquanto objeto para si, é fundamentalmente uma estrutura 

social e surge na experiência social, após surgido, o self de certo modo proporciona a si mesmo 

suas experiências sociais e assim, podemos conceber uma pessoa solitária (indivíduo), mas, é 

impossível o surgimento do self fora da experiência social. Destarte, 

 

descobrimos o que vamos dizer, o que vamos fazer, dizendo e fazendo, e no processo 

controlamos continuamente o processo mesmo. Na conversação de gestos, o que dizemos, 

provoca certa reação no outro que, por sua vez, muda nossa ação, de modo que nos 

separamos do que começamos a fazer, devido a réplica feita pelo outro. A conversação de 

gestos é o começo da comunicação (ibid, p.171). 
 

A experiência social é o que determina a proporção do self que entra em comunicação e 

este processo social é responsável pela construção do self. O “eu” não existe separado desse 

procedimento, desse tipo de experiência. O sujeito completo, com consciência de si, reflete a 

estrutura e a unidade do processo social no qual está inserido. Nesse sentido, pode-se dizer que 



52 
 

uma nova compreensão do processo educacional brasileiro a partir de uma epistemologia 

triangular não é tarefa fácil, mas é tarefa urgente. 

Ao caráter social da vida, Mead denomina de sociabilidade (sociality)14. Para fundamentar 

o caráter essencialmente social do ser humano, como já salientado anteriormente, o autor recorre a 

uma analogia entre a sociedade humana e a sociedade de outros animais, como a sociedade dos 

insetos, e entre outros animais vertebrados. O autor afirma que todas as sociedades, todas as 

formas sociais de vida estão pautadas em relações sociais e a diferença entre elas encontra-se na 

capacidade de comunicação simbólica dos humanos e de sua participação intencional em projetos 

comuns. É necessário para a construção do self que o sujeito reaja a si mesmo, e isso, para Mead, é 

a classe de conduta social que proporciona e, dentro da qual emerge o self. 

Na perspectiva “meadiana”, do mesmo modo sociofisiológico como o indivíduo humano 

adquire consciência de si, adquire também consciência de outros indivíduos e ambas são 

igualmente fundamentais para o desenvolvimento pessoal e para o desenvolvimento organizado da 

sociedade ou grupo social a que pertence. Nesse horizonte, o que se pretende é saber como essa 

aquisição da consciência de si e da consciência dos outros acontece para com o afro-brasileiro, 

sendo o procedimento de intersubjetividade comunicativa e de interação social, fundamentais para 

tal construção e como é sabido, infelizmente, que o afro-brasileiro foi e ainda o é visto com 

inferioridade em muitas das esferas das relações sociais.  

 Para o autor, o princípio para a organização social humana é o da comunicação que requer 

a participação do outro e é nesse processo intersubjetivo, que emerge a consciência de si (através 

do outro). Trata-se de uma participação viabilizada, devido a comunicação que os animais 

humanos, nas palavras do autor, “estão em condições de realizar”, uma comunicação distinta da 

encontrada em outras formas de sociedades que não possuem esse princípio. 

Graças à capacidade de adotar o papel do outro, o indivíduo adquire condições de voltar 

para si e, de certo modo, administrar seu próprio processo de comunicação. A citação a seguir 

corrobora com a análise do contexto de construção do self do afro-brasileiro. Vejamos, 

 

E é esse controle da reação do indivíduo mesmo em virtude da adoção do papel do outro, 

o que proporciona o valor desse tipo de comunicação desde o ponto de vista da 

organização da conduta no grupo: Leva o processo de atividade cooperativa mais longe 

do que pode ser levado no rebanho como tal, ou na sociedade de insetos. E é assim como 

o controle social, enquanto funciona em termos de autocrítica, se exerce tão íntima e 

 
14Trata-se de um conceito que requer situar a evolução humana a partir de bases naturais. 



53 
 

extensamente sobre a conduta individual, servindo para integrar o indivíduo, com suas 

ações com referência ao processo social organizado da experiência e a conduta no qual ele 

está envolvido (ibid, p. 247). 
 

Nessa perspectiva, a autocrítica é crítica social e a conduta controlada pela autocrítica, 

consequentemente é conduta controlada socialmente. No entanto, a organização da comunidade 

consciente de si depende que os indivíduos adotem a atitude dos outros indivíduos e, na medida 

em que o processo vai se desenvolvendo, ou melhor, “quando um homem adota a atitude de um 

indivíduo do grupo, tem de adotá-la em sua relação com a ação dos outros membros desse grupo e 

se quer adaptar-se por completo, terá de adotar as atitudes de todos os implicados no processo” 

(ibid, p.248). Se a organização da comunidade consciente de si depende que os indivíduos adotem, 

internalizem as atitudes dos outros, deixa bastante complexo se pensar em termos de organização 

de comunidade ou grupos em que os afrodescendentes são discriminados. Nesse aspecto faz-se 

importante frisar os grupos de resistência, chamados Grupos de Movimento Negro que surgem na 

luta política por reconhecimento e dignidade desse povo, intrínsecos na nossa cultura (na música 

de Jorge Bem, Gilberto Gil, Jorge Aragão, WD, no rap e na literatura, como nos livros de 

Conceição Evaristo). 

 

1.6.2 A universalização do processo comunicacional 

 

É importante ressaltar que na teoria de George Mead, o processo de comunicação é de 

certo modo, mais universal que outros processos cooperativos, tais como o processo da religião, 

ou, o econômico. O processo da comunicação é o meio através do qual as ditas atividades 

cooperativas podem ser realizadas na sociedade consciente de si. No entanto,  

 

não existe nenhum campo do pensamento, enquanto tal, que possa simplesmente 

funcionar por si mesmo. O pensamento não é um campo ou um reino em que há algo que 

comunicar, em que exista um processo cooperativo, em que possa utilizar-se socialmente 

o que é comunicado. Há que supor essa classe de situação cooperativa afim de chegar ao 

que se denomina “o universo do raciocínio”. Tal   universo do raciocínio é o veículo para 

todos esses distintos processos sociais, e nesse sentido, é mais universal que eles, mas não 

é um processo que por assim dizer, funcione por si mesmo (ibidem, p. 250). 
 

 Mead chamou atenção para essa questão, pois, a filosofia e os dogmas que ele 

acompanhava, estabeleciam “um processo de pensamento e uma substância pensante que é o 

antecedente desses processos dentro dos quais se realiza o pensamento” (ibid). No entanto, na 

perspectiva do autor, o pensamento não é outra coisa do que a reação do indivíduo frente a atitude 



54 
 

do outro no vasto processo social em que estão imbricados e o resultado, a direção da ação 

antecipatória, um mesmo por meio das atitudes dos outros que um adota. Sendo que nisso consiste 

o processo do pensamento, e, na perspectiva do autor, este não pode funcionar por si mesmo.  

Nessa perspectiva, o processo de comunicação não pode ser estabelecido como algo 

existente por si, ou como uma pressuposição do processo social, mas, o referido processo deve ser 

pressuposto com a finalidade de tornar possível o pensamento e a comunicação. Embora seja 

possível projetar uma sociedade para o futuro, através do pensamento, como foi mencionado 

acima, esta não é a realidade de uma sociedade que discrimina e inferioriza pessoas pela 

descendência étnica. 

Antes de passarmos para o próximo capítulo, faz-se importante destacar a crítica de 

Habermas a Mead. O filósofo alemão diz que, 

 

Mead considerou a individualização social somente pelo ângulo da individuação 

progressiva. No seu entender, as sociedades modernas sobrecarregam o indivíduo com 

decisões que exigem uma identidade-eu pós-convencional, tornando necessária, assim, 

uma radicalização da auto-compreensão prática do ator, a qual já está sempre pressuposta 

no uso da linguagem, orientada para o entendimento. Contudo, a realidade é outra. Os 

processos de individualização social não se desenvolvem de modo linear. Os processos 

complexos revelam-se sob aspectos confusos e contraditórios. E estes só podem ser 

diferenciados adequadamente se interpretarmos os conceitos básicos convencionais da 

sociologia à luz da teoria da comunicação, que Mead desenvolveu primeiro num outro 

enfoque metódico (HABERMAS, 2002, p. 227). 
 

Tanto num enfoque ou noutro, a hipótese de tese se ratifica. Em outras palavras; o contexto 

no qual se desenvolve o self do afro-brasileiro apresenta lacunas a serem preenchidas e, os 

conceitos do self e do “outro generalizado” desenvolvidos pelo psicólogo norteamericano são 

primordiais para uma nova compreensão desse processo, o qual, como ressalta Habermas, não se 

trata de um processo linear. 

 



55 
 

CAPÍTULO II 
 

 

 

DIÁLOGO COM OS TEMPOS MODERNOS: A ESCOLA, O “RECONHECIMENTO 

SOCIAL” E A CONSTRUÇÃO IDENTITÁRIA DO AFRO-BRASILEIRO 

 

“¿Quién soy si soy? ¿Soy el que está durando? 
¿Soy o que ha partido o el que está llegando a su ser, a su uso 

infinito de estar sólo estar? 
¿Cuándo polvo me habita? Y aún, ¿cuánto barro? 

¿Qué de mí está enterrado? ¿Hasta qué edad de olvido? 
¿Quién me dejó olvidado en esta eternidad?” 
       

(Los telares del sol, p. 35) 

  

Dando continuidade à análise do procedimento apresentado por Mead, com relação à 

identidade do sujeito, neste capítulo buscar-se-á correlacionar as concepções psicossociais de 

Mead sobre a construção da identidade intersubjetiva do sujeito com o meio educacional, 

buscando compreender a análise do autor sobre o nobre papel das escolas e das Instituições 

Sociais, enquanto “outro Generalizado” (grupos socialmente organizados), no espaço social, 

voltado para a construção e desenvolvimento da individualização do sujeito. 

Na defesa da emergência de uma reconstrução político-pedagógica para a Educação 

brasileira, encontrou-se no pensamento do autor norte-americano, sustentação teórica para a ideia 

central da tese, em outras palavras; cientes do processo da individualização na socialização, a 

partir de uma perspectiva “meadiana”, a escola precisa ter claro a importância de seu papel social 

enquanto espaço de possibilidades para todos, sem distinções culturais. Enfim, é necessário o 

resgate da cultura africana para a construção do self do afro-brasileiro, pois, o esquecimento das 

origens, “torna o sujeito incapaz de apreciar com justeza o que é vital para uma pedagogia 

emancipatória” (PIZZI, 2018, p.5). 

As posições antibehavioristas de George Mead e seu interesse acerca das relações entre a 

mente e a linguagem o fizeram um autor chave para se compreender melhor a representação, a 

formação do self e a inseparabilidade entre as dimensões individual e social do sujeito moderno e 

o comportamento humano. Como mencionado anteriormente, no Brasil, ainda é um autor pouco 

 



56 
 

estudado e no mercado editorial, raras são as traduções dos escritos de Mead para o português. 

Todavia, pretende-se, neste capítulo, a partir dos principais conceitos desenvolvidos pelo autor, 

apontar a relação e a uberdade dos mesmos para o campo da educação, especialmente a 

aproximação destes com o papel da escola. 

Na Universidade de Chicago, Mead e John Dewey mantiveram estreitas relações 

intelectuais e Dewey reconhecia no amigo uma acurada percepção para os problemas sociais, a 

partir de uma perspectiva inédita e promissora. Para Dewey, a originalidade no pensamento de 

Mead, deriva do fato de que este “tinha o poder de observar os elementos comuns, os quais são 

ignorados precisamente por seres comuns” (DEWEY, 2002, p. 89).  

Em tempos contemporâneos, como vimos no capítulo anterior, Habermas é um dos 

pensadores que retomou e utilizou largamente os escritos de Mead, (re)posicionando-o como um 

autor fundamental para as ciências humanas, principalmente com respeito à teoria da comunicação 

e o interacionismo simbólico. Habermas, como vimos, aponta a originalidade de George Mead no 

fato de propor a compreensão do processo de individualização exclusivamente por meio da 

socialização (HABERMAS, 2002, p. 219). 

 Nessa esteira, buscar-se-á na teoria de Mead, especialmente nos seus conceitos e na 

afirmação de que a construção da individualização se dá na socialização, assim como, em sua 

análise sobre o papel social da “escola” nesse processo; embasamento para correlacionar a escola, 

enquanto “outro generalizado”, com a questão do “reconhecimento social”, para se pensar o 

processo identitário do afro-brasileiro, considerando que “a influência do ambiente é exercida 

sobre o indivíduo e a adaptação deste, resulta das influências do ambiente sobre ele” (MEAD, 

1999, p. 55). 

 

2.1 A Comunidade, as Instituições Sociais e o papel da Escola 
 

Não poderíamos deixar de abordar na teoria de George Mead, as questões relacionadas aos 

grupos sociais e suas relações com as instituições sociais, analisadas de modo brilhante pelo autor 

e que, auxiliará na explanação, interpretação e entendimento das “atitudes sociais generalizadas” 

fundamentais na construção do self. Segundo Ferreira de Souza; 

 

 

 



57 
 

o aumento do ‘abstracionismo’ no pensamento de Mead e a concentração do seu interesse 

na possibilidade de atingir valores e conhecimentos objetivo levando em conta a 

pluralidade inegável das perspectivas individuais, em que estes valores humanísticos 

seriam imensamente ameaçados, tornou-se o cenário principal para discussão de sua 

filosofia e de sua psicologia social (SOUZA, 2006, p.55). 
 

Destarte, não há dúvidas que a realidade social não é caracterizada apenas simbolicamente, 

tal simbolismo não se resume meramente àquilo que é textual, discursivo ou linguístico. Para 

Mead, existem práticas que vão além dessa perspectiva simbólica, responsável pela produção de 

sentido e significado e, os objetos fazem parte dessa imbricação. No entanto, podemos nos 

perguntar “Que elementos podem caracterizar tal propedêutica”? Como é possível interpretar tais 

práticas? E o mais instigante; como se relacionam com a produção do social? 

 A todas essas questões, a melhor resposta parece estar na formulação de uma cultura 

material, cuja revisão da proposta, consta da análise de George Mead, na qual se pode observar 

como a relação do self com o mundo físico se apresenta enquanto relação social. Na sua obra é 

perceptível uma aclaração sobre o papel que os objetos desempenham na constituição e 

manutenção de identidades sociais. Nesse prisma pode-se considerar que, “o material forma um 

sistema de signo, um discurso não verbal: uma cultura material, paralela à discursiva” 

(DOMÉNECH, 2003, p.20). 

A questão das atitudes sociais e o mundo físico na obra de George Mead, é algo muito 

valioso e pouco explorado. Mead aborda a objetividade do mundo material que nos cerca e o 

considera também como um “outro generalizado”.  Destarte, 

 

Mead é um dos poucos autores que elabora uma explicação sobre o papel que os objetos 

desempenham na produção da sociabilidade a partir da estrutura fornecida pelo 

pensamento social. Embora não seja um dos aspectos mais conhecidos de sua obra, 

proporciona uma compreensão sistemática e abundante do papel que as entidades físicas 

despenham na constituição do “Eu” e das relações sociais (ibid, p. 21). 
 

 Nessa perspectiva, a escola, na sua estrutura física é capaz de educar para a emancipação 

das crianças. A cultura africana é recheada de significações representadas pelos objetos 

representativos. A pergunta é: a cultura negra é representada no mundo físico das escolas 

brasileiras? A estrutura é adequada para o desenvolvimento dos processos de socialização 

(brincadeiras, jogos) de todas as culturas que representam o povo brasileiro? Pode-se observar que 

no Brasil, especificamente no campo da Educação vem ocorrendo nos últimos anos, um fato 

semelhante ao que ocorre na França, considerando as devidas proporções obviamente, ou seja, 

nunca se falou tanto em cultura como atualmente: cultura escolar, cultura da escola, diversidade 



58 
 

cultural, multiculturalismo, inerculturalismo, sujeitos sócio-culturais, cultura indígena, cultura 

negra, etc. Segundo a ativista Nilma Gomes, 

 

por mais que tal apelo à cultura possa significar um modismo pedagógico, ou o mais novo 

jargão da nossa àrea, ou uma mudança de paradigmas, acredito que só o fato da palavra 

cultura começar a fazer parte (ou voltar a fazer parte) do vocabulário educacional já 

constitui um dado pedagógico que merece nossa atenção. Constitui uma inflexão no 

pensamento educacional, fruto das mudanças ocorridas em nossa sociedade devido às 

ações e demandas dos movimentos sociais, dos grupos sociais e étnicos. […] A cultura, 

seja na Educação ou nas ciências sociais, é mais do que um conceito acadêmico. Ela diz 

respeito às vivências concretas dos sujeitos, à variabilidade de formas de conceber o 

mundo, às particularidades e semelhanças construídas pelos seres humanos ao longo do 

processo histórico e social. Os homens e as mulheres, por meio da cultura, estipulam 

regras, convencionam valores e significações que possibilitam a comunicação dos 

indivíduos e dos grupos. Por meio da cultura eles podem se adaptar ao meio mas também 

o adaptam a si mesmos e, mais do que isso, podem transformá-lo (GOMES, N. 2003). 
  

 Embora toda a discussão acerca da cultura, a predominância da cultura negra se dá “entre 

os descendentes de africanos escravizados no Brasil, ou seja, o segmento negro da população” 

(ibid). Na Educação brasileira, especificamente, tal discussão sobre a cultura negra, assim como 

sua representatividade no mundo dos objetos nas escolas, não pode omitir a existência do racismo 

e da desigualdade entre negros e brancos em nossa sociedade. Esse procedimento nos afastará de 

práticas educativas que insistem em trabalhar a cultura negra no lugar do folclore, do exótico, e, 

certamente possibilitará oportunidades de construção de uma política acerca da questão racial na 

Educação brasileira.  

 

2.1.1 A possível relação entre: Educação, Escola e Self 

 

Talvez aqui esteja a correlação possível entre a escola, o entorno do seu público e o seu 

papel na formação do self do afro-brasileiro. Para Mead, a relação entre mente e corpo é aquela 

encontrada na organização do self, relacionado a seu comportamento enquanto membro de uma 

comunidade racionalmente organizada, em que o organismo corporal é visto em seu pertencimento 

à coisa física. 

Segundo o autor, o ser humano é racionalmente caracterizado na relação de todo o 

processo, no qual o sujeito “ocupa-se consigo mesmo, assim como se reflete em sua adoção dos 

papéis organizados dos outros, ao estimular-se a si mesmo para dita reação” (MEAD, p. 203). 



59 
 

Emerge assim, um sujeito que, enquanto distinto dos demais, reside no âmbito da comunicação, no 

qual os outros também residem. Desse modo; 

 

a linha de demarcação entre o self e o corpo, se encontra, pois, primeiramente na 

organização social do ato dentro do qual surge o self, em seu contraste com a atividade do 

organismo fisiológico. A base legítima entre a mente e o corpo é a que existe entre os 

esquemas sociais e os esquemas do organismo mesmo. A educação deve unir 

estreitamente a ambos. Até agora não temos uma categoria que os compreenda. Isto não 

quer dizer que exista logicamente algo que se oponha a isto: se trata, simplesmente, de 

uma imperfeição do aparato de conhecimento (ibid). 
 

É válido ressaltar que no processo do “eu” e do “mim”, o sujeito adota algo que é objetivo 

e o transforma em algo subjetivo. Nessa relação existe um dinamismo de viver juntos por parte de 

todos integrantes de uma comunidade, perceptível por meio dos gestos. Gestos estes, enquanto 

etapas das atividades colaborativas que atuam como mediadores em todo o processo. De acordo 

com Mead, não se pode dizer que os sujeitos surjam primeiro e a comunidade como sucessão 

disso, pois, para o autor, os sujeitos surgem no processo mesmo, “assim como no corpo humano 

ou qualquer forma multicelular surgem as células diferenciadas. É preciso que se esteja realizando 

um processo vital a fim de que existam as células diferenciadas” (ibid, p. 204). Trata-se de um 

fenômeno que somente poderá se realizar graças às interações desenvolvidas dentro do grupo 

social. Nessa perspectiva, pode-se citar como exemplo, segundo Mead, a relação familiar, na qual 

estão o homem, a mulher e a criança que precisa ser cuidada. 

 Do mesmo modo, faz-se necessário que se esteja desenvolvendo um processo social para 

que os sujeitos existam. A análise de George Mead aponta para a certeza de que, assim como no 

processo fisiológico, não poderia haver sujeitos sem o processo social no qual está inserido, sem a 

comunidade a qual faz parte. 

Outrora, na perspectiva “meadiana”, a linguagem é elemento imprescindível no processo 

social e, no entanto, não teria surgido, simplesmente como uma série de termos arbitrários, 

relacionados a certos estímulos. As palavras surgem numa inter-relação social. Trata-se de um 

processo intersubjetivo, pois, de nada vale os símbolos sem as reações. Não haveria pedido de 

ajuda se não houvesse uma tendência de reações a ele. O que os seres humanos buscam fazer é 

organizar a reação a determinados símbolos que compõem um ato social, adotando para si a 

atitude do outro que coopera com ele. 



60 
 

Nesse sentido, entende-se que a linguagem composta por símbolos significantes, é o que, 

segundo Mead, entendemos por mente e o conteúdo de nossa mente é formado, nessa perspectiva, 

pela, 

 

1) conversação interna, a internalização da conversação desde o grupo ao indivíduo; 2) 

...imaginação. A imaginação deveria ser considerada em relação com a conduta na qual 

funciona (1931). A imaginação desempenha no ato, precisamente o mesmo papel que a 

fome no processo da alimentação (1912)” (ibid, p. 206). 
 

 O autor ressalta que, se entende o conteúdo posto na mente como sendo somente 

desenvolvimento e produto da integração social. No entanto trata-se de um desenvolvimento muito 

importante, por vezes remetendo o sujeito a complexidades e complicações da sociedade que 

parecem fugir do nosso alcance a análise, mas, segundo Mead, originariamente nada mais é do que 

a adoção da atitude do outro, pois, por exemplo, na medida em que um animal adota a atitude de 

outro animal e faz uso desse processo para determinar seu comportamento, nessa perspectiva 

temos o que denominamos “mente” e esse procedimento, destaca o autor, é o único mecanismo 

envolvido na aparição da mente. 

 

2.1.2 Consciência como compreensão da experiência, na relação do sujeito com problemas 

práticos 

 

Neste horizonte, pode-se dizer que não há outra maneira para que a inteligência ou a mente 

emerjam, que se apresente distinto do caminho da internalização por parte do sujeito, dos 

processos sociais, da experiência e do comportamento. Atos de um indivíduo, segundo George 

Mead, só se tornam conscientes, ou reflexivos, quando são problematizados. Para exemplificar 

essa questão, Mead faz uso de um exemplo paradigmático apresentado por Dewey: uma criança 

atraída pela luz de uma vela, estende seu braço para alcançar a vela e se queima com a chama. 

Para Mead, no momento em que a criança se queima, aquela ação se torna reflexiva e, 

possivelmente, aprende a não repeti-la futuramente, dito a grosso modo. 

A internalização da comunicação de gestos significantes, possibilita ao sujeito, a adoção 

desse processo para si e para o que se está pensando e, se assim surge a mente e o pensamento, 

então, não pode ter havido pensamento sem a linguagem. Desse modo, as etapas da linguagem 

precedem a mente e o pensamento. 



61 
 

Faz-se necessário a compreensão de que casos patológicos, podem ser diagnosticados, 

quando no processo, do qual se está inserido, em interação com os outros demais membros do 

mesmo processo, o sujeito se torna inevitavelmente como os outros, reproduzindo as mesmas 

atitudes, sem que esse processo esteja imbricado com o que chamamos consciência. Ter 

consciência do processo significa adotar definitivamente a atitude dos outros, mas, essa é uma 

situação distinta da anterior. No mundo animal, por exemplo;  

 

quando uma formiga é introduzida em um formigueiro de outra espécie, estas se lançam 

contra ela e a fazem em pedaços. A atitude da comunidade humana pode ser a do 

indivíduo mesmo, negando-se a submeter-se porque adota essa atitude comum. O caso da 

formiga é uma questão extremamente externa, mas no indivíduo humano se trata de um 

assunto de adotar as atitudes dos outros e de adaptar-se ou lutar. Este reconhecimento do 

indivíduo como pessoa, no processo de utilizar sua consciência de si; é o que lhe 

proporciona a atitude de afirmação de si ou a atitude de dedicação à comunidade (ibidem, 

p. 207). 
 

Nesse sentido, quando as atitudes, as reações da comunidade são internalizadas pelo 

sujeito, passa a existir um novo valor na experiência e uma nova ordem de reações, desde que, 

como já mencionado, os sujeitos tenham consciência de si e não pelo simples fato de adaptar-se às 

ações dos que o rodeiam. Graças a essa relação de intersubjetividade, aos processos sociais 

racionais que se realizam nas comunidades, existem os cidadãos que, reagem constantemente às 

atitudes sociais e tornam-se capazes de transformar, através de um processo cooperativo, a 

comunidade de pertencimento.  

Todavia, o que se está buscando aclarar é o fato da “violência de intrusão de um mundo em 

outro, ou, algo além disso; uma violência ideológico-cultural que implica a negação da equidade 

dos seres afro-brasileiros, constituem o meio social no qual estes estão inseridos e, nele, na relação 

de intersubjetividade sob esse patamar, constroem seu self. 

Mead denomina “atitudes sociais generalizadas” aquelas que possibilitam a construção da 

pessoa organizada. Nas palavras do autor,  

 

Na comunidade existem certas formas de atuar em situações essencialmente idênticas, e 

tais formas de atuar por qualquer um, que são aquelas que excitamos nos outros quando 

tomamos certas medidas. Se defendemos nossos direitos, provocamos uma reação 

definida, simplesmente porque se trata de direitos universais, uma reação que todos 

devem ter e, talvez a tenham. Pois bem, essa reação está presente em nossa própria 

natureza; em certo grau estamos preparados para adotar a mesma atitude para com 

qualquer outro, se ele apresentar estímulo. Quando provocamos essa reação nos outros, 

podemos adotar a atitude do outro e em seguida, adaptar nossa conduta a ela (MEAD, 

1999, p. 251). 
 



62 
 

Na comunidade em que vivemos, encontra-se uma diversidade de tais reações, comuns 

entre seus membros e, a essas reações denominamos “instituições”, em outras palavras, segundo o 

raciocínio de Mead, a instituição representa uma reação comum por parte dos integrantes de uma 

comunidade para determinada situação especial. Pode-se dizer que, uma reação comum diverge 

naturalmente de acordo com o caráter do sujeito. Portanto, há reação comum que surge de 

maneiras diversas e, tais variações podem ser exemplificadas nos distintos integrantes, pois, 

possuem uma organização que segundo o autor, confere unidade a variedade de reações. Toda a 

forma organizada de atividade social, instituição ou grupo organizado, nos quais seus membros 

atuam de modo adequado, internalizando as atitudes dos outros para ditas atuações, contemplam o 

que Mead chama de “outro Generalizado”.  

No entanto, existem instituições que não possibilitam esse espaço de construção do self, 

pois, são instituições que oprimem, ultraconservadoras e estereotipadas, dentre estas, Mead 

(considerando o contexto do autor), cita como exemplo “a igreja que, com sua anti-

progressividade mais ou menos rígida e inflexível, esmagam ou apagam a individualidade, inibem 

qualquer expressão de conduta e pensamento desalinhados ou original nas pessoas ou 

personalidades individuais implicadas” (MEAD, 1999, p. 252). Nessa perspectiva, vale ressaltar 

que o processo de escravização das pessoas negras, pelos portugueses e espanhóis, teve o aval da 

Igreja Católica, tema que será abordado no desenvolvimento do texto. 

Mead ratifica não haver razões necessárias, tampouco inevitáveis para que as instituições 

sociais sejam opressivas ou rigidamente conservadoras, ou para que não sejam, pois, muitas o são, 

flexíveis e progressistas, para que não possam encorajar a individualidade no lugar de inibi-la. 

Destarte, sem alguma classe de instituições sociais, sem as atitudes e atividades sociais 

organizadas, através das quais se constituem as instituições sociais; numa perspectiva meadiana, 

não haveriam pessoas ou personalidades individuais plenamente maduras, porque os indivíduos 

somente o podem ser, na medida em que reflitam e aprendam em suas experiências particulares 

essas atividades e atitudes vivenciadas socialmente, incorporadas e representadas pelas instituições 

sociais.  

Na linha de pensamento do autor da psicologia social, a individualização da pessoa é algo 

que se constrói, ou, emerge por meio da socialização, e, somente a partir desse processo interativo 

que o self se apresenta enquanto consciência de si. 

 



63 
 

2.2 Mente: ação e reação organizada 

 

  Desse modo, é plausível que as instituições sociais e também as pessoas 

individuais, na abordagem do autor, sejam desenvolvimentos dentro do processo vital 

social em seu plano evolutivo humano, ou manifestações particulares e formalizadas de 

dito processo. Portanto, 

 

a organização das reações sociais possibilita ao indivíduo a provocação em si, não 

simplesmente de uma mera reação do outro, senão, a reação, por assim dizê-lo, da 

comunidade como um todo. Isto é o que proporciona ao indivíduo o que denominamos 

“mente”. Fazer agora qualquer coisa significa certa reação organizada, e, se um tem em si, 

tal reação, tem o que chamamos “mente” (ibid, p. 254). 
 

As significações dos termos que costumamos utilizar, tais como, governo, propriedade, 

família, diz Mead, debruçam suas significações sobre certas reações. Nesse horizonte, é 

importante frisar que uma pessoa que traz consigo a reação universal da comunidade de 

pertencimento, possui, nesse sentido, o espírito da comunidade. O desenvolvimento mental do 

indivíduo consiste em internalizar para si essas reações organizadas, em suas relações mútuas 

intersubjetivas. O espaço racional disso, que acompanha ao que chamamos de “linguagem”, é o 

símbolo e, este na concepção de Mead, é o mecanismo graças ao qual se realiza a reação. Então, 

para que haja uma cooperação efetiva, é necessário que se tenha os símbolos através dos quais se 

consiga pôr em prática as reações, desse modo o autor ressalta a importância de se conseguir uma 

linguagem significante. Para o nosso autor; 

 

a linguagem implica reações organizadas, e o valor, a inferência de tais reações, se 

encontrará na comunidade da qual dita organização é transferida da natureza do indivíduo 

mesmo. O símbolo significante não é senão essa parte do ato que serve como gesto para 

provocar a outra parte do processo, a reação do outro, na experiência e na forma que faz o 

gesto (ibid). 
 

Em outras palavras, os símbolos, enquanto tais, são modos, maneiras de provocar reações, 

não são meras palavras, mas palavras que correspondem a certas reações e, quando se realiza a 

combinação de símbolos, inevitavelmente haverá certa série de reações. O pôr-se no lugar do 

outro, possibilita um norte sobre o que devo fazer, como devo reagir em determinadas situações. 

Esse procedimento proporciona ao homem o que Mead aponta como o caráter formado a partir de 

sua imbricação com a comunidade em que vive, o homem cidadão desde o ponto de vista político, 

sua condição de membro de qualquer dos distintos pontos de vista a que pertence na comunidade. 



64 
 

Existe a realização de um processo de organização por debaixo de toda a experiência 

consciente e, quanto mais essa organização é colocada em prática mais nos mantemos unidos. De 

acordo com o autor, quanto mais provocamos em nós a reação que nossos gestos provocam no 

outro, tanto o mais o entendemos. A partir dessa concepção, ratificamos a ideia de que há uma 

contradição quanto à formação do self do afro-brasileiro, pois, uma sociedade na qual o racismo 

ainda se manifesta todos os dias, não se pensa na reação que os gestos e ações praticados pela 

classe dominante provocam, ou, provocaram um dia, nessas pessoas. Assim, não é proporcionado 

espaço para que sejam compreendidos como um outro que também integra, que faz parte da 

construção da individualidade do ser. O assunto, nesse sentido, apresenta-se bastante complexo, 

pois, é necessário entender o outro, mas, esse outro, também precisa entender-se, ter consciência 

de si, para que o self, literalmente, possa emergir. 

Sem dúvidas, é fundamental correlacionarmos a Escola, com o conceito de “outro 

generalizado” apresentado por Mead, para que se possa (re)pensar o ensino, buscando construir 

um novo espaço de construção da identidade do sujeito. Sabe-se que, não apenas no ambiente 

escolar se dá a comunicação, a interação social dos grupos organizados, dos quais o sujeito 

internaliza as atitudes para si, na perspectiva de um “mim” e, reage a estas já com a identidade do 

“eu”. No entanto, a Escola enquanto “outro generalizado”, possui a responsabilidade de auxiliar na 

construção do self do sujeito. Seu papel nessa perspectiva é metodologicamente imprescindível. 

Não é tarefa fácil, mas é uma tarefa urgente. 

 

2.2.1 Escola e Comunidade: fatores fundamentais na construção do self 

 

Mencionou-se anteriormente a ênfase apontada por Mead de que, do mesmo modo sócio-

fisiológico como o sujeito humano adquire consciência de si, adquire também consciência dos 

demais sujeitos e ambas são importantes para seu desenvolvimento pessoal, assim como, para o 

desenvolvimento da sociedade organizada ou comunidade de pertencimento. 

Outro aspecto importante de ser observado na teoria de George Mead, é a de uma 

compreensão ampla e sistematizada do papel que as entidades físicas desempenham na 

constituição do “eu” e das relações sociais. Pode-se dizer haver na teoria do autor, uma Psicologia 

Social dos objetos. Destarte, vale destacar a sustentação “meadiana” de que os organismos com 



65 
 

consciência “os selves” estão imbricados em processos complexos de interação com objetos 

humanos e não humanos.  

O self do sujeito se concretiza quando este é capaz de ver-se a si mesmo como objeto de 

sua própria experiência, como objeto de sua própria análise, assim como sua capacidade para 

reagir ou pensar. Cito o autor; 

 

O caráter reflexivo da consciência de si permite ao indivíduo contemplar-se como um 

todo, sua capacidade para adaptar-se às atitudes sociais de outros indivíduos e também as 

do outro generalizado para ele, dentro da sociedade organizada da qual é membro, 

possibilitam que ele se incorpore a si mesmo, como um todo objetivo, dentro de sua 

própria esfera experimental; e assim, pode integrar e unificar conscientemente os distintos 

aspectos de sua pessoa, para formar uma só personalidade consciente, coerente e 

organizada. Mais ainda, pelos mesmos meios, pode propor-se e efetuar e realizar, 

inteligentes reconstruções dessa pessoa ou personalidade em termos de suas relações com 

a ordem social dada, cada vez que as exigências da adaptação a seu meio social 

requererem tais reconstruções (MEAD, 1999, p. 285). 
 

As mudanças necessárias de serem introduzidas na ordem social na qual nos encontramos 

pertencentes, requerem para isso que primeiramente, introduzimos mudanças em nós mesmos. 

Pensarmos e ofertarmos alternativas aos conflitos sociais entre os membros individuais de uma 

sociedade humana organizada, que clama por reconstruções e modificações conscientes e 

realizadas de modo inteligente pelos seus integrantes, requer igualmente, reconstruções e 

modificações de seus sujeitos, de suas próprias personalidades. 

Na reciprocidade entre reconstrução social e reconstrução do sujeito, pode-se dizer haver   

reciprocidade interna ou orgânica. Tal reconstrução social e reconstrução do sujeito-membro ou 

personalidade, são duas faces de uma mesma moeda, identificadas no processo de evolução social 

humana. Na perspectiva de George Mead, fundamentalmente as sociedades crescem em 

complexidade de organização somente por meio da realização progressiva de proporções cada vez 

maiores de diferenciação, funcional, de comportamento entre seus integrantes. 

Para a psicologia social, na relação do self com o mundo físico, os objetos desempenham 

um papel de relevância, pois, permitem a definição de um self encarnado ou corporeizado dentro 

de um ambiente concreto. Entre outras coisas, na obra de Mead é possível observar e compreender 

como a relação do self com o mundo físico se configura como relação social. 

Como já mencionado, a consciência de si mesmo emerge, enquanto entidade distinta em 

determinado tempo e espaço quando se confronta com o mundo dos “outros” e com o mundo das 

coisas. São dois mundos, social e físico que emergem na experiência através da ação contrastada 

dos sentidos da distância e do contato. Com a visão e o tato, construímos um mundo físico sólido e 



66 
 

estável”. (DOMÉNECH, 2003, p.7). Desse modo, dizemos ter havido antes da constituição do 

mundo físico pela mão humana, algo desprovido de coisas ou objetos. 

Nesse sentido, Mead destaca a função das mãos que enchem o ambiente com coisas, com 

objetos manipuláveis e por meio da mão é possível a reconstrução e a transformação. A mão é 

responsável pelo que denominamos coisa física. Nessa esteira, 

O contato com os objetos físicos constitui a realidade das coisas que uma pessoa pode 

aprender e proporciona ao corpo da mesma, um sentido de sua orientação no espaço na 

medida em que compartilha com outras entidades. Essa relação define limites para ambos. 

As coisas físicas são definidas por seus limites e o corpo não é uma exceção (ibid). 
 

Para exemplificar tal fato, voltemo-nos à infância. Quando crianças, somos jogados a um 

mundo isento de paisagens, mas, nele começamos a conhecer nosso corpo a partir dos limites que 

este tem com as outras coisas. Coisas estas que por vezes nos são obstáculos a serem vencidos e 

descobrimos nosso corpo enfrentando os limites impostos por superfícies que pressionam nossos 

pés, nossa pele, limitam nosso corpo. Assim, vamos descobrindo novos limites e com eles o 

alcance de nossa corporeidade. 

Nessa perspectiva, é válido frisar que do mesmo modo como o desenvolvimento do self 

depende do processo intersubjetivo de comunicação com os demais selves e também das relações 

com o “outro generalizado”, a consciência primária de que somos portadores de uma interioridade 

ou algo relacionado a um núcleo de atividade particular centrado em nosso corpo. 

 

2.2.2 Sujeito ativo numa relação intersubjetiva 

 

 Para Mead, somos sujeitos capazes de comprometer-nos com atividades cooperativas 

imbricadas com os objetos e, para esclarecer melhor essa questão, o autor lança mão do 

paralelismo encontrado na sua concepção de comunicação estabelecida entre selves. Ser sujeito 

ativo numa relação intersubjetiva, adotar a atitude do outro, requer ser consciente do “outro”, 

assim como consciente da resposta que esse outro dará frente a uma atitude nossa, por esse 

motivo, devemos estimular-nos para atuar de acordo com o que o outro atuaria. Trata-se de um 

movimento caracterizado por uma articulação de fora para dentro. É esse o processo que, enquanto 

“núcleo duro”, se definirá como sociabilidade. 

Nesse prisma, as pessoas também são capazes de adquirir ou adotar o papel dos objetos. 

Por esse motivo, Mead menciona a importância de entendermos a relação dos sujeitos e objetos, 



67 
 

na constituição do self. Portanto, o processo de interiorização não se completa apenas com o novo 

ponto de vista, segundo o autor é necessário a experiência física com os objetos. Esta é uma parte 

do pensamento de George Mead, bastante complexa, não muito estudada, mas essencial de ser 

abordada, quando se está buscando ressaltar o papel da Escola na construção do self. 

O autor constata que ao entrarmos em contato físico com um objeto, somos levados a 

experimentar certa atividade de resistência por parte deste. Porém, é nesse processo de resistência 

que aprendemos a ação pessoal, de segurar ou empurrar uma coisa, desde a própria coisa. Quando 

Mead se reporta à geração do “mim”, está a observar um caso de experiência de contato e, não há 

dúvidas de que o “mim” é um centro de atividade em sua teoria, pois, é perceptível que; 

 

a resposta de um objeto é o peso quando tento pegá-lo, a aspereza de seu tamanho, seu 

volume, a cor ou o frio que me transmite, etc. e também implica que invoco neste centro 

de atividade que é o “mi” o tipo de resposta de resistência do objeto com o sentido de 

esforço que acompanha a minha própria resposta. Ao invocar a resposta da resistência do 

objeto, respondo com minha própria conduta. Assim, estou situando no “mim” uma 

resposta cooperativa com o objeto. Os objetos são a oportunidade de descobrir-nos, de 

experimentar-nos. E nós somos a possibilidade que os objetos, por sua vez, “sejam”, 

porque a resposta do objeto e minha própria resposta faz com que o conceitualize como 

algo com um interior e uma natureza inerente. A resistência do objeto significa que é algo 

mais do que um conjunto de superfícies, é uma estrutura com interioridade (ibid, p.9). 
 

Segundo a análise de Mead, há um jogo de interioridades que emerge e se amplia no jogo 

de relações com os objetos e, nos movemos sempre dentro desse processo, criamos o interior a 

partir deste; 

 

vemos que o objeto não oferece simplesmente uma resistência passiva, mas sim que nos 

resiste ativamente. Mas a importância fundamental deste fato para a emergência do objeto 

físico na experiência, creio que não tem sido reconhecida. É fácil contornar isso, posto 

que a atitude da resposta da coisa à pressão é idêntica à do organismo, apesar de oposta 

em sua direção. Tal oposição se revela a si mesma, na aparição do organismo como objeto 

físico. E tal objeto, somente pode aparecer, quando o organismo tem tomado a atitude de 

atuar para si mesmo, e o convite a tal coisa se encontra no fato de que nos estimulamos 

graças a nossa atitude para com a coisa física, para responder como a coisa responde 

(MEAD, 1932, p. 138; in: Artigo Psicologia e Sociedade. 2003, p. 10). 
 

Nessa esteira, poder-se-á enxergar o mundo que habitamos como um mundo de objetos 

sociais e estes, estão diretamente relacionados com a construção do self que, como objeto, depende 

da relação com outros objetos com os quais se identifica. Trata-se de uma relação social com as 

coisas, na qual a realidade das coisas emerge, através desse processo de identificação. Segundo 

Mead, o mundo em que vivemos é um terreno composto de objetos sociais, cuja existência está 

relacionada com a nossa própria experiência como self. 



68 
 

 

2.2.3 A experiência possibilitada através dos objetos 

 

Não é o objetivo de Mead, explicar a origem do mundo físico, tampouco buscar uma 

metafísica da relação sujeito-objeto. O interesse do autor consiste exatamente em aclarar o como e 

em que consciência adquirimos desse mundo. A relação que se estabelece entre o sujeito e o 

objeto, na condição de identificação ou de continuidade, é elemento necessário para a 

autorreflexividade. “A experiência humana está possibilitada pelos objetos, estes estão no mesmo 

nível lógico que o self e conferem pontos de referência para a auto-definição. A coisa física tem 

um papel ativo na constituição do self” (ibid, p. 13). 

No entanto, há uma novidade na obra de Mead que merece ser destacada. Vejamos na 

citação a seguir; 

 

Há duas características da experiência perceptual que já tenho indicado, mas que desejo 

enfatizar de novo. A primeira destas é que a percepção das coisas físicas pressupõe um 

ato que está ocorrendo na frente da percepção e que é um processo em que a percepção 

reside; a segunda é que a percepção implica uma inibição desse processo de movimento 

em direção ou para longe de um estímulo distante; uma inibição que se dá graças à 

presença no organismo de conclusões alternativas ao ato (JOAS, 1980, p. 148). 
 

Em outras palavras, a percepção está vinculada ao encadeamento de ação, mas também na 

interrupção. A inibição da ação, libera a percepção. Pode-se dizer tratar-se de um movimento 

sistemático de inibição da ação, algo muito importante em dois sentidos: “primeiro por ser um 

mecanismo que demarca uma diferença básica entre os humanos e os animais nas suas relações 

com os objetos. Em segundo lugar, a noção de inibição da ação põe em primeiro plano a 

relevância que o conceito de ‘ato’ tem na obra de Mead. 

Nessa perspectiva, a representação no Brasil, da Organização das Nações Unidas para a 

Educação, a Ciência e a Cultura (UNESCO), resolveu encomendar, junto à Universidade Federal 

de Minas Gerais, a pesquisa que resultou no texto publicado em 2019, intitulado “Qualidade da 

infraestrutura das escolas públicas do ensino fundamental no Brasil”. Os resultados apontam para 

uma melhora no índice de infraestrutura das escolas, mas ressalta qualidade ainda baixa nas 

escolas municipais.  

Em analogia com o que expomos anteriormente sobre a relação do mundo social com o 

mundo físico, o mundo das coisas, cito a Coordenadora da Unesco no Brasil, Rebeca Otero; 

 



69 
 

A qualidade da educação depende de diversos fatores, sendo um deles a infraestrutura do 

ambiente escolar. O estudo prova que o desempenho da aprendizagem dos estudantes é 

maior quando as escolas são seguras, confortáveis, limpas, acessíveis, convidativas e 

estimulantes. Nesse sentido, a ideia da UNESCO, quando encomendou a pesquisa, foi 

fornecer, aos gestores das escolas e da educação de uma forma geral, um guia do que 

precisa ser melhorado e quais são os pontos que precisam de maior atenção (Brasil, 

Ministério Público do Paraná, 2019). 
 

Sob esse ângulo, referimo-nos a todo e qualquer estudante brasileiro. Essa é uma questão 

primordial para o desempenho educacional de todo cidadão. Mas, a hipótese da pesquisa é de que 

não há, ou há minimamente, estrutura física e social nas escolas brasileiras (outro generalizado) 

que verdadeiramente proporcionem um ambiente adequado e capacitado sob os dois aspectos 

(físico e social) para a constituição do self do afro-brasileiro, considerando-se a importância do 

mundo dos objetos e suas significações na cultura africana e a ausência do ensinamento sobre a 

referida cultura nas salas de aula das escolas brasileiras. 

 

2.3 Afro-brasileiros e a Educação 
 

Em 2005, o Programa das Nações Unidas para Desenvolvimento (PNUD), apresenta um 

diagnóstico do desenvolvimento social no Brasil, e conclui tratar-se de um processo que exclui a 

população negra. Brasil, um país que preserva diferenças gritantes quando os indicadores são 

medidos de modo distinto, diferenciado entre a população negra e a branca. O racismo no Brasil é 

camuflado sob o véu da “cegueira de cor”.15 Mas, os diversos estudos e pesquisas do RDH 

(Relatório Desigualdade Humana), revelam o existir de uma situação de desigualdade nesse país, 

em diversos níveis: educação, saúde, renda, habitação, etc. Dentre estas, a educação no Brasil, 

ocupa lugar de destaque. Cito; 

 

A exclusão socioeconômica a que está submetida a população negra produz perversas 

consequências. De um lado, a permanência das desigualdades raciais naturaliza a 

participação diferenciada de brancos e negros nos vários espaços da vida social, 

reforçando a estigmatização sofrida pelos negros, inibindo o desenvolvimento de suas 

potencialidades individuais e impedindo o usufruto da cidadania por parte dessa parcela 

de brasileiros à qual é negada a igualdade de oportunidades que deve o país oferecer a 

todos (JACCOUD e BEGHIN, 2002, p. 37). 
 

No Brasil, as escolas que contemplam o maior número de estudantes afro-brasileiros, são 

as escolas de periferias, de bairros pobres, onde não apenas o “mundo social” requer 

 
15 Termo utilizado pelo escritor Eduardo Bonilla da Silva, na Obra Racismo sem Racistas. 



70 
 

transformações, melhorias, políticas afirmativas, entre outras coisas; também o mundo dos objetos 

é precário e, todo esse conjunto de déficits, influenciam na má constituição do self do afro-

brasileiro. Segundo a pesquisa “raça e educação inicial”, realizada por Flávia Rosemberg (1991), 

“é constatada que as oportunidades educacionais ofertadas pelo sistema público às crianças negras, 

são de pior qualidade” (ZANDONA, E. p. p. 1, 2008).  

À maioria dos jovens afro-brasileiros, pela própria condição sócio-econômica e, frente ao 

racismo estrutural e institucional que prevalece na sociedade brasileira, não lhes é permitido 

acesso ao Ensino Médio na rede privada. Este é um diagnóstico levantado por Rosemberg em sua 

pesquisa; a defasagem das escolas públicas, junto ao ensino de baixa qualidade, são fatores que 

revelam os principais entraves no acesso à Universidade. 

A condição de pertencimento racial, é parâmetro para ampliação da desigualdade social e 

econômica. Jovens negros apresentam desempenho escolar inferior quando comparados com 

jovens brancos. Além disso, pesquisas mostram que muitos dos jovens negros que acabam 

interrompendo seus estudos é por terem que trabalhar para sobreviver.  

Pode-se observar uma análise de indicadores sociais, segundo o Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatística (IBGE), conforme tabela 1 abaixo. 

 

TABELA 1 – ESTUDANTES DE 18 A 24 ANOS DE IDADE, TOTAL E RESPECTIVA DISTRIBUIÇÃO 

PERCENTUAL, POR NÍVEL DE ENSINO FREQUENTADO E COR OU RAÇA, SEGUNDO 

AS GRANDES REGIÕES - 2013 

 

 

 

Grandes 

Regiões 

Estudantes de 18 a 24 anos de idade (1) 

Total 
(1 000 pessoas) 

Distribuição percentual, por nível de ensino 

frequentado (%) 

Fundamental Médi

o 
Superior 

(2) 
Outros 

(3) 

Branca 

Bras

il 

3 388 2,9 22,4 69,5 5,2 

Norte 176 4,1 34,3 52,2 9,4 

Nordeste 605 6,1 30,1 58,1 5,6 

Sudeste 1 542 1,9 20,3 73,1 4,8 

Sul 795 2,3 19,4 73,1 5,2 

Centro-Oeste 271 2,0 18,5 75,5 4,0 



71 
 

 

 

Preta ou parda 

Bras

il 

3 389 8,8 43,4 40,7 7,1 

Norte 510 11,7 46,1 34,0 8,2 

Nordeste 1 350 12,9 46,7 33,7 6,6 

Sudeste 1 051 4,4 41,6 47,3 6,7 

Sul 161 4,7 37,6 45,5 12,2 

Centro-Oeste 318 3,0 33,8 57,2 6,0 

 

Fonte: IBGE, Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios 2013 (acessado em 17 de janeiro de 2021). 
(1) Exclusive as pessoas de cor ou raça amarela e indígena. (2) Inclui mestrado e doutorado. (3) Pré-vestibular, 

supletivo e alfabetização de adultos. 
 

A Constituição Imperial de 1824 previu a Educação primária gratuita a todos os cidadãos. 

No entanto, os escravizados eram excluídos dessa determinação, apenas os libertos poderiam 

frequentar os estabelecimentos de ensino. “A raça forte não destrói a fraca pelas armas, esmaga-a 

pela civilização” (CUNHA, 1902, p.47). Destarte, pode-se dizer que a população afro-brasileira, 

vem sofrendo os prejuízos da discriminação racial desde sempre e, com fortes reflexos até nossos 

dias. 

A escola brasileira enquanto “outro generalizado”, fundamental na constituição do self dos 

sujeitos, necessita compreender o seu social, a partir de uma epistemologia triangular. Essa 

triangularidade pedagógica será tema do último capítulo deste trabalho. Mas, as escolas brasileiras 

necessitam também de transformações físicas, destacando a importância do mundo dos objetos e 

seus significados culturais, na legítima construção do self, no espaço educacional. 

Voltando ao nosso autor, faz-se importante frisar que entre os principais temas trabalhados 

por Mead, está a noção do self. Para o autor, a mente, a consciência e o self são constituídos na 

convivência social, estruturando-se simbolicamente de modo intersubjetivo. O mérito de Mead foi 

ter demonstrado que a mente e o self, são emergentes sociais e que o procedimento linguístico é 

um dos elementos primordiais para tal emergência. 

Mead supera o binômio “indivíduo” e “sociedade” na perspectiva de entes fechados e 

excludentes. Estamos diante de um autor defensor de um perspectivismo alicerçado numa 



72 
 

ontologia da pluralidade: “si mesmo posto em diálogo, enlace e tensão autoconsciente pela via do 

outro generalizado” (CASAGRANDE, 2012, p. 25). 

 

2.3.1 Mead & Educação: um diálogo promissor 

 

Direcionados ao tema “Educação” e buscando as contribuições de Mead, pois, este também 

se mostra um autor promissor nessa temática a proposta do texto é aproximar suas concepções 

com relação à educação e o papel das escolas, na tentativa de (re) pensar a ação pedagógica dessas 

instituições voltadas à construção do self do afro-brasileiro. 

Mead manteve envolvimento direto e prático com a “Escola Laboratório de Dewey”, 

atuando como presidente da Associação de pais da Escola, por vários anos (BIESTA, G; 

TRÖLLER, D. 2008, p. 02). É possível perceber que, os processos formativos e educacionais, são 

temas primordiais para nosso autor. Esses processos são trabalhados por Mead enquanto 

catalisadores16na busca de formação da individualidade e de uma forma democrática de sociedade, 

dando ênfase ao progressivo processo de desenvolvimento das “estruturas internas” que, segundo 

o autor, têm seu início na fase de infância de adolescência. 

Retomemos que para Mead, o desenvolvimento da sociedade e a estruturação da 

consciência de si mesmo são concebidos como procedimentos imbricados com ações de 

comunicação, de cooperação e de participação, na vida de um determinado grupo social. A partir 

da concepção autor, pode-se novamente apontar para a lacuna existente na construção do self do 

afro-brasileiro, visto que o self, como mencionado anteriormente, emerge por meio de um 

processo social interativo e simbólico, pressupondo a internalização das referências simbólicas 

que compõem o mundo, a sociedade no qual o indivíduo está inserido.  

Para o psicólogo estadunidense, a escola é uma instituição social que possibilita ao 

educando, experiências que explanam atitudes da sociedade, mais ampla, com relação a ele 

mesmo. A escola na teoria de Mead, é abordada como uma instituição de socialização, pois, 

oferece elementos fundamentais para o desenvolvimento do sujeito na sociedade. Paralelamente a 

essa concepção, a escola deve buscar o desenvolvimento de um projeto de formação direcionado 

para a aquisição de capacidades cognitivas necessárias ao pensamento reflexivo. Ambas as ações: 

 
16 Catalisador - no sentido de atrair elementos de um meio e transformar o seu contexto. 
 



73 
 

sociais e cognitivas da escola, são ferramentas indispensáveis e indissociáveis para a formação do 

self.  

Analisando alguns dos dados bibliográficos disponíveis, relacionados ao processo de 

formação do sujeito e o papel da educação, é perceptível em Mead um envolvimento direto com a 

educação, especialmente com relação a projetos educativos da universidade de Chicago, como 

mencionado anteriormente17.  

No Brasil, a obra de Habermas, convém ressaltar, é portadora de total reconhecimento no 

meio teórico atual, embora não esteja focada na educação e a de Mead, não recebe muita atenção 

no cenário educacional brasileiro. No entanto, devido a atenção que Mead dispensa à Educação, 

enfatizando a importância desta, no desenvolvimento da identidade do sujeito, decorre a opção por 

dedicar-nos com mais afinco à teoria de George Mead. Os escritos desse autor vêm sendo 

redescobertos e apresentam interessantes conceitos capazes de facilitar a compreensão de leitura e 

interpretação do processo de ensino e de aprendizagem, assim como dos pressupostos necessários 

à formação das novas gerações, pois, na perspectiva “meadiana” das relações e interações sociais, 

provêm o material para a formação de conceitos e significados, sendo esta, importante tarefa da 

educação. Esta precedência mostrou-se fecunda para analisarmos o papel da educação nos dias 

atuais e como essa questão é abordada pelas escolas e instituições educacionais. 

 

2.3.2 Educação, Interação Social e Comunicação 

 

Mead compreende a educação, relacionando-a “com a interação social, com a 

comunicação, com a produção, a construção de significados, e ao desenvolvimento de uma 

consciência reflexiva que, também pode ser concebida em termos de desenvolvimento do self, e ao 

desenvolvimento de um método de pensamento” (CASAGRANDE, 2012, p. 118). O 

interacionismo social18 defende a ideia de que a ordem social depende de uma relação de 

interações complexas que envolvem o ‘aqui e agora’ das situações sociais. Trata-se de um 

 
17 Mead compartilha com os teóricos pragmatistas a concepção de que o conjunto de situações de aprendizagens 

oferecido pelo professor deve ser considerado pelo como e pelo quanto, defendendo uma visão processual da 

formação do indivíduo (SANT’ANA, 2005, p 69). 

18 Denominada Interacionismo simbólico, com o objetivo de resgatar suas origens, consolidação, pressupostos 

centrais e contribuições ao campo da Psicologia Social. Com base em algumas concepções de pensadores 

reconhecidos como precursores dessa corrente, com destaque para o trabalho de George Mead (Psicologia: Ciência e 

Profissão, 2010). 



74 
 

processo que se une a uma rede de significações sociais e essas, transcende ao encontro face - a – 

face. Sob esse prisma “a ordem social se manifesta na interação cotidiana entre os indivíduos, 

supondo um jogo de interpretação recíproco e contínuo, sujeito ao confronto e a negociação entre 

interesses diferentes” (SANT’ANA, 2005, p. 68). O interacionismo preocupa-se com uma 

abordagem que esteja voltada para o cotidiano da prática escolar que desvele as ações dos sujeitos 

que dele participam, e, isso torna o interacionismo uma abordagem fecunda para os estudos 

críticos sobre a educação. 

A etnografia da prática escolar e o interacionismo social se aproximam ao propor 

princípios básicos para a investigação, entre os quais podemos destacar: a) explorar a situação tal 

como é concebida pelos sujeitos dela integrantes, considerando seus significados e interpretações. 

Um outro princípio bastante importante é: b) “analisar a relação da sala de aula e seu contexto de 

inserção e, c) construir as hipóteses e os argumentos no interior do trabalho de campo” (ibid, p. 

69). O interacionismo social, tem papel fundamental na investigação da Escola como instituição 

por proporcionar a imbricação dos recursos teóricos metodológicos com a discussão 

epistemológica, enfatizando, assim, o cotidiano escolar. 

 Para George Mead, está claro que o encontro com o outro, nas instituições sociais, é 

sempre delimitado pelas expectativas das ações ofertadas pelas pautas de conduta instituídas pela 

sociedade, portanto, nesse âmbito, existem distintas perspectivas e esse fator abre possibilidades 

de mudança e de resolução criativa de conflitos.  

Pode-se dizer que, a teoria de Mead é uma das mais importantes contribuições teóricas de 

psicologia social, voltada para a formação humana. Uma teoria que reflete, inclusive, o papel da 

escola para a formação de indivíduos pertencentes a uma sociedade democrática. Segundo 

Sant’Ana, (2005) Mead compartilha com teóricos pragmatistas de sua época, a concepção de que 

o conhecimento oferecido pelo professor deve ser contemplado pelo “como” e pelo “quanto”, 

parte que integra o processo da formação do sujeito.  

O pragmatismo sempre se preocupou com a ação exercida pelas instituições sociais, na 

formação do sujeito; analisando o movimento de “coação” e de “resistência” a essas ações no 

interior das instituições. “Para seus autores, a ampliação da individualização e a diminuição do 

peso da tradição e do conservadorismo nas pessoas, poderiam facilitar a libertação dos indivíduos 

de constrangimentos das instituições tradicionais” (ibid). 



75 
 

No entanto, Mead, busca uma socialização mais aberta ao novo, ao outro, almeja por 

instituições sociais mais democráticas e, nessa perspectiva afirma que; 

 

um movimento de oposição entre uma certa potência ativa do indivíduo e injunções 

sociais, em que um pode transformar o outro, sem que seja possível prever um resultado 

absoluto no final do processo. Daí a importância de uma educação democrática para a 

democratização da sociedade, pois isso estimularia a formação de um indivíduo mais 

autônomo, menos tolhido na sua potência ativa e mais aberto à participação social, 

necessária à renovação da sociedade e de suas instituições. Em outras palavras, para que 

as pessoas tratem de assuntos sociais e pessoais sob a ótica dos direitos e das normas 

democráticas, faz-se necessário que desenvolvam as competências necessárias a isso, 

cultivadas desde crianças, por meio de interações, proporcionadas por seu mundo social 

(MEAD, 1934/1967, apud in SANT’ANA, 2005, p. 69). 
 

A citação acima diz muito sobre o que se está buscando aclarar com a pretensa tese. A 

participação do afro-brasileiro nesse processo de construção do self foi, ou, de certo modo, ainda é 

tolhido. Dessa questão trataremos nos próximos capítulos, nos quais pretende-se explicar os 

argumentos. 

 

2.3.3 O indivíduo e a experiência escolares 
 

Seguindo a linha de pensamento de Mead, a experiência escolar deve estar fundamentada 

no experimento, visto que estes permitem ao indivíduo o observar, o perceber; permite o contato, 

o viver e manipular e tudo isso, o autor exemplifica utilizando dois mecanismos fundamentais para 

a construção do self, o brincar e o jogar, como vimos no primeiro capítulo. Este, além de ser um 

modo muito prazeroso de compreensão, de internalização da ação do outro, possibilita o encontro 

do sujeito com as atitudes da comunidade, com o outro generalizado. Nesse sentido, 

 
o outro generalizado permite ao ser humano, “internalizar conscientemente o mundo 

exterior e suplantar a si mesmo, convertendo a si mesmo como consciência de si, no seu 

outro”, ao permitir o diálogo interiorizado. Ou seja, por meio da reflexão com o “si 

mesmo”, endereçando-se para outro sujeito, existente ou abstrato, o indivíduo pode 

ampliar a consciência de seus atos, problematizando suas experiências (ibid). 
 

Mead, aponta a causa do fracasso da educação, de seu tempo, no modo como é entendida. 

Nas escolas de ensino médio de seu país, por exemplo, defendia-se a ideia de que “o educando 

deve primeiro compreender as diferentes linguagens utilizadas em cada disciplina científica para 

posteriormente formular e resolver problemas” (SASS, 2000). A relação do aluno com o 

conhecimento, desse modo, adota um caráter fragmentado, e intelectualista, afastando-se do 

sentido concreto. 



76 
 

A constituição do self depende das interações sociais que ocorrem no tempo e no espaço, 

apresentando características de uma organização temporal que articula passado, presente e futuro, 

isto é, a memória presente no self possibilita a articulação entre essas fases temporais (passado, 

presente e futuro) devido às experiências vividas. Para o autor, essas experiências do sujeito; 

 

é o que permite certa autonomização do funcionamento do pensamento, que se torna 

capaz de significar e ressignificar as palavras e as coisas, o que parece constituir a 

condição necessária para que a pessoa possa intervir verdadeiramente no processo de 

desenvolvimento dos seus grupos mais significativos de pertencimento (ibid, p. 70). 
 

Destarte, Mead busca mostrar a relação entre desenvolvimento cognitivo e interação social 

de modo a salientar que não são os avanços cognitivos os responsáveis por produzir a capacidade 

de interação social, mas sim o seu contrário e, desta forma, ele procura exemplificar a questão 

através do jogo e da brincadeira. Estes, são mecanismos de aprendizagem próprios do mundo 

infantil que favorecem, como já salientado anteriormente, a formação do self. A ação é uma forma 

de confronto com a realidade e isso, possibilita a formação da consciência, do pensamento e da 

linguagem simultaneamente. Essa é a razão pela qual se faz necessário pensar o agir na escola. 

Partindo dessa concepção, ressalta-se a necessidade de se pensar ou, pensar de novo as ações 

pedagógicas brasileiras com relação às possibilidades oferecidas pelas escolas na construção do 

self do afro-brasileiro. 

 O pensador estadunidense defende que a escola deve ser um espaço de convivência 

democrática, formadora de sujeitos capazes de transformar as instituições sociais democratizando-

as, isto significa, um lugar de trocas de experiências sociais da criança entre si e destas com os 

adultos. Ao abordar a importância do pensamento de Mead, ou, de suas reflexões sobre o papel da 

escola, ou mesmo da educação, Sass destaca que; 

 

[...] sob a ótica do pragmatismo a) escola é compreendida como instituição social que 

proporciona ao aluno de maneira peculiar um conjunto de atitudes da comunidade, 

sociedade e cultura; ou seja, a escola é um outro generalizado; b) experiência entendida 

como experiência inteligente que conduz à reflexão; é a base para organizar o currículo 

escolar, propiciando ao aluno a aquisição dos métodos de investigação científica e sua 

inserção, cada vez mais complexa, como membro da sociedade e como cidadão. 

Educação, experiência, ciência e democracia são indissociáveis, segundo os pragmatistas, 

para construir o novo homem (ibid, p. 136). 
 

A escola deve desempenhar a tarefa de garantir a integração social mediante processos 

socializantes que ocorrem no seu espaço, considerando que também devem fazer parte do rol de 



77 
 

suas atribuições: a formação para a cidadania e para a participação democrática. No entanto, 

mesmo nos dias atuais, podemos nos apropriar das palavras do autor, quando este diz: 

 

Se nos voltarmos para o nosso sistema de educação verificamos que os componentes do 

currículo têm sido apresentados como perceptos (perceps) capazes de ser assimilados, 

pela natureza de seu conteúdo, por outros conteúdos da consciência, e o método indicado 

tem sido aquele que esses componentes podem ser mais favoravelmente preparados para 

tal assimilação. Esse tipo de tratamento psicológico do material e da aula é imediatamente 

reconhecido como método herbartiano. É um tipo de psicologia que é associacionista. 

Seus críticos acrescentam que é intelectualista. Em todo o caso, não é uma psicologia 

social, visto que a criança não é considerada como uma personalidade (self) entre outras 

personalidades (selves); é considerada como uma massa aperceptiva (apperceptions 

masse). As relações das crianças com os outros membros do grupo nem encontram 

sustentação imediata no material, nem com o aprendizado dele. O banimento pela escola 

tradicional das atividades de jogos e de quaisquer atividades adultas em que a criança 

poderia tomar parte como uma criança, isto é, o banimento do processo em que a criança 

pode ter consciência de si mesma a partir da relação com os outros, significa que o 

processo de aprendizagem tem tão pouco conteúdo social quanto possível (MEAD, 1910, 

apud SASS, 2000, p. 58-59). 
 

Nesse sentido, uma escola fundamentada numa concepção intelectualista não será capaz de 

oferecer à criança experiências que possibilite abarcar relações sociais entre os sujeitos, mostram-

se, segundo Mead, inadequadas com relação a sua função socializadora, não constituem um lugar 

privilegiado que contribui para a formação do sujeito reflexivo. Ao remetermo-nos à questão da 

formação do self do afrodescendente, mesmo que hoje em dia as escolas adotem as atividades de 

jogos, estes pouco, ou em quase nada contribuem para que todos, negros e brancos, possam 

compreender na igualdade, suas diferenças. 

No contexto atual, torna-se perceptível que os aspectos mais significativos da realidade são 

elementos de disputa acerca de suas significações e isso requer considerar que as lutas de classe, 

gêneros, raças e idade “também envolvem contestação de significações que perpassam a vida 

social e que sustentam relações sociais assimétricas, hierárquicas, de dominação e exploração” 

(SANT’ANA, 2005, p. 73). Vivemos em uma sociedade racista, excludente e desigual e, o uso do 

mecanismo linguístico pode sim, orientar e manter relações de subordinação de opressão, de 

exploração e discriminação, ao abordar a experiência por meio de um discurso articulado para 

atingir o consenso ideológico dos oprimidos. 

Destarte, cabe ao educador desarticular tal conceito e buscar construir experiências sociais 

capazes de favorecer a luta por novas significações à realidade social e, que possam atingir os 

estudantes na proximidade do construir das significações mais importantes da experiência social. 

É possível assim, que a linguagem se renda às mudanças, às provocações trazidas pela 



78 
 

experiência, possibilitando uma nova interpretação da realidade, uma realidade que se distancia 

das significações instituídas. 

 

2.3.4 Desafios e obstáculos na busca de igualdade social 
 

Na linha de pensamento da psicologia social de Mead, a pessoa completa é aquela 

concebida na imbricação de um “eu” e um “mim”, em que resulta o princípio da ação e do impulso 

e, a ação pode mudar a estrutura social. Como ressalta o autor, “o indivíduo não é um escravo da 

sociedade. Constitui a sociedade tão legitimamente como a sociedade constitui ao indivíduo” 

(MEAD, 1999, p. 17).  

No Brasil, estamos longe da sociedade ideal. O papel social das escolas, é fundamental, 

desde que desempenhado adequadamente na desconstrução de alguns conceitos discriminatórios, 

que menosprezam, inferiorizam e, enxergam o afro-brasileiro, porém, não os reconhecem 

enquanto iguais. Para usar do termo habermasiano; a inclusão do “outro” se torna difícil. Os 

preconceitos étnico-raciais, ainda prevalecem, tornando o Brasil um país extremamente racista e 

opressor, o que no desenvolvimento da tese, pretende-se mostrar através de dados coletados e da 

argumentação teórica. Entende-se, nesse sentido, que a consciência de si mesmo é um 

procedimento primordial, na solução desse impasse e, por esse motivo, busca-se sustentação na 

teoria de Mead. 

O conceito de “pessoa” nesse estudo, parte da concepção “meadiana”, ou seja, do ponto de 

vista da experiência e surge da atividade cooperativa, tornando-se possível por meio das relações 

da própria pessoa e os outros, uma relação de intersubjetividade. “Na medida em que o indivíduo 

pode provocar em sua natureza essas reações organizadas e, de tal maneira adotar a atitude do 

outro para ele, nessa medida poderá desenvolver a consciência de si mesmo” (ibid, p. 293). Por 

outro lado, no desenrolar desse processo, o autor aponta para um momento essencial, que consiste 

na resposta do sujeito a essa reação que contém o grupo organizado, ao que é comum a todos, o 

que Mead denomina de “mim”. Nesse prisma, 

 

Se os indivíduos se distinguem uns dos outros de tal modo que não possam identificar-se 

entre si, se não existe uma base comum, então não pode existir uma pessoa completa em 

nenhuma das partes. Tal distinção, por exemplo, existe entre a criança e a sociedade 

humana em que ingressa. Não pode ter a completa consciência de si do adulto; e ao adulto 

resulta difícil, colocar-se na atitude da criança, no entanto, isso não é uma coisa 

impossível, e nosso desenvolvimento da educação moderna descansa sob a possibilidade 

de que o adulto encontre uma base comum entre ele mesmo e a criança (ibid). 



79 
 

 

Em uma sociedade democrática, essa distinção tende a ser eliminada, pois, as ideias éticas 

dentro de qualquer sociedade, inclusive na democrática, surge na consciência de cada um de seus 

membros, a partir da dependência social comum de todos esses sujeitos entre si, e, da dependência 

social comum de cada um destes com a sociedade como um todo e aos demais sujeitos. Todavia, 

os problemas éticos surgem para os integrantes de qualquer sociedade determinada, sempre que 

estes se veem individualmente enfrentados numa situação na qual não conseguem adaptar-se com 

facilidade, ou então, nas situações sociais que não conseguem realizar-se ou não conseguem 

integrar-se com sua própria conduta, com sua própria cultura.  

 

2.3.5 Alternativas para problemas sociais conflitantes 

 

É possível que alternativas para esses problemas sociais conflitantes, possam ser 

encontradas também na teoria de Habermas. 

Habermas é um autor que defende a ideia de que questões práticas devem ser decididas 

racionalmente, quando ele se refere a questões práticas, está falando das esferas políticas, moral e 

do direito. Uma nova perspectiva centrada na razão e na ação comunicativa, que tem 

fundamentação no diálogo e na argumentação entre os agentes capazes, interessados e envolvidos 

na situação apresentada. Esse autor propõe o “consenso” entre os envolvidos, mediado pela 

linguagem e pela conversação. A linguagem é para ele, uma forma de ação, na qual, os sujeitos 

compartilham um mundo objetivo, um mundo social e um mundo subjetivo. 

O agir comunicativo, mediante o qual os agentes interagem uns com os outros, emerge a 

partir do espaço, na condição em que se constitui reciprocamente a cultura, a sociedade, o sujeito. 

Com relação à aprendizagem, podemos dizer que em Habermas são processos efetivados a partir 

dos componentes do mundo da vida. É importante destacar que estes possuem papel fundamental 

na “reprodução da tradição (cultura), de solidariedades (sociedade) e de identidades 

(personalidades)” (CASAGRANDE, 2012, p. 135).  

Ainda sobre uma perspectiva habermasiana, a educação tem a tarefa de auxiliar no 

processo de reconstrução dos componentes do mundo da vida; cultura, sociedade e personalidade. 

Nesse sentido, a educação precisa rever, repensar suas formas de ação, de operar os processos de 

aprendizagem, fazendo com que haja uma apropriação e reconstrução do saber cultural e que as 

relações sociais, sejam orientadas por uma razão comunicacional e pelo prisma da participação e 



80 
 

responsabilidade de todos os envolvidos. Desse modo, espera-se que os agentes sejam capazes de 

compreender cognitivamente o mundo que os cerca, podendo realizar intervenções de maneira 

responsável, buscando a construção de um modo democrático de convivência social. 

Ancorados, pois, na teoria de Mead, voltamos a enfatizar que o desenvolvimento das ideias 

éticas dentro de qualquer sociedade, inclusive na democrática, emerge na consciência de cada um 

dos envolvidos a partir da dependência social comum de todos entre si e da dependência social 

comum de cada um destes com a sociedade como um todo e aos demais sujeitos. Nesse processo, 

destacamos o papel fundamental da escola na construção do self, apontado por George Mead. 

A abordagem de Mead acerca da constituição da identidade do “eu”, precisamente o 

conceito de self, junto a noção de interação simbólica, absorve um promissor potencial para a 

compreensão do papel da Educação na constituição do ser (identidade) e sua personalidade. Nesse 

ângulo, para o autor, a intersubjetividade desempenha papel de extrema relevância e, é apontada 

por Gert Biesta (1998, p. 203) como uma “intersubjetividade radical”, pois, atribui ênfase à 

dimensão social da vida humana. 

Como vimos, a sociabilidade (sociality) em Mead, está imbricada com todos os níveis da 

vida humana, desde o físico, o orgânico, até o desenvolvimento da mente e do self. A 

sociabilidade em Mead é um conceito que busca situar a natureza e a evolução da vida humana a 

partir de bases sociais e, para fundamentar essa questão o autor realiza uma analogia entre a 

sociedade humana e outras sociedades animais. Um exemplo notável disso, é a sociedade dos 

insetos. Todos os organismos vivos, estão conectados por uma relação social, por um complexo de 

inter-relações e interações sociais da qual depende a continuação de sua existência. Não há 

organismo vivo de nenhuma espécie, cuja natureza é tal que lhe permita existir ou manter-se em 

completo isolamento dos demais organismos vivos. Nesse sentido, ressalta o autor; 

 

Tenho indicado que o organismo social é utilizado pelos indivíduos cuja utilidade 

cooperativa é essencial para a vida do conjunto. Tais organismos sociais existem fora da 

sociedade humana. Os insetos revelam um desenvolvimento curiosíssimo. Em nossas 

explicações da vida das abelhas e formigas sentimos a tentação de mostrarnos 

antropomórficos, já que parece relativamente simples encontrar nas organizações de ditos 

insetos a organização da comunidade humana (MEAD, 1999, p.231). 
 

Mead ressalta que, embora a possível analogia, faltam argumentos para justificá-la, pois, 

não se tem nenhuma base, não estamos em condições de identificar nenhum sistema de 

comunicação entre as sociedades de insetos, assim como, o princípio de organização é algo 

distinto do encontrado na comunidade humana.  



81 
 

Em outras palavras, pode-se dizer que a organização dos insetos é o da plasticidade 

fisiológica, que no nascimento desenvolvem um verdadeiro processo fisiológico que o remete a 

determinadas funções de liderança e de reprodução no grupo.  Nessa perspectiva, Mead aborda em 

sua teoria o exemplo das abelhas e das formigas. 

O que se está querendo dizer com isso é que todas as formas sociais de vida, inclusive a 

dos animais inferiores19, estão embasadas em relações sociais, as quais se constroem da 

manutenção e da evolução de tais sociedades. No entanto, a intersubjetividade, a linguagem e a 

capacidade humana de comunicar-se, nos diferenciam dos demais animais. Outrora se por um 

lado, a existência da sociedade humana com sua capacidade linguística é requisito para o 

desenvolvimento do sujeito, por outro lado, são estes sujeitos que possibilitam uma sociedade 

tipicamente humana. Esta indissociabilidade implica, por consequência, reconhecer o caráter 

intersubjetivo da sociedade humana. 

A análise “meadiana” sobre o indivíduo completo, que tem consciência de si, vem 

corroborar com a proposta da tese. Através de um “novo olhar pedagógico”, pretende-se a 

compreensão da necessidade de sujeitos completos, conscientes de si, assim como, do papel da 

escola nessa transformação social. Devido ao desenvolvimento do sujeito completo, a sociedade, 

por sua vez, é transformada por mediação do sujeito social reflexivo. “Um sujeito só pode adquirir 

uma consciência de si mesmo na medida em que ele aprende a perceber sua própria ação, da 

perspectiva, simbolicamente representada de uma segunda pessoa” (HONNETH, 2009, p. 131).  

Contudo, é preciso ter clareza desse processo e sua importância no combate à desigualdade étnico-

racial e social. 

A partir dos próximos capítulos, pretende-se a busca escavadora da legitimação da 

identidade do afro-brasileiro na formação do seu self no contexto brasileiro-latino-americano, 

lugar que foi campo de etnocídio da cultura africana. No capítulo a seguir, far-se-á uma 

abordagem observacional acerca da etno-história. Pretende-se, desse modo, compreender a relação 

do afro-brasileiro com o mundo dos objetos e com o mundo social e as implicações herdadas desse 

processo, na constituição do seu self. 

 

 
19 Por animais inferiores, entenda-se os animais não humanos. 



82 
 

CAPÍTULO III 
 

 

SLAVERY ROUTS E O ETNOCÍDIO DA CULTURA AFRICANA 

 

Nossa vida começa a terminar no dia em que 

ficamos em silêncio sobre coisas que importam. 
    

(Martin Luther King Jr) 
 

Na busca de correlacionar os conceitos de George Mead sobre o Self e o “outro 

generalizado” com o contexto educacional atual e o papel da escola na formação do self do afro-

brasileiro, faz-se necessário uma compreensão clara dos fatos para o melhor entendimento do 

processo de ordem historiográfica e antes disso, étnico-político. A história de um mundo forjado 

pelo tráfico de pessoas escravizadas, um mundo onde reina a violência, a subjugação e a ganância 

impunham suas rotas. Talvez não sejam alcançadas neste estudo respostas que possam “justificar” 

a desigualdade racial, o racismo estrutural e institucional que se instaura na sociedade brasileira, 

encobertos pelo “mito da Democracia racial”. Para o sociólogo argentino Eduardo Grüner é 

impossível;  

 

compreender ética e politicamente e não somente cientificamente o papel da América 

Latina na conformação do sistema-mundo sócio-econômico, cultural, político, ideológico, 

capitalista, sem a história tragicamente solidária da nossa, da escravidão em geral e da 

África e seu etnocídio escravista em particular: já são muitos os estudos dos mais alto 

nível acadêmico e intelectual que certificam um lugar decisivo para a escravidão, (não 

somente) negra na constituição mesma daquele sistema-mundo e que vem agregar-se a 

uma tradição mais antiga de uma antropologia, uma sociologia cultural ou uma 

etnohistória que analisa a conflitiva, ambígua, abrangente presença africana na cultura de 

nosso continente em praticamente todos os seus aspectos e registros [dos sincretismos 

religiosos aos musicais, dos rituais a gastronomia, das línguas aos costumes, da literatura 

às artes visuais, do folclore ao artesanato] (GRÜNER, 2011, p. 272). 
 

A equivocada ideia de inferioridade do negro já está presente quando se pretende 

comprovar o início da civilização, enquanto constituída por homens brancos. Nesse sentido, é 

viável a reflexão do historiador e antropólogo senegalês Cheikh Anta Diop, quando em seus 

estudos ressalta que; 

 

se os Egípcios perseguiram os Israelitas como diz a Bíblia, e se os Egípcios eram negros, 

filhos de Ham, como a mesma Bíblia diz, não podemos mais ignorar as causas históricas 

da maldição sobre Ham, apesar da lenda sobre a embragues de Noé. A maldição entrou na 

 



83 
 

literatura judaica, bem mais tarde do que o período de perseguição. Assim, Moisés, no 

Livro de Gênesis, atribuiu as seguintes palavras para o Deus Eterno, dirigida à Abraão em 

um sonho: saiba, com certeza que a sua posteridade será peregrina em uma terra que não é 

deles, pois eles devem ser submetidos à escravidão e será afligida por quatrocentos anos 

(Gênese, XV, 13). Se a versão bíblica é, pelo menos, um pouco precisa, como poderia o 

povo Judeu ser livre de sangue negro? Em 400 anos, cresceu de 70 para 600 mil pessoas 

em meio de uma nação negra, que os dominou durante todo esse período (DIOP, 1974, p. 

37). 
 

Atualmente quase não se fala sobre os traços negros dos Judeus, isso talvez se justifique 

devido ao seu cruzamento com elementos europeus, desde a sua dispersão. Segundo as 

investigações, atualmente é quase uma afirmação que Moisés era um Egípcio, portanto, um negro. 

Nas pesquisas de Diop, encontramos a seguinte constatação; 

 

O termo “Kemit ou Ham (da Bíblia), significa” preto” na língua egípcia, e, assim, 

eles chamavam seu país. Kemit designava o solo preto do Egito, 

preferencialmente ao homem preto, e por extensão à raça preta do país dos 

pretos” (ibid, p. 38). Ham é amaldiçoado, enegrecido e feito ancestral dos negros, 

mas o interessante disso tudo é que o mesmo Ham é “branqueado” sempre que se 

busca a origem da civilização (ibid). 
 

O desenvolvimento acontece, o descobrimento de terras virgens, a necessidade de mão-de-

obra barata, enfim, a África indefesa, passa a ser a valiosa e grande fonte de recurso para suprir 

tais necessidades. O moderno comércio de negros escravizados foi considerado uma necessidade 

econômica, antes do advento da máquina e isso perdurou até meados do século XIX (1800). Tal 

processo traz consigo, a partir dessa nova relação técnica de trabalho uma outra; a relação de 

Senhor e Escravo entre Brancos e Pretos, no âmbito social.  

Nesse mesmo período Medieval, a memória de um Egito negro, que havia dado origem à 

civilização, passa a ser obscurecida, cada vez mais, segundo Diop, consequência da ignorância da 

antiga tradição, escondida nas bibliotecas ou enterradas sob ruínas. Difícil imaginar que tais 

memórias permanecessem no anonimato e se tornariam mais obscuras durante os quatro séculos 

de escravidão. A origem dos fatos foi ou, ainda o é por muito ignorada, desde os primórdios. 

Nessa esteira, é possível observar que, 

 

inflados por sua recente superioridade técnica, os europeus olharam para o mundo Preto e 

condescenderam em não tocar nada, além de suas riquezas. A ignorância da antiga 

história dos pretos, diferenças de costumes e hábitos, preconceitos étnicos entre duas 

raças que acreditavam estar frente a frente pela primeira vez, combinados com a 

necessidade econômica de explorar, tantos fatores predispôs a mente do europeu para 

distorcer a personalidade moral do preto e suas aptidões intelectuais (Ibid). 
 



84 
 

A partir disso, o negro torna-se sinônimo de ser primitivo, inferior, herdeiro de uma 

intelectualidade limitada ou ausente, os sencientes20. Todavia o homem, está sempre ansioso por 

justificar sua conduta, seus atos, então os europeus foram ainda mais longe; era preciso legitimar a 

colonização, a comercialização, o tráfico de escravos.  

 

3.1 O processo de colonização legitimado 

 

O diagnóstico construído sublinha que, a condição social do negro no mundo moderno, 

suscita toda uma literatura que vem a descrever os chamados traços de inferioridade do povo 

negro. Diop destaca que gerações e mais gerações europeias foram assim doutrinadas na seguinte 

equação: Negro = humanidade inferior.  

Trata-se de uma equação Ocidental, aceita quase que instintivamente como verdade, 

perdurou no continente europeu e, ainda hoje perdura em muitos países, inclusive no Brasil que, 

fora a África, é o lugar com maior número de pessoas negras do mundo, é o segundo maior país 

africano do mundo, porém, um dos países mais racistas. Índices e dados estatísticos comprovam 

essa afirmação.  

 Quando George Mead destaca a importância do mundo dos objetos com suas significações, 

na relação de construção do self do indivíduo; faz-se importante frisar que o mundo dos objetos 

dos afro-brasileiros, foi recheado com relações de fortes significações (o chicote, o pelourinho, a 

máscara de ferro, as pesadas correntes, etc.) capazes de fazer o próprio sujeito, acreditar na sua 

condição de inferioridade frente a classe privilegiada. Esta perspectiva europeia de visão do 

mundo, inerente à mencionada equação ocidental, são bases sob as quais se desenvolve a 

Educação no Brasil.  

Aos negros, no máximo são atribuídos alguns dons artísticos, relacionados a sua 

sensibilidade como animal inferior21. Esse contexto de alienação afeta, desde então, a 

personalidade do negro, “especialmente àquele negro educado que teve a oportunidade de tornar-

se consciente da opinião pública mundial sobre ele e seu povo” (Ibidem). Isso fez, ou faz, com que 
 

20 O termo alude discriminar um animal apenas por não ser humano. Configura um caso de especismo, que o filósofo 

põe no mesmo patamar do racismo ou da escravidão. Trata-se de classificações não exatamente abonadoras (Folha de 

São Paulo, 2010). 
21 Essa relação pode ser encontrada na opinião de Joseph de Gabineau, percursor da filosofia nazista, que em seu 

livro sobre a desigualdade das raças humanas, atribui o artístico como inseparável do sangue negro, no entanto reduz a 

arte como manifestação inferior da natureza humana. 
 



85 
 

o negro instruído, perca a confiança em sua própria capacidade, possibilidades e nas de sua raça. 

Ainda hoje somos incapazes de acreditar que tenham sido os negros os precursores dos papéis 

mais antigos do processo civilizatório.  

Em suma, nos deparamos frequentemente com negros acorrentados a suposta dualidade de 

superioridade do homem branco com relação ao preto. O negro alienado a ideia nazista de uma 

raça criadora da arte, o ser sensível, emocional e, o branco como o detentor da racionalidade. 

Dessa forma, segundo DIOP; 

 

A memória da recente escravidão, a qual a raça preta foi sujeitada, claramente mantida 

viva na mente dos homens, especialmente, nas mentes pretas, muitas vezes afeta 

negativamente a consciência preta. Pois, daquela recente escravidão, foi feita uma 

tentativa de construir, apesar de toda a verdade histórica, uma lenda de que o preto havia 

sempre sido reduzido à escravidão pela superior raça branca com a qual ele viveu, onde 

quer que possa ter sido (ibid, p. 66). 
 

Os brancos fizeram uso desse argumento para justificar “a presença de negros no Egito, na 

Mesopotâmia ou Arábia” (ibid), embasados na afirmação de que eles eram escravos. Esse não 

passa de um dogma concebido para “falsificar” a história, contribuindo para alienar a consciência 

Negra. No entanto, vale destacar, o espanto do estudioso dos povos do Egito, Conde de Constantin 

Volney (1757 - 1820), imbuído de todos os preconceitos relacionados ao negro, relatando, após 

suas análises e pesquisas que; “essa raça de homens pretos, hoje nossos escravos e objeto de nosso  

desprezo, é a própria raça a qual devemos as nossas artes, ciências e até mesmo o uso da 

fala” (C. F. Volney, 1787, p. 74 -77; in: DIOP, 1974, p.68)22.  

A negação ou falsificação da história da humanidade pelos historiadores modernos, 

compõem, sem dúvidas, o mais horripilante problema a ser combatido. A constatação da origem 

da civilização, oriunda da raça Negra, é quase inadmissível e por mais que pesquisadores tentem 

buscar comprovações, encontram inúmeras dificuldades. Provas são sucumbidas, eliminadas ou 

mesmo distorcidas, pode-se dizer tratar-se de uma catástrofe civilizatória. 

Ao longo desse processo, de transformações da relação do negro com o “mundo dos 

objetos e com o mundo social”, tornou-se cada vez mais difícil e, na sociedade contemporânea, 

praticamente inadmissível, para àqueles que desconhecem seu passado de glórias (os próprios 

negros), acreditar que possam, seus antepassados terem originado a primeira civilização de que se 

tem conhecimento, a qual toda humanidade deve grande parte do desenvolvimento. 

 
22 Vide imagens em Anexos: Anexo A e B. 



86 
 

 Diante dessas constatações e de tantas outras, encontradas na obra de Diop, estreitamos o 

caminho do entendimento sobre o pesado fardo de inferioridade e menosprezo atribuídos ao negro, 

gerando nestes uma falsa consciência de si. A argumentação para tal afirmativa, perpassa por 

conhecer um pouco mais sobre a história, sobre a cultura africana, assim como as rotas da 

escravidão que fizeram do Brasil, um país com mais da metade da sua população descendente da 

etnia africana e que carrega o legado dos “anos mais da escravidão”. Nessa perspectiva, 

 

modos de vida, culturas, práticas religiosas, línguas e formas de organização política 

acabaram por influenciar na construção das sociedades às quais os africanos escravizados 

tiveram como destino. Estima-se que durante todo período do tráfico negreiro, 

aproximadamente 11 milhões de africanos foram transportados para as Américas, dos 

quais, em torno de 5 milhões tiveram como destino o Brasil. (BRASIL, Fundação 

Cultural Palmares, 2020). 
 

A diáspora africana23, contribuiu para a formação cultural da sociedade brasileira, mas, 

contudo, não foi o suficiente para desmontar o etnocentrismo europeizante estabelecido neste 

lugar. Infelizmente o Brasil é um país marcado pela violência do racismo, o que contribui para 

manter velada o reconhecimento de tal contribuição. 

 

3.1.1 Brasil: um país afro-latino sob o processo de aculturação luso-europeu 
 

A história de um mundo cujo as rotas24 e fronteiras foram traçadas pelo tráfico de africanos 

escravizados, em que a violência, a ganância, o lucro e a exploração impunham suas rotas. Um 

sistema criminoso que determinou a história do Brasil. O sistema escravagista criou a maior 

concentração planejada de riquezas e também originou enorme desigualdade social e racial, 

lançando os negros a uma pobreza sem precedentes. 

Além disso, o desenvolvimento colonial desse Brasil-latino europeizado, foi às custas do 

saque humano e material do Continente africano, o que resultou em consequências trágicas, 

 

 
23 Diáspora Africana é a denominação dada a um fenômeno sócio-cultural e histórico ocorrido nos países africanos, 

caracterizado pela imigração forçada da população africana a países que adotavam a mão-de-obra escrava. Foi um 

termo utilizado por historiadores que pesquisam o tema, movimentos civis e descendência de escravos recentes. O 

período da Diáspora Africana compreende o início da Idade Moderna e o final do Século XVIII (Estudo Prático, 

2014). 
24 As quatro principais rotas dos navios negreiros que ligaram o continente africano ao Brasil foram as da Guiné, 

Mina, Angola e Moçambique. Elas concentravam o comércio de seres humanos que, na maioria dos casos, eram 

aprisionados em guerras feitas por chefes tribais, reis ou sobas africanos para esse fim (Rotas da escravidão em Só 

História, 2009-2021). Vide, anexos – Anexo A. 
 



87 
 

em termos sócio-econômicos, político-culturais e ainda demográficos, seguem afetando 

hoje a essa sofrida porção do planeta, onde depois de tudo tem nascido a humanidade 

como tal, assim como segue afetando a esse mal chamado “novo mundo” (posto que é 

muito mais antigo que a Europa, denominado América e em particular a sua porção 

“latina” ( também assim, pessimamente chamada: ou não são “americanos” os indígenas, 

os mestiços, os zambos, cruza de negro e índio, os mulatos e é claro, os próprios negros, 

todos os quais têm um pouco ou nada de “latino”? (GRÜNER, 2011, p. 279). 
 

Nesse horizonte, ambos, América e África, mediante todo o processo de exploração 

colonial, neocolonial, pós-colonial e imperialista, destaca Grüner, “tem feito a Europa, o 

Ocidente”, no sentido de como descrito anteriormente, obtêm suas riquezas às custas do genocídio 

e do etnocídio desses dois continentes, contribuindo de modo substancial à emergência do 

capitalismo europeu” (ibid). 

No documentário francês, denominado Slavery Routs, consta que, nos arquivos nacionais 

de Lisboa, a Bula Romanus Pontifex25, escrito pelo Papa, cedeu carta branca aos portugueses, 

estabelecendo a legalidade da escravização da África. “Escravidão Perpétua: duas palavras 

decretadas pela mais alta autoridade católica, que afeta os africanos como um veredito. Duas 

palavras que justificariam tudo, em nome de Deus”26. 

 Como se não bastasse, por volta de 1455, há toda uma série de Bulas expedidas que deram 

legitimidade para que os “exploradores” para “reivindicar propriedade”, sobre os territórios que 

seriam “descobertos” ao longo da costa da África. Sob a benção do Papa, a Europa, 

significativamente representada pelos portugueses, assume o controle do ouro e dos escravos 

africanos. 

 

3.1.2 A “triangularidade comercial” que ignora a “triangularidade cultural” 

 

Os portugueses chegaram na Ilha de São Tomé no século XV e ficaram extasiados com as 

técnicas agrícolas ali desenvolvidas. São Tomé foi um laboratório em muitos sentidos: é o 

 
25 A bula Romanus Pontifex, foi uma bula pontifícia emitida pelo papa Nicolau V para o Rei Afonso V de Portugal, 

datada de 08 de janeiro de 1455. Nesse documento e na sequência da anterior bula Dum Diversas de 1452, o papa 

reconhecia ao reino de Portugal, seu rei e sucessores, o seguinte: a) a propriedade exclusiva de todas as ilhas, terras, 

portos e mares conquistados nas regiões que se estendem “desde o Cabo Bajador e Cabo Não (atual Cabo Chaunar), 

ao longo de toda a Guiné e mais além, a sul, b) o direito de continuar as conquistas contra muçulmanos e pagãos 

nesses territórios, c) o direito de comerciar com os habitantes dos territórios conquistados e, por conquistar, exceto os 

produtos tradicionalmente proibidos aos ‘infiéis’: ferramentas de ferro, madeiras para construção, cordas, navios, 

armaduras” (https://nacaomestica.org).  
 
26  Slavery Routs Documentary. Disponível em: www.alliancefrnairobi.org, acessado em 20/11/2019. 



88 
 

primeiro grande experimento com cana-de-açúcar nos trópicos e é isso que permite, mais tarde, a 

transferência da produção para o Brasil e depois para o Caribe. 

São Tomé, Brasil, Portugal: foram estabelecidas assim, as primeiras rotas do tráfico 

transatlântico escravista. Cito a fala de um homem negro, não identificado no documentário:  

 

Entre nós, está na hora de falar entre nós, trabalharmos entre nós, começar a questionar 

quem fomos, antes e depois de Naus e Caravelas terem levado tantos de nós, corpos que 

eles negaram a ancestralidade africana, porque carregam as ideias e imagens construídas 

daqueles que alegam que nada fomos, nada construímos, nada ensinamos, ainda hoje 

negam a presença ou herança negra na Europa, pré-tráfico negreiro (depoimento verbal)27. 
 

Os estudiosos da Europa, hoje se perguntam: o que aconteceu com os negros da Europa? É 

difícil comprovar que tenham milhares desaparecido, sem deixar rastros, vestígios, sem terem 

passado nada para gerações futuras. Para os historiadores não é difícil encontrar essa resposta, pois 

trabalham com arquivos ancestrais africanos, mas, para a história familiar das pessoas, parece ser 

algo que esqueceram ou que não querem pesquisar.  

Contudo, a captura de escravos, as invasões na África se multiplicaram, Luanda tornou-se 

um dos pontos do comércio transatlântico e no Congo a relação de igualdade com os portugueses 

acabou. Luanda, em 1590, torna-se o ponto principal de onde os africanos partiam. A maioria 

tinha como destino o Brasil que, de longe, era a maior área a receber os africanos escravizados, 

vítimas, como já mencionado anteriormente, de um processo civilizatório de deculturação e, 

posteriormente de um processo de aculturação. O processo de pessoas livres, empurradas para a 

escravidão. Processo o qual, com o aval da Igreja, torna-se prática legal. 

Apesar dos problemas, a relação entre a cana-de-açúcar e os africanos, estava estabelecida. 

Por volta de 1620, os portugueses tornaram-se incontestavelmente “mestres” no tráfico de 

escravos. Isso desencadeou a construção e desenvolvimento distorcido da história e da formação 

do povo brasileiro. 

 Atualmente a história do Brasil, deve ser compreendida de modo distinto do que foi até 

pouco tempo, ou seja, uma história de alusão à colonização (dominação e aculturação) praticada 

pelos portugueses nessas terras. No entanto, não se deve também concentrar apenas, como cita o 

romanticismo, na história dos Tupis, ou segundo o sonho de alguns representantes africanos, a dos 

negros em o Novo Mundo. 

 
27 Depoimento encontrado no Documentário Slavery Routs Documentary. 



89 
 

De acordo com o pesquisador bibliográfico, professor e historiador brasileiro, Sílvio 

Romero (1851- 1914) na obra “História da Literatura Brasileira”, revela tratar-se, antes de tudo; 

 

da história da ação de um tipo novo pela ação de cinco fatores, formação sextiária em que 

predomina a mestiçagem. Todo brasileiro é um mestiço, quando não no sangue, nas 

ideias. Os operários deste fato inicial tem sido: os portugueses, o negro, o índio, o meio 

físico e a imitação estrangeira (ROMERO, 2001, Tomo 1, p.2). 
 

Nesse sentido, ressalta-se que tudo o que tenha contribuído para a diferenciação nacional, 

para a constituição do povo brasileiro, inclusive a miscigenação cultural, deve ser estudado. 

Somente por esse viés, poder-se-á alcançar o reconhecimento do outro, nas suas diferenças 

originárias. “Tanto mais um autor ou um político tenha trabalhado para a determinação de nosso 

caráter nacional, quanto maior é seu merecimento. Quem tiver sido um mero imitador do 

português, não teve ação” (ibid). 

É preciso conhecer e compreender as leis, os passos que demarcaram e continuam a 

determinar o espírito, o caráter e o espaço dos sujeitos que compõem o povo brasileiro. Diante 

disso é mister, segundo Romero, tratar das imbricações da nossa vida intelectual, com a história 

política, social e econômica da nação. Nesse prisma, há um processo que vai do “invasor”28, 

colonizador e implementador de novas regras, dito português, que em suma foi-se transformando 

ao contato com o indígena, com o negro, com a natureza americana e, imbricado a tudo isso, mais 

as ideias estrangeiras, se faz emergir o “brasileiro”. 

 Para Sílvio Romero, todo problema histórico e literário há de ter no Brasil duas faces 

principais: “uma geral e outra particular, uma influenciada pelo momento europeu e outra pelo 

meio nacional, uma que deve atender ao que vai pelo grande mundo e outra que deve verificar o 

que pode ser aplicado ao nosso país” (ibid, p.4). 

Em 1843, Carlos Frederico Filipe de Martius29 em uma dissertação intitulada Como se deve 

escrever a história do Brasil, indica em ligeiros traços os diversos elementos do povo brasileiro; 

“os selvagens americanos e os seus costumes e suas aptidões psicológicas, os negros africanos e 

 
28 Termo utilizado: Invasor - está relacionado a não ser possível “descobrir” algo que possui dono. “A América, diz o 

homem que melhor conheceu a pré-história do Brasil, o Dr. Lund, já era habitada em tempos em que os primeiros 

raios da história não tinham ainda apontado no horizonte do Velho Mundo, e os povos que nessa remotíssima época 

habitavam nela, eram da mesma raça daqueles que, no tempo do ‘descobrimento’ aí habitavam” (ROMERO, 2001, 

p.6). 

29 Carlos Frederico Filipe de Martius, foi um naturalista alemão que veio para o Brasil na missão científica de 1817. 



90 
 

seus hábitos, os portugueses e suas vantagens de gente civilizada, tudo isso deve ser interpretado 

escrupulosamente, porque de tudo isso é que nasce o povo brasileiro” (ibid, p.5). 

 

3.2 A composição do povo brasileiro 

 

Estes são elementos que não se deve deixar de analisar e de compor o processo de ensino e 

de aprendizagem, pois, estes elementos de natureza muito diversa, os quais, segundo Martius, 

formam o homem convergido de modo particular três raças, a saber: a cor de cobre ou americana 

(indígena), a branca ou cacausiana (português) e, a preta ou etiópia (negro). 

O destino brasileiro pode ser entendido como um “prolongamento americano” da 

civilização ibérica, cada vez mais presente até a total unificação, com indígenas, negros 

importados ou, seus descendentes. A teoria da história de um povo deve ser estudada de forma 

ampla e compreensiva, de modo a não deixar nada ocultado, apresentando o caminho evolutivo de 

um povo, esclarecendo segredos do passado, rumo ao futuro. Nessa perspectiva, cito Romero; 

 

A teoria da história de um povo, não é só mostrar o que esse povo tem de comum com os 

outros; sua obrigação é ao contrário, exibir os motivos das originalidades, das 

particularidades, das diferenciações desse povo em meio de todos os outros. Não lhe 

cumpre só dizer, por exemplo, que o Brasil é um prolongamento da cultura portuguesa a 

que se ligaram vermelhos e negros. Isto é muito descarnado e seco; resta ainda saber 

como estes elementos atuaram e atuarão uns sobre os outros e mostrar as causas de 

seleção histórica que nos vão afastando de nossos antepassados ibéricos e de nossos 

vizinhos também filiados na velha cultura ibera (ibid, p.8). 
 

A abordagem da história de um povo é um dos mais temerosos problemas de que possa se 

ocupar a inteligência humana, especialmente quando se trata de uma história “maquiada” como a 

brasileira. Uma teoria da evolução histórica do Brasil, “deveria elucidar entre nós, a ação do meio 

físico, por todas as suas faces, como fatos positivos e não por simples frases feitas; estudar as 

qualidades etnológicas das raças que nos constituíram” é uma dentre tantas outras ações que 

deveriam ser estudadas, esmiuçadas nas Escolas. 

Não é necessário fantasiar teorias sobre o meio e o povo para tratar das nossas 

características. Segundo Romero, temos fatos, é só averiguar: Para Sílvio Romero, o Brasil não é, 

não pode, não deve mais ser uma cópia da antiga metrópole. É passada a hora de firmarmos 

definitivamente, nossa liberdade intelectual, pois, o “reino” não nos pode mais servir de 

inspiração. 



91 
 

Romero, em sua obra, levanta o questionamento sobre se o povo brasileiro é um grupo 

étnico, estreme e característico ou é uma determinada formação histórica? A esta indagação ele 

mesmo responde com convicção não se tratar nem de uma coisa, nem de outra. Não é a primeira 

opção porque é o resultado pouco determinado de três raças diversas que ainda acampam em 

partes separadas, embora ao lado uma da outra. Também não é uma formação histórica pois ainda 

não somos donos de uma feição característica e original. Ao se tratar de caracterizar a nação 

brasileira, precisamos focar, enfatizar o povo de quem descendemos diante daqueles que a cercam. 

Faz-se importante frisar que, 

 

a raça ariana, reunindo-se aqui, a duas outras totalmente diversas, contribuiu para a 

formação de uma sub-raça mestiça e crioula, distinta da europeia. A introdução do 

elemento negro não existente na maior parte das repúblicas espanholas, habilita-nos, por 

outro lado, a afastar-nos desta de um modo bem positivo (ibid, p.20). 
 

Os indígenas que ocupavam essa porção da América, se distinguiam de qualquer outra 

raça. Os brasílio guaranis ocupavam parte do continente, onde vieram estabelecer-se o negro e o 

português. Este fator contribuiu para nos afastar ainda mais dos hispano-americanos que, 

diferentemente dos brasileiros, não tiveram a figura do elemento africano e sim, um vasto 

cruzamento indígena com o diverso selvagem desse lugar. Ainda sobre a composição do povo 

brasileiro, pode-se dizer que; 

 

a estatística mostra que o povo brasileiro compõem-se atualmente de brancos arianos, 

índios tupis-guaranis, negros quase todos do grupo banto e mestiços destas três raças, 

orçando os últimos, certamente por mais da metade da população. O seu número tende a 

aumentar, ao passo que os índios e negros puros, tende a diminuir. Desaparecerão, num 

futuro talvez não muito remoto, consumidos na luta que lhes movem os outros, ou 

desfigurados pelo cruzamento. O mestiço, que é a genuína formação histórica brasileira, 

ficará só diante do branco quase puro, com o qual se há de, mais cedo ou mais tarde, 

confundir (ibid). 
 

Não se está a descrever nenhum absurdo, basta refletirmos um pouco. Já havia sido 

mencionado anteriormente a existência de aproximadamente três milhões de indígenas nesse 

lugar. Onde estão hoje? Certamente reduzidos a uns poucos milhares, espalhados pelo interior do 

Brasil. Não diferente, também computavam-se alguns milhões de negros arrancados de suas terras, 

escravizados e trazidos para cá, pela cobiça dos brancos. Onde estão eles? Resta apenas 

aproximadamente uns dois milhões de negros puros. Fatores como pestes guerras e trabalho 

forçado (no caso dos negros), contribuíram para o extermínio dos grupos. Além disso, o branco, na 



92 
 

sua condição de privilégio, tirou o que pode de indígenas e de negros e depois os jogou à própria 

sorte, como descartáveis. 

O processo de mestiçagem, ao término de algumas gerações, faz prevalecer o tipo da raça 

mais abundante entre nós; das raças puras a mais numerosa, pela imigração europeia, tem sido e 

tende predominantemente ser, cada vez mais, a branca. Faz-se importante destacar, por isso, a 

proverbial tendência do pardo, do mulato em geral, a fazer-se passar por branco quando a cor pode 

iludir. Sim, é compreensível, as coisas do mundo vivido são mais fáceis para os privilegiados da 

cor. As futuras gentes desse Brasil, provavelmente, será uma mescla de afro-indígena, latino-

germânica (se perdurarem as imigrações alemãs), ao lado da portuguesa e italiana. 

Devemos aos portugueses a civilização por uma raça europeia, seu sangue, suas ideias, que 

nos prendem ao grande grupo de povos da civilização ocidental. No entanto, deles (povos ibero-

latinos), também herdamos seus prejuízos de toda a casta, políticos, sociais, religiosos, 

econômicos, etc. 

Ainda na obra de Sílvio Romero, encontramos algumas observações feitas pelo Padre Ivo 

d’Evreux30, sobre os negros que miscigenaram a população. Ressalta o Padre com a seguinte 

menção; 

 

Resta-me falar dos povos negros que entraram em nossa população. Eram quase todos do 

grupo banto. São gentes ainda no período do fetichismo, brutais, submissas e robustas, as 

mais próprias para os árduos trabalhos de nossa lavoura rudimentar. O negro é adaptável 

ao meio americano, é suscetível de aprender, não tem as desconfianças do índio. Pode 

viver ao lado do branco, aliar-se a ele. Temos hoje muitos pretos que sabem ler e 

escrever; alguns formados em Direito, Medicina ou Engenharia. Alguns comerciantes e 

ricos, outros jornalistas e oradores. Ao negro devemos muito mais do que ao índio; ele 

entra em larga parte em todas as manifestações de nossa atividade. Cruzou muito mais 

com o branco. O mestiço é um produto fisiológico, étnico e histórico do Brasil. É a forma 

nova de nossa diferenciação nacional (ibid, p.28). 
 

Nessa esteira, pode-se considerar a humanidade um gênero separado em duas ou mais 

partes ou espécies, ou, uma espécie dividida em diferentes variedades, mas, nesse panorama, é 

sempre certo que coabitam entre si e reproduzem, segundo Silvio Romero, uma descendência 

fecunda. 

O conhecer essa fecundidade cultural que compõe o povo brasileiro, trazendo a tona suas 

origens, é indispensável para o desenvolvimento do self do indivíduo que é parte desse todo social 

e, é tarefa da Educação, da escola enquanto “outro generalizado”, promover estes espaços.  

 
30 Padre Ivo d’Evreux escrevia mais de um século depois da “invasão” dessas terras. 



93 
 

3.2.1 O negro e os penosos processos civilizatórios 
 

O negro era arrancado de seu lugar, de sua terra, de suas gentes. Poucos ou quase ninguém 

lhes estudava a língua. Eram escravizados e não lhes davam o direito de mais nada, a não ser 

trabalhar mais e mais, sem nada em troca, que não os maus tratos. Eram conduzidos a esquecer as 

tradições de infância, como tampouco podiam cultuar suas crenças31. 

Os estudos feitos sobre a história da África e a cultura afro-brasileira, nas escolas são 

recentes e geralmente, alusivos ao processo geográfico e antropológico de modo geral e exterior, 

do que propriamente a abordagem e compreensão das lendas, dos mitos e em suma, do 

pensamento africano mesmo. 

Ao negro escravizado, não foi permitido o direito de entrar na história, suas contribuições 

intelectuais foram anônimas e até hoje, pouco prestigiadas, assim como, seu trabalho físico e 

consequentemente sua participação no desenvolvimento das sociedades, historicamente ignorados. 

Mesmo diante de fatos importantes como o do Estado dos Palmares, a história se apresenta 

anônima. Prova disso é se perguntarmos aos nossos estudantes: Como se chamava o herói negro, o 

último Zumbi32, morto frente aos seus, nos Palmares? Poucos saberão responder, nem mesmo os 

próprios estudantes afro-brasileiros. Muitos são os exemplos de lacunas, com relação à cultura 

afro-brasileira, que a Educação necessita preencher. 

É uma questão de “justiça” conceder um lugar ao africano na nossa história, para que não 

apenas os afro-brasileiros, mas também os não-afro, possam conhecer e respeitar a participação 

dos africanos para o com o desenvolvimento desse país. O reconhecimento do outro enquanto 

sujeito capaz e a equidade na distribuição dos papéis e oportunidades, constituem uma luta de 

mais de quatro séculos. 

Assim como os europeus e indígenas, o negro também influenciou marcantemente o 

desenvolvimento da sociedade brasileira e muitos dos nossos costumes foram por eles 

transmitidos. Muito da nossa corporeidade; gingado, danças e músicas, sem falar na religiosidade, 

tem em si, a origem africana. A grande lacuna a ser preenchida, é a de as escolas de modo geral, 

 
31 A Escravatura: é um dos atos mais cruéis praticados pelos seres humanos, baseado numa prática social que permite 

a posse e comercialização de determinados indivíduos por outros indivíduos. 
 
32 Com poucos dias de vida, Zumbi foi capturado na região de Palmares pela expedição de Brás da Rocha Cardoso e 

dado de presente ao padre Antônio Melo, em Porto Calvo. Batizado com o nome de Francisco, cresceu aprendendo 

latim e português. Aos 15 anos, fugiu para Palmares e adotou o nome Zumbi, que significava “Guerreiro” (Fonte: 

UOL EDUCAÇÂO, 2005, p. 3). 



94 
 

não abordarem de forma satisfatória, a triangularidade cultural que deram início à composição do 

povo brasileiro, apenas enfatizando a cultura europeia como dominante e superior. 

Nesse aspecto, nossa “aparente riqueza” é antagônica. Somos em geral, um país pobre, não 

há uma distribuição equitativa dos bens, sequer de valores. Temos um país essencialmente 

agrícola, mas, parte significativa da população passa fome e vive em condições precárias. Corpos 

enfraquecidos que sem trabalho e nem pão, se tornam alvo fácil de exploração. Obviamente a 

situação econômica do Brasil, não é mais a mesma e, de acordo com Romero, podemos citar 

alguns momentos econômicos do país; 

 

nos primeiros séculos da colônia, o açúcar; no século XVIII, o ouro; mais tarde, o café; e 

agora que todos esses produtos estão desacreditados nos mercados europeus, onde não 

podem lutar com rivais mais aperfeiçoados, nós, que não temos mais a África e o ventre 

das pretas para nos socorrerem em nossa miséria, aproximamo-nos da grande crise 

econômica, que aí vem, espumante e fatal! (ibid). 
 

O comércio brasileiro era movido pela lei do mais forte, talvez ainda o seja; os grandes 

comércios, quase todos estrangeiros e os pequenos quase em absoluto português, o que 

infelizmente seria também estrangeiro. De local, havia pouco. É importante fazer essa curta 

abordagem sobre a economia, para que se compreenda questões de desigualdades no campo da 

Educação, oriundas desse processo e que prevalecem até nossos dias. 

A posição econômica, proporcionava aos filhos daqueles que podiam, (negociantes ou 

agricultores), o estudo. Fazem cursos de Direito, Medicina, etc. e, vão engrossar o setor de 

empregos públicos ou lançar-se à política. De outra parte, a grande pobreza das classes populares, 

devido a tal fator; a falta de instrução e os abusos de uma organização civil e social deficitária. O 

quadro parece não ter sofrido grandes alterações daquele tempo para cá. O processo é semelhante 

ao regime colonial anterior a 1822. 

Embora todos os esforços implantados por algumas lideranças políticas, no Brasil, as 

academias são de criação e ampliação recentes. Há muita dificuldade para aquisição de cultura 

nesse país. A vida intelectual não é atraente, os livros são caros, os autores brasileiros pouco são 

lidos e, a concorrência com o estrangeiro desestimula qualquer investimento. Enfim, o meio social 

também não contribui; o abandono nos comprime. A vida brasileira é dura e desenhada por uma 

imensa desigualdade social e, quando falamos de afro-brasileiros tudo se torna mais difícil diante 

de uma sociedade racista. As relações econômicas e sociais do Império e da Colônia, ainda nos 

assombram.  



95 
 

3.2.2 A escravidão & racismo moderno 

 

Segundo o sociólogo argentino, Eduardo Grüner, na medida de nossas possibilidades, 

temos que destacar as diferenças fundamentais entre, 

 

a escravidão antiga (ou pré-moderna, ou não-moderna) e a escravidão na modernidade, 

particularmente na América Latina e o Caribe, no contexto da conformação do sistema-

mundo capitalista, e também haverá de revisar rapidamente a complexa questão do 

racismo, que, como dissemos na introdução, tal como o entendemos atualmente é uma 

“invenção” moderna estreitamente ligada ao fenômeno histórico igualmente moderno da 

escravidão afroamericana e ao fato dela, como teremos ocasião de mostrar 

reiteradamente, uma das mais rentáveis empresas da modernidade (GRÜNER, 2010, p. 

99). 
  

Não se trata de fazer uma “arqueologia”, mas é imprescindível que nos ocupemos do tema 

da escravidão em geral, enquanto conceito, instituição e enquanto relação social de poder e 

especialmente como cultura que se instaura e se estrutura e, mesmo com a Abolição, permite que a 

desigualdade racial no Brasil prevaleça, sob a falácia da Democracia racial. Compreender o 

processo histórico-racial, faz com que se possa “pensar de novo” o papel da escola como “outro 

generalizado” na construção do self do afro-brasileiro e, consequentemente, na desconstrução do 

racismo. Quando dizemos “pensar de novo, ou, pensar outra vez”, segundo o professor Jovino 

Pizzi (2018), não se trata de “repetir”, mas sim, de “renovar”, reinterpretar, a partir de uma 

perspectiva trabalhada pelo filósofo francês Merleau-Ponty. 

Neste âmbito, é fundamental o papel da escola para preparar cidadãos aptos à vida do 

nosso tempo, (re)construtores de uma sociedade que seja capaz de ofertar possibilidades 

equitativas para todos. Basta de uma Educação lacunosa que tem o “estrangeirismo” como 

instigador do pensamento e como fundamentação de sua prática. É hora de desenvolver uma 

Educação pensada a partir deste lugar, fundamentada não apenas nas bases europeias, mas 

também, nas bases de um Brasil ameríndio-afro-latino, considerando a ideia a partir de uma 

epistemologia triangular. Pois, 

 

a nação brasileira não tem, pois, em rigor, uma forma própria, uma individualidade 

característica, nem política, nem intelectual. Todas as nossas escolas, numa e outra esfera, 

não tem feito mais do que glosar, em clave baixa, as ideias tomadas à Europa, às vezes 

em segunda ou terceira mão. Esta linguagem não agrada: veritas odium parit, sabe-se 

desde Cícero. Uma outra forte alusão do povo brasileiro é esta justamente: a relutância 

que temos em ouvir a verdade a nosso respeito, diga-se de passagem (ROMERO, 2001, 

p.40). 
 



96 
 

O brasileiro, precisa ver-se como sujeito coautor de sua história e intelectualmente precisa 

deixar de sentir-se organicamente incapaz de produzir por si. A enumeração ou classificação dos 

problemas que emergem na sociedade, devem partir dos fatos mais íntimos e indispensáveis para o 

mundo da vida dos sujeitos, sem os quais, nem mesmo a subsistência a estudar seria possível.  

 

3.2.3 A valoração do que vem de fora da América Latina 

 

 A historiografia, as dissertações políticas, entre outras coisas que se escreve no Brasil, 

apresenta um grave problema com relação às coisas deste lugar e de suas gentes: o de tratá-los 

como se tudo aqui fossem fragmentos de países do exterior, mais precisamente Europa e Estados 

Unidos da América, no que apresentam de mais culto, progressivo e desenvolvido. É 

dispendiosamente desgastante tratar dos incômodos problemas de nossa origem, por mais lícito 

que seja buscar suas origens, para que verdadeiramente, se conheça um povo na sua estrutura 

social. 

Os três povos que deram início à sociedade brasileira (indígenas, portugueses e africanos), 

antropológica e etnograficamente distintos “que nos tem vindo a forjar, a amalgamar na incude e 

no cadinho da história, cujo estado interno e social é preciso sondar, agora por método novo, para 

ser possível o exato conhecimento da alma brasileira de hoje” (ibid, p.70). 

Interessante destacar que acerca dos indígenas até aconteceram algumas discussões, mas, 

com relação aos negros, o silêncio na ciência do país foi absoluto. Dos negros, ninguém dispensou 

tempo para falar, ratificando assim, a insignificância a eles atribuída. Na obra já mencionada de 

Sílvio Romero, o autor elenca uma série de questões sobre a África, devido à hereditariedade que 

temos com esse povo e que consequentemente deveríamos conhecer. Cito Romero; 

 

Qual a carta etnográfica d’África ao tempo do descobrimento do Brasil, na época em que 

começou este a importar escravos dalém-mar? E no século XVII que nos forneceu 

centenas de milhares de africanos? E no XVIII que prosseguiu fartamente na messe? E no 

XIX até 1850 que se excedeu no terrível comércio? Qual então a classificação das raças, a 

situação política de vários Estados do continente fronteiriço? Qual o grau de cultura em 

que se achavam? Qual a organização social dessas gentes? Quais as tribos de que nos 

trouxeram cativos? E em que número? Que lhes devemos na ordem econômica, social e 

política? Ninguém o sabe, ainda hoje!...Ninguém jamais quis sabê-lo, em obediência ao 

prejuízo da cor, com medo de em mostrando simpatia em qualquer grau por esse imenso 

elemento da nossa população, passar por descendente de raça africana, passar por 

mestiço! Eis a verdade nua e crua (ibid, p. 75). 
 



97 
 

Esta é uma citação bastante forte e reproduz exatamente a situação ainda hoje. É 

importante frisar que quando se diz: “ainda hoje”, não estamos nos referindo aos intelectuais e sim 

aos estudantes em geral e ao papel da escola. Aos primeiros porque estes, não sabem responder 

tais indagações; ao segundo porque não trabalha de modo adequado tais temáticas, de modo a 

proporcionar conhecimento suficiente para que os estudantes brancos e não brancos, pudessem 

respondê-las. Voltando a George Mead, a questão que prevalece é: Pode ser esse o mundo físico e 

social para a constituição verdadeira do self do afro-brasileiro? 

É necessário e urgente trabalhar e enfrentar a desigualdade racial nesse país e nesse 

aspecto, o papel da escola é fundamental. “É mister deixar de temer preconceitos, deixar de mentir 

e restabelecer os negros no quinhão que lhes tiramos: o lugar que a eles compete, sem a menor 

sombra de favor, em tudo que tem sido, em quatro séculos, praticados o Brasil” (ibid). 

Infelizmente, o que causa desconforto é o fato de os negros inteligentes, mestiços ou não, 

muitos detentores de elevadas posições sociais, em suas representatividades pouco fazem pelas 

suas gentes. Enfim, tem-se um caminho árduo a ser percorrido nesse sentido. Destaca-se nesse 

patamar, o papel das mulheres negras, incansáveis combatentes ao racismo. 

 Quem queira saber um pouquinho sobre a formação, da constituição e do caráter da 

sociedade brasileira, precisa entender que o Brasil foi palco de despejo de numerosíssimos 

contingentes para a “argamassa de sua população” (ibid, p. 88). Em outras palavras, não é mais do 

que viver séculos escravizando duas raças, explorando o trabalho alheio e depois, querer arrancar 

páginas da história priorizando fidalguias. 

 Felizmente hoje, existem trabalhos portugueses voltados a clarear a lacuna escurecida e 

quase oculta da nossa história. Não é mais possível cativar o negro, tampouco exterminá-lo, seria 

inadmissível tal loucura. Faz-se necessário e urgente incorporá-lo e por isso surge a necessidade 

de conhecer. É preciso inclusive ampliar esse “conhecer” para os currículos escolares, os 

estudantes em geral carecem desse conhecimento e, os docentes precisam estar capacitados para o 

desenvolvimento desse processo.  

Sem dúvidas, os negros são gentes de ânimo mais alegre, mais robustas e resistentes, com 

uma personalidade, em geral, mais expansiva do que os indígenas. Na ordem econômica, é sabido; 

foram eles que desbravaram, trilharam os caminhos dessas terras. Cultivaram engenhos e 

fazendas, trabalharam na construção civil, tratados de maneira hostil, porém, contribuindo muito 

no desenvolvimento da urbanização desse país, além do mais, faziam todo o serviço doméstico. 



98 
 

Poucos sabem que, “no exército e na marinha foram em todos os tempos o núcleo da resistência de 

nossas Forças Armadas, e a eles cabe, em boa justiça, o melhor das glórias de nossa história 

militar” (ibid, p.113). 

Para concluir, pode-se dizer, debruçados na esteira dos fatos e da ciência que, os indígenas, 

junto aos negros, incorporaram e garantiram o trabalho indispensável à produção econômica do 

povo novo que se formava, sem esquecer que o “mestiçamento” foi algo vantajoso nesse sentido, 

como ressalta Romero; 

 

a) para a formação de uma população aclimada, ao novo meio; b) para favorecer a 

civilização das duas raças menos avançadas; c) para preparar a possível unidade da 

geração futura que, jamais se daria se os três povos permanecessem isolados em face um 

do outro, sem se cruzarem; d) para desenvolver as faculdades estéticas da imaginativa e 

do sentimento, fato real no próprio antigo continente, como o demonstrou o ilustre de 

Gobineau (ibid, p.114) 
 

Enfim, somos uma nação “mestiça” como muitas outras, e, por assim dizer, todas da 

América Latina, embora alguns países não admitam, fingindo ignorar esse fato, porém, ainda o sê-

lo-emos por muito tempo, assim como todos os sul-americanos, por mais apagado que fiquem, 

certos povos que contribuíram em nossa formação, eles permanecerão subentendidos, pois, em 

qualquer dos mundos, físico ou social, tudo se transforma, nada se destrói!  

No capítulo a seguir, buscar-se-á através da pesquisa de Florestan Fernandes, a qual 

originou sua obra intitulada O Negro no mundo dos brancos, dados que mostram a desigualdade 

entre negros e não-negros no Brasil. Índices apontam tal desigualdade em diversos setores sociais, 

como: mercado de trabalho, distribuição de renda, baixa representatividade, ou, a falta dessa em 

praticamente todos os ramos sociais, assim como na Educação e, as implicações desses fatores na 

construção do self do afro-brasileiro. 

 



99 
 

CAPÍTULO IV 

 

BRASIL: UM LABORATÓRIO DA CIVILIZAÇÃO RACIAL 

 

Este país não teve e não tem comunismo. 

O que tem no Brasil é escravismo. 
O que não acabou é a casa-grande e a senzala. 

 

Júlio Lancellotti 

 

No intuito de colaborar com a reinterpretação do contexto de construção do self do sujeito 

afro-brasileiro, em linhas gerais, sem detalhar a profundidade do tema e sim, apenas para 

contribuir no debate, buscou-se na pesquisa realizada pelo sociólogo brasileiro Florestan 

Fernandes, abordar sucintamente a temática sobre a Democracia Racial. 

 Desse modo, constatou-se que no século XVI o Brasil já era caracterizado por suas gentes 

de cores e costumes distintos. Segundo Florestan Fernandes, “não há como resumir essa história 

feita de nomes e cores, o que se pode sim, é afirmar que raça sempre deu muito que falar sobre o e 

no Brasil” (FERNANDES, 2013, p.6). Esse fato, por vez, serve como motivo de exaltação, por 

outro lado, de descrédito e a questão também passa a ser vinculada com a ideia de identidade 

nacional, visto que especialmente a partir do século XIX, por meio da raça era definida a nossa 

particularidade. Fernandes destaca que; 

 

um Brasil branco e indígena, na imagem idealizada do Segundo Reinado, um país 

branqueado na concepção corrente na virada do século XIX para o XX, ou, já nos anos 

1930, uma nação “divinamente mestiça” nesse contexto em que o cruzamento de raças e 

culturas virava o símbolo do Estado. Essa era, porém, a representação basicamente 

retórica, sem que qualquer contrapartida que levasse à valorização dessas populações 

fosse implementada (ibid). 
  

Contudo, os afro-brasileiros continuavam às margens das benesses estatais e o acesso 

destes ao trabalho, ao lazer, à educação e às infraestruturas básicas, permaneciam e, ou, ainda 

permanecem diferenciados. É importante ressaltar que todo o brasileiro, mesmo os de pele branca, 

trazem em sim, seja na alma ou no corpo, a sombra, um traço, uma gota de sangue indígena ou 

negro, fruto do cruzamento das raças.  

Este fator é destacado na obra sociólogo brasileiro Gilberto Freyre; o cruzamento de raças 

passava a singularizar a nação, nesse processo que fazia com que a miscigenação emergisse “como 

 



100 
 

sinônimo de tolerância e hábitos sexuais da intimidade, se transformassem em modelos de 

sociabilidade” (ibid, p.8). 

 

4.1 Brasil, modelo de Democracia Racial 

 

Em 1951, a UNESCO financiou uma grande pesquisa, intermediada pelo antropólogo 

suíço Alfred Métraux, tendo como fio condutor um projeto do médico alagoano Arthur Ramos, 

onde estava previsto o desenvolvimento de estudos sociais e etnológicos no Brasil. O pesquisador 

acreditava que seu país poderia oferecer alternativas para o agudo problema existente entre os 

povos, das misturas de raças e de culturas, embora, o antropólogo reconhecesse o preconceito de 

cor. Segundo o próprio Arthur Ramos, a UNESCO tinha o propósito de usar o caso brasileiro 

como propaganda e, desse modo, lançou o Programa de pesquisa sobre relações raciais no 

Brasil. Nas palavras de Arthur, éramos um “laboratório de civilização”. A hipótese seria que o 

Brasil pudesse ser um caso neutro com relação a manifestação de preconceito racial e, isso poderia 

servir de modelo para outros países, menos democráticos. O que não se sabia, era que vivíamos 

uma “falsa” Democracia racial. 

Para colocar em prática a referida pesquisa, cuja função deveria ser a de pesquisar a 

realidade racial no Brasil, fez-se necessário contratar especialistas e dentre estes, estava o 

pesquisador brasileiro Florestan Fernandes. A Unesco esperava que tais estudos, viessem a 

comprovar o êxito da mestiçagem, e que também aclarasse o possível convívio harmonioso entre 

diferentes etnias e culturas nas sociedades modernas. 

Não foi exatamente assim que aconteceu; Florestan Fernandes e o sociólogo francês que 

veio para o Brasil, Roger Bastide, foram para São Paulo, um dos polos da pesquisa, onde 

buscaram revisar esses modelos quase oficiais, de um projeto ideológico antirracista. A partir das 

análises desses pesquisadores, os resultados não foram o que se esperava, pois, resultou nas 

“falácias do Mito” que, invés de democracia, apontavam indícios de discriminação e o lugar de 

harmonia, era ocupado por imenso preconceito racial. 

Se para Gilberto Freyre, no Brasil não havia problema racial, portanto, não havia conflitos; 

para Florestan, o conflito racial era explícito, havia então um problema. Estávamos diante de uma 

sociedade recém-egressa da escravidão, em que pessoas negras, então libertas, são vítimas de uma 

“abolição” que não aboliu. 



101 
 

Florestan Fernandes, abordou a mesma temática racial, proposta pela pesquisa, porém, a 

partir de outro ângulo. Enquanto estudiosos como Freyre, viam no branqueamento da população, 

certo modelo de harmonização e enfatizavam a mestiçagem cultural, Florestan apontava seus 

estudos para o ângulo da discriminação e da desigualdade. Na cidade de São Paulo o processo de 

urbanização se instalava de forma irreversível, mas, segundo Florestan, a escravidão permanecia 

como herança intocada. A pergunta que norteia o livro desse autor, O Negro no mundo dos 

Brancos, é direta; “Como se coaduna a modernidade com a integração do negro? Como combinar 

ordem capitalista e racional com ordem estamental33 e escravocrata?” (ibid, p.14). Vejamos a 

Figura 1 abaixo: 

 

FIGURA 1 – PIRÂMIDE SOCIAL  

                    

(Fonte: Estuda.com – UNIC 2018/1) 

 

 
33 Antes do nascimento da Sociedade Industrial, a qual como se sabe foi consequência direta das Revoluções 

Industrial e Francesa, o tipo de estrutura social vigente era a que caracterizava uma sociedade estamental. Nessa 

sociedade, aqueles que nascessem nos estamentos mais baixos estariam condenados à neles permanecerem, uma vez 

que não havia a possibilidade de ascensão social (RIBEIRO, P.S.). 



102 
 

A centralidade do problema desloca-se para a dualidade “ordem social & ordem 

estamental”, na qual o sociólogo brasileiro, busca entender a situação do negro, a partir de 

perspectivas não somente sincrônicas, mas também das diacrônicas. Sincrônicas porque estariam, 

tais relações imbricadas com o modelo social praticado desde antes de 1888 (portanto não 

moderna) e, diacrônicas porque representam o modelo social mais lapidado de uma ordem social 

competitiva (ibid). 

Com relação à sociedade contemporânea de um país que se diz não-racista, ou, o país da 

Democracia racial, a situação dos afro-brasileiros, em maioria, não difere da situação explanada na 

figura 1 apresentada acima. “Entre aqueles que não têm emprego ou estão subocupados, negros 

são a maior parte. Também são a maior parte entre as vítimas de homicídio e compõem mais de 

60% da população carcerária do país” (Folha de São Paulo, 2019). As desigualdades com relação à 

classe privilegiada continuam, mesmo após exatos 132 anos de abolição, um processo que deu a 

liberdade ao negro, mas não lhes deu condições de vida digna, tampouco de inserção da massa de 

negros libertos na sociedade brasileira.  

 

4.1.1 A vida dos negros no Pós-abolição 

 

Na verdade, os ganhos sociais desse grupo foram bastante modestos durante todo esse 

período de 132 anos de abolição e ainda hoje uma parcela substancial da população afro-brasileira, 

está concentrada nos estratos mais baixos da pirâmide social, inclusive segue a distinção entre as 

duas classes; brancos e afro-brasileiros, em quase todas as áreas sociais, como pode-se verificar 

nos índices da tabela 2 apresentada abaixo, sob uma perspectiva econômica; 

 

 



103 
 

TABELA 2 – DISTRIBUIÇÃO DE NEGROS E BRANCOS POR FAIXA SALARIAL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: IBGE, 2016. 

 

Segundo a pesquisa de Florestan Fernandes a avassaladora modernidade, provoca 

desajustes experimentados pelos negros, aclarando impasses próprios à sociedade. O próprio 

desenvolvimento social, ocorrido na cidade de São Paulo, acaba por criar obstáculos à inserção do 

negro no evoluído estilo de vida urbano, além de inferiorizá-lo mediante a competitividade com a 

mão-de-obra imigrante. O mito da Democracia racial surge como um legado da escravidão, mas 

não passa de um véu para encobrir a realidade encarada pelas pessoas negras. 

Na obra publicada em 1972, Florestan Fernandes desmonta o mito da Democracia racial no 

Brasil e clama para que o povo negro se aproprie do papel ativo na construção de sua história e, 

não se identifique com o branqueamento psicossocial e moral do mundo dos brancos. Mesmo com 

o passar dos anos, O Negro no mundo dos Brancos, continua sendo palavra quando se trata de 

denunciar as desigualdades raciais que perpetuam nesse Brasil, no entanto, emerge a questão: 

Porque o mito da Democracia racial brasileira, dado como desconstruído, continua operante? pois, 

ao mesmo tempo que convivemos sob o ideal de Democracia racial, um racismo feroz vive entre 

nós. “Nos diferentes ensaios que compõem o livro, Florestan denuncia a supremacia da raça 

branca e a acomodação racial vigente” (ibid, p. 15).  

Em meio a um contexto marcado pela radicalização política, o tema racial, aparece como 

uma questão menor, condicionado à estrutura econômica, embora desde a década de 1980/90, uma 

série de estudos tenta recuperar o tema e demonstrar que o preconceito de cor não está apenas 

vinculado à estrutura econômica e social. Existem diferenças que separam os negros dos brancos, 



104 
 

racializando, segundo Fernandes, não podem ser resumidos e pensados apenas a partir de uma 

perspectiva socioeconômica, é necessário uma análise da herança e também da reposição do 

preconceito. Sob uma suposta “autenticidade nacional” uma série de valores e símbolos da cultura 

africana, cultivados e transmitidos pelos griôs34, pertencente à mestiçagem, tornaram-se nacionais 

não apenas no Brasil, mas também no mundo internacional. Cito Florestan; 

 

A feijoada, de prato de escravos, virava quitute brasileiro (com o arroz a representar o 

branco da população e o feijão o preto), o samba antes proibido, era agora exaltado e até 

mesmo a capoeira de prática coibida, transformava-se em esporte local. Isso sem esquecer 

de símbolos como Carmem Miranda (a portuguesa mais mestiça e brasileira), o futebol 

(de inglês tornava-se tropical) e Zé Carioca, que criado por Walt Disney em 1942, 

resumia a malandragem e a mestiçagem exaltada no Brasil (ibid, p.7). 
 

Florestan Fernandes indica a obra de Gilberto Freyre, Casa Grande & Senzala, com 

primeira edição datada de 1933, como importante leitura para melhor compreender o processo de 

“transição” emblemático na conformação desses ícones de identidade. Embora o anonimato da 

participação afro-brasileira nesses valores culturais, a convivência entre as “três raças” foram 

pilares para que Gilberto Freyre trouxesse para sua obra, enquanto exemplo de identidade. 

O cruzamento de raças, sob a perspectiva de que todo o brasileiro, desde o mais “alvo, de 

cabelo louro, traz na alma, quando não na alma e no corpo, a sombra, ou, pelo menos a pinta do 

indígena e ou do negro” (ibid), fazendo da mestiçagem, nessa perspectiva, uma questão geral. 

Seria o cruzamento das raças como processo de identificação nacional, que faria da miscigenação 

o sinônimo de tolerância e de hábitos sexuais da intimidade se tornassem modelos de 

sociabilidade. No entanto, sem abordar exatamente a violência dos fatos. 

 

4.1.2 De “modelo de Democracia racial” ao aceleramento da “Desigualdade social” 

 

Florestan Fernandes estabelece um diálogo com o pensamento social brasileiro e seu 

interesse volta-se para o entendimento dos processos de mudanças, entre elas, a passagem de uma 

sociedade estamental para uma sociedade de classes; como pensar a oposição entre o homem 

rústico e o homem urbano moderno, cuja principal característica social é marcada pela 

competição. Como entender o papel, ou, a situação do afro-brasileiro nesse contexto?  

 
34 Griot, jali ou jeli – é o indivíduo que na África Ocidental tem por vocação preservar ou transmitir as histórias, 

conhecimentos, canções e mitos de seu povo. Existem griots músicos e griots contadores de histórias. Ensinam a arte, 

o conhecimento de plantas, tradições históricas e aconselhavam membros das famílias reais (Dicionário Oxford 

Languages). 



105 
 

Como vimos, o Brasil seria modelo de boa convivência racial, tendo como um dos grandes 

nomes nesse aspecto, Gilberto Freyre, que defendia certa “mestiçagem” da população, assim como 

a ausência de conflitos. Mas, as conclusões do trabalho de Florestan e Bastide viriam a 

desconstruir esse conceito, pois, nas análises destes, as relações raciais passam a ser entendidas 

como estruturas sociais e modelos de exclusão.  

Estes foram impasses efetivos para que o Brasil mantivesse uma ordem democrática e uma 

promoção de integração efetiva entre as raças. A questão é a seguinte: quando há ausência de 

tensões abertas e de conflitos permanentes é indicador de boa organização das relações raciais? 

Em uma sociedade recentemente desvencilhada do regime escravagista, o pesquisador, 

problematiza nesse aspecto, a questão da tolerância racial e, se depara com uma forma particular 

de racismo; 

um preconceito de não ter preconceito. Ou seja, a tendência do brasileiro seria continuar 

discriminando, apesar de considerar tal atitude ultrajante (para quem sofre) e degradante 

(para quem pratica). Resultado da desagregação da ordem tradicional, vinculada à 

escravidão e à dominação senhorial, essa polarização de atitudes, era, segundo Fernandes, 

uma consequência da permanência de um ethos católico (ibid, p. 13).  
 

Seriam, segundo Florestan, os mores cristãos, responsáveis pela visão cindida que fazia 

com que se executasse uma orientação prática distinta das obrigações ideais. Desse modo, o 

preconceito de cor seria algo condenado, representando um mal em si mesmo, mas, a 

discriminação intrínseca à sociedade branca, continuava intocada. O processo de miscigenação 

levava ao equívoco de confundir-se com ausência de estratificação e a idealização de 

branqueamento da sociedade. 

Um racismo dissimulado e pouco sistemático, havia então sido diagnosticado por 

Florestan, que introduzira de modo inovador, dados estatísticos do censo de 1950, para 

fundamentar suas interpretações. O autor aponta para as novas facetas da “miscigenação 

brasileira”. Perpetuava ou perpetua nesse aspecto, o legado histórico enraizado da hierarquia 

social. O prestígio do sujeito era medido por parâmetros como classe social, educação formal, 

origem familiar, etc. Infelizmente, passados exatos cinquenta anos do início da pesquisa de 

Florestan Fernandes, esse fator não difere muito dos dias atuais. 

 



106 
 

4.2 Situação do negro na sociedade brasileira, valores ignorados 

 

 Não se está tentando explicar o presente pelo passado, mas compreender como é 

construído o self do afro-brasileiro numa sociedade de “educação monológica, eurocêntrica e 

branca”, buscando entender a prevalência da resistência ao reconhecimento das “barreiras de cor” 

e a negligência típica com relação ao impasse racial especificamente. A desigualdade racial, está 

claro, provém de uma relação assimétrica que em uma sociedade colonial montada e pensada pelo 

branco, constitui um fenômeno generalizado.  

O problema a ser investigado é até que ponto o afro-brasileiro está socializado não só para 

tolerar, mas aceitar como “normal” os modos existentes de desigualdade racial. De acordo com 

Florestan, o status quo racial brasileiro apresenta dois polos: “os efeitos estáticos das orientações 

de comportamento dos brancos e uma modalidade de acomodação racial, por parte dos negros” 

(2013, p. 24).  

São dois polos que se articulam com certa fricção que, segundo o autor, pode ser 

identificada, condenada e absorvida. No entanto, enquanto permanecer esse padrão de “equilíbrio” 

entre os dois polos, permanecerá a desigualdade racial, pois, a ascensão do negro se desenvolve 

num processo de privilégios à supremacia branca da sociedade, resultando na neutralização dos 

movimentos sociais em prol da democracia racial, nessas condições; 

 

o aparecimento e a influência dos movimentos sociais de protesto negro, é quase um 

milagre e a sua sobrevivência se torna impossível. Não há espaço econômico, 

sociocultural e político para “defender a causa”. Os movimentos surgem e se afirmam no 

vazio político das grandes transformações da sociedade inclusiva, decaindo e 

desaparecendo posteriormente por falta de suporte no “meio negro”. Eles não podem 

expandir-se e crescer por si próprios, vão logrando vencer, ao mesmo tempo, a hostilidade 

ou a incompreensão do polo “branco” e a inatividade do polo “negro” (ibid, p. 26). 
 

Embora almejem igualdade racial, justiça, reconhecimento, o negro está no núcleo do 

impacto racial, quando se fala de procedimentos de mudança social progressiva. 

O Brasil, considerado democrático, inclusive na área da Educação, pouco se faz e muito se 

diz fazer com relação a esta temática. Atualmente o negro, em contato com o branco na escola, na 

sociedade, não aparece despojado de seus valores, de seu mundo social próprio, mas suas 

identificações morais ou culturais não são consideradas, não contam para nada no referencial de 

ajustamento inter-racial. Os afro-brasileiros, nesse processo educacional e também social, pouco 



107 
 

aprendem sobre suas origens, sobre a cultura africana, sobre os valores dessas gentes. Desse 

modo;  

 

a história do Movimento negro, não passa pelos bancos escolares, passa pela tradição da 

contação de história, diz Filó Filho, um dos fundadores do acervo digital de cultura negra 

(Cultne). Hoje o griô é eletrônico. O audiovisual é uma forma de fala, passando de 

geração em geração as nossas histórias (Documentário AmarElo, 2020). 
 

Eles são imersos a um mundo social que se estruturou, se organizou para os segmentos 

privilegiados da raça branca, permanecendo o afro-brasileiro, condenado a um mundo que não se 

organizou para tratá-lo como ser humano e como igual. Tampouco a escola é pensada no seu papel 

de other generalized para estes e, as mudanças sociais acontecem de modo muito superficial e 

demorado. Para alcançarmos a tão almejada Democracia racial, os afro-brasileiros precisam 

confundir-se com o branco em igualdade de oportunidades, de legitimidade de direitos. Quanto 

tempo será necessário para que isso aconteça? 

A desproporcionalidade entre as condições de vida é apontada por pensadores da teoria 

social do Brasil, como relacionada ao preconceito racial que a mantém. O processo de vida 

privilegiada usufruído pelos brancos, como consequência, acarreta impactos danosos e por vezes 

irreversíveis à construção da identidade dos afro-brasileiros. 

Quando libertos, lá no ponto zero da sua inclusão numa nova ordem social, tiveram de 

competir com os imigrantes, mesmo em desvantagens, pois, na condição de ex-escravos, não 

possuíam as tradições culturais daqueles e, por questões de sobrevivência, submeteram-se a 

competir em termos de baixo pagamento. As gerações afro-brasileiras que se seguiram, puderam 

conhecer a desorganização social, como estilo de vida. A vida marginalizada, o preconceito, o 

menosprezo, a baixa representatividade social, que ainda hoje perpetua, mesmo com todos os 

Movimentos Sociais Negros existentes, e as ações isoladas em prol dessa categoria. Mas, pouco se 

estuda a história do negro e a cultura de matriz africana, para que se possa entender os índices de 

inferioridade atribuídos a eles, nos mais diversos segmentos. Qual o papel da escola nesse 

contexto? 

Nessa perspectiva, podem ser diagnosticados, pelos principais órgãos de pesquisas, através 

de dois indicadores básicos: posição ocupacional e nível de instrução, a existência de uma 

inegável tendência das melhores oportunidades, ocupadas pelos brancos. O progresso é demasiado 

lento e ilusório, no qual o afro-brasileiro é jogado ao grupo dos mais pobres, que não contribuem, 

ou contribuem pouco com o setor econômico e com o desenvolvimento sócio-cultural, mesmos 



108 
 

nas localidades em que representam o maior número populacional. A supremacia branca é uma 

realidade tão forte no presente quase quanto o foi no passado; “o branco só percebe o negro, e tem 

consciência dele, quando enfrenta uma situação concreta, inesperada, ou quando sua atenção é 

dirigida para questões relacionadas com o problema da cor” (ibid, p. 95). 

O quadro social, apontado pelo autor, é percebido, por exemplo, no processo de cotas 

raciais ofertadas pelas Universidades Federais brasileiras. Nestas, a tentativa de alguns candidatos 

brancos em burlar a Lei de Cotas é uma constante.  

Nesse amplo contexto, a dimensão humana das pessoas negras, parecem ignoradas, 

estruturou-se a ideia de colocá-los e mantê-los em seu lugar de origem, ou melhor, de 

inferioridade, forçando-os à obediência e à passividade. A Democracia racial é um ideal distante, 

sem quem a defenda em seu valor preeminente. Os afetados dessa situação devem tomar 

consciência social e tentar modificá-la de forma organizada, é o que muitos Movimentos Negros 

vêm fazendo, mas estes, sem o engajamento de todos, negros e não-negros, dificilmente 

conseguirão vencer os desafios impostos pela desigualdade racial no Brasil e a escola tem papel 

fundamental na reversão desse diagnóstico. Trata-se de uma luta coletiva contra a discriminação 

racial, contra seus sórdidos efeitos na vida das pessoas negras. Como estabelecia o Manifesto à 

gente negra brasileira; 

 

O problema do negro brasileiro é o da integralização absoluta, completa do negro em toda 

a vida brasileira (política, social, religiosa, econômica, operária, militar, diplomática, etc.) 

O negro brasileiro deve ter toda formação e toda aceitação, em tudo e em toda a parte, 

dadas as condições competentes (que devem ser favorecidas), físicas, técnicas, 

intelectuais, morais, exigidas para a igualdade perante a Lei. (ibid, p. 148). 
  

 Enquanto isso não acontece, os afro-brasileiros se organizam em Movimentos Sociais, que 

reivindicam reconhecimento, respeito e dignidade às suas gentes. Porém, graças a esses 

Movimentos Sociais, muito já se avançou com relação à temática. 

 

4.2.1 Em busca da Democracia Racial: o reconhecimento do negro como sujeito capaz 

 

 Certamente, as ciências sociais contribuíram muito para aprofundar as discussões acerca da 

realidade racial brasileira, “introduzindo em seus debates, critérios de avaliações que não podem 

ser neutralizados ou contidos pelo pensamento conservador” (ibid, p. 192). Nas sociedades 

construídas no trabalho escravo, normalmente, às vítimas desse processo não lhes era permitido 



109 
 

participar da elaboração de ideologias, de temas voltados a questões raciais socialmente 

necessárias. Tudo era pensado e produzido pela classe dominante, cujas elites, econômica, 

culturais e também políticas, davam os direcionamentos do jeito que bem entendiam. Passaram-se 

muitas décadas para que movimentos contraideologia acontecessem. Embora com influência 

limitada, os sujeitos vítimas da opressão e de injustiças, conseguem organizar tal movimento. 

Segundo Florestan; 

 

os movimentos sociais do “meio negro” trouxeram, com a contraideologia e a 

contrautopia da Segunda Abolição, um autêntico desmascaramento da hipocrisia racial 

conservadora e uma afirmação pura do radicalismo democrático integral. Pela primeira 

vez no Brasil, a democratização das relações raciais, foi equacionada pelo “negro” e pelo 

“mulato”, embora nos limites da eficácia e da legitimidade da ordem social constituída. 

As pesquisas sociais sobre as relações raciais, surgiram depois desse evento, isto é, depois 

da efervescência e do rápido amortecimento do “protesto negro” (ibid, p. 194). 
  

 A omissão e a negligência com relação aos problemas culturais, étnicos e raciais numa 

sociedade dita democrática, apontam para a resistência à mudanças sociais, por parte da classe 

privilegiada. Trata-se de uma resistência que fortalece e mantém ativa a estrutura racista da 

sociedade brasileira. Uma estrutura racial que reproduz as desigualdades raciais existentes, ou 

seja, uma reprodução do status quo. Mudanças na estruturação racial brasileira, requer uma 

decisiva ruptura com o passado, pois este, não nos ensinou a ver, amar e respeitar o negro, como 

igual, como capaz, como seres dotados de possibilidades, ensinou-nos o contrário. 

Desconstruir essa estrutura, desmontar a organização das relações raciais no Brasil, não é 

tarefa fácil, pois vai contra os interesses de uma parte da sociedade responsável pela criação de 

valores e estereótipos racistas, sendo eles os que decidem as políticas sociais necessárias. Os 

grupos afetados, não fazem parte das decisões, não exercem influência política, nesta 

configuração, suas representações são mínimas. Destarte, faz-se fundamental a participação da 

Educação nesse processo. Pois, os negros, pouco conseguiram fazer para alterar o curso da 

história, encontravam-se diante de uma transição injusta, sem condições econômicas, sociais, 

educacionais para enfrentá-la. O “protesto negro” teria alcançado resultados significativos se não 

fosse o comportamento indiferente dos brancos frente aos apelos das gentes negras. 

Não apenas a inteligência, a capacidade e a religiosidade do negro foram ignoradas, antes 

mesmo de revelar sua essência, como se não importasse aos intelectuais da nação. Pior do que isso 

foi, ou talvez ainda o seja, a aceitação do “eu” (self) do negro, construído pela cultura do branco. 

O afro-brasileiro parece adaptar-se a avaliações oriundas da aceitação de uma imagem de si, 



110 
 

construída pelo branco e, desde criança o negro é modelado a viver na sociedade como se não 

houvesse diferenças entre eles e os brancos, uma perspectiva presente nas salas de aula inclusive, 

até que as portas começam a se fechar diante deles, e as diferenças se apresentam monstruosas, 

então começam a perceber o falso brancor existente nesta construção.  

Nesse sentido, versos de um poema de Oswaldo de Camargo, poeta, crítico e historiador da 

literatura brasileira, mencionado por Florestan Fernandes, por ter sido convidado a prefaciar uma 

coletânea de poemas, por ser conhecedor da situação do negro no Brasil, retratam o “falso 

brancor”. Camargo, sob a ótica de Florestan é um poeta que enxerga “o negro com tanta 

importância quanto outras circunstâncias (como a de ser brasileiro, católico, marcado por 

experiências místicas singulares, etc)” (ibid, p. 220). Em O homem tenta ser anjo, Camargo 

escreve:  

 
 Rosa, rosa, o meu brancor existe, 

mas inexiste e meu corpo chora; 
rosa, meu pensamento existe, 
mas existe e meu corpo sofre... 
Percebo o brancor que em mim existe 
irrevelado e isso me faz triste... 
Quero ser ave! 
O azul, sei que existe... 
Ah, minha alma, chora! 
   (CAMARGO,1959, p. 73) 

  

Enfim, de acordo com as concepções “floresteana”, o dilema social brasileiro pode ser 

considerado como um fenômeno sociológico de bases políticas, enraizadas econômico, social e 

culturalmente, provocando ramificações por todos os lados. No entanto, tal fenômeno só existe 

porque há por detrás, certas estruturas de poder que o tornam indispensável, sob esse prisma, o 

domínio e a submissão de classes ou raças são impotentes para impor suas vontades ou, 

transformar essa situação. 

A pesquisa de Florestan Fernandes, como já citado anteriormente, acontece na cidade de 

São Paulo e, é a partir daquele contexto que o autor constata que; 

 

os Movimentos Sociais de protesto racial, desencadeados no meio negro de S. Paulo entre 

final dos anos 1920 e meados de 1940, merecem atenção porque promoveram uma 

extensa agitação, elaboraram a primeira tentativa de desmascaramento sistemático do 

mito da democracia racial brasileira e construíram uma contraideologia racial, coerente 

com os fundamentos legais da ordem democrática burguesa. Os efeitos da Abolição não 

foram os mesmos para os ex-escravos e seus descendentes e para os que exploravam o 

trabalho escravo na economia rural ou urbana. A destituição do escravo se processou no 



111 
 

Brasil de forma tão dura, que ela representou a última espoliação que ele sofreu, muito 

mais do que uma dádiva ou uma oportunidade concreta (ibid, p. 314). 
 

A abolição, na verdade, ao “libertar” o negro, coloca-o imerso à enorme desigualdade 

competitiva em muitos aspectos com os imigrantes, que desde já, ocupavam os melhores cargos e 

condições de trabalho, submetendo o afro-brasileiro a uma crise de superação muito difícil de ser 

vencida. Por outro lado, os brancos, mostravam-se confortáveis diante dos resultados de um 

sistema injusto, eximindo-se de qualquer responsabilidade diante da situação desumana imposta à 

população afro desse Brasil.  

Nessa perspectiva, aproveitavam-se, conscientes ou inconscientemente, de um universo de 

estereótipos negativos. Tais atribuições pejorativas relacionadas à pessoa negra, serviam para 

tentar justificar as altas taxas de marginalidade (miséria, desemprego, alcoolismo, prostituição, 

criminalidade, etc). A imensa maioria da população afro-brasileira, se conformou passivamente 

com a situação trágica a qual estavam imersos. Todavia, àqueles que se concentravam nas grandes 

cidades, se viam obrigados a romper com os padrões tradicionais de acomodação passiva. Alguns, 

conseguiram instrução, uma conquista importante, tornaram-se letrados, pertencentes a um grupo 

especial, dos não-socializados pela educação oficial vigente. 

O acelerado e ao mesmo tempo desorganizado desenvolvimento pós-revolução industrial, 

viabiliza ao afro-brasileiro, em regra, o mais baixo dos degraus da economia e da sociedade. A 

população negra viu-se, e ainda se vê, excluída do que se diz prosperidade e desenvolvimento de 

uma nação. Nesse contexto, emergem alguns Movimentos Negros, que lutaram, por 

reconhecimento. O desmascaramento da Democracia racial brasileira conduz a um quadro social 

diferente do esperado. O Brasil não seria o modelo de tal Democracia racial no qual, brancos e 

negros vivessem em processo de igualdade de direitos. Todavia, pode-se dizer que; 

 

apesar da amplitude e da relativa profundidade do desmascaramento, a noção de liberdade 

não foi manejada até o ponto em que o negro defendesse sua autonomia de ser brasileiro 

diferente dos outros (portador de sua visão do mundo e de sua cultura) e a noção de 

igualdade ficou detida dentro dos limites de identificação com a ordem social estabelecida 

(o que implica uma convicção elementar: que ela pode corrigir a desigualdade racial ou, 

pelo menos, eliminar suas arestas “mais injustas”, provavelmente herdadas do período 

escravista (ibid, p. 320). 
  

Frente a estrutura desigual estabelecida pela raça dominante, que mantinha sua ideologia e 

sua utopia racial no pensamento revolucionário dos antagonistas, por diferentes meios, inibiu e 

conteve o desenvolvimento eficaz dos movimentos de rebeldia, à medida que esses movimentos 



112 
 

de protestos do negro emergiam, foram limitados ao meio negro, sem nenhum apoio, dos demais 

segmentos da estrutura econômica da sociedade brasileira. A denominada “Segunda Abolição” 

encontrara resistência, pois, confrontara os ideais “democráticos” da classe dominante. 

É possível diagnosticar ainda hoje, um quadro econômico-social do afro-brasileiro bastante 

semelhante com o descrito acima. O Movimento Negro com poucas condições de absorver as 

estruturas de poder necessárias para resolver os problemas de estruturas raciais. O dilema racial 

brasileiro, dificulta ao afro-brasileiro ser o agente de seu destino, autor de sua própria história. No 

entanto, as lutas não param e é necessário um engajamento social, na busca do reconhecimento do 

afro-brasileiro enquanto sujeito capaz. 

 

4.2.2 As estatísticas da desigualdade racial 

 

A população afro-brasileira, embora os inúmeros Movimentos da classe que surgem na 

contemporaneidade, que resultaram na conquista de políticas afirmativas, políticas de inclusão e 

de combate ao racismo, ainda sofre com as desigualdades em todos os setores da sociedade, 

“condenados pela cor da pele”.  

No mercado informal, por exemplo, uma pesquisa do Instituto Ethos, mostrou que os afro-

brasileiros também são os que mais sofrem com a informalidade, que vem crescendo no Brasil nos 

últimos anos. Em 2018, 47,3% das pessoas ocupadas pretas ou pardas estavam em trabalhos 

informais, segundo o estudo do IBGE. Entre os brancos, o percentual de pessoas em ocupações 

informais era menor: 34,6%.  

De acordo com a Agência Lupa, os afro-brasileiros ocupam apenas 4,9% das cadeiras nos 

Conselhos de Administração das 500 empresas de maior faturamento do Brasil. Entre os quadros 

executivos, eles são 4,7%. Na gerência, apenas 6,3% dos trabalhadores são negros. Pretos e pardos 

são maioria no mercado de trabalho somente entre aprendizes e trainees – 57% e 58% dos 

trabalhadores, respectivamente35 (Folha de São Paulo, 2019). 

Em 2018, os negros eram a maior parte da força de trabalho no Brasil – 54,9%. A 

proporção de afro-brasileiros entre as pessoas desocupadas e subocupadas no país, porém, é muito 

mais ampla. Em 2020 eles correspondiam a cerca de dois terços das pessoas que não tinham 

 
35 Vide anexos – Tabela 8. 



113 
 

emprego – 64,2% – e das que trabalhavam menos horas do que gostariam ou poderiam – 66,1%. 

Os dados são do estudo Desigualdades Sociais por Cor ou Raça no Brasil, do IBGE36. 

Poder-se-ia abordar outros patamares em que os afro-brasileiros estão em desigualdade 

com relação ao branco. Na questão de representatividade no poder Legislativo, por exemplo, 

embora os afro-brasileiros, segundo dados do IBGE, (já mencionados anteriormente) representem 

mais da metade da população do país (56,1%), a representatividade afro-brasileira ocupa apenas 

um décimo das cadeiras no Poder Legislativo, formado por Senado, Câmara dos Deputados, 

Assembleia Legislativa e Câmara de Vereadores. 

Ainda segundo dados do IBGE, no ano de 2016, não foram registradas candidaturas afro-

brasileiras em 2.512 (45%) cidades. Na Bahia, a qual 80% da população se declara afro-brasileira, 

33 de um total de 417 cidades, tiveram somente candidatos brancos na disputa para a prefeitura 

das mesmas (BRASIL – IBGE, 2016). Os dados mostram um abismo entre o número de 

candidatos afro-brasileiros a cargos no Poder Legislativo37, com relação ao número de candidatos 

brancos, o que vem a evidenciar o “racismo estrutural”38 presente em todas as relações de poder na 

sociedade brasileira, mantendo a desigualdade entre as raças e dificultando o desenvolvimento da 

vida do afro-brasileiro. 

Outro fator que não poder-se-ia deixar de mencionar é sobre a questão da violência. Neste, 

os afro-brasileiros são as maiores vítimas no Brasil. Esses índices podem ser visibilizados no Atlas 

da Violência, em 2017, 75,5% das pessoas assassinadas no país eram pretas ou pardas – o 

equivalente a 49.524 vítimas. A chance de um jovem negro ser vítima de homicídio no Brasil é 2,5 

vezes maior do que a de um jovem branco (Folha de São Paulo, 2019). 

Infelizmente, nos últimos anos, o Brasil apresenta um maior potencial de morte para afro-

brasileiros do que para brancos. Aproximadamente, entre os anos de 2007 a 2017, a taxa de 

homicídios de negros cresceu 33,1% no período, enquanto a de brancos aumentou 3,3% (Folha de 

São Paulo, 2019). As pessoas negras são as que mais morrem e também são a população em que a 

taxa de mortes violentas mais cresce. Eles aparecem na ponta das pesquisas, quando se busca os 

 
36 Vide anexos – Tabela 9. 
37 Carlos Machado - Professor de Ciência Política da Universidade de Brasília (UnB), aponta o crescimento de 

candidaturas negras nas Eleições Municipais de 2020, mas ressalta que as disparidades ainda são enormes 

(Sinprodf.org.br). 
 
38 Racismo Estrutural – pode ser entendido como a maneira da sociedade se organizar, de modo a privilegiar com 

suas práticas e normas, um grupo social ou étnico, excluindo completamente outros grupos da participação nas 

instituições sociais. 



114 
 

índices das vítimas das polícias, e, até mesmo entre as vítimas da pandemia – COVID-19, a 

população afro-brasileira é mais afetada. Cito; 

 

A sétima Edição do Mapa Social do Corona, lançado pela organização Observatório de 

Favelas, traz como tema a relação entre racismo estrutural e a Covid-19, no Rio de 

Janeiro. [...] O boletim ressalta que o racismo estrutura a sociedade e se manifesta 

diretamente na atenção e no acesso à saúde da maior parte da população brasileira. E que 

o maior número de óbitos ocorre em bairros cuja a presença da população negra, pretos e 

pardos, superam 60% (Agência Brasil, 2020). 
 

Os dados mostram que entre todos os Estados, o Rio Grande do Norte é o mais violento 

para os negros. Em 2017, a taxa de homicídios de pretos ou pardos foi de 87 a cada 100 mil 

habitantes. O índice, o mais alto do país, é superior ao dobro da média nacional – 43,1 negros 

mortos a cada 100 mil habitantes (Folha de São Paulo, 2019). 

Enfim, as estatísticas que comprovam ainda hoje na sociedade brasileira, a desvantagem da 

população afro, são inúmeras e encontradas nos mais diversos segmentos. Nesse sentido, ratifica-

se o imprescindível papel da escola como “outro generalizado” na construção do self do afro-

brasileiro. É necessário que se possibilite a construção do self do afro-brasileiro em um contexto 

equitativo e saudável. Para isso, parte-se do pressuposto que não se pode construir um self 

verdadeiramente original quando se está inserido em um meio social no qual a discriminação 

racial está estruturada e institucionalizada, sob o “véu da cegueira de cor”.  

Acredita-se assim, que trazer à luz esses conhecimentos contribuirá no combate ao racismo 

e é papel da Educação, das escolas e dos professores, enquanto parte de um processo 

institucionalizado, atuar no enfrentamento a essa estruturação, desvendando os enigmas existentes 

por detrás das falácias de uma Democracia racial brasileira. 

No próximo capítulo, dar-se-á continuidade ao tema do racismo no Brasil, assim como o 

impacto deste no desenvolvimento do self do sujeito afro-brasileiro.  

 

 

  



115 
 

CAPÍTULO V 
 

 

O RACISMO E ALTERNATIVAS: AQUILOMBAR-SE COMO MEIO PARA A 

SOCIALIZAÇÃO 

 
A minha raça sou eu mesmo. A pessoa é uma 

humanidade individual, cada homem é uma raça, 

senhor polícia. 
     

(Mia Couto) 

 

 O uso da expressão “aquilombar-se” está relacionada ao sentido de Quilombo39como lugar 

de interação social, lugar onde, através do brincar (play) e do jogar (game), do aprender a conviver 

com o outro e da internalização das ações desse outro, que possibilita a construção do self a partir, 

ou, de dentro daquela cultura. Num vínculo com a teoria de Mead, o Quilombo pode ser 

caracterizado como “outro generalizado”, lugar organizado de pertencimento social, de 

possibilidades de construção de sujeitos coautores da sua história. 

Aquilombar-se no enfrentamento ao racismo40, enquanto patologia social, que faz adoecer 

as pessoas Negras, não apenas no sentido psicológico, mas também atingindo a saúde física destes, 

comprovado por diversas pesquisas científicas realizadas no Brasil e no exterior.  

Nas análises de Eduardo Bonilla-Silva, é possível diagnosticar um “novo racismo” que ele 

chama de “racismo da cegueira de cor”, conceito que corrobora, de certo modo, com o 

diagnosticado por Florestan Fernandes. 

Segundo face mais violenta e acovardada do racismo, se mostra quando é tratada como 

fatos naturalizados e operacionalizados por instituições e representantes do Estado, sob o pretexto, 

ou argumentação de não se tratar de uma manifestação de cunho racista. Sabe-se que o racismo 

não é algo estruturado especificamente no Brasil, durante o processo escravagista. Antes disso, o 

racismo aparece no início das civilizações, como pode-se constatar na obra de Diop, na qual 

 
39 Quilombo – o termo quilombo vem do idioma banto, sendo uma referência a “guerreiro da floresta”. Eram 

comunidades formadas por escravos fugidos das fazendas. Esses lugares se transformavam em centros de resistências 

dos escravos negros que escapavam do trabalho forçado no Brasil (BEZZERA, J., 2020). 
 
40 “O racismo é a desvalorização lucrativa de uma diferença” ou, mais tecnicamente, “o racismo é a valorização, 

generalizada e definitiva de diferenças reais ou imaginárias em benefício do acusador e em detrimento de sua vítima, 

para legitimar agressão” (definição de racismo por Albert Memmi). 

 



116 
 

consta que povos muçulmanos discriminavam aqueles que não pertenciam a sua nação e não 

compartilhavam da mesma cultura, especialmente da religiosidade muçulmana. 

 Nessa perspectiva não apenas eram considerados seres inferiores os negros africanos, mas, 

toda pessoa alheia à cultura muçulmana, inclusive brancos. Esse seria um forte argumento para 

justificar a escravidão desses grupos, por parte dos muçulmanos. Pessoas Negras foram 

racializadas e rebaixadas desde a escravidão. Assim, muitos têm lutado arduamente até hoje para 

produzir e expressar contraideologias sobre raça. 

 

5.1 A estrutura patológica do racismo na sociedade brasileira 

 

 O racismo no Brasil se instaura, se estrutura e se institucionaliza, a partir do momento em 

que essas terras foram invadidas, permanecendo ativo e impregnado na sociedade brasileira, 

mesmo após 132 anos de Abolição. Se quisermos desmontar essa estrutura de desigualdades, 

precisamos combater as estruturas de poder, de opressão, de preconceito e de dominação.  

Como vimos, no século XX, o Brasil foi considerado um “modelo de Democracia racial”, 

talvez, por esse motivo se diga não haver racismo estrutural e tampouco institucionalizado. 

Racismo é coisa do passado, ficou para trás. No entanto, sabemos que o que ficou para trás, foi 

essa ilusão. “Democracia racial, por definição, o Brasil tem larga experiência em disfarçar o 

racismo na sisudez das planilhas dos economistas” (BONILLA-SILVA, 2020, p.17). 

É interessante observar o fenômeno que surge nas sociedades contemporâneas, 

especificamente na brasileira, vinculado ao problema do racismo, ninguém, ou quase ninguém, se 

vê racista, contudo, o racismo persiste real e tenaz” (Albert Memmi, Racism, 1982). Como já 

sublinhado em diversas passagens deste texto, os afro-brasileiros continuam a viver em enorme 

defasagem em comparação aos brancos, em praticamente todos os espaços da vida social. Nessa 

perspectiva, a probabilidade de serem pobres é três vezes maior, a renda dessas pessoas é 

aproximadamente 40% menor do que a das pessoas brancas.  

Alguns historiadores brasileiros chamam de “brasilianistas” aqueles pesquisadores 

estrangeiros que se dedicam ao estudo de temas brasileiros. Dentre eles podemos citar: o afro- 

porto-riquenho Eduardo Bonilla-Silva e o norteamericano George Reid Andrews, este último autor 

do livro publicado em 1991 com o título de Black and whites in São Paulo, Brazil, 1888-1998.  



117 
 

Embora Bonilla-Silva, em sua teoria, esteja voltado para o contexto racista norte-

americano, a estrutura racial mantida e preservada por parte da sociedade brasileira, não difere 

muito da norte-americana em vários aspectos.  

Com respeito à Educação, por exemplo, tanto nos Estados Unidos da América, quanto no 

Brasil, os negros recebem uma educação inferior em relação aos brancos, mesmo quando 

frequentam instituições integradas e no Brasil, mesmo em instituições públicas.  

No período escravagista brasileiro, na Constituição Imperial de 1824, o parágrafo segundo 

do Ato Oficial Complementar à Constituição de 1824, datado de 05/12/1824, proibia negros e 

leprosos de frequentarem a escola. Em seu Decreto de número 1.331-A (17/02/1854) proibia 

menores portadores de moléstias contagiosas, não vacinados e escravos de frequentarem a Escola 

(BRASIL-Legislação Informatizada). Certamente tal fator contribuiu para o aumento da 

desigualdade intelectual entre afro-brasileiros e brancos e, consequentemente, no preenchimento 

das vagas de trabalho e no ingresso às Instituições de Curso Superior. 

Algumas questões são instigantes nesse aspecto, pois, como é possível tamanho nível de 

desigualdade racial em um país, no qual a maioria dos brancos afirma que cor da pele não é o mais 

relevante? Como explicar a contradição relacionada a não visibilidade da cor da pele e a alarmante 

desigualdade identificada pelo preconceito de cor? O que deve ser feito para combater o racismo 

contemporâneo da “cegueira de cor” no Brasil? 

Para Andrews, a desigualdade racial no Brasil é uma realidade marcante, porém, ao 

contrário da África do Sul ou do Sul norte-americano segregacionista, a desigualdade racial, ao 

menos no século XX, não é algo prescrito pela Lei, pois, quando isso acontece a discriminação 

racial é alarmantemente mais rígida e inflexível do que nas sociedades em que acontece de forma 

velada, informal e, depende da vontade do indivíduo e quando a discriminação é deixada a “bel 

prazer” do indivíduo, atua de forma inconsistente e imprevisível e, por vezes identificável. 

Andrews ressalta que, 

 

Tendo identificado como as relações raciais no Brasil se desenvolveram nos últimos cem 

anos, defrontamo-nos então com a tarefa mais difícil de todas: explicar porque elas se 

alteraram. Isso vai requerer que situemos a história recente (pós-1888) das relações raciais 

brasileiras dentro do conceito econômico, político e social mais amplo, dentro do qual 

essa história se desenrolou (ANDREWS, 1998, p. 24). 
 

Nesse aspecto, um local lógico para se procurar esses elementos, segundo Andrews, é na 

obra de historiadores anteriores que se dedicaram a pesquisar as relações raciais brasileiras. Uma 



118 
 

pesquisa historiográfica centrada “na experiência da escravidão como expressão mais óbvia e 

evidente da hierarquia racial, na experiência nacional do Brasil, como a determinante mais 

importante da situação racial do Brasil no presente” (ibid). 

Segundo Bonilla-Silva, assim como no Brasil, “poucos brancos dos Estados Unidos, se 

proclamam racistas”. A maioria dos brancos afirma não ver cor nenhuma, apenas pessoas” 

(BONILLA-SILVA, 2020, p. 17). A classe privilegiada costuma dizer que os problemas de raça41 

está nos próprios grupos de minorias, nesse caso, os negros. Acusam que estes exploram a questão 

da raça para angariar vantagens. De acordo com Bonilla-Silva, alguns brancos acreditam que se 

grupos de minorias, dentre eles os negros, “parassem de pensar no passado, trabalhassem duro e se 

queixassem menos (particularmente de discriminação racial), americanos de todas as cores 

poderiam se dar bem” (ibid, p. 18). Independentemente das constatações fictícias dos brancos, o 

racismo sombreia quase tudo no Brasil, causando enormes barreiras na vida da população afro-

brasileira. 

Como vimos no capítulo anterior, a população afro-brasileira, ou, a população negra em 

geral, continua a enfrentar as desigualdades, a discriminação e o preconceito em todas as esferas 

da vida social, vítimas de um racismo estrutural e institucionalizado. 

 

5.1.1 A teoria social de George Mead pode contribuir com questões étnico-raciais? 

 

O “enquadramento” social atribuído às pessoas negras no Brasil, remete-as a um patamar 

inferiorizado nas relações sociais. Isto é algo tão enraizado, socialmente falando que, até o próprio 

negro parece acreditar na condição. Na sociedade, como já mencionado, a probabilidade de serem 

pobres é três vezes maior, sua renda é aproximadamente 40% menor em comparação com a renda 

dos brancos, recebem educação inferior, tanto na rede privada como na pública, em termos de 

moradia, os imóveis pertencentes ao negro são avaliados em 35% menos em relação aos dos 

brancos, sem falar no acesso a determinados bairros das cidades, que lhes é tolhido, por uma série 

 
41 Etimologia da palavra “Raça” – Do latim ratio, “espécie”; categorização que pretende classificar os seres 

humanos, pautando-se em caracteres físicos e hereditários. Grupo de indivíduos cujos caracteres biológicos são 

constantes e passam de uma geração para outra: raça branca, raça negra etc (......). Poucos pesquisadores divergem no 

que tange à aceitação de que “raça” é uma categoria socialmente construída. Isso significa que as noções de diferença 

racial são criações humanas e não categorias eternas e essenciais. Assim sendo, as categorias raciais têm uma história 

e estão sujeitas à mudanças (BONILLA-SILVA, 2020). 



119 
 

de práticas excludentes administradas por corretores e proprietários de imóveis, impedindo desse 

modo, que venham a ocupar espaços considerados da classe dominante. 

Os negros são alvo, não apenas nos Estados Unidos, mas também no Brasil, de 

perfilamento racial da polícia, conjuntamente com “um judiciário criminal, altamente racializado, 

o que garante sua super-representação entre os detidos, processados, encarcerados” (ibidem, p.19). 

Bonilla-Silva busca responder algumas questões, remetendo à explicações desenvolvidas pelos 

brancos e que acabam se tornando uma espécie de justificativa para a desigualdade racial 

contemporânea, que os exime de qualquer responsabilidade perante os não-brancos. 

 A esse enigma social contemporâneo, Eduardo Bonilla-Silva denominou “racismo da 

cegueira de cor”. Uma ideologia que segundo o autor, adquiriu coesão e relevância no final dos 

anos 1960 e que vem explicar a desigualdade racial de nossos tempos como resultado de um 

processo que se diz não-racial. Desse modo, a classe privilegiada caracteriza o status dos grupos 

de minorias, como uma dinâmica de mercado, ou seja; 

 

os brancos podem atribuir a alta taxa de pobreza dos latinos a um relaxamento da ética de 

trabalho (os hispânicos são mañana, mañana, mañana – amanhã, amanhã, amanhã), ou 

considerar a segregação residencial como resultado de tendências naturais entre os grupos 

(será que um gato e um cão se misturam? Não consigo ver isso. Você não pode beber leite 

e uísque. Certas misturas, não se misturam (ibid, p. 21). 
 

O “racismo da cegueira de cor”, tornou-se ideologia racial dominante à medida que as 

práticas e os mecanismos se camuflaram, mas, permaneceram com o mesmo objetivo: manter a 

população negra no seu devido lugar, ou seja, na classe mais baixa da pirâmide social. Um atributo 

usado para “justificar” atitudes racistas está relacionado às limitações culturais imputadas aos 

negros. Para Bonilla-Silva, o “racismo da cegueira de cor”, comparado ao Jim Crow42 assemelha-

se a uma prática mais leve de racismo, utilizando de “mecanismos” mais suaves; em vez de usar 

de xingamentos, por exemplo, faz uso de expressões mais brandas, porém, dotadas das mesmas 

intencionalidades: “essas pessoas são limitadas, por isso progridem menos” (ibid). 

No Brasil, no ano de 1989, é estabelecido pela Lei 7716, em seu artigo 20, a punição para a 

prática do crime de racismo. Isso faz com que nenhum sujeito assuma sua concepção racista, 

 
42 Jim Crow – (em inglês, Jim Crow Laws) – foram leis estaduais e locais que impunham a segregação racial no sul 

dos Estados Unidos. Foram leis promulgadas no final do século XIX, início do século XX, pelas legislaturas estaduais 

dominadas pelos Democratas, após o período da Reconstrução. Em síntese, as leis de Jim Crow exigiam instalações 

separadas para brancos e negros em todos os locais públicos nos estados que faziam parte dos antigos Estados 

Confederados da América e em outros estados, a partir das décadas de 1870 e 1880 (InfoEscola.com).  



120 
 

embora, por vezes, as práticas condenam. A lei inibe, mas não trata a causa do racismo. Estamos 

falando de “comportamentos encobertos”, porém, tão nocivos quanto antes. Os brancos enunciam 

seus interesses, de forma mais branda, mascarada, sem que pareçam racistas, inclusive em alguns 

casos até chegam a alegar “racismo reverso”43. Se está diante do novo racismo contemporâneo: 

“um racismo sem racistas”, ou seja, “um racismo com racistas sob o véu do não-racismo”.  

As diferenças prosseguem na Educação que busca corrigir as desigualdades, a passos 

lentos. Faz-se importante destacar que entre os anos de 2016 e 2018, na população afro-brasileira, 

a taxa de analfabetismo entre as pessoas de 15 anos ou mais, passou de 9,8% para 9,1% e a 

proporção de pessoas de 25 anos ou mais com, pelo menos, o ensino médio completo aumentou de 

37,3% para 40,3%, segundo dados do IBGE. 

No entanto, ambos indicadores continuam aquém dos observados na população branca, 

considerando os mesmos grupos etários citados acima, cuja taxa de analfabetismo dos brancos era 

de 3,9% e a proporção de pessoas com o ensino médio completo era de 55,8%. 

É notável que estão ocorrendo melhoras nesse patamar, mas, as desigualdades entre os dois 

grupos populacionais, continuam consideráveis e se agravam à medida que avançam no percurso 

escolar, atingindo o ápice, segundo pesquisas, ao chegar no ensino superior. Na conclusão da 

pesquisa do IBGE, o informativo ratifica que as desigualdades étnico-raciais “têm origens 

históricas e são persistentes” (Uol Notícias, 2019). 

A teoria de Mead, suas observações, análises e conceitos sociais contribuem para que 

possamos compreender o processo de construção da identidade do indivíduo a partir de uma 

relação de intersubjetividade entre o sujeito, o mundo social e o mundo dos objetos, na sua relação 

com o outro. Processo este, mediado pela linguagem. Nesse sentido, nos dá fundamentação para 

percebermos a impossibilidade de construção do self do afro-brasileiro num contexto social racista 

e, consequentemente, as falhas na Educação brasileira que, enquanto monológica e passiva, 

corrobora com a não transformação social. Para que os conceitos de George Mead, 

 
43 A expressão surgiu nos Estados Unidos durante o Movimento dos Direitos Civis dos Negros – luta da comunidade 

afro-americana por igualdade e garantias no país, na década de 1960. A ideia do “racismo reverso” no Brasil cresce, à 

medida que as ações afirmativas, como as “cotas sociais e raciais”, avançam e se consolidam no país (wikipedia). 

Segundo a historiadora e professora da Universidade Federal do Recôncavo Baiano, Luciana Brito,seria preciso que a 

população branca tivesse sido submetida ao mesmo período de privações de condições para defender a existência de 

um suposto “racismo reverso” (UOL, 2020). 



121 
 

especificamente o processo de construção do self, possa fazer sentido na formação identitária do 

afro-brasileiro, é necessária uma “revolução cultural”. 

 

5.1.2 A camuflagem das atitudes raciais dos brancos: Pós-era do Movimento dos Direitos 

Civis dos Negros 

 

No Brasil as divergências entre afro-brasileiros e brancos, acerca de questões raciais, está 

pautada no fato de conceber o termo “racismo” de modo muito distinto. Para a população branca, 

racismo é preconceito, do contrário, para a população afro-brasileira racismo é sistêmico, 

estrutural e institucionalizado. Nesse prisma, faz-se importante o conhecimento da distinção entre 

os termos: racismo e preconceito44. 

O racismo no Brasil é oriundo de um processo estrutural que perdura nas relações raciais 

dos sujeitos. Sabe-se que esse país, foi o último da América Latina a abolir a escravidão. Como já 

mencionado, foi uma abolição que não aboliu. No papel, a partir de 1888, os negros estavam 

livres, no entanto, sem nenhum direito garantido, sem acesso às terras ou qualquer tipo de 

recompensa por tantos anos de trabalho forçado. “A ideia de liberdade é inspiradora. Mas, o que 

isso significa? Se você é livre em um sentido político, mas não tem comida, o que é isso? A 

liberdade de morrer de fome?” (DAVIS, A. 2015). Isso fez com que muitos dos libertos 

permanecessem nas fazendas, em troca de comida e lugar para ficar. Assim; 

 

os escravos recém-libertos foram habitar os locais onde ninguém queria morar, como os 

morros, na costa da Região Sudeste, formando as favelas. Sem emprego, sem moradia 

digna e sem condições básicas de sobrevivência, o fim do século XIX e a primeira metade 

do século XX do Brasil foram marcados pela miséria e sua resultante violência entre a 

população negra e marginalizada (BRASIL ESCOLA, 2020). 
 

As condições subumanas não foram extintas, e, a imagem do sujeito negro, facilmente 

associada à vadiagem, ao subalterno, à marginalização e ao inferior.  

No intuito de explicar como uma categoria socialmente construída, produz efeitos de raças 

reais, Eduardo Bonilla introduz um outro termo-chave: “a noção de estrutura racial” (BONILLA-

SILVA, 2020, p. 35). Quando o substantivo “raça” emerge na história humana, forma uma 

 
44 Preconceito – é uma opinião preconcebida sobre determinado grupo ou pessoa, sem uma análise de senso crítico, 

fundamentação racional. Já o racismo, é a crença de que existiram raças superiores a outras. Não se pode resumir 

preconceito e racismo, pois, o preconceito pode estar relacionado com várias outras diferenças como gênero, 

orientação sexual, etc. Porém, o racismo é uma forma de preconceito relacionado diretamente à raça. 



122 
 

estrutura social, um sistema social que concedera privilégios sistêmicos aos europeus, os então 

privilegiados sociais, os brancos. Para dar segmento ao processo, os não-brancos tiveram seus 

direitos desrespeitados e ignorados. 

A supremacia branca, a partir de sistemas sociais racializados, atingiram todas as 

sociedades, nas quais os europeus tiveram alcance, inclusive o Brasil. Com a chegada dos 

europeus a essas terras, tem início a sociedade brasileira, que nasce do processo de aculturação dos 

nativos deste lugar. A Colonização ao impor a cultura e os costumes de um grupo, dotado de 

práticas sociais que reforçam seus privilégios em detrimento de outros, dá início à estruturação 

racial no Brasil. 

Tal fator estrutural, desperta o interesse de pesquisadores em estudar “estruturas sociais e 

desvelar mecanismos sociais, políticos, econômicos, de controle social e ideológicos, específicos 

responsáveis pela reprodução do privilégio racial em uma sociedade” (ibid, p.36). Vivemos o 

século XXI e, as estruturas raciais permanecem intocáveis, pelas mesmas razões que outras 

estruturas o fazem. No Brasil é escancarado o privilégio de grupos racializados como brancos, 

pertencentes à classe dominante, em detrimento dos direitos dos grupos categorizados como não-

brancos, aos quais pertencem os afro-brasileiros e os indígenas. 

 Enfim, alguns sujeitos pertencentes à raça subordinada, lutam para mudar o status quo, ou, 

simplesmente, aceitam sua posição na sociedade sem reagir. No caso dos afro-brasileiros, em 

geral, na estruturação racista da sociedade brasileira “é mais fácil ser negro do que fazer-se 

negro”. Embora por um lado o caminho para uma verdadeira Democracia racial se mostra longo e 

difícil, pois, como já mencionado, sem muitos recursos e num contexto que historicamente se 

mostra resistente a tais mudanças. Por outro lado, acredita-se que os Movimentos Negros forçam a 

sociedade brasileira refletir frente a inexistência de uma Democracia racial. 

Eis o segredo das estruturas raciais e também da desigualdade racial e social; elas existem 

e se mantêm ativas, em todos os segmentos sociais, enquanto beneficiarem ou derem supremacia à 

classe branca, que privilegia e preserva seus interesses coletivos, politicamente, economicamente e 

socialmente, etc.  

Nessa perspectiva, Bonilla-Silva, introduz um termo-chave: a noção de ideologia racial. 

Com isso faz alusão às referências baseadas em raça, usada pelos autores, para justificar ou 

explicar (raça dominante) ou contestar (raça ou raças subordinadas) o status quo racial (ibidem, 



123 
 

p.37). Seria ingênuo acreditar-se que, os governantes de uma sociedade, não tenham o poder de 

“dar cor” às opiniões dos sujeitos que a compõem. Desse modo, 

 

uma vez que a vida grupal dos vários grupos racialmente definidos, baseia-se na 

hierarquia e dominação, a ideologia dominante, expressa como “senso comum” os 

interesses da raça dominante, enquanto ideologias de oposição tentam contestar esse 

senso comum, fornecendo enquadramentos, ideias e histórias alternativas, baseadas nas 

experiências das raças subordinadas. Atores individuais empregam esses elementos como 

“componentes fundamentais [...] para fabricar versões acerca de ações, do self e das 

estruturas sociais” em situações comunicativas (ibid, p. 39). 
 

A flexibilização dos elementos possibilita aos sujeitos atuarem em diversas situações, 

como, por exemplo, responder a um questionário relacionado à raça, discutir questões raciais com 

a família, debater ações afirmativas em uma sala de aula (na faculdade) e produzem vários relatos 

e apresentações do self “como, aparentar ser ambivalente, tolerante e resoluto” (ibid). Em outras 

palavras, trata-se de um procedimento que legitima a ideologia racial, pois, permite 

“aparentemente” a acomodação das contradições e de novas informações. Em síntese, a força de 

uma ideologia está na sua aplicação flexível e articulada, mas que, nesse caso, não deixa de 

endossar as ideias que justificam o status quo racial. 

Considerando que toda pesquisa é “política” por natureza, a interpretação aqui é guiada 

pela formação teórica e política, sem, portanto, ter o intuito de classificar os brancos de modo 

geral, como sujeitos racistas e sim como pertencentes à classe privilegiada. O objetivo é apontar 

práticas coletivas e estruturadas que, direta ou indiretamente, contribuem para manter a ordem das 

relações raciais contemporânea e de ressaltar o papel da Escola como elemento imprescindível na 

desconstrução de tais práticas, possibilitando assim, enquanto other generalized, a construção da 

legítima identidade, do self do afro-brasileiro. 

Quando se fala em racismo estrutural, o adjetivo “estrutural” não está voltado apenas para 

os resultados de atos voluntários no âmbito individual. Como já foi dito, o racismo estrutural é um 

processo. É preciso entender como a raça configura as relações estruturais de poder no âmbito 

institucional e político, para que se compreenda o impacto que o racismo causa na vida das 

pessoas negras. São questões que demandam reflexões profundas e engajamento social para 

combater a normalização e reprodução de tais práticas.  

Trata-se, na verdade, de um conjunto de práticas, situações e falas, inerentes a “costumes 

sociais”, mas, que alimentam direta ou indiretamente a segregação racial. Podemos usar como 

exemplo duas situações; 



124 
 

 

1. O acesso de negros e indígenas a locais que foram, por muito tempo, espaços 

exclusivos da elite, como universidades. O número de negros que tinham acesso aos 

cursos superiores de Medicina no Brasil antes das leis de cotas era ínfimo, ao passo que a 

população negra estava relacionada, em sua maioria, à falta de acesso à escolaridade, à 

pobreza e à exclusão social. 
2. Falas e hábitos pejorativos incorporados ao nosso cotidiano tendem a reforçar essa 

forma de racismo, visto que promovem a exclusão e o preconceito mesmo que 

indiretamente. Essa forma de racismo manifesta-se quando usamos expressões racistas, 

mesmo que por desconhecimento de sua origem, como a palavra “denegrir”. Também 

acontece quando fazemos piadas que associam negros e indígenas a situações vexatórias, 

degradantes ou criminosas ou quando desconfiamos da índole de alguém por sua cor de 

pele. Outra forma de racismo estrutural muito praticado, mesmo sem intenção ofensiva, é 

a adoção de eufemismos para se referir a negros ou pretos, como as palavras “moreno” e 

“pessoa de cor”. Essa atitude evidencia um desconforto das pessoas, em geral, ao utilizar 

as palavras “negro” ou “preto” pelo estigma social que a população negra recebeu ao 

longo dos anos. Porém, ser negro ou preto não é motivo de vergonha, pelo contrário, deve 

ser encarado como motivo de orgulho, o que derruba a necessidade de se “suavizar” as 

denominações étnicas com eufemismos (ibid). 
 

Como vemos, o enigma do “racismo da cegueira de cor”, se manifesta na sociedade 

brasileira todos os dias e de todas as formas. Os exemplos são inúmeros, os índices alarmantes e a 

verdade cruel, diante do abismo que prevalece entre as duas raças. Há casos, nessa perspectiva da 

cegueira de cor, nos quais o racismo pode estar subentendido, por exemplo, quando o assunto é a 

“Black Friday” (em inglês: sexta negra).  

As explicações para quando começou o uso dessa terminologia são várias. “A constatação 

mais antiga de que se tem registro é datada de 1951, segundo a American Dialect Society”45 

(DIANA, D., 2019). Após o dia de Ação de Graças46, muitas pessoas faltavam ao trabalho para poder 

emendar o feriado com o final de semana e, esta sexta-feira ficou conhecida como sexta-feira 

negra. 

Existem várias explicações para o uso do termo, mas, independentemente destas, há um 

fator em comum: o termo “black” que, não apenas nos Estados Unidos, mas também no Brasil, é 

designado para indicar algo inferior, de pouco valor, significados pejorativos. O uso das palavras 

“negro” e “preto” assim como suas variações, estão ligadas a coisas negativas. Desse modo parece 

que o “racismo está na aplicabilidade do termo”. É assim com “lista negra”, “ovelha negra”, “a 

 
45 Entidade dedicada ao estudo da língua inglesa nos EUA. 

46 Comemorado na quarta quinta-feira do mês de novembro. Em inglês Thanksgiving Day, precede as comemorações 

natalinas e expressa gratidão por todas as coisas boas que aconteceram ao longo do ano. É um dos feriados mais 

importantes nos Estados Unidos e no Canadá. Da mesma maneira que nesses países, no Brasil também foi instituído o 

dia de Ação de Graças (na quarta quinta-feira de novembro), em 17 de agosto de 1949, no governo Eurico Gaspar 

Dutra (Lei nº 7810. A data por aqui não é muito celebrada, por isso não é feriado (DIANA, D., 2019). 



125 
 

coisa está preta”, “denegrir”, “coisa de negro”, mas, quando algo é positivo, coisas boas, usa-se o 

termo “branco”: “paz”, “inveja branca”, “carta branca”. A conotação discriminatória está aí e, o 

Brasil, como exímio admirador da cultura norte-americana, o reproduz. 

 

5.2 Racismo e Educação: leitura a partir das contribuições de Mead 

 

Se para George Mead, os grupos sociais organizados, são espaços coletivos nos quais o 

sujeito na interação social, internalizam as ações dos outros e também do meio no qual está 

inserido, no processo de relação de um “mim” e um “eu”, para formação do seu self, não podemos 

dizer que instituições sociais brasileiras, institucionalmente racistas, mesmo que o racismo se 

mostre indiretamente, sejam consideradas um outro generalizado. O racismo institucional, se 

mostra de maneira menos direta e pode ser considerado como preconceito por parte de instituições 

públicas ou privadas, do Estado ou até mesmo das Leis, que venham de forma direta ou indireta, 

promover a exclusão, o preconceito racial, contribuindo assim, para o aumento das desigualdades 

sociais. 

 Manifesta-se o racismo através de comportamentos individuais que promovem 

discriminação racial das mais diversas formas ou, por ações silenciosas, mas contundentes de 

órgão públicos e privados. Este tipo de racismo pode ser identificado, por exemplo, na forma de 

abordagens de policiais contra pessoas negras, que tendem a ser mais agressivas. Vejamos no 

gráfico 1 a seguir: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



126 
 

GRÁFICO 1 - DA POPULAÇÃO NEGRA E VÍTIMAS NEGRAS MORTAS PELA POLÍCIA EM 2019 (EM 

%)  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: IBGE – Censo de 2010 

 

No quesito Educação, como já mencionado, existe o racismo institucionalizado que pode 

ser visualizado em dados, conforme gráfico 2: 

 

GRÁFICO 2 - % DE JOVENS NAS ESCOLAS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fonte: Observatório de Educação – Instituto Unibanco 

 

 

 



127 
 

FIGURA 2 – QUADRO DA EDUCAÇÃO E RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O racismo é um dos principais problemas sociais encontrados nos últimos dois séculos, 

causando de forma direta na sociedade a exclusão, a violência, ampliando também, a desigualdade 

social. Atitudes racistas explícitas ou implícitas, ainda acontecem dentro das Instituições de 

ensino, dentro da escola. Ocorrem casos de discriminação racial, das mais variadas maneiras; 

cometidos por estudantes, por servidores da escola, por pais de estudantes e até mesmo por 

professores. Em tempos mais antigos, esse tipo de manifestação direta de racismo foi comum no 

Brasil, antes da lei 7716/89 ser promulgada, pois, discriminação racial não constituía crime. 

Infelizmente, casos de racismo, explícitos ou implícitos são frequentes nas instituições 

escolares no Brasil. Os afro-brasileiros são inferiorizados ou, ridicularizados pelo tipo de cabelo, 

ou penteados afro (black power), outro forte exemplo é a discriminação por meio da intolerância 

religiosa, praticada contra religiões de origem africana. Ao almejarmos uma sociedade justa e 

igualitária, quando falamos em Democracia, não podemos ignorar o livre exercício das crenças de 

cada sujeito. A Intolerância religiosa não atinge apenas uma religião, atinge a vida das pessoas e 

isso é fato. No entanto, o que acontece no Brasil é algo inaceitável, pois, nenhuma outra 

orientação religiosa foi historicamente tão perseguida como as de matriz africana, entre elas, 

umbanda e candomblé. 



128 
 

5.2.1 Racismo praticado ao sujeito “anônimo” 

 

Na sociedade brasileira, casos de racismo chamam mais atenção, protestos e revoltas, 

quando acontecem com famosos, como por exemplo o “goleiro do Santos, quando foi chamado de 

‘macaco’, em 2014’ por vários torcedores do Grêmio, na Copa do Brasil (BRASIL ESCOLA, 

2020), também quando as práticas racistas são escancaradas no exterior, como por exemplo, o 

caso do homem negro, George Floyd, morto por asfixia praticada pela polícia nos Estados Unidos. 

Logo em seguida, no mesmo ano (2020), um homem negro é morto pelos seguranças de uma 

unidade do Carrefour de Porto Alegre-RS, João Alberto Silveira Freitas foi espancado até a morte. 

Estes são casos de um racismo institucionalizado que repercute, que gera protestos, que 

viralizam nas redes sociais. E os tantos outros casos, de sujeitos ofendidos, discriminados, 

violentados na sua dignidade, mortos nas periferias das grandes cidades e também no interior, por 

representantes do Estado e por civis? Aqueles a quem a mídia não noticia? Estes casos são 

incontáveis, mas possuem um diferencial, são pessoas anônimas, são os periféricos em grande 

parte.  

O combate ao racismo na sua estrutura é urgente. Para isso, faz-se imprescindível “pensar 

de novo” a Educação na sua base e na sua prática, pois, em cada sociedade a Educação deve estar 

voltada para atender os interesses sociais dos sujeitos em sociedade. “É da combinação desses 

interesses que emergem os seus princípios fundamentais e são estes que devem nortear a 

elaboração dos conteúdos do ensino, as práticas pedagógicas e a relação da Escola com a 

comunidade e com o mundo” (SANTOS, M., Folha de São Paulo/Brasil 500, 1999). 

O foco do interesse social tem como fio condutor, o papel que a Educação deve 

desenvolver para manutenção da identidade nacional, segundo Santos, “na ideia de sucessão das 

gerações e de continuidade da nação, na vontade de progresso e na preservação da cultura” 

(ibidem). Nesse aspecto o interesse individual se mostra no âmbito da Educação e no seu papel na 

construção do self dos sujeitos, possibilitando a estes, sua realização plena, a consciência de si.  

No entanto, ambos, interesse social e individual da Educação, necessitam constituir um 

processo não-excludente, não-negligente. Se a sociedade é sempre tomada como um referencial 

em constante movimento e, o contexto histórico é parâmetro que determina os conteúdos da 

Educação, impulsionando princípios aos diversos aspectos educacionais, mesmo que sejam 

princípios inalterados com o tempo; Se o Brasil é palco de Democracia racial, não deveriam estar 



129 
 

os currículos escolares constituídos também, pela cultura africana? Ou, a Educação reflete no 

mundo dos objetos e no mundo social dos sujeitos afro-brasileiros, o racismo da “cegueira de cor” 

que emana da sociedade? 

Nos últimos anos a evolução e a prática da Educação tem-se voltado à “busca de formas de 

convivência civilizada, com bases alicerçadas em uma solidariedade social sofisticada” (ibidem). 

Para alcançar tais objetivos da Educação, não podemos viver uma sociedade, cujo racismo 

estrutural prevalece desde a colonização, e, continua vitimando mais da metade de suas “gentes”. 

Segundo Milton Santos, 

 

a educação corrente e formal, simplificadora das realidades do mundo, subordinada à 

lógica dos negócios, subserviente às noções de sucesso, ensina um humanismo sem 

coragem, mais destinado a ser um corpo de doutrina independente do mundo real que nos 

cerca, condenado a ser um humanismo silente, ultrapassado, incapaz de atingir uma visão 

sintética das coisas que existem, quando o humanismo verdadeiro tem de ser 

constantemente renovado, para não ser conformista e poder dar respostas às aspirações 

efetivas da sociedade, necessárias ao trabalho permanente de recomposição do homem 

livre, para que ele se ponha à altura de seu tempo histórico (SANTOS, 2007, p.57). 

 

A proposta de ensino universal, pensado para que atinja todas as pessoas, de modo 

igualitário, para que desse modo, contribua no combate à desigualdade social e, por fim, 

progressista, no sentido de assegurar uma visão de futuro. Dá sustentação aos postulados 

indispensáveis para um ensino público, gratuito e leigo. Uma Escola preparada para formar 

“cidadãos integrais e indivíduos fortes” (ibid). Segundo Milton Santos, estas foram as “bases da 

Educação republicana na França e em outros países europeus, fundamentada na noção de 

solidariedade social exercida coletivamente como um anteparo, social e juridicamente 

estabelecido, às tentações da barbárie” (ibid). E no Brasil com uma Educação de fundamentação 

europeia, não foi diferente.  

A globalização eclode em todo o planeta, porém fundada sob novos sistemas de referência, 

cujas noções clássicas como a, 

 

Democracia, a República, a cidadania, a individualidade forte, constituem a matéria 

predileta do marketing político, mas, graças a um jogo de espelhos, apenas comparecem 

como retórica, enquanto são outros os valores da nova ética, fundada num discurso 

enganoso, mas avassalador. Em tais circunstâncias, a ideia de emulação é 

compulsoriamente substituída pela prática da competitividade, o individualismo como 

regra de ação erige o egoísmo como comportamento quase obrigatório, e a lei do interesse 

sem contrapartida moral supõe como corolário a fratura social e o esquecimento da 

solidariedade. O mundo do ´pragmatismo triunfante é o mesmo mundo do “salve-se quem 

puder”, do “vale tudo”, justificados pela busca apressada de resultados cada vez mais 

autocentrados, por meio de caminhos mais estreitos, levando ao amesquinhamento dos 

objetivos, por meio da pobreza das metas e da ausência de finalidades (ibid). 



130 
 

 

A Educação não é neutra, é um projeto político e suas novas propostas se alicerçam nesse 

campo de forças. Em outras palavras, poder-se-ia dizer que resultam da ruptura do “equilíbrio” 

antes existente, pautado na busca da formação plena do sujeito, por meio do saber filosófico e, na 

formação para o trabalho, com o saber prático. Essa metodologia, agora rompida, dá lugar ao 

pretexto de que os estudantes necessitam de formação para “atuar num mercado de trabalho cada 

vez mais afunilado e com isso, o saber prático tende a tomar conta de toda a Escola, enquanto o 

saber filosófico é considerado residual, ou mesmo, desnecessário” (ibid). É perceptível a ameaça 

do ensino se tornar um simples treinamento, uma instrumentalização dos sujeitos, exigidas por 

uma inexorável competitividade. 

Diante de tal quadro da Educação não há espaço, nessa perspectiva, para a autorreflexão do 

papel da escola enquanto “outro generalizado”, tampouco da sua importância na constituição do 

self do afro-brasileiro. Rever a Educação sob um novo olhar pedagógico, a partir de uma 

epistemologia triangular, (que compõem a proposta de tese) na tentativa de resgatar antigos 

princípios que visam a formação de sujeitos completos, capazes e livres; é imprescindível e 

urgente. Um debate que deve ser iniciado pela raiz, tendo como eixo norteador, uma hermenêutica 

cultural de nossas “gentes”, que possa contribuir para uma sociedade mais humana, em vez da 

aceitação da globalização perversa que venha a comprometer, inclusive, o processo de formação 

de futuras gerações. 

Para além disso, na sociedade brasileira, temos o problema da estruturação do racismo, 

para o qual a Educação precisa voltar-se. O estudo e o reconhecimento da complexidade racial é 

fundamental e há um nível de desinformação que não é gratuito, é intencional, faz parte do 

processo estrutural das relações raciais, é fruto do funcionamento dessa engrenagem. Cito o 

professor Samuel Vida, professor de direito da Universidade Federal da Bahia, que afirma o 

seguinte; 

 

A própria faculdade é um dos setores da desinformação. Porque, por exemplo, como é 

que uma disciplina como direito penal não discute violência policial, não discute 

genocídio negro? Então a primeira atitude é buscar mais informações, não dá para esperar 

que, quando casualmente se deparam com os dados, mostrem surpresa, os professores de 

direito têm o dever de estudar as relações raciais brasileiras e compreendê-las. O segundo 

movimento é a revisão dos programas que cada professor gerencia no interior de suas 

instituições. Nós, em geral, temos um padrão de programa nas disciplinas de direito que 

parece ter sido formulado no mesmo laboratório, às vezes com pontos idênticos, com a 

estrutura idêntica, muitas vezes com uma bibliografia idêntica. Quase sempre voltada para 

uma matriz euro-norte-americana (GALF, R. Folha de São Paulo, 2021). 



131 
 

 

O professor Samuel, em entrevista à Folha de São Paulo, também faz alusão ao racismo 

enquanto processo de relação. As pessoas brancas integram, estabelecem uma relação e, desta 

adquirem vantagens, se beneficiam simbólica e materialmente. Desse modo, para o professor, o 

racismo deve sempre ser compreendido a partir dessa esteira relacional. No entanto, é preciso 

compreender o que acontece nessa relação: uma sociedade que se moderniza a partir de um 

processo de produção capitalista, que se debruça em políticas que reproduzem o modelo 

discriminatório, escravista, patriarcal, não comprometido com a diversidade de seu povo. Oferece 

bases circunstanciais de sustentação para as desigualdades, sendo estas reproduzidas simbólica ou 

materialmente e, desse modo, promovendo que algumas vozes ecoem enquanto outras são 

abafadas. Trata-se de um processo hierárquico do não-reconhecimento do sistema de privilégios 

nele engendrado, negando sua existência. 

 

5.2.2 Reconhecimento & Racismo 

 

As preocupações de Mead, apresentadas principalmente em sua obra póstuma Mind, Self 

and Society, tem como núcleo a relação do self com o mundo, na interação de sujeitos sociais e na 

natureza da subjetividade. A interação simbólica em seus escritos, está relacionada, 

principalmente, à sua teoria da ação que apresenta uma distinção entre dois níveis de interação 

humana, que ele classifica como: gestual e simbólico. O primeiro diz respeito aos movimentos 

humanos aos quais os sujeitos reagem instintivamente, há neste, a ausência de comunicação. No 

segundo, os gestos adquirem significado e dão lugar à comunicação. Segundo Bunchafft (2014), 

este processo de transição de um tipo de ato para outro representa a virada da reflexão individual 

ao processo social, mediado pela linguagem e que é capaz de dar significado às ações humanas.  

 O pensamento de George Mead chama a atenção de Axel Honneth, no sentido de Mead 

apresentar uma relação entre as dimensões sociais da linguagem e o inconsciente como parâmetro 

para condições da subjetividade humana. Honneth encontra em Mead uma teoria da 

“intersubjetividade prática”. 

 Enquanto Habermas conceitua Mead como proponente de uma teoria linguística 

determinada da ação comunicativa e da intersubjetividade, Honneth defende que a teoria de Mead 

apresenta uma forma de evitar a separação rigorosa entre ação comunicativa e instrumental, pois, 



132 
 

articula uma teoria da intersubjetividade que não está desvinculada da relação dos sujeitos com o 

mundo dos objetos físicos. Para Mead a interação com os objetos “naturais” é algo inerentemente 

social e cooperativo. 

 Em Luta por Reconhecimento, Honneth passa a reconceitualizar Mead como um teórico do 

reconhecimento, pois para ele, o interesse de George Mead em pesquisa social e psicológica é 

movido “pela necessidade de clarificar os problemas filosóficos do Idealismo Alemão de uma 

forma não-especulativa” (HONNETH, 2009, p. 125). Honneth vai diretamente para a análise de 

Mead com relação à interação social e a socialidade da subjetividade. 

 De acordo com o pensador estadunidense, o processo de aprendizagem social, que requer o 

desempenho de distintos papéis sociais, assim como a antecipação de comportamentos, só é 

possível, como já foi destacado em diferentes momentos da tese, na distinção entre o “eu” e o 

“mim”. A tese de Mead sobre a necessidade da apreensão da própria atitude através da perspectiva 

de uma “segunda pessoa”, para Honneth representa “o primeiro passo para uma fundamentação 

naturalista da teoria do reconhecimento de Hegel, no sentido em que pode indicar o mecanismo 

psíquico que torna o desenvolvimento da autoconsciência dependente da existência de um 

segundo sujeito” (HONNETH, 2009, p. 131). 

 Nesse sentido, é uma reflexão pertinente ao nosso contexto atual, o processo de 

aprendizagem descrito por Mead e adotado por Honneth, atribuindo a progressiva universalização 

do processo de interação à capacidade de produzir juízos normativos. Trata-se de um processo que 

Mead resume da seguinte maneira: “uma criança só pode julgar seu comportamento como bom ou 

mau, quando ela reage às suas próprias ações lembrando as palavras de seus pais” (MEAD, 1980, 

p. 246 apud HONNETH, 2009, p. 133). 

 Em outras palavras, o sujeito somente pode construir juízos normativos, quando consegue 

fazer a comparação de suas ações contra as de um outro. Esse processo é exemplificado, como 

abordado anteriormente, nas figuras do “brincar” (play), quando a criança um outro concreto e do 

“jogo” (game), quando a criança se identifica a partir de um “outro generalizado”. Embora o 

esforço do filósofo alemão para enquadrar George Mead como teórico do reconhecimento, esta 

caracterização é alvo de críticas.  

 

 

 



133 
 

5.2.3 O impacto do racismo no processo de reconhecimento do outro 

 

O racismo enquanto problema social no Brasil, manifesta-se na negação, na depreciação do 

“outro”, (àquele diferente de mim), excluindo-os dos bens materiais e simbólicos requisitos 

indispensáveis para uma vida com dignidade. A lei que criminaliza o racismo é importante no 

combate do mesmo, mas não soluciona o problema da causa. A criminalização do racismo pode 

até ser considerada uma política adequada de reconhecimento. No entanto, quando vista por outro 

ângulo, não estaria a sua prática desenvolvendo na sua legitimidade, práticas de controle social, 

através de grupos sociais tradicionalmente não reconhecidos? Em outras palavras; se a população 

afro-brasileira, como vimos, compõem o maior número da população carcerária brasileira, estaria 

o sistema penal trabalhando para desenvolver adequadamente políticas públicas que visem a 

promoção do reconhecimento da pessoa negra? 

Estamos diante de duas pautas que precisam ser analisadas: racismo e reconhecimento. A 

partir do referencial teórico da Teoria do Reconhecimento, que proporciona contribuições 

importantes no debate sobre o reconhecimento, pretende-se ratificar o efeito devastador do 

racismo na constituição da identidade dos sujeitos e refletir sobre possíveis mecanismos de 

enfrentamento ao mesmo. Em sociedades como a brasileira, cujo pertencimento a determinado 

grupo se dá de acordo com a condição racial que o sujeito ocupa, o racismo acaba por ser um 

problema para negros e brancos, pois, afeta a todos, a toda a humanidade. Nesse sentido, o 

pesquisador e cientista social, dedicado ao registro da história e cultura negra, Carlos Moore, faz 

uma observação importante; 

 

o racismo é um fator desestruturante na sociedade, pois gera patologias das quais 

ninguém escapa, tanto no segmento dominado quanto no segmento dominador. Na 

população-alvo, ele destrói a autoestima e conduz a uma desconexão psicológica com a 

sociedade como um todo, propiciando o surgimento de indivíduos cuja identidade 

destruída os lança num terreno baldio onde podem frutificar atitudes antissociais. (...) No 

segmento dominador, o racismo cria uma complexa rede de atitudes de cumplicidade 

amoral, e de insensibilidade humana, que por sua vez propiciam um alto grau de 

permissividade diante de condutas patologicamente antissociais. (...) No contexto 

específico da América Latina, não se pode desvincular a amoralidade própria do racismo 

da propensão das elites dirigentes à malversação dos bens públicos; da permanente 

tentação de militarizar a vida civil; das condutas criminosas das instituições encarregadas 

de codificar e aplicar a lei; tudo isso faz parte do complexo nó produzido pelas estruturas 

racistas. O racismo cria inter-relações desestruturantes e desequilibrantes, que conduzem, 

inexoravelmente, à implosão de todo o conjunto da sociedade. (MOORE, 2007:324-325). 
 



134 
 

O pensamento social brasileiro acerca da questão racial, em suas diversas fases, apresenta 

o modelo de representação do afro-brasileiro no ideário nacional e o lugar social a eles admitido. 

Vivemos em um país que se define pela raça e, como mencionado anteriormente em Mead, as 

identidades se constituem a partir das relações subjetivas estabelecidas entre os sujeitos na 

sociedade, mediadas pela linguagem e por circunstâncias históricas, culturais, sociais, políticas e 

econômicas. Numa sociedade definida pela supremacia da raça branca, como acontece a 

constituição da identidade afro na relação social? 

Tal relação intersubjetiva com o outro, possibilita uma categoria que desenvolve o 

entendimento de si mesmo construído a partir da aferição com o que me é diferente. Porém, a 

identidade não é o oposto de diferença, mas, nessa perspectiva, é definida por ela. Tais diferenças 

são perceptíveis através de sistemas classificatórios que estabelecem a divisão de grupos sociais 

ou sujeitos em oposição, tipo nós/eles, eu/outro. A construção do self, pressupõe a diferenciação e, 

nesse aspecto, determinados padrões excludentes, forjados social e culturalmente como espelhos 

de reprodução de poder, necessitam ser reinterpretados.  

George Mead expõe seu pensamento envolto a uma relação de reconhecimento que deve 

contemplar todos os pressupostos subjetivos necessários para que os sujeitos se sintam seguros nas 

condições de autorrealização. Honneth considera o pensamento de Mead, como a própria 

“transformação naturalista da ideia hegeliana” (HONNETH, 2003, p. 125). Para compreender com 

mais clareza essa transformação naturalista, Honneth vai à filosofia de Hegel e demonstra que esses 

autores, Hegel e Mead compartilham de ideias que se entrelaçam, se aproximam, em seus respectivos 

contextos teóricos. 

Em Honneth, a abordagem da teoria do reconhecimento, deve estar no meio do caminho, 

entre a concepção kantiana de moral, partilhando com esta, o interesse por normas universais que 

garantam condições de possibilidade mínimas para um desenvolvimento satisfatório da vida e, 

com as teorias éticas comunitaristas que buscam formar o ethos de uma comunidade 

fundamentada em tradições concretas. Honneth compartilha com a segunda teoria, preocupações 

direcionadas à autorrealização humana. As reflexões do pensador alemão acerca da categoria do 

“reconhecimento social”, norteiam as novas configurações da Teoria Crítica47.  

 
47 Teoria Crítica – expressão com o que se entende o trabalho amplo e coeso de análise interdisciplinar realizado pelo 

diversificado grupo de filósofos, sociólogos, economistas, juristas, politicólogos e psicólogos, reunidos em torno do 

“Instituto para Pesquisa Social” de Frankfurt, da década de 1920 a 1970 (ABBAGNANO, N. Dicionário de Filosofia, 

2014). 



135 
 

 Na análise crítica de Luta por Reconhecimento: A Gramática Moral dos Conflitos Sociais, 

de Axel Honneth (2003), buscar-se-á a plausibilidade do seguinte questionamento: no processo de 

desenvolvimento do sujeito afro-brasileiro em uma pessoa de direitos reconhecida socialmente em 

sua originalidade, como o contexto da construção da identidade (self) relaciona-se com o 

movimento de luta por reconhecimento? O objetivo é observar os aspectos psicológicos existentes 

na construção do self, na tentativa de aproximá-los com a concepção de luta por reconhecimento 

em Honneth.  

 

5.2.4 As esferas hegelianas do reconhecimento: bases para o self 

 

Quando se fala em luta por reconhecimento, faz-se importante frisar que a evolução moral 

das sociedades que Mead (1999) descreve em sua teoria, Honneth (2003) declara como base na 

psicologia social para a concepção de luta por reconhecimento no (jovem) Hegel. Mead abre 

caminho para a reconstrução hegeliana da intersubjetividade e busca no pensamento de Hegel, na 

luta por reconhecimento a compreensão para a evolução moral da sociedade. 

 Mead ao apontar o conflito entre “eu” e “mim”, afirma ser esse o fio condutor para que 

haja o desenvolvimento das sociedades e essa é a própria relevância da teoria de Mead ao 

pensamento de Honneth acerca da luta por reconhecimento.  As três formas de reconhecimento em 

Honneth são as seguintes: o amor, o direito e a solidariedade. Se há luta por reconhecimento é 

porque houve a experiência do desrespeito em alguma ou, em mais de uma dessas formas de 

reconhecimento. “A autorrealização do indivíduo somente é alcançada quando há, na experiência 

de amor, a possibilidade de autoconfiança, na experiência de direito, o autorrespeito e, na 

experiência da solidariedade, a autoestima” (SALVADORI, 2011, p.189). Em geral, estas são 

formas de reconhecimento ausentes na constituição do self do afro-brasileiro considerando a 

relação étnico-racial. 

A abordagem honnethiana das três esferas hegelianas do reconhecimento, são a base para a 

formação do self e consequentemente do reconhecimento mútuo dos sujeitos. Estas são 

complementadas pelas três dimensões do reconhecimento entre os sujeitos, propostas pelo 

interacionismo simbólico estabelecido por George H. Mead, em sua psicologia social: “[...] da 

dedicação emotiva, como a conhecemos das relações amorosas e das amizades, são diferenciados 

o reconhecimento jurídico e o assentamento solidário como modos separados de reconhecimento. 



136 
 

[...]” (HONNETH, 2009, p. 157). Para o autor, essas três esferas explicam a origem das tensões 

sociais, assim como os impulsos morais conflituosos. Nesse sentido, 

 

para Honneth os conflitos sociais, ao decorrerem da falta do reconhecimento 

intersubjetivo e social, promovem, então, as mudanças sociais. Os grupos sociais e 

também os indivíduos forjam suas identidades e são reconhecidos se e quando são aceitos 

nas relações afetivas (amor), na prática institucional garantida pelo direito e na vivência 

partilhada numa comunidade (solidariedade). Sua trajetória reflexiva visou responder, por 

um lado, ao problema posto pelas formas do desrespeito, mediante as quais o 

reconhecimento é recusado. Ou seja, como a vivência de uma ofensa, ou a de um 

rebaixamento, experimentadas afetivamente por um indivíduo ou um grupo social, que se 

reconhecem como maltratados por outrem, podem conduzir à resistência social, ao 

embate e à luta pelo reconhecimento. E, por outro, se esse reconhecimento é mediado 

pelas esferas do amor, do direito e da solidariedade, então, quais seriam as categorias 

morais que marcam a ausência de reconhecimento (LIMA, C., ANDRADE. M., WILKE, 

V. Revista Debates em Educação, 2020, p. 412). 
 

O pensador alemão, propõe uma reflexão acerca das dimensões do reconhecimento, que, 

segundo ele, viria responder o que Hegel e Mead não chegaram a desenvolver: “como a 

experiência de desrespeito está ancorada nas vivências afetivas dos sujeitos humanos, de modo 

que possa dar, no plano motivacional, o impulso para a resistência social e para o conflito, mais 

precisamente, para uma luta por reconhecimento?” (HONNETH, 2009, p. 214).  

Nesse sentido, vemos que a primeira forma de reconhecimento em Honneth, está embasada 

nas emoções primárias como o amor e a amizade. Para analisar essa esfera, o autor vai buscar na 

psicologia infantil de Donald Winnicott e constata que essa forma de reconhecimento pautada no 

amor, é uma fase de simbiose, denominada por Winnicott de “dependência absoluta”. Esta pode 

ser entendida, segundo Honneth, como sendo a do amor entre mãe e filhos; e a maneira como esse 

processo intersubjetivo se constitui, marca a construção do amor a si mesmo e a autoconfiança. 

Winnicott chama isso de “intersubjetividade primária”, na qual há uma unidade de 

comportamento. 

 Com o tempo, a mãe, ao ampliar seu campo social de atenção, começa a romper sua 

identificação com o bebê, assim este começa a perceber que a mão não é algo somente seu, ela 

pertence a uma dimensão maior. Isso faz com que a criança vá adquirindo autonomia de si. São 

sentimentos que, por sua vez, formam a esteira emocional necessária para a construção “projetos 

de autorrealização pessoal, para a defesa e reivindicação de direitos, no âmbito do reconhecimento 

jurídico, e para a participação pessoal na rede de solidariedade e da estima social” (LIMA, C., 

ANDRADE. M., WILKE, V. Revista Debates em Educação, 2020, p. 413).  



137 
 

Desse modo, passamos para a segunda fase, chamada de “dependência relativa”. É nesse 

período que a criança desenvolve a capacidade para uma relação de afeto, a partir da capacidade 

de reconhecer o “outro” como alguém de direitos próprios, um sujeito independente. Segundo 

Winnicott, para chegar a tal “independência conquistada pelo ‘outro’”, a criança necessita 

desenvolver dois mecanismos psíquicos: destruição e os fenômenos e objetos transicionais” 

(SALVADORI, 2011, p.190), podem ser classificados como atitudes desempenhadas pela criança 

ao perceber a independência da mãe, por exemplo, mordidas no corpo da mãe. Esse 

comportamento se torna positivo quando a criança reconhece e aceita a independência da mãe, e 

se mostra capaz de amá-la sem uma relação de onipotência. 

Os fenômenos e objetos transicionais (travesseiro, brinquedo, dedo polegar, paninho de 

cheiro) correspondem à mediação entre a transição da fusão à separação. No entanto, a confiança 

adquirida na mãe, devido a dedicação emotiva desta, mesmo quando distante da criança, faz com 

que a criança, com auxílio dos objetos transacionais, desenvolva autoconfiança. Com esta análise 

de Winnicott, pode-se concluir que a categoria “amor” é uma forma de reconhecimento e, através 

dele o sujeito desenvolve uma confiança em si mesmo, indispensáveis para a autorrealização. 

Para Honneth, a categoria “amor” somente emerge quando a criança reconhece o “outro” 

como alguém independente, quando se desnuda do estado simbiótico que mantém com a mãe. O 

amor, nesse sentido, é um elemento fundamental para o desenvolvimento da autoconfiança, pois 

permite aos sujeitos conservarem a identidade. O amor se distingue do direito, segundo o autor, 

pela maneira como ocorre esse processo de reconhecimento da autonomia do “outro”. Se no 

primeiro há reconhecimento porque tem dedicação emotiva, no direito há reconhecimento por que 

existe o respeito. Porém, em ambos somente haverá autonomia quando também houver o 

reconhecimento da autonomia do “outro”. A história do Direito destaca que; 

 

No século XVIII, havia os direitos liberais da liberdade; no século XIX, os direitos 

políticos de participação e, no século XX, os direitos sociais de bem-estar. De modo 

geral, essa evolução mostra a integração do indivíduo na comunidade e a ampliação das 

capacidades, que caracterizam a pessoa de direito. Nessa esfera, a pessoa é reconhecida 

como autônoma e moralmente imputável ao desenvolver sentimentos de autorrespeito 

(ibid, p. 191). 
 

Nesse prisma, a estima social está vinculada a um sistema valorativo referencial que 

dimensiona as virtudes individuais. Destarte, o monumento jurídico moderno está construído 

“sobre a ideia da imputabilidade moral de todos os membros e do reconhecimento recíproco da 



138 
 

imputabilidade moral de cada um” (LIMA, C., ANDRADE. M., WILKE, V. Revista Debates em 

Educação, 2020, p. 413). Conforme enuncia Honneth, 

 

ora, com uma tal atribuição não se designa nenhuma propriedade que tenha em si 

contornos tão claros que pudesse ser definida de urna vez por todas; pelo contrário, a 

questão sobre o que pode significar que um sujeito esteja capacitado para agir 

autonomamente com discernimento racional só pode ser respondida recorrendo-se a uma 

determinação daquilo a que se refere um procedimento de acordo racional: dependendo 

de como aquele procedimento básico legitimador é representado, alteram-se também as 

propriedades que precisam ser atribuídas a uma pessoa, se ela deve poder participar nele 

em pé de igualdade. Por isso, a definição das propriedades que caracterizam o ser humano 

constitutivamente como pessoa depende das assunções de fundo acerca dos pressupostos 

subjetivos que capacitam para a participação numa formação racional da vontade: quanto 

mais exigente é a maneira pela qual se pensa um semelhante procedimento, tanto mais 

abrangentes devem ser as propriedades que, tomadas em conjunto, constituem a 

imputabilidade moral de um sujeito (Honneth, 2009, p. 188). 
 

Como vimos anteriormente, a partir disso, os direitos subjetivos foram classificados em 

direitos liberais, no qual a liberdade, a vida e a propriedade individual adquiriram garantias das 

injunções desautorizadas do Estado; em direitos políticos que garantem a participação nos 

processos políticos; em direitos sociais ligados ao bem-estar, que permitem, a princípio, a 

distribuição equitativa de bens básicos entre as pessoas.  

Por fim, a solidariedade (eticidade), a última esfera do processo de reconhecimento 

apresentado por Honneth, remete à aceitação recíproca das qualidades individuais, julgadas no 

âmbito dos valores inerentes à comunidade. Através dessa esfera desenvolve-se a autoestima. Em 

outras palavras, determinada confiança nas realizações pessoais e na detenção das capacidades 

reconhecidas pelos membros do grupo social. Pode-se dizer que, 

 

a esfera do reconhecimento recíproco é a da estima social, pois além das relações 

primárias de afeto e do reconhecimento jurídico, o ser humano necessita da estima social 

que permite que cada indivíduo refira positivamente às suas próprias capacidades 

concretas e propriedades. Assim sendo, esse âmbito constrói-se sobre a estima mútua que, 

para além da rede jurídica dos afetos e dos direitos, acarreta uma gama de valores 

compartilhados socialmente pelos sujeitos envolvidos. Para Honneth, esse aspecto se fez 

presente na reflexão de Hegel acerca da eticidade e em Mead, na ideia da divisão 

democrática do trabalho, pois ambos se detiveram em entender algo como uma 

comunidade de valores que embasasse o reconhecimento por estima (LIMA, C., 

ANDRADE. M., WILKE, V. Revista Debates em Educação, 2020, p. 415). 
 

Axel Honneth, após apresentar as formas necessárias para a efetivação do reconhecimento, 

destaca as principais situações em que o desrespeito ocorre. Tratam-se de situações nas quais, a 

integridade corporal dos sujeitos é atacada por violência física, o que proporciona a quebra básica 

de sua autoconfiança, por exemplo; uma criança que apanha dos responsáveis, o tratamento brutal 



139 
 

atribuído aos negros escravizados, um prisioneiro que é torturado por seu algoz, etc.  Pode-se 

atribuir à dor física, 

 

o sentimento de estar sujeito à vontade de um outro, sem proteção, chegando à perda do 

senso de realidade”. [...] Portanto, o que é aqui subtraído da pessoa pelo desrespeito em 

termos de reconhecimento é o respeito natural por aquela disposição autônoma sobre o 

próprio corpo que, por seu turno, foi adquirida primeiramente na socialização mediante a 

experiência da dedicação emotiva; a integração bem-sucedida das qualidades corporais e 

psíquicas do comportamento é depois cama que arrebentada de fora, destruindo assim, 

com efeitos duradouros, a forma mais elementar de autor-relação prática, a confiança em 

si mesmo. (HONNETH, 2009, p. 215) 
 

 A teoria do reconhecimento elaborada por Honneth, através das três esteiras fundamentais 

(amor, direito e solidariedade) para embasar o processo de reconhecimento, vêm contribuir e 

clarear em muito, as devastadoras práticas de discriminação racial na sociedade brasileira, além de 

dar sustentabilidade para se pensar a Educação a partir de uma epistemologia triangular, 

fundamentada no “reconhecimento do outro enquanto sujeito-ativo e capaz”. Desse modo, é viável 

lembrar que, 

 

[...] a particularidade nas formas de desrespeito, como as existentes na privação de 

direitos ou na exclusão social, não representa somente a limitação violenta da autonomia 

pessoal, mas também sua associação com o sentimento de não possuir o status de um 

parceiro da interação com igual valor, moralmente em pé de igualdade; para o indivíduo, 

a denegação de pretensões jurídicas socialmente vigentes significa ser lesado na 

expectativa intersubjetiva de ser reconhecido como sujeito capaz de formar juízo moral; 

nesse sentido, de maneira típica, vai de par com a experiência da privação de direitos urna 

perda de auto-respeito, ou seja, urna perda da capacidade de se referir a si rnesmo como 

parceiro em pé de igualdade na interação com todos os próximos. (ibid, p. 216-217) 
 

Todavia, o racismo, por exemplo, é fonte de enorme sofrimento, tendo sido inclusive, 

objeto de análise pelo Conselho Federal de Psicologia, em sua resolução 18/2002. O racismo é 

uma forma particularizada de desrespeito e de não-reconhecimento com o “outro”. A prática do 

racismo pode ser diagnosticada como patologia social, pois produz ansiedade, angústia e 

insegurança às suas vítimas. “Violência sistemática do Estado, com um número assustador de 

mortes na juventude, encarceramento em massa e exposição contínua a situações constrangedoras 

desde a infância, estão associados ao adoecimento psíquico dos indivíduos negros” (FISCHER, C., 

FERNANDO, T. FONTES, M. Estadão, 2021). 

Diante dessas constatações, torna-se perceptível que o desrespeito para com o afro-

brasileiro retira dele o assentimento e a estima social de suas capacidades individuais e 

autorrealização como relevantes para a sociedade de pertencimento. 



140 
 

 A verdade é que todas essas formas de violência física, de vexação, de degradação, de 

desrespeito “podem se tornar o impulso para a luta pelo reconhecimento, de acordo com a teoria 

honnethiana, pois, a tensão no indivíduo causada pelo sofrimento da humilhação somente se 

encerra, quando ele se depara com a possibilidade da ação ativa” (LIMA, C., ANDRADE. M., 

WILKE, V. Revista Debates em Educação, 2020, p. 416).  

A teoria do Reconhecimento Intersubjetivo e Social proposta por Axel Honneth, enfim, 

pode ser entendida como formada pelas “[...] lutas moralmente motivadas de grupos sociais, sua 

tentativa de estabelecer institucional e culturalmente formas ampliadas de reconhecimento 

recíproco, aquilo por meio do qual vem a se realizar a transformação normativamente gerida das 

sociedades. (HONNETH, 2003, p. 156). Tem-se em Honneth, um arcabouço teórico que assume 

fundamental importância para o desenvolvimento da proposta da tese, no que tange a compreender 

o processo vivido e à devolução aos afro-brasileiros do reconhecimento cultural, político e social a 

eles negado.  

Nos capítulos terceiro, quarto e quinto, tratou-se incansavelmente de explanar o real 

contexto social no qual o afro-brasileiro nasce e se desenvolve enquanto cidadão e as anomalias 

presentes nesse espaço marcado pela herança cultural colonialista. Buscou-se nos escritos de 

diversos teóricos pesquisadores, evidenciar que não é possível a construção do self afro-brasileiro 

(de acordo com o processo apresentado nos dois primeiros capítulos através dos conceitos de 

George Mead), numa sociedade doentiamente racista. 

No próximo capítulo, dando continuidade à proposta, buscar-se-á uma abordagem do papel 

da escola enquanto “outro generalizado” como proporcionador, facilitador no âmbito da 

construção do self do afro-brasileiro, com despeito à Lei 10.639/2003.  

 



141 
 

CAPÍTULO VI 
 

 

 O PAPEL DA ESCOLA NA CONSTRUÇÃO DO SELF DO AFRO-BRASILEIRO E A LEI 

10.639/2003 

 

Descendentes precisam saber que a história da 

África é tão bonita quanto a da Grécia 
          

    (Alberto da Costa e Silva) 

          

Neste capítulo, buscando compreender o papel desempenhado pela escola, a partir da 

concepção “meadiana” de “outro generalizado”, contamos com a realização de uma pesquisa, 

como citado acima, realizada com estudantes afro-brasileiros que muito contribuíram com suas 

respostas para que o propósito fosse atingido. 

 Não é possível a escola, no desempenhar de seu papel, sustente o argumento de 

desconhecer as questões relativas à cor, como dizem os autores: “opor-se à raça requer que nós a 

notemos e não que a ignoramo” (APPLE, M48. Revista Brasileira de Educação, 2001, p. 61). 

Apenas quando voltamos o olhar para o passado que constituiu o presente, é que se poderá alçar 

voos para o futuro. No âmbito educacional não é diferente; necessitamos da coragem e do 

conhecimento para transformar aquilo que não está coerente com a realidade do público-alvo, das 

vidas em sociedade. 

Ao defrontarmo-nos com uma sociedade constituída na sua originalidade pelo cruzamento 

de três raças e estas, responsáveis pela formação da população brasileira, cuja miscigenação faz 

com que seja na contemporaneidade, uma sociedade representada, como comprovam os dados 

estatísticos, significativamente pela população afro-brasileira; é inadmissível que continuemos 

(Instituições, Gestores e Educadores) a trabalhar sustentados unicamente por bases de uma 

Educação eurocêntrica. Quando nos defrontamos diretamente com a raça, “podemos desafiar o 

Estado, as instituições da sociedade civil e a nós mesmos como indivíduos a combater o legado de 

 
48 Michael W. Apple – enfoca igualmente as questões de gênero e raça, a partir das quais elabora a questão da 

branquidade, ou seja, dos brancos como normais, enquanto as demais raças e etnias não se ajustam nas estruturas 

vigentes; a raça branca predomina na criação do Currículo, o qual é visto também como um instrumento de poder na 

preservação da sociedade em sua atual configuração (SANTANA, A. InfoEscola).  

 



142 
 

desigualdade e injustiça herdado do passado e continuamente reproduzido no presente” (ibid, 

p.62). 

A sociedade brasileira, como vimos anteriormente, é dotada de um racismo intrínseco que 

se esconde sob o véu da “ideologia da cegueira de cor”. No Brasil não seria possível entender a 

história, sem questionar a própria história, o estado atual e os diferentes efeitos da política 

educacional nas vidas das pessoas, sem colocar os negros como elemento central dessa discussão. 

Colocá-los numa posição de centralidade em um país racista, não é tarefa fácil, mas é uma das 

tarefas da Educação. Ressalta-se que a categoria “raça” é uma criação social, porém, existe e, 

umas se sobrepõem a outras e, não deixa de ser um conjunto inteiro de relações sociais. Nesse 

sentido pode-se dizer ser o racismo uma relação social. Ninguém nasce racista, se faz racista na 

relação social. 

 

6.1 Desempenho escolar com relação ao estudante afro-brasileiro 

 

Nas escolas brasileiras, em média, o desempenho dos estudantes brancos é maior do que 

estudantes negros, especialmente os de sexo masculino, nestes a “menor capacidade” é algo tácito. 

Quando o que está em pauta são “estudantes de valor”, não são usualmente negros, em razão de 

um conjunto histórico de desrespeito com essas gentes. Segundo Apple; 

 

Embora a referência à raça possa estar manifestamente ausente nos discursos de mercado, 

ela permanece uma presença ausente que, eu acredito, está plenamente implicada nas 

metas e nas preocupações que cercam o apoio à mercantilização da Educação. Um 

sentimento de declínio econômico e educacional, a crença de que o privado é bom e o 

público mau, foi acompanhado por um sentimento de perda nem sempre expresso, um 

sentimento de que as coisas se encontram fora de controle, um sentimento anômico que é 

associado pelas pessoas à perda de “seu lugar de direito” no mundo ‘de um “império” 

agora em declínio’ (ibidem, p. 64). 
 

De um lado, o privado é caracterizado como o lugar em que as coisas ocorrem bem, se 

desenvolvem bem, as organizações são eficientes, lugar em que se constrói autonomia de fato. O 

público é visto como fora de controle, é espaço de desorganização e que tenta, sem sucesso, seguir 

o brilhante caminho do privado. Por outro lado, o privado busca proteger suas escolhas individuais 

daqueles que são os controladores, os “polutos”, cujas origens, a cultura e até mesmo os próprios 

corpos são exóticos e perigosos. 



143 
 

Atualmente é perceptível no âmbito social que, “conservadores defendem a branquitude 

como um produto cultural que está ganhando vida própria” (ibid). Alegam estes, que as barreiras à 

igualdade social e à igualdade de oportunidades foram deixadas de lado. “Os brancos, portanto, 

não têm privilégios”. Sabe-se que na sociedade brasileira, isso não é verdade e as pesquisas 

comprovam tal fato. É notável o enfraquecimento da classe privilegiada por outras instâncias de 

poder, mas, existe ainda uma vasta vantagem em “ser branco” nessa sociedade.  

As implicações do racismo na vida dos sujeitos são profundas, em todas as esferas; 

econômico, cultural e político. Enfim; em razão dos medos e das ameaças econômicas a eles 

dirigidas, em razão do poder histórico da raça sobre a formação das identidades, alguns membros 

dessa sociedade podem desenvolver formas de solidariedade alicerçadas na sua branquidade. 

Trata-se de um processo que proporciona consequências acerca dos enfrentamentos que se 

formam acerca dos significados e identidades e também pela caracterização e controle das 

principais instituições. 

A inquietação versa sobre como desconstruir essas formações ideológicas encarnadas na 

sociedade? Como desenvolver práticas pedagógicas antirracistas que reconheçam ambas as 

identidades, brancas e não-brancas, de modo igualitário, sem com isso levar a formações 

regressivas? Segundo Apple, “questões de branquidade se encontram no próprio âmago da política 

e da prática educacional. O risco de ignorá-las é nosso” (ibid, p. 66). 

 

6.1.1 O papel da Educação nas perspectivas de Edgar Morin e as contribuições de George 

Mead 

 

 O antropólogo, sociólogo e filósofo francês Edgar Morin, pontua imprescindível a reforma 

no ensino e fala sobre a importância da reflexão filosófica não apenas no sentido de serem 

encontradas respostas, mas para aguçar a investigação e pluralidade de alternativas possíveis. O 

autor em suas entrevistas e escritos, costuma fazer uma analogia do “planeta terra com uma nave 

espacial, em que a economia, a ciência, a tecnologia e a política seriam os motores, que 

atualmente estão danificados” (Revista Nova Escola – Fronteiras do Pensamento, 2020). Nesse 

horizonte, que papel tem a Educação diante dessa complexa “aeronave” necessitada de reparos? 

Para Morin, a Educação tem a nobre missão de trazer a compreensão do como fazer as 

ligações adequadas para que toda a engrenagem possa funcionar bem. O autor diz usar o verbo no 



144 
 

condicional, pois, para ele, a Educação ainda não desempenha com êxito seu papel. Existe um 

impasse nesse contexto; as relações são complexas, e por vezes muito ruins, desde o convívio 

entre pais e filhos, até as relações internacionais. 

A observação de Edgar Morin quando destaca o papel da Educação em seus principais 

objetivos, o de “ensinar valores”, corrobora com a proposta de se repensar a Educação, 

insistentemente ressaltada no texto. Para o autor, tais valores são incorporados pelas crianças 

desde cedo e nesse sentido, 

 

é preciso mostrar a ela como compreender a si mesma para que possa compreender os 

outros e a humanidade em geral. O jovem tem de conhecer as particularidades do ser 

humano e o papel dele na área planetária em que vivemos. Por isso, a Educação ainda não 

está fazendo sua parte. O sistema educacional não incorpora essas discussões e, pior, 

fragmenta a realidade, simplifica o complexo, separa o que é inseparável, ignora a 

multiplicidade e a diversidade (ibid). 
 

O pensador francês, com sua análise crítica sobre o papel da Educação, trata de questões da 

Educação de modo amplo. Em outras palavras, Morin não está abordando diretamente, por 

exemplo, a questão do racismo institucional presente nas escolas brasileiras e a ausência de 

políticas públicas mais eficazes nesse contexto, para que se possa então chegar à formação do 

sujeito citada por Morin. 

A divisão do saber em várias disciplinas, na concepção do autor, do modo como estão 

estruturadas servem apenas para isolar partes de um todo. “Eliminam a desordem e as contradições 

existentes, para dar uma falsa sensação de arrumação” (ibid). Nesse horizonte, o papel da 

Educação deveria ser outro; deveria romper com tal estrutura, mostrando a possibilidade de 

correlacionar saberes, a complexidade da vida e os problemas que emergem na sociedade. De 

acordo com Morin, se não fizermos isso, a Educação continuará sendo ineficiente e insuficiente 

para gerações futuras. 

Em entrevista concedida à Revista Prosa & Verso, quando ele é questionado sobre de que 

forma a compreensão e a condição humana podem estar presentes em um currículo, sua resposta 

nos esclarece muito sobre a lacuna existente na Educação brasileira com relação à formação da 

identidade do sujeito afro-brasileiro. Morin diz que, 

 

ora, as dúvidas que uma criança tem são praticamente as mesmas dos adultos e dos 

filósofos. Quem somos, de onde viemos e para que estamos aqui? Tentar responder a 

essas questões, com certeza, vai instigar a curiosidade dos pequenos e permitir que eles 

comecem a se localizar no seu espaço, na comunidade, no mundo e a perceber a 

correlação dos saberes. A pergunta sobre quem somos, não precisa ser respondida. É a 



145 
 

investigação e a pluralidade de possíveis caminhos que tornam o caminho interessante. 

Podemos ir pelo social, somos indivíduos, pertencentes à determinadas famílias, que estão 

em certa sociedade, dentro de um mundo que tem passado, história. Todos temos um jeito 

de ser, um perfil psicológico que também dá outras informações sobre essa questão. Mas 

também somos seres feitos de células vivas, entramos na biologia, que são formadas por 

moléculas, temos então a química. Todas essas moléculas são constituídas por átomos que 

vieram de explosões estelares ocorridas há milhões de anos... E assim por diante. Sempre 

instigando a curiosidade e não a matando, como frequentemente faz a Escola (MORAN, 

2014, p. 6). 
 

Dentro dessa perspectiva moriniana, é perceptível que os currículos escolares brasileiros 

não são construídos de modo a auxiliar os estudantes afros na compreensão de questões como 

“Quem sou, de onde vim, e porque estamos aqui”, tampouco os professores estão capacitados para 

desempenhar adequadamente essa função. É preciso pensar em melhorias para essas relações. 

Segundo Morin, o professor deve estar ciente da importância da sua disciplina para a formação do 

“outro”, mas necessita perceber que com a contribuição de outras disciplinas, sob novos olhares, 

ficará bem mais interessante. 

Na linha de pensamento do autor, o professor precisa deixar de ter essa cultura tão 

especializada, enquanto não acontece uma mudança na formação e na organização dos saberes. O 

distanciamento existente entre ciência e humanidades, pois, tal fator traz problemas para ambas. 

De acordo com o autor, somente a comunicação entre essas áreas tornará possível o nascer de uma 

cultura nova e essa, deverá perpassar a formação de todos os profissionais da Educação. Nenhuma 

mudança ocorre de forma abrupta; o processo é lento e, os “espíritos” devem estar preparados. A 

mudança, segundo o autor, deve começar pelos que sentem essa necessidade, é preciso por 

pequenos gestos, já na sala de aula de uma Escola ou uma Universidade.  

O olhar deve estar atento às novas técnicas, metodologias, para que desse modo, surjam 

novas ideias, novas práticas voltadas aos saberes necessários à Educação do futuro e para que 

estas compunham o currículo. Para Morin, 

 

a escola que trabalha com os jovens deve dedicar-se à aprendizagem do diálogo entre as 

culturas humanísticas e científicas. É o momento ideal para o aluno conhecer a história de 

sua nação, situar-se no futuro de seu continente e da humanidade. Às Universidades 

caberia a reforma do pensamento, para permitir o uso integral da inteligência (ibid). 
 

Estas são questões que devem ser observadas, enquanto escola como “outro generalizado”, 

numa sociedade constituída, como já mencionado, em mais da metade por afro-brasileiros, no 

entanto, palco de um racismo nocivo para estas vidas e, que precisa ser desmantelado, sendo a 



146 
 

Educação um elemento fundamental para a proposta, pois, é inaceitável, que esta não se preocupe 

em fazer “conhecer o que é conhecer”. 

Nesse horizonte, precisa-se de pessoas mais responsáveis, com mentes mais abertas, 

comprometidas com o conhecimento de si e do mundo. É imprescindível, no Brasil, a construção 

de espaços mais dialógicos, reflexivos e democráticos. A Educação carece de ousar, para que o 

mundo social e o mundo dos objetos dos sujeitos nas instituições de ensino, sejam capazes de 

viabilizar práticas pedagógicas alicerçadas no “reconhecimento”, na solidariedade, na ética e na 

justiça social. Práticas estas, que privilegie os sujeitos, a construção viável do self dos afro-

brasileiros. 

 

6.1.2 Contribuições “meadianas” para a Educação 

 

Como vimos nos primeiros capítulos desse estudo, segundo George Mead, a constituição 

do self e da sociedade estão imbricados no mesmo processo e ambos de grande magnitude. Trata-

se de um movimento de construção-reconstrução subjetiva e social, sob o prisma de uma relação 

intersubjetiva. A sociedade é o campo no qual emerge o self e este, em contrapartida, consiste na 

base da evolução da sociedade. Pode-se dizer que; 

 

tomados sob o prisma do processo evolutivo, self e sociedade podem ser compreendidos 

como instâncias complementares. O desenvolvimento do ser individual (ontogenia) é 

precondição para a evolução da espécie humana (filogenia). Se há um processo evolutivo 

constante, tanto das pessoas quanto da sociedade, deve existir uma situação anterior 

menos evoluída. Por isso, Mead (1992, p. 377) pode afirmar que ‘o homem primitivo tem 

a mente de uma criança, e por certo de uma criança pequena’. A criança representa na 

situação anterior, uma situação em que o self não está plenamente desenvolvido. Há, 

portanto, um processo de desenvolvimento e de maturação a ser concretizado, que levará 

ao surgimento de personalidades e de sociedades mais evoluídas (CASAGRANDE, 

posição, 239, e-book). 
 

A imbricação da filogênese e ontogênese acontece sob o argumento de o ser humano 

enquanto ser social que convive com outros e depende dessa relação para desenvolver sua 

identidade; que busca alcançar nessa relação intersubjetiva, a consciência de si. O ser humano 

convive com os outros interagindo simbolicamente, criando a si mesmo a sociedade da qual 

participa e o mundo de sentido do qual faz parte. George Mead sempre se refere ao processo social 

de constituição do self. “O exercício de colocar-se enquanto objeto pressupõe sair de si mesmo 

mediante a interação” (ibid). Em outras palavras, pode-se dizer que a ideia que o sujeito adquire 



147 
 

de si mesmo, enquanto objeto, lhe é ofertada a partir da imagem construída dele, pelos envolvidos 

no mesmo processo de interação, acerca do próprio atuar deste.  

Trata-se da constituição do “eu”, imersa pela mediação do “outro”, tal reflexão também é 

ratificada por Axel Honneth quando diz; 

 

em Mead, não cabe dúvida de que o sujeito individual, não poderá adquirir uma 

identidade consciente senão somente transladando-se à perspectiva excêntrica de um 

outro representado de maneira simbólica, desde a qual aprende a olhar a si mesmo e ao 

seu atuar como participante de interação: o conceito de “me” que representa a imagem 

que tenho de mim desde a perspectiva de meus companheiros de comunicação deve 

esclarecer, de modo cabal, que o indivíduo não pode representar-se a si mesmo na 

consciência senão em posição de objeto (HONNETH, 2009, p. 283). 
 

Somos pessoas capazes de adquirir a consciência de nós mesmos; de nos ouvir, falar e 

consequentemente, responder a nossa fala, num processo de interação com os outros. São 

conexões que possibilitam ao sujeito realizar a autorreflexão. Nessa perspectiva, Mead ressalta 

que o self, na sua particularidade, possui uma gênese absolutamente social.  

O self humano emerge através da nossa capacidade de internalizar, de adotar a atitude do 

grupo de pertencimento, pois,  

 

pode expressar-se a si mesmo em termos da comunidade a qual pertence e assumir as 

responsabilidades que pertencem à comunidade; porque pode reconhecer suas próprias 

obrigações como diferentes das de outros – isso que constitui o self como tal. [...] A 

estrutura da sociedade reside nesses hábitos sociais e nos convertemos em nós mesmos 

somente na medida em que podemos adotar esses hábitos sociais (MEAD, 1984, p. 33). 
 

A partir dessas constatações do filósofo e sociólogo norte-americano, destacamos a 

hipótese de tese, cuja observação versa sobre o papel da Educação, especificamente da escola, na 

construção de possibilidades para o self dos afro-brasileiros, pois, não há, imersos numa sociedade 

racista, na qual o “reconhecimento” do indivíduo afro é pejorativo, condições para tal construção. 

A Educação, nesse prisma, é falha e, nesse aspecto, requer uma nova compreensão, de um novo 

olhar pedagógico. A abordagem a seguir destaca um pouco da trajetória da Educação no Brasil. 

 

6.2 A negligência das questões étnico-raciais na Educação brasileira 

 

Inicialmente, é importante contextualizarmos factualmente a relevância do tema afro-

brasileiro no currículo escolar e como essa temática virou lei, hoje, amparada oficialmente pela 



148 
 

BNCC (Base Nacional Comum Curricular). A história da educação e escolarização dos afro-

brasileiros foi um marco de desigualdades que vergonhosamente se verifica até os dias atuais.  

A Constituição de 1824 estabelecia a gratuidade do ensino elementar, porém, com suas 

devidas ressalvas. Tal princípio foi mantido na Lei de 15 de outubro de 1827 que, além desse; 

 

 

determinava em seus 17 artigos, a criação de escolas de primeiras letras em todas as 

cidades, vilas e lugares mais populosos (Art. 1º); a adoção do ensino mútuo (Art.4º), 

determinava ainda a criação de escolas para meninas nas cidades e vilas mais populosas 

(Art. 11º). Contudo, o que efetivamente se observa, tendo ou não boa vontade os 

legisladores, é que na prática muito pouco se concretizou (TAMBARA, E., ARRIADA, 

E., 2005, p. 8). 
 

Com relação à Lei de 1827, o que se pode dizer é que a mesma não atingiu seus objetivos. 

Nesse sentido, as primeiras décadas do século XIX foram marcadas por uma atroz precariedade 

em termos de instrução. Seriam impedidos de frequentar as escolas públicas: Primeiro: pessoas 

que padecem de moléstias contagiosas. Segundo: os escravos e os pretos africanos, ainda que 

sejam livres ou libertos. Diversas medidas foram tomadas pelo poder central, mas, a inoperância, 

segundo Arriada e Tambara, era visível. “O ato Adicional de 1834 reestruturou as competências 

em relação à instrução e, sob certo aspecto desobriga o governo imperial desta tarefa” (ibid, p. 10). 

Faltava muito a ser feito para que se tivesse um mínimo de qualidade no tocante à Educação 

pública. Nesse aspecto, sequer era cogitado o acesso de negros nas Escolas.  

Em suma, no período Imperial são identificadas três grandes reformas no que tange à 

Educação no território brasileiro. A Lei de 1827, a reforma Couto Ferraz de 1854 e a reforma 

Leôncio de Carvalho de 1879. Estas reformas, de acordo com alguns aspectos, representam 

movimentos hegemônicos no Brasil do século XIX.  

Mesmo com a reforma Couto Ferraz, o acesso de pessoas negras à Educação continuou sob 

impedimento. Vejamos no artigo 69º desta Lei: “Art. 69º - não serão admitidos à matrícula, nem 

poderão frequentar as escolas: &1º Os meninos que padecem de moléstias contagiosas. &2º Os 

que não tiverem sido vacinados. &3º Os escravos” (ibid, p. 54). O Decreto nº 7247 de abril de 

1879, versa acerca da reforma do ensino primário no município da Corte e o superior em todo o 

Império. A população escravizada, continuava sem acesso à Educação. 

Durante o período Imperial brasileiro as Escolas se multiplicam, contudo, não havia 

escolas formais para negros, sequer políticas governamentais que possibilitasse o acesso destes nas 

Escolas, diferentemente de outros países, como por exemplo, os Estados Unidos da América, 



149 
 

portanto, a discriminação racial nesses países se explicitava na divisão das Escolas: para negros ou 

para brancos. 

 

6.2.1 É possível vincular a teoria de Mead com a negligência diante das Diretrizes e Bases 

da Educação brasileira? 

 

Desde os Quilombos49, os negros sempre lutaram e lutam por vida digna e quanto à 

Educação não é diferente. Mesmo com a Educação lhes sendo negada, as formas de resistir à 

injustiça são, cada vez mais volumosas. Desse modo, já nesse período do Brasil Império, é 

possível diagnosticar a existência de “escolas informais para negros”. 

Não se tem uma data precisa do início do acesso das gentes negras à Educação, por fatores 

evidentes, embora injustos. A antropóloga Maria Ferreira Barbosa, da Fundação Escola de 

Sociologia de São Paulo, é citada por Santos (2013), por apresentar um dos mais antigos registros 

da escolarização da raça negra no Brasil. Segundo consta; 

 

Foi através da escola do Professor Antônio Cesarino, situada em Campinas no interior de 

São Paulo, que funcionou de 1860 a 1876. O professor Cesarino e suas irmãs eram filhos 

de um escravo alforriado, o qual vendeu sua tropa de mulas para que seu filho pudesse 

estudar. Cesarino frequentou uma escola para brancos e conseguiu se formar, 

posteriormente passou a lecionar junto com suas irmãs e esposa. 
A escola que Cesarino fundou era para meninas brancas, elas aprendiam a ler, escrever, a 

resolver as operações matemáticas e também regras de etiqueta, além de costurar, bordar, 

cozinhar, etc. Com a mensalidade paga pelas meninas brancas que estudavam no diurno, 

Cesarino oferecia gratuitamente a escolarização para moças negras no noturno. 

(SANTOS; OLIVEIRA; OLIVEIRA; GIMENES, 2013). 
 

Além do registro da escola de Cesarino, existem outros não tão aprofundados da Escola de 

Pretextato, conforme a pesquisadora Adriana Maria Paulo da Silva (2012), esta teria sido a 

primeira Escola para negros no Brasil, tendo funcionado de 1853 a 1873, na cidade do Rio de 

Janeiro. Segundo a historiadora; 

 

 

 

 

 

 

 
49 Quilombo – a o termo quilombo vem do idioma banto, sendo uma referência a “guerreiro da floresta”. Eram 

comunidades formadas por escravos fugidos das fazendas. Esses lugares se transformavam em centros de resistências 

dos escravos negros que escapavam do trabalho forçado no Brasil (BEZZERA, J., 2020). 



150 
 

Pretextato era homem negro e não se sabe como conseguiu alfabetizar-se, e abriu 

processo licitatório à corte, Eusébio de Queiroz para funcionamento de sua escola, que 

atendia em média de quinze alunos pobres, os quais não possuíam se quer sobrenome. 

Esses negros que a duras penas conseguiram ingressar nas escolas eram um grupo restrito 

de negros livres ou libertos. Conforme o decreto 7031 de 06 de setembro de 1878[4] só 

podia se matricular pessoas do sexo masculino, maiores de 14 anos livres ou libertos, 

saudáveis e vacinados. Deste modo fica evidente a exclusão das mulheres negras e 

escravos, visto que para estes era impossível executar trabalhos de longas jornadas e ter o 

“luxo” de aprender a ler e escrever (SALLES, A., PASSO, J). 
 

A verdade é que diante desse contexto histórico, é perceptível que a escolarização das 

gentes negras desse país, nasce a partir de um abismo social e político entre as raças. Com relação 

aos negros o acesso à Educação nasce envolto a uma disparidade que se reflete aos nossos dias. 

Devido a esse processo, há um atraso educacional que ainda está longe de ser superado. A 

Educação brasileira, desde o início, voltou-se para suprir as necessidades dos homens brancos, 

direcionando à segregação, os afro-brasileiros, negando-lhes inicialmente o conhecimento. Esse 

procedimento desencadeou enorme desigualdade no que tange à produção intelectual entre 

brancos e negros, provocando efeitos devastadores para a vida desses últimos. 

Durante muitos anos a população afro-brasileira esteve ausente nas representatividades de 

âmbito educacional. Com a lutas dos negros, muitas conquistas foram alcançadas, mas, a 

representatividade afro-brasileira dentre os principais setores relevantes da sociedade ainda é 

bastante pequena, como vimos nos gráficos mostrados nos capítulos anteriores. Destarte, nos cabe 

o questionamento: Como as conquistas legais contribuíram para a inclusão e valorização da 

população afro-brasileira na educação? 

No Brasil, o educador Anísio Teixeira, discípulo do pragmatismo de Dewey, foi autor de 

grandes mudanças na Educação brasileira no século XX, entre elas a implantação de escolas 

públicas, que sustentavam seu principal objetivo: oferecer educação gratuita para todos, sem 

distinções. As novas responsabilidades da Escola no Brasil, passam a ser desse modo; 

 

educar em vez de instruir, formar homens livres em vez de homens dóceis, preparar para 

um futuro incerto em vez de transmitir um passado claro, ensinar a viver com mais 

inteligência, mais tolerância e mais felicidade. Para isso, seria preciso reformar a escola, 

começando por dar a ela nova visão da psicologia infantil. [...] Só aprendemos quando 

assimilamos uma coisa de tal jeito que, chegado o momento oportuno, sabemos agir de 

acordo com o aprendido (novaescola.org.br). 
 

Em suma, a nova psicologia da aprendizagem requer que a escola seja um espaço no qual se possa 

“viver” e não um “centro de preparação para a vida”, nessa perspectiva o estudante participa das 

escolhas do que orientam o que ele vai aprender. Nesse “aprender” intersubjetivo estão as 



151 
 

possibilidades de construção do self. No que tange às disciplinas, na concepção do autor; “o 

homem educado é aquele que sabe ir e vir com segurança, pensar com clareza, querer com firmeza 

e agir com tenacidade” (ibid). A Escola alicerçada com bases democráticas, o trabalho deve se 

desenvolver com liberdade e interação. O professor deve incentivar os estudantes a pensar por si 

mesmos. 

 

6.2.2 Qual a contribuição de Mead à questão étnico-racial? 

 

Embora todas as mudanças positivas ocorridas na Educação no Brasil, as bases da 

Educação continuavam e continuam de fundamentação eurocêntrica ou estadunidense. Os afro-

brasileiros adquirem seu direito de acesso à Educação, mas, esta parece não ser pensada para eles 

ou, a partir do nosso lugar, de nossas gentes.  

Após a abolição da escravatura os negros enfrentaram novos e gigantescos desafios diante 

do novo modelo de sociedade brasileira. Como mencionado em capítulos anteriores, estes ficaram 

sem moradia, trabalho, estudos, literalmente largados ao relento, foram obrigados a vender seu 

trabalho (mão-de-obra barata) para sobreviver. Com isso, eclodiu as desigualdades sociais nos 

primeiros tempos da nova configuração Republicana. A escola permaneceu elitista e não 

possibilitou aos negros, como vimos, o acesso à Educação de qualidade, formação acadêmica. 

Esse fator acaba por criar um modelo novo de exclusão, além do social, surge a exclusão 

intelectual no Brasil. 

 A exclusão social e racial, tem continuidade após a abolição do período escravagista. 

Trata-se de um processo que dificulta em muito a vida dos afro-brasileiros até dias atuais. O 

ingresso destes nas Universidades só é possibilitado após muita luta do Movimento Negro e seus 

aliados. “A militância pela ruptura das desigualdades e injustiças sociais fez emergir o Movimento 

Negro Unificado (MNU), 90 anos após a abolição” (BRASIL ESCOLA, 2020). 

A teoria revolucionária da Educação brasileira, proposta por Anísio Teixeira, não deu 

conta de suprir essas diferenças e continua a deixar lacunas nesse sentido. Não se pode afirmar, 

mas, talvez não seja interesse de gestores, instituições e docentes, a abordagem dessa temática em 

seus currículos e práticas. 

 Nesse sentido, a teoria de George Mead, como foi possível abordar anteriormente, nos 

proporciona fundamentação para “pensar de novo” a Educação no Brasil, especificamente a escola 



152 
 

como “outro generalizado”. Algumas mudanças favoráveis à Educação para afro-brasileiros foram 

implantadas através de políticas afirmativas e, para além disso, no ano de 2003 é promulgada a Lei 

10.639, mas, não é suficiente para fazer da escola um “outro generalizado” apta a contribuir na 

formação originária do self do afro-brasileiro. 

 

6.3 A LEI 10.639/2003: mudanças necessárias à Educação 

 

Ao tratar de Educação no Brasil, pode-se sublinhar importantes avanços legais, voltados a 

projetos, leis que venham a contribuir na equiparação da população afro-brasileira por muito 

tempo ignorada em seus direitos educacionais. Vimos que tal acesso foi historicamente negado à 

população negra. Mesmo depois da conquista, através de muita luta, os afro-brasileiros estiveram 

ou ainda estão diante de uma outra batalha: incluir no cenário educacional brasileiro a 

representatividade de suas gentes, a valorização da cultura e história africana e afro-brasileira. 

Séculos se passaram, leis foram criadas e, tanto quanto antes, o tema necessita de ser 

rediscutido. É um paradoxo se pensar que em uma sociedade plural como a brasileira, com 

população composta por descendentes de vários povos e de culturas diferentes, a educação se 

mantenha destinada a uma única etnia, ignorando as demais culturas que não estejam de acordo 

com padrão branco/europeu, necessitando da criação de leis que regulamentem a implantação das 

culturas originárias nos currículos escolares das escolas do Brasil. 

Nas décadas de 1945 e 1960, o estudo da África começa a alçar grandes voos, tanto no 

próprio Continente Africano, quanto na Europa, especialmente na Inglaterra e França. No entanto, 

o Brasil esteve fora disso. Infelizmente os historiadores brasileiros viam a África imbricada na 

história das relações Brasil-África, com África, figurando como fornecedora de mão-de-obra 

escrava. Nesse prisma, ressalta Costa e Silva, diplomata e historiador da África; 

 

 como se o africano que era trazido à força, nascesse dentro de um navio [...]Temos que 

estudar o Continente Africano não como um capítulo à parte, um gueto. A história da 

África está incorporada à história do mundo. Que a história do negro no Brasil não seja 

isolada, como se o negro tivesse sido um marginal. O negro foi essencial na formação do 

Brasil (SILVA, A. C., 2015). 
 

A exemplo disso, Costa e Silva cita que os primeiros fornos de mineração de ferro em 

Minas Gerais eram africanos, inclusive o governador de Minas Gerais costumava dizer que “os 

negros têm muita sorte, descobrem ouro com facilidade” (ibid), enquanto na verdade, os negros 



153 
 

sabiam, tinham com eles a tradição milenar de exploração de ouro. Assim como este fato, os 

africanos trouxeram consigo, em suas memórias, inúmeros conhecimentos dos quais não lhes 

foram permitidos a autoria. 

Para Costa e Silva, a impressão que se tem é de que todos nós, brasileiros, temos dentro um 

africano, podemos não ter consciência, ou, talvez não aceitar, mas é permanente. O poeta enfatiza 

haver atualmente uma percepção mais clara do que é a África, a Escola desempenha função 

importante nessa constatação. 

Nessa perspectiva, todas as Leis, embora tardiamente criadas, foram muito importantes 

para o desenvolvimento da Educação e para o acesso dos afro-brasileiros a todo e qualquer nível 

de instrução. Um exemplo disso foi a Lei 10.639/2003 que dispõe sobre o ensino obrigatório da 

cultura afro-brasileira nas Escolas e, também oficializa o dia 20 de novembro como o “Dia 

Nacional da Consciência Negra”. 

O direito à Educação é parte de uma gama de direitos chamados direitos sociais. Estes têm 

como meta, a igualdade entre as pessoas. No Brasil este direito é reconhecido na Constituição 

Federal de 1988, antes desse período não cabe ao Estado a obrigação formal de garantir a 

Educação de qualidade a todos os brasileiros, o ensino público era tratado como certo 

assistencialismo àqueles que não podiam pagar. 

Além da Constituição Federal, de 1988, existem ainda duas leis que regulamentam e 

complementam a do direito à Educação: o Estatuto da Criança e do Adolescente (ECA), de 1990; 

e a Lei de Diretrizes e Bases da Educação (LDB), de 1996. Trata-se de mecanismos que 

possibilitam o acesso à escola pública, ao ensino básico a todos os brasileiros, sendo obrigatório 

estar matriculado na Escola a criança, adolescente e jovens até os 17 anos. 

A lei 10.639/03 requer a reformulação da Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 

(LDB 9.394/96). Através dela, os currículos educacionais precisaram implementar a história e 

cultura da África; (o histórico da população negra, a miscigenação, o racismo contemporâneo, e a 

valorização dessa raça). O objetivo é possibilitar o “reconhecimento” verdadeiro, daqueles que são 

reconhecidos erroneamente, trazendo com isso, maior significado para todos os estudantes sem 

discriminação, mas, em especial para os afro-brasileiros. 

Em 10 de março de 2008, o então presidente da república, Sr. Luiz Inácio Lula da Silva, e 

Fernando Haddad, na época Ministro da Educação, assinaram a Lei nº 11.645, que altera a Lei 

9394 de 20 de dezembro de 1996, estabelecendo desse modo, a obrigatoriedade de incluir 



154 
 

oficialmente no currículo de ensino a temática “História e Cultura Afro-brasileira e Indígena”. A 

Lei tem o objetivo de proporcionar melhorias dos direitos sociais dessas gentes, demonstrando a 

necessidade da implantação da proposta, e, busca novas estratégias políticas educacionais, capaz 

de reconhecer uma sociedade diversificada. Desse modo, 

 

tais conteúdos serão trabalhados de forma interdisciplinar, com o objetivo de 

conscientizar os alunos sobre diversos pontos que, muitas vezes não são mencionados nos 

livros didáticos, pois esses fatos incidem apenas sobre a cultura europeia, nosso passado 

escravo e as consequências de leis impostas como a Lei nº 1 de 14 de janeiro de 1873, são 

pouco abordadas, ainda hoje é uma “negação” da existência do racismo e é exatamente 

sobre essa recusa que devemos transformar a Lei 11.645 do papel em práticas dentro das 

salas de aula, é através da compreensão e pesquisa dessa história e do processo de 

escravidão, que tomamos a consciência de que nossa sociedade ainda se encontra em 

dívida em relação às pessoas negras, uma vez que carregamos racismo estrutural, essa 

discriminação que se manifesta por meio de práticas conscientes ou inconscientes, seja de 

forma explícita ou falas “habituais” impregnadas em nossos “costumes” (ibid). 
 

A identidade cultural e social do afro-brasileiro, morador das periferias, da favela, até 

pouco tempo, foi negada nos livros didáticos. Sabendo que a Educação é um produto social, a 

classe dominante e o racismo dificultam aos afro-brasileiros a certeza de fazerem parte da 

construção social, sentindo-se integrantes desse contexto.   

 

6.3.1 A questão étnico -racial, a Lei e o papel da escola 

 

A escola na sua condição de “outro generalizado”, tem a função de proporcionar condições 

igualitárias às pessoas afro-brasileiras para que na interação com os outros, construa sua 

identidade, o seu self. É na Escola que precisamos investir na mudança e tentar romper com toda 

essa estrutura de preconceitos, com a desigualdade racial. A partir da habilidade EM13CHS60150, 

inclusa na BNCC, deve-se planejar atividades que dialoguem com a cultura africana, 

possibilitando debates críticos conscientes, desenvolvendo o senso crítico, permitindo que o afro-

brasileiro seja autor de sua história, do seu “eu”. 

Passados dezessete anos da promulgação da Lei 10.639 de 2003, o diagnóstico que se pode 

fazer sobre a eficácia da implementação dessa nas Escolas, é de que a Lei não teve muito apreço e 

seu cumprimento se dá de modo insatisfatório. Sua aplicabilidade acontece nos ambientes 

escolares através de projetos e, ou, ações isoladas.  

 
50 EM13CHS601 – Relacionar as demandas políticas, sociais e culturais de indígenas e afrodescendentes no Brasil 

contemporâneo aos processos históricos, as Américas e ao contexto de exclusão e inclusão precária desses grupos na 

ordem social econômica atual (BNCC). 



155 
 

As disciplinas de História não se adaptaram adequadamente à nova proposta, a disciplina 

de Artes, costuma trabalhar com mais afinco a temática, no “mês da Consciência Negra”. É 

diagnosticável o déficit existente desse conhecimento entre os estudantes brasileiros. Questões são 

abordadas aleatoriamente, por alguns docentes, quando a mídia noticia algum caso de racismo, 

levado ao extremo.  

Diante do quadro apresentado até então, órgãos de lideranças mundiais, como a 

Organização das Nações Unidas (ONU), aderem o compromisso da emergência do 

“reconhecimento” desse grupo étnico e lança o projeto denominado “Década Internacional de 

Afrodescendentes” (2015-2024). Uma década dedicada aos povos de ascendência africana.  

 

Ao declarar esta Década, a comunidade internacional reconhece que os povos 

afrodescendentes representam um grupo distinto cujos direitos humanos precisam ser 

promovidos e protegidos. Cerca de 200 milhões de pessoas autoidentificadas como 

afrodescendentes vivem nas Américas. Muitos outros milhões vivem em outras partes do 

mundo, fora do continente africano (ONU.ORG). 
 

Dentre as orientações do projeto da ONU, com relação ao “reconhecimento” da pessoa 

negra, pode-se observar algumas direcionadas à Educação como: Educação para a igualdade e 

ampliação da conscientização. Os países devem; 

 

● Celebrar o lançamento da Década Internacional em nível nacional e desenvolver 

programas nacionais de ação e atividades para a completa e efetiva implementação da 

Década; 
● Organizar conferências nacionais e outros eventos destinados a desencadear um debate 

aberto e a sensibilização para a luta contra o racismo, a discriminação racial, a 

xenofobia e a intolerância correlata, com a participação de todas as partes relevantes, 

incluindo o governo, representantes da sociedade civil e indivíduos ou grupos que são 

vítimas; 
● Promover um maior conhecimento, reconhecimento e respeito pela cultura, história e 

patrimônio dos povos afrodescendentes, inclusive através de pesquisa e educação, e 

promover a inclusão completa e precisa da história e da contribuição dos povos 

afrodescendentes nos currículos escolares; 
● Promover o papel positivo que líderes políticos e partidos políticos, líderes de 

comunidades religiosas e os meios de comunicação podem desempenhar no combate ao 

racismo, à discriminação racial, à xenofobia e à intolerância correlata, através, inter 

alia, do reconhecimento e respeito público pela cultura, história e patrimônio dos povos 

afrodescendentes; 
● Aumentar a sensibilização através de medidas informativas e educativas com vista à 

restauração da dignidade dos povos afrodescendentes, e considerar a disponibilização de 

apoio às organizações não governamentais para tais atividades; 
● Apoiar iniciativas de educação e treino para organizações não governamentais e povos 

afrodescendentes no uso das ferramentas fornecidas pelos instrumentos internacionais 

de direitos humanos relacionadas ao racismo, à discriminação racial, à xenofobia e à 

intolerância correlata; 
● Assegurar que livros didáticos e outros materiais educativos reflitam precisamente fatos 

históricos relacionados a tragédias e atrocidades passadas, em particular a escravidão, o 



156 
 

comércio de escravos, o comércio transatlântico de escravos e o colonialismo, de modo 

a evitar estereótipos e a distorção ou falsificação destes fatos históricos, o que pode 

levar ao racismo, à discriminação racial, à xenofobia e à intolerância correlata, 

incluindo o papel dos respectivos países nos mesmos, através de: 
● Apoio à pesquisa e às iniciativas educacionais; 
● Reconhecimento às vítimas e seus descendentes através da criação de memoriais nos 

países que lucraram e/ou foram responsáveis pela escravidão, pelo comércio de 

escravos, o comércio transatlântico de escravos e o colonialismo, e tragédias passadas 

onde estes não existam, bem como em pontos de partida, chegada e realocação de 

escravos, e proteção de locais culturais relacionados (ONU.ORG.). 
 

Embora as leis e todas as ações voltadas ao combate à desigualdade racial e à busca por 

igualdade de oportunidades livres de discriminações, na prática, em muito são ignoradas. Nas 

escolas, especificamente aos currículos da rede pública, a História e Cultura da África e Afro-

brasileira não constam como disciplina obrigatória. A temática é desenvolvida, como já 

mencionado, em ações isoladas ou em projetos aleatórios. Essa constatação pode ser comprovada 

através da pesquisa de campo, realizada na modalidade online, devido à Pandemia da Covid-19, 

com estudantes das escolas públicas da cidade de Pelotas, que estiveram ou ainda estão em sala de 

aula a partir da implementação da Lei 10.639 (ano de 2003 a 2020). As contribuições dos 

estudantes respondentes podem ser visualizadas nos anexos da Tese ou no link do Google Forms, 

disponível nas referências.  

Ressalto que, para fundamentar a coleta dos dados, pretendia-se a realização de uma 

pesquisa de campo, com o objetivo de entrevistar gestores e estudantes de algumas das escolas de 

ensino básico da cidade de Pelotas, assim como, algumas Unidades das duas principais 

Universidades dessa cidade; Universidade Federal de Pelotas e Universidade Católica de Pelotas 

(UFPel e UCPel). Nas primeiras, pretendia-se uma coleta de depoimentos sobre como essas 

instituições de ensino básico estão trabalhando a obrigatoriedade da Lei e investigar o avanço da 

temática junto aos estudantes. Nas Universidades, pretendia-se uma abordagem acerca da 

formação de professores junto aos cursos de licenciaturas para atuarem nas escolas de ensino 

básico, no âmbito da Lei 10.639/2003.  

Esse procedimento estava programado para ser colocado em prática durante o ano de 2020. 

Todavia, por estarmos em um contexto pandêmico desde o início do referido ano, não foi possível 

realizar a pesquisa, de modo presencial. Optou-se então, pela formulação de questionários online 

(googleforms), elaborados e enviados via e-mail para três segmentos: Estudantes da Educação 

básica, matriculados dentre os anos de 2003 a 2020 (período da Lei 10.639/2003 em vigor), foi 

solicitado a colaboração para o preenchimento do questionário, via redes sociais (grupos de 



157 
 

whatsapp e de facebook) e aos que se dispuseram, enviou-se o formulário por e-mail. Os Diretores 

de escolas de ensino básico das redes Municipal e Estadual e aos Coordenadores dos Cursos de: 

História, Pedagogia e Letras das duas maiores Universidades de Pelotas, não responderam ao e-

mail de convite a participar da pesquisa. As contribuições dos estudantes para com a pesquisa, 

estão nos anexos da tese e também, podem ser encontradas acessando o link do formulário nas 

referências. 

No próximo e último capítulo deste estudo, tratar-se-á acerca da proposta de uma 

epistemologia triangular para um novo olhar pedagógico a partir do “nosso lugar”. Um novo olhar 

pedagógico no qual “pensar” e “agir” não se manifestem dissociados e que a escola esteja 

preparada para desempenhar o seu papel dentro da concepção de “outro generalizado”, a qual 

acredita-se, ser “uma proposta imprescindível” diante do contexto social dos afro-brasileiros. Nos 

capítulos anteriores, ficam evidentes as lacunas na Educação com relação à cultura afro-brasileira.  

A proposta visa, um novo olhar pedagógico, com sustentáculos latino-americanos; 

minimizar, através dessa importante ferramenta que é a Educação, as desigualdades raciais, 

contemplando por meio do conhecimento o digno reconhecimento do afro-brasileiro na sociedade, 

atuando consistentemente como “outro generalizado” no processo de construção do self da pessoa 

negra. 

Para o desenvolvimento do capítulo, far-se-á uso dos escritos de autores latinos como os do 

filósofo e educador brasileiro Paulo Freire, do filósofo chileno Ricardo Astrain Salas, do filósofo 

brasileiro Jovino Pizzi, entre outros. 

 

 

 

 

 

 



158 
 

CAPÍTULO VII 
EPISTEMOLOGIA TRIANGULAR À LUZ DE GEORGE MEAD 

       

Aos esfarrapados do mundo e aos que neles se 

descobrem e, assim descobrindo-se, com eles 

sofrem, mas, sobretudo, com eles lutam. 
                           

(Paulo Freire) 

 
O ponto de chegada da tese versa sobre a questão do papel da escola enquanto “outro 

generalizado” e a relação desta com a construção do self do afro-brasileiro. O que se pode 

perceber, depois de todo o arcabouço de argumentações, é que a escola de certo modo contribui, 

ao negligenciar a Lei 10.639/2003 na sua correta aplicabilidade, com a desigualdade racial. O 

diagnóstico apresenta também fragilidade ou até mesmo inexistência, de capacitação de 

professores para trabalhar as questões étnico-raciais nas escolas. 

Se o mundo real não é perfeito, muitas vezes se transforma em uma espécie de empecilho 

aos sujeitos, logo, deve ser reinterpretado. Dizia Platão que os desejos do corpo são elementos que 

impedem o homem de atingir o conhecimento. Suas constatações continuaram ratificadas no 

período medieval, “onde o homem como deve ser, ganhou o máximo de expressão” (PEREIRA, 

V., CLARO, L., 2012). Nesse tempo, a igreja, com relação à Educação desempenhava sua função 

primordial: educar para o espírito. Nessa perspectiva, o desenvolvimento da função pedagógica 

versa acerca de um estudante abstrato, ignorando sua realidade social. Os jesuítas foram grandes 

propagadores dessa concepção, pois, 

 

com a preocupação em salvar almas e lapidar os alunos, foram os grandes propagadores 

da concepção dualista tradicional em nosso contexto. Basta ler as obras sobre a história da 

pedagogia desse período para perceber que os métodos implementados nas aulas 

desprezavam a realidade da criança, sua língua materna e seus costumes. Os internatos se 

constituíram no grande universo de encontrar a essência pura dos alunos (ibid). 
 

Na modernidade não se abandonou os métodos dualistas de análises e até aqui, é possível 

perceber que a realidade nos educou a sempre pensar as pesquisas de modo antagônico e muitas 

vezes em contradição. Apenas a partir da década de 1950, segundos estudiosos, emerge uma 

epistemologia de cunho positivista, voltada a metodologias quantitativas embasadas em autores 

como: Comte, Mill e Durkheim (SANTOS, FILHO., GAMBOA, 2002). Trata-se de uma 

concepção que versa sobre a construção de uma ciência social ancorada nos passos das ciências 

 



159 
 

naturais. São características fortemente encontradas na Educação contemporânea. Segundo 

Gamboa (2002), 

 

com o processo de consolidação a partir de 1970, nos cursos de pós-graduação, criados 

segundo o modelo norte-americano (Acordo MEC-USAID – 1964/1968), com 

treinamento de professores e investigadores nos Estados Unidos, a investigação em 

educação no Brasil acabou por criar uma progressiva dependência que, atendendo aos 

interesses expansionistas, desintegra o padrão da escola superior (até 1968), para ceder 

lugar a uma educação voltada à competitividade e à massificação (ibid, p. 16). 
 

Aproximadamente na década de 1960, com o advento da Guerra Fria, aconteceram 

algumas transformações curriculares no ensino da ciência, no qual se tentava uma aproximação 

maior entre a ciência e o mundo vivido. No núcleo desse movimento, conforme ressalta Saviani 

(1998); “No terreno da educação, surgiram perspectivas de desenvolver uma espécie de ‘Escola 

Nova Popular’, a partir de Freinet e Paulo Freire, mas o empuxo da perspectiva tecnicista de 

orientação epistemológica positivista, dificulta esse avanço” (SAVIANI, 1998, p. 22). 

Em meados dos anos 1970, dá-se início a uma nova meta da Educação: a formação do 

sujeito crítico, com capacidade de refletir sobre seu mundo. No entanto, o imprevisível acontece; 

nem o sistema, tampouco os docentes estavam preparados para contemplar tal mudança. Foi um 

processo de incoerências que perdurou por tempos. 

Posteriormente, enfatizou-se diante desse cenário, a necessidade de maior qualificação 

profissional dos docentes. Desse modo, as escolas passam ter maior responsabilidade acerca do 

ensino e isso dificulta ainda mais sua prática. É notável o aumento da má qualidade do ensino, 

salas de aula com mais estudantes do que a devida capacidade de lotação, professores 

desvalorizados e sobrecarregados, escassez dos recursos materiais, enfim, uma série de obstáculos 

que implicam diretamente na qualidade do ensino. Embora tentativas diversas de superar os 

problemas da Educação brasileira, os resquícios do “paradigma positivista de roupagem 

tecnicista” (PEREIRA, V., CLARO, L., 2012, p. 18) de certa forma, perpetuam no cenário atual. 

 

7.1 Análise qualitativa e os significados das ações e relações humanas 

 

Sob esse prisma, seguindo a linha de pensamento de Platão sobre os desejos do corpo 

serem empecilhos para o homem alcançar o conhecimento; pode-se dizer que ainda na 

contemporaneidade, aos negros, a cor da pele acrescido do legado histórico, constituem 

empecilhos para que estes alcancem o conhecimento e o reconhecimento. Nesse aspecto, uma 



160 
 

observação importante como citada nos primeiros capítulos desse trabalho, encontra-se na análise 

de George Mead, quando o autor sublinha a relevância dos dois mundos, (dos objetos e o social), e 

como isso afeta na construção do self do sujeito.  

Diante deste panorama, opta-se por uma abordagem de pesquisa de caráter qualitativo, cujo 

modo de análise, contribua de forma benéfica no âmbito da Educação. No Brasil, muitos 

pesquisadores encontram nos paradigmas qualitativos os referenciais metodológicos para tratarem 

dos fenômenos educacionais. Segundo Minayo51, a análise qualitativa pode ser considerada como 

aquela que busca penetrar os “significados das ações e relações humanas” (MINAYO, 2002, p.10). 

Pode-se observar o crescente interesse pelos estudos qualitativos, as congruências epistemológicas 

e metodológicas envolvidas nas pesquisas de âmbito educacional brasileiro, tais como: 

“abordagens empírico-analíticas, fenomenológicas-hermenêuticas e crítico-dialética, mas, há ainda 

o predomínio dos fundamentos positivistas” (PEREIRA, V., CLARO, L., 2012, p. 24-25).  

As pesquisas em Educação no Brasil, ainda estão em processo embrionário e faz-se 

bastante complexo e audacioso, propor uma epistemologia triangular nesse contexto, pois está 

associada a uma compreensão histórico-cultural que o homem tem de si mesmo. Em outras 

palavras, a autocompreensão da sua história. A contribuição da Educação no sentido de 

possibilitar a construção da compreensão de si mesmo do afro-brasileiro, ainda é deficitária, por 

esse motivo se propõe “pensar de novo” a Educação a partir de uma triangularidade cultural. 

 Nessa perspectiva, no país da discriminação racial, qual a autocompreensão que o afro-

brasileiro tem de si mesmo em termos de sentido e de referência? Certamente, o que se pode 

afirmar é que há um esforço nessa proposta de estudo, para que o olhar epistemológico triangular 

não esteja desconectado da realidade investigada em contexto. Espera-se com isso uma 

contribuição profícua, sem a pretensão de esgotar possibilidades, mas, valorizando as riquezas da 

triangularidade cultural, a partir de uma perspectiva hermenêutico-crítica, no sentido de fazer da 

Educação o espaço capaz de proporcionar ao afro-brasileiro aquilo que lhe é negado, o 

“reconhecimento” social e cultural. 

 

 
 

51 Maria Cecília de Souza Minayo – É uma socióloga brasileira. Pesquisadora emérita da Fundação Oswaldo Cruz 

(Fiocruz), destacou-se na pesquisa sobre violência a partir da utilização de “métodos qualitativos” na saúde. Na Escola 

Nacional de Saúde Pública (ENSP), fundou o Centro Latino-Americano de Estudos de Violência e Saúde Jorge Careli 

(CLAVES). 



161 
 

7.1.1 A reinterpretação do conceito de “triangularidade” 

 

Diante de todo diagnóstico apresentado no percurso do texto, o capítulo volta-se para a 

discussão da hipótese prognóstica. Em outras palavras, do desenvolvimento de uma Educação 

pensada a partir dos três pilares: Europa, África e América Latina. Faz-se importante frisar que a 

proposta de pensar de novo a Educação no Brasil e possíveis alterações nos currículos escolares 

embasados numa epistemologia triangular, tem como fio condutor o reconhecimento do afro-

brasileiro. A sustentação para a proposta alternativa fundamentada numa epistemologia triangular, 

está alicerçada nos estudos de pensadores latino-americanos, entre eles: Ricardo Salas e Jovino 

Pizzi.  

Cabe ressaltar, nesse sentido, que não se tem um projeto acabado e sim a possibilidade de 

pensarmos juntos alternativas viáveis para o processo. Na verdade, realizar a transposição de uma 

configuração europeia para uma releitura latino-americana pressupõe fortes resistências não 

apenas política, como inclusive da própria sociedade, pois, implica acercar-se de divergências e 

interpretações de valores configurados em outros contextos sociais, históricos e culturais. Requer 

cautela nas análises para que no “pensar de novo” a Educação, os currículos educacionais 

observem a dimensão histórico-étnico-cultural de nossas gentes, a partir do contexto latino-

americano. 

No Brasil, é papel da Educação (re)construir-se para compreender sua função de dentro 

para fora e não o contrário. É preciso, segundo Pizzi,  

 

compreender a diversidade e a multiplicidade de mundos e de experiências latino-

americanas, com sua diversidade de estilos de vida e ideias de justiça. Em outras palavras, 

se trata de sublinhar uma noção latinoluso e afro-americana de mundos de vida desta 

América Morena. O primeiro ponto indica as dificuldades, reparação ou nostalgia de uma 

análise que não pode esquecer do presente (PIZZI, 2016, p. 172). 
 

Tal perspectiva destaca uma noção afro-americana e latinoluso de mundos dos sujeitos 

desse lugar. As dificuldades enfrentadas são evidentes e Pizzi aborda a categoria de mundo da 

vida, trabalhada por Habermas e por alguns pensadores latino-americanos, como um conceito 

capaz de contribuir para a reparação de aspectos esquecidos pela ciência e até mesmo pela 

filosofia: o mundo vivido dos sujeitos, com suas complexidades. Nesse prisma; 

 

 

 



162 
 

Para aqueles que pensam na dificuldade de certificação do mundo da vida, a referência 

das experiências cotidianas fica realmente difusa. Para eles, não é possível entender o 

papel das circunstancialidades da vida cotidiana e tampouco se lhe pode dar um 

tratamento filosófico. Os que defendem o resgate do mundo da vida também sofrem o 

dilema das duas línguas, quer dizer, a insegurança frente a dois modelos. E para os da 

nostalgia, fica sempre a ideia de um passado distante e de um futuro sem garantias; entre 

a nostalgia do passado e a esperança do futuro, o presente parece ficar esquecido (ibid, p. 

173). 
 

No Brasil, a tradição das práticas do discurso ocidental ainda é bastante forte na vida 

cotidiana e para além disso, questões relacionadas ao “mundo da vida” dos afro-brasileiros são 

tratadas de modo diferenciado tanto na prática quanto teoricamente, em comparação com o 

“mundo da vida” das pessoas brancas. De modo geral, este fator pode ser observado nas 

dicotomias predominantes no século XX, tais como noções relacionadas à ambivalência entre: 

linguagem das teorias versus a linguagem da vida cotidiana. De um lado a plenitude das ciências e 

por outro, as suspeitas e as desconfianças frente as motivações da vida cotidiana” (ibid). Quando a 

análise tem como núcleo de observação o suposto mundo da vida do afro-brasileiro e busca 

através dele, angariar fundamentação teórica compatível com a possibilidade de propor-se um 

novo olhar sobre esse mundo cotidiano que nos move a um direcionamento na área da Educação, 

capaz de (re)configurá-la e fazê-la apta a desenvolver seu papel de “outro generalizado” na 

formação do self do afro-brasileiro, parece tornar-se ainda mais complexo numa sociedade racista. 

Nesse horizonte Pizzi, a partir do conceito habermasiano do mundo da vida, assinala que, 

 

existe uma espécie de dilema entre a ação olhando ao modo habitual da vida, e a projeção 

de um ideal de vida plena. Daí, então, a ideia de dois mundos: em uma direção o caráter 

de inautenticidade, falta de verdade, de sentido e de colonização do mundo da vida e, por 

outro, a perspectiva ideal ou a forma ideal de vida, ligada a sua temporalidade – como 

disse Merleau-Ponty (1984), único lugar de vida e de sentidos para as gentes (ibid). 
 

Nesse sentido, pode-se dizer que na recepção latino-americana do conceito de Lebenswelt, 

encontram-se algumas críticas tais como ressalta Salas. Para o filósofo chileno, “a análise crítica 

da categoria do mundo da vida apresenta complexas dificuldades que nos fazem cautelosos e 

assépticos, frente às potencialidades integradoras e dialógicas da categoria mundo da vida” 

(SALAS, 2007). Na mesma perspectiva, uma observação importante emerge das reflexões de Iván 

Canales Valenzuela. Para o autor, a problemática da categoria Lebenswelt, inclui aspectos; 

 

que impedem que a pluralidade de nossos povos possam ser considerados como legítimos 

interlocutores do todo social e político, pois, socio-evolutivamente pertencem a uma 

pluralidade de mundos da vida que, a maioria das vezes, não exibem as competências 

dialógicas comunicativas própria do mundo da vida pós-convencionais propriamente 

modernas (CANALES, 2009, p. 30). 



163 
 

 

Segundo Canales o problema está difuso nas estruturas de mundos que determinam os 

ligamentos destes e sua crítica à Habermas está no fato deste ser etnocentrista, dono de uma 

“perspectiva fechada quanto à compreensão de vínculos mundializados” (PIZZI, 2016, p. 174).  

Em outras palavras, o que resta para os latino-americanos são subsistemas ligados a um sistema 

global. Vale frisar que o impacto provocado pelo sistema sobre uma sociedade particular é tão 

intenso que, segundo Canales, acaba por impor as “pretensões de validez”. Portanto, é importante 

destacar que Habermas está pensando a partir de um contexto europeu e isso pode gerar algumas 

incompatibilidades ao se tentar pensar o conceito de Lebenswelt, numa perspectiva latinoamérica. 

Salas, por sua vez, destaca uma outra concepção relacionada à recepção latino-americana 

nesse ponto; a exposição da filósofa argentina Alcira Bonilla que se remete a Husserl em um 

conceito bastante forte e convincente nessa perspectiva “a referência ao mundo no que sempre 

temos vivido” (SALAS, 2007, p. 122). Em outras palavras, Bonilla nos leva a pensar que a 

necessidade de resgatar esse aspecto esquecido e que carece ser “dialogado entre as culturas 

filosóficas contextualizadas, a ponto de pôr em questão as tradições ocidentais dominantes junto 

com a exigência de que o diálogo com elas comece em igualdade de condições, considerando 

assim explicitamente a questão do poder” (ibid, p. 142). 

A proposta de Alcira Bonilla é de resgatar os âmbitos esquecidos pela ciência, através de 

uma dimensão dialógica que requer simetria. Segundo Pizzi, há uma aproximação do pensamento 

da autora com a teoria de Raul Fornet Betancourt, com a contribuição da filosofia intercultural; 

 

com o qual é possível o descobrimento da diversidade de outros estilos de vida, crenças, 

noções de mundo, textos e contextos, às vezes, encobertos, porque nunca tenham sido 

temas das escolas canónicas e da consideração filosófica tradicional (PIZZI, 2016, p.176). 
 

A reparação do mundo da vida esquecido nas filosofias e na ciência requer ir além do que 

registrar esse descuido por parte de acadêmicos e intelectuais. É preciso admitir que o mundo da 

vida cotidiana, é um contexto “muito mais complexo do que dados, experiências, leis, modelos e 

teorias, que se movem científico e filosóficos” (ibid). O mundo da vida cotidiana do afro-

brasileiro, além de esquecido pelos intelectuais, é ignorado pela sociedade branca, pensada desde a 

sua estrutura, para pessoas brancas e que, ainda fingem não enxergá-los. A hermenêutica 

observacional da história, pode ser uma aliada no processo de compreensão de como o racismo 

construiu o mundo da vida das pessoas negras no Brasil e consequentemente compreender a 

urgência de mudanças, começando pela Educação.  



164 
 

7.1.2 O sujeito enquanto um “eu” construído na mediação 

 

O compreender a questão da construção do “eu” afro-brasileiro na mediação requer a 

ampla compreensão dos significados na história do negro no Brasil e que nos remete ao contexto 

social atual dos afro-brasileiros, nos dá ancoragem para alçar a proposta de uma epistemologia 

triangular no âmbito da Educação, capaz de possibilitar um novo olhar pedagógico nesse aspecto. 

Faz-se importante destacar que quando falamos de reinterpretar a “triangularidade”, estamos 

falando da possibilidade que este conceito sob uma reinterpretação oferece para que pensemos de 

novo o contexto da Educação no Brasil, no seu sentido geocultural, “capaz de entender as 

vicissitudes concernentes aos distintos matizes que compõem a mestiçagem atual. Essa mudança 

re-situa o eixo de interconexões, para retomar o Atlântico como centro das vinculações entre três 

continentes: as Américas, a África e a Europa” (PIZZI, 2021, p.7). 

Desse modo, temos a possibilidade de reinterpretação da constituição dos povos latino-

americanos, fruto do entrelaçamento de povos europeus com povos originários desse lugar, assim 

como, com gerações africanas. É necessário ressignificar suas contribuições a partir do mundo 

vivido desses sujeitos, considerando suas circunstancialidades. É perceptível a existência no 

processo social, de um elemento que vai consolidando um modo de vida, mas, ao mesmo tempo, 

vai deixando outros de lado. No entanto, o dia-a-dia das pessoas, segundo Habermas, apresenta 

sempre “o saber de fundo intuitivamente disponível, dotado de uma certeza pré-reflexiva, 

transmitida culturalmente, do que os participantes na comunicação extraem suas interpretações” 

(HABERMAS, 1989, p. 462). 

Por meio da hermenêutica, pode-se realizar uma recuperação da memória e das 

especificidades dos modos de vida na sua originalidade. Não se trata de uma interpretação do 

mundo como algo perfeito no passado ou então de algo completamente desastroso, mas sim, de 

compreender no passado, na historicidade, os resquícios encontrados no presente. Segundo Pizzi, 

 

Embora a dúvida em relação às competências, a exigência de reconhecimento e equidade 

fornecem elementos importantes no momento da intersubjetividade. Neste sentido, não 

somente a teoria de John Rawls, mas também os aspectos da teoria do reconhecimento de 

Axel Honneth, apontam para um nível de relações sem exclusões (PIZZI, 2016, p. 179).   
 

Considerar o saber cotidiano do mundo da vida dos sujeitos, deixado de lado pela ciência e 

até mesmo pela filosofia, reconhecer esses saberes culturais, significa “possibilitar aos sujeitos 

solucionar problemas cotidianos da ação” (ibid). A epistemologia triangular é capaz (acredita-se) 



165 
 

de reconstruir as exigências de um reconhecimento recíproco, para que assim, se tenha uma 

convivência saudável entre as gentes desse lugar.  

Cada cultura ou forma de vida particular envolve a expressão de uma originalidade, e, 

mesmo que às vezes sejam incompatíveis com nosso modo de pensar, de crer e de agir, necessitam 

ser respeitadas e reconhecidas. Por isso, uma epistemologia triangular, está voltada a sujeitos 

reconhecidos como capazes de coautoria, inseridos em um contexto de ação e de comunicação 

linguística, possibilitando, desse modo, a partir da intersubjetividade, o espaço de construção do 

self dos sujeitos na sua originalidade. 

Para Pizzi, “a categoria do mundo da vida, pode ser um caminho para compreender a nossa 

realidade e a complexidade da América Latina e sua história” (ibid, p. 183). Em geral, a América 

Latina e aqui, especialmente o Brasil e sobretudo a Educação brasileira, reproduzem, adaptam 

para si, modelos externos e a partir desses pensam seu papel frente a um mundo globalizado. 

Nesse aspecto, não sobra espaço para se pensar o mundo da vida do afro-brasileiro, com suas 

preciosidades culturais e também a convivência ou sobrevivência diante uma gama de injustiças 

que podem ser consideradas como causas de “patologias sociais”52  

O ponto de partida parece estar em uma hermenêutica dos saberes diversos e, desse modo, 

tentar construir alternativas eficazes para um futuro mais promissor em termos educacionais, 

estando cientes da necessidade de “pensar outra vez” a Educação no Brasil e certamente, isso 

requer uma reconfiguração curricular nas escolas. Por esse motivo,  

 

As tentativas de compreender a complexidade remetem a este mundo da vida, mas é 

importante também estudar a formação das ideias e a construção dinâmica das culturas 

em que vivem as gentes em sua realidade cotidiana. De fato, América Latina é o resultado 

de um processo longo de convergência de diferentes povos, embora se possa dividir entre 

um antes e um depois de Colón ou de Cabral (ibid). 
 

A proposta do “novo olhar pedagógico”, tem pela frente um caminho bastante difícil. 

Trata-se de educar a própria racionalidade, diz Pizzi que, 

 

 
52 As patologias sociais, referem-se, pois, às anomias que geram sofrimento, exclusão, humilhações e denigrem o 

conjunto das relações sociais. Por isso os termos diagnósticos e patologias não se limitam a um estado de âmbito 

pessoal ou à pessoa como tal, pois sua abrangência se vincula aos contextos sociais e ao ambiente em geral.Como 

diagnóstico social, as patologias estudam as situações que geram transtornos aos diferentes grupos de cidadãos, 

ocasionando mal-estar e sofrimento ao viver e ao conviver. Desse modo, o termo patologia se relaciona a situações 

“psíquicas e físicas” de anormalidade que, do âmbito social, produz profundos e complexos transtornos sociais 

(PIZZI, J., CENCI, M.,Glossário de Patologias Sociais. Pelotas: Editora da UFPel, 2021 em E-book: 

http://guaiaca.ufpel.edu.br:8080/handle/prefix/7723)  



166 
 

a razão, em sua educação ou em sua história de formação e constituição tem adquirido 

hábitos de pensamentos que tem formado seu caráter ao menos unilateralmente (Ghiggi e 

Pizzi, 2013, p. 13). Neste debate, a reeducação do nosso pensar põe em evidência a 

crítica, não unicamente preocupada com a simples reinterpretação de nossos saberes e 

linguagens, mas, em uma transformação tanto em relação aos aspectos teóricos como 

também em relação a seu uso (ibid, p. 184). 
 

Para além do ponto de vista europeu, existe um entendimento que almeja ampliar essa 

compreensão no intuito de abordar o papel de coautoria das demais raízes etnoculturais. Diante 

disso, faz-se imprescindível empoderar as contribuições dos indígenas e dos afro-brasileiros, 

donos de uma variedade extraordinária de representações no cenário brasileiro. O estudo ressalta o 

fecundo contexto sócio-cultural desde uma epistemologia para o mundo da vida afro-ibérico-

ameríndio. 

 Tendo como fio-condutor, as considerações geoculturais que interconectam os três 

continentes: África, Europa e as Américas, pretende-se subsidiar a proposta relativa à uma 

reconfiguração dos currículos escolares, no que concerne às exigências de incorporação dos 

estudos afros do ponto de vista histórico/cultural. Não se pretende apenas um estudo da história e 

da cultura propriamente dita, de nossas raízes, mas de suprir as falhas na Educação nesse sentido. 

Compreender as lutas e reivindicações dessas gentes por reconhecimento e resgatar o que lhes é 

devido. Segundo a perspectiva de “justiça distributiva” aristotélica, seria dar a cada pessoa o que 

lhe é devido e sua função é dar “desigualmente” aos desiguais para torná-los iguais. 

Nesse processo, é necessário frisar que se busca não apenas a certificação de mundos e 

modos de vida distintos, mas, especificamente a desconstrução das colonialidades e, 

consequentemente das estruturas do racismo, em prol de uma sociedade mais justa de se viver, o 

que possibilitaria a convivência harmoniosa entre as “raças” e alternativas para a Educação 

triangular, num primeiro momento. Se não houver esse “pensar de novo” a Educação, o self do 

afro-brasileiro, sua identidade, continuará constituindo-se meio a uma perspectiva europeia, numa 

sociedade de brancos e para brancos, como vimos no capítulo IV, sob a farsa da Democracia 

racial, sob a ideologia da “cegueira de cor”.  

Diante disso, para dar suporte ao que se almeja para a Educação, para as escolas 

brasileiras, as contribuições de autores como Paulo Freire, são imprescindíveis. 

 



167 
 

7.2  É possível aproximar Paulo Freire dos pressupostos de George Mead e o Educar 

para a liberdade? 

 

O método Paulo Freire pode ser considerado como um método hermenêutico-

fenomenológico (Brandão, 2005). No mundo da vida dos sujeitos, trata de ler o cotidiano e 

compreender o sentido das experiências vivenciais presentes num âmbito compartilhado com o 

outro. Não está direcionado a uma análise quanti-qualitativa, mas sim, à interação dos sujeitos 

com o seu mundo da vida, com as pessoas do seu entorno. Segundo destaca Pizzi, “a ideia de ler o 

mundo significa que os participantes interatuam com seu meio e se relacionam com seu mundo 

particular de vida, sem, todavia, desvincular um do outro” (PIZZI, 2016, p. 203). Não há dúvidas 

que Paulo Freire é um pensador que não se preocupou em pensar ideias, mas em pensar a 

existência, é um teórico comprometido com a vida. Busca na “interioridade” da práxis humana, 

retotalizar-se como “prática da liberdade” (FREIRE, 2017, p. 11). 

Nesse sentido, encontra-se na teoria Freire, pensador brasileiro, mais estudado no exterior 

do que propriamente em seu país, escritos voltados para a emancipação das gentes brasileiras, 

através do educar para a liberdade, em sociedades cuja dinâmica estrutural é a pedagogia das 

classes dominantes. As observações desse autor são fundamentais para a reconfiguração da 

Educação no Brasil, no sentido a que se propõe esse estudo. Assim, pode-se dizer que, 

 

nessas sociedades, governada pelo interesse de grupos, classes e nações dominantes, a 

“educação como prática da liberdade” postula, necessariamente, uma pedagogia do 

oprimido. Não pedagogia, para ele, mas dele. Os caminhos da liberação são os do 

oprimido que se libera: ele não é coisa que se resgata, é sujeito que se deve autoconfigurar 

responsavelmente. A educação libertadora é incompatível com uma pedagogia que, de 

maneira consciente ou mistificada, tem sido prática de dominação. A prática da liberdade 

só encontrará adequada expressão numa pedagogia em que o oprimido tenha condições 

de, reflexivamente, descobrir-se e conquistar-se como sujeito de sua própria destinação 

histórica (ibid). 
 

Nas palavras de Paulo Freire, fica claro o papel da Educação enquanto “outro 

generalizado”, ferramenta indispensável na constituição do self do afro-brasileiro, pois, uma 

cultura desenvolvida sob as tramas da discriminação, da dominação, por mais generosa que 

possam parecer os propósitos de seus educadores, é muralha que impede as possibilidades 

educacionais dos que se situam nas consideradas subculturas. Do contrário, ao pensar-se uma 

Educação fundamentada numa epistemologia triangular que dê sustentação a uma pedagogia 

desenvolvida a partir do mundo da vida dessas subculturas;  



168 
 

será um contínuo retomar reflexivo de seus próprios caminhos de liberação; não será 

simples reflexo, senão reflexiva de criação e recriação, um ir adiante nesses caminhos: 

“método”, “prática de liberdade” que, por ser tal, está intrinsecamente incapacitada para o 

exercício da dominação. A pedagogia do oprimido é, pois, liberadora de ambos, do 

oprimido e do opressor. Hegelianamente, diríamos: a verdade do opressor reside na 

consciência do oprimido (ibid, p.12). 
 

Imersos numa sociedade estruturalmente racista, o que se propõe com o (re)pensar a 

Educação brasileira, é voltá-la para esse enfoque de liberdade. Que a escola possa ser em seu 

espaço físico e social, ambiente de construção e de liberdade. A reconfiguração dos currículos a 

partir da pedagogia da triangularidade luso-afro-ameríndia, é apenas um ponto de partida diante de 

tamanha complexidade do tema. 

Freire acredita que o conteúdo programático da Educação não deve ser interpretado como 

“uma doação ou imposição, mas, como a devolução organizada, sistematizada e desestruturada” 

(SILVA, T. T., 2017, p. 61). O que Freire está a dizer é que deve haver a participação dos 

educandos nas etapas dessa construção do “currículo programático”. De um modo bastante 

perceptível de via curricular, ele fala em “escolha do conteúdo programático que deve ser feita em 

conjunto pelo educador e pelos educandos. Esse conteúdo programático deve ser buscado, 

conjuntamente naquela realidade, naquele mundo, que, segundo Freire, constitui o objeto do 

conhecimento intersubjetivo” (ibid). 

A perspectiva curricular freireana versa sobre uma visão fenomenológica do ato de 

“conhecer como consciência de alguma coisa” (ibid). No entanto, trata-se de uma consciência que 

não se restringe à consciência das coisas e das próprias atividades, mas, principalmente, da 

consciência de si mesmo, isso nos distingue dos outros animais.  

Em George Mead, como vimos nos primeiros capítulos desse estudo, a “consciência de si” 

é quando emerge o self na sua plenitude. Pode-se dizer que há certa proximidade desses autores 

nessa perspectiva. 

Ainda numa linha fenomenológica, Merleau-Ponty53 ressalta que “renovar significa pensar 

o que se esconde entre o significante e a significação explícita” (MERLEAU-PONTY, 1984, p. 

241). Diante disso, a reconstrução revela, segundo Pizzi, 

 
53 Maurice Merleau-Ponty – Filósofo fenomenólogo francês. Tomando como ponto de partida o estudo da percepção, 

Merleau-Ponty é levado a reconhecer que o “corpo próprio” não é apenas uma coisa, um objeto potencial de estudo 

para a ciência, mas também é uma condição permanente da experiência, que é constituinte da abertura perceptiva para 

o mundo e seu investimento. Ele então enfatiza que há uma consciência e um corpo inerentes que a análise da 

percepção deve levar em conta. O essencial é captar a percepção viva, a percepção em via de realização. Para isso 



169 
 

a essência de um projeto político-pedagógico, o qual começa com o resgate do 

esquecimento das origens. Ou seja, pensar de novo implica em um esforço profundo para 

voltar a apreciar o significado e os sentidos de nossos mundos, como se isso fosse uma 

genealogia capaz de reestruturar nosso próprio chão. Trata-se de pensar histórias sem 

sombras, isto é, sem mentiras e sem encobrimentos. O pensar de novo, se traduz então, 

em um processo de descortinamento e, a partir disso poder encontrar as raízes de nosso 

filosofar em vista a compreender como sair das sombras para, então conseguir reorganizar 

as perspectivas teórico-filosóficas desde outro horizonte (PIZZI, 2018, p. 4). 
 

A concepção do pensar de novo, exposta na citação acima, estabelece um novo patamar 

para a insuficiência de pensar, cujo, segundo Pizzi, “reinterpreta nossas origens e, possibilita 

reconstruir as dimensões de um projeto emancipador” (ibid). Nesse sentido, a tese pretende 

defender que sem a construção do self, no seu contexto intersubjetivo e cultural, a criança afro-

brasileira, por exemplo, não desenvolve sua legítima identidade, pois, não existe interação 

verdadeira, o que existe são burocracias ou “meras intenções”.  

Nesse prisma, pensar de novo ou, (re)pensar a Educação no Brasil, poderá apenas não 

somente introduzir conteúdos histórico-culturais africanos e indígenas em nossos currículos, mas, 

fazer da escola o lugar de uma pedagogia capaz de abordar os vínculos de uma triangularidade, 

contemplando assim, um contexto de Educação intercultural. 

 

7.2.1 Ponto de chegada: George Mead e a Escola como “outro generalizado” 

 

Diante de tudo que foi colocado até o momento, a tese chega a seu ponto final, ou seja, 

afirmar a escola como outro generalizado e o fato de que a escola brasileira, com currículos e 

práticas fundamentadas, como já ressaltado anteriormente, numa concepção monológica 

eurocêntrica de Educação, não pode desempenha seu papel como outro generalizado, espaço de 

relações intersubjetivas fundamental para a construção do self do sujeito, considerando suas 

diversidades culturais. 

Buscou-se respaldo teórico em George Mead para abordar o papel da escola como “outro 

generalizado”. Como vimos, Mead concebe o processo de construção da individualidade como 

algo intimamente vinculado com os processos educativos promovidos pelas instituições de ensino. 

Desse modo, pode-se encontrar no pensamento do autor a ideia de escola como instituição social 

que proporciona aos estudantes, sem distinções, um conjunto de experiências reveladoras de 

 
temos que nos livrar de todos os preconceitos dogmáticos que nos proporcionam apenas percepções fossilizadas, 

espécies de cadáveres de objetos (MERLEAU-PONTY, 2018). 



170 
 

práticas da sociedade mais ampla em relação a ele. A escola desempenha, ou, deveria 

desempenhar o papel de mediação das pautas da sociedade e na perspectiva “meadiana”, se 

apresenta como uma instituição de socialização ao oferecer referências fundamentais à condução 

do sujeito na sociedade. Isso não acontece no âmbito de uma sociedade racista, causando sérias 

patologias sociais à vida dos afro-brasileiros. 

Ações socializantes e cognitivas, desenvolvidas pela escola, também devem voltar-se para 

o desenvolvimento cognitivo-reflexivo dos sujeitos e ambas as ações da escola, são indissociáveis 

e indispensáveis para a constituição do self, visto que este, emerge simultaneamente de 

experiências cognitivas e sociais, como vimos nos capítulos anteriores. Segundo o pensamento de 

George Mead; 

 

As significações são construídas no interior de diferentes situações de interação entre os 

indivíduos, o mesmo ocorrendo com as regras que governam a vida social. E uma vez 

instituídas tais significações e tais regras, estas tendem a anteceder a interação social 

oferecendo representações antecipadas das situações (SANT’ANA, 2003, p. 108). 
 

A preocupação voltada para a realidade das práticas escolares que exponha as ações dos 

sujeitos que dela fazem parte, torna o interacionismo de Mead uma alternativa promissora no 

âmbito dos estudos críticos sobre a Educação. Para isso é fundamental explorar a situação “tal 

como ela é percebida pelos sujeitos partícipes”, considerando seus significados e interpretações, 

enfim, levando em conta o mundo da vida dos sujeitos. Nesse horizonte; 

 

O pesquisador pode compreender a realidade estudada em diversos planos de significação 

social, realizando estudos de maior profundidade. A rotina, com seus rituais, suas regras 

de funcionamento, bem como os efeitos que tem sobre os indivíduos e as mudanças que 

nela se produzem são alguns elementos passíveis de análise (ibid). 
 

Todavia, Mead (1934- 1967) deixa claro que o encontro com o outro, nas instituições 

sociais, é fortemente demarcado pelas expectativas de ação ofertadas pelas pautas de 

comportamentos advindos da sociedade, porém, destaca o autor que o confronte das distintas 

perspectivas, resulta em possibilidades de transformações e de resolução pertinente dos conflitos. 

Mead é autor de uma das contribuições teóricas mais importantes da psicologia social. É 

um pensador que se volta para a formação humana e sobretudo reflete sobre o papel da escola 

numa sociedade democrática. Ele não concebe a escola apenas no âmbito de resultados obtidos, 

Mead compartilha com os teóricos pragmatistas a concepção de que o conjunto de situações de 



171 
 

aprendizagens oferecido pelo professor deve ser considerado pelo “como” e pelo “quanto”, 

defendendo uma visão processual da formação do indivíduo. 

A importância do papel da escola como “outro generalizado” na busca democrática de uma 

Educação capaz da democratização da sociedade, certamente estimularia a constituição de um 

sujeito mais autônomo, menos tolhido e liberto na sua potência ativa, mais seguro da sua 

capacidade de participação social, fator este de extremo valor para o “pensar de novo” a sociedade 

e suas instituições sociais. 

Pessoas libertas de opressão, de discriminação e da desigualdade se tornam também 

capazes de “tratar de assuntos sociais e pessoais sob a ótica dos direitos e das normas 

democráticas, faz-se necessário que desenvolvam as competências necessárias a isso, cultivadas 

desde criança, por meio de interações proporcionada por seu meio social” (SANT’ANA, 2003, p. 

110).  

 

7.2.2 A experimentação como prática do vivenciar e a construção identitária do sujeito 

 

Na perspectiva do autor, como já mencionado anteriormente; a experiência escolar deve 

estar fundamentada na experimentação, pois, esta possibilita ao sujeito a prática do vivenciar e 

manipular para absorver, como destaca Sant’Ana, seus esquemas de compreensão, de avaliação e 

de ação, assim como, os fenômenos da natureza, observando a relação existente entre coisas e 

pessoas e dessas com os objetos. Pode-se dizer que essa ideia entrelaça seu pensamento sobre a 

escola, do “jardim de Infância à Universidade”. 

O “outro generalizado” na sua formação possibilita ao sujeito a internalização consciente 

do mundo e a espezinhar a si mesmo, concebendo a si mesmo como consciência de si, no seu 

“outro”. Em outras palavras, por meio da reflexão com si mesmo (mim), direcionando-se ao 

“outro” da interação (existente ou abstrato), me exponho enquanto um “eu” ciente dos próprios 

atos, capaz de problematizar as experiências. Ao depender das interações sociais, ocorridas no 

tempo e espaço, para se constituir, o self apresenta características capazes de uma organização 

temporal, capaz de articular os três tempos: passado, presente e futuro (ibid, p. 70). Nesse sentido, 

Mead aponta para uma articulação entre desenvolvimento cognitivo e interação social, com o qual 

busca mostrar que não são os avanços cognitivos que produzem a capacidade dos sujeitos de 

interação social, mas o seu contrário. 



172 
 

Temos em Mead a concepção de que a evolução humana, enquanto processo, consiste na 

experiência do sujeito, vinculada acerca da organização da pauta geral do grupo de pertencimento. 

Nesse sentido, pode-se dizer que “a ação é a primeira forma de confrontação com a realidade, 

permitindo a formação da consciência, do pensamento e da linguagem ao mesmo tempo, pois, o 

ato social engendra o campo da significação” (SASS, 1992, p. 158). A escola compreendida como 

instituição social proporciona ao estudante de modo peculiar uma gama de atitudes da 

comunidade, sociedade e sua cultura; é um ‘outro generalizado”. 

 Mead rejeita uma Educação alicerçada no método herbartiano54, de pensar a criança 

somente como algo perceptivo a assimilar conteúdos escolares determinados, deixando de 

considerar sua participação no processo de interação com os outros, sendo que, para Mead essa é a 

experiência mais rica na construção do self. Essa observação pode ser constatada quando o autor 

diz que; 

 

se nos voltarmos para o nosso sistema de educação verificamos que os componentes do 

currículo têm sido apresentados como perceptos (percepts) capazes de ser assimilados, 

pela natureza de seu conteúdo, por outros conteúdos da consciência, e o método indicado 

tem sido aquele que estes componentes podem ser mais favoravelmente preparados para 

tal assimilação. Este tipo de tratamento psicológico do material e da aula é imediatamente 

reconhecido como método herbartiano. É um tipo de psicologia associacionista. Seus 

críticos acrescentam que é intelectualista. Em todo caso não é uma psicologia social, visto 

que a criança não é considerada como uma personalidade(self) entre outras personalidades 

(selves); é considerada como uma massa aperceptiva (apperceptions masse). As relações 

da criança com os outros membros do grupo nem encontram sustentação imediata no 

material, nem com o aprendizado dele. O banimento pela escola tradicional das atividades 

de jogos e de quaisquer atividades adultas em que a criança poderia tomar parte como 

uma criança, isto e´, o banimento do processo em que a criança pode ter consciência de si 

mesma a partir da relação com os outros, significa que o processo de aprendizagem tem 

tão pouco conteúdo social quanto possível (MEAD, 1910, p. 689, apud SASS, 2000, p. 

58-59). 
 

A sociedade está em constante evolução e a crítica sublinhada por George Mead sobre o 

banimento dos jogos e da participação da criança nas atividades adultas, no âmbito educacional, já 

foi em parte superada. O grande problema na Educação brasileira está relacionado ao conteúdo 

programático. Em que sentido esta metodologia interativa, intersubjetiva do Play and Game 

contribui para a formação do self do afro-brasileiro? 

 
54 Método herbartiano de Educação – Herbart trouxe para a pedagogia o caráter de objetividade de análise, a 

psicometria, o rigor e a sistematização do método. Segundo Herbart, a ação pedagógica se orienta por três 

procedimentos: O governo, a instrução e a disciplina. A ideia-chave de sua pedagogia é que a instrução é a base da 

Educação (www.gestaoescolar.diaadia.pr.gov.br ). 



173 
 

Ao apontar o intelectualismo educacional, que enfatiza os materiais voltados para a 

instrução formal, Mead sublinha que esses conteúdos se apresentam desvinculados da realidade do 

“mundo da vida” da criança. Em seu tempo, ele estava a observar a questão da não participação da 

criança em atividades de jogo e de brincadeiras, bem como demais atividades oferecidas por 

adultos, nas quais elas pudessem realizar a experiência de vivenciar suas próprias teorias e o seu 

processo de organização nessa perspectiva, o que resulta a perda do caráter socializador da 

educação. 

No entanto, no contexto educacional atual, como já mencionado, esse impasse em sentido 

amplo, foi de certo modo superado. Mas, com relação ao afro-brasileiro, recentemente, a passos 

bastante vagarosos se está a pensar atividades na Educação Infantil voltadas às raízes, à cultura, ao 

autoconhecimento da criança afro. Trata-se de um fator extremamente importante para a formação 

do self e também para o reconhecimento do outro. Portanto, uma escola que finca pés numa 

metodologia intelectualista e se fecha à realidade do estudante, não consegue ofertar experiências 

que abarque relações sociais entre as pessoas, mostrando-se desse modo, inadequada na sua 

função de “outro generalizado”, não se apresentando como espaço de contribuição na formação do 

self. 

Numa sociedade estruturalmente racista, excludente e desigual, o uso da comunicação, da 

linguagem, pode sustentar relações de subordinação, desigualdade, exploração e de discriminação, 

ao “interpelar a experiência por meio de um discurso modulado para atingir o consenso ideológico 

dos dominados, que ocorre quando da adesão e da cooperação voluntária dos mesmos na 

manutenção de significações da realidade que reforçam a dominação” (SANT’ANA, 2005, p. 73). 

Nesse horizonte, a Educação de viés democrático deve corroborar para a “veiculação de 

significações que não se rendam ao discurso discriminatório, hierárquico e excludente que circula 

na sociedade em busca da hegemonia discursiva” (ibid). 

 

7.3 Currículo: diferença e identidade 

 

No Brasil, ainda há uma hierarquização de culturas, prevalecendo a crença na 

superioridade da cultura branca. Mas não se pode estabelecer que todas as culturas são 

equivalentes, tanto no âmbito epistemológico quanto antropológico. Não é plausível nenhum 

critério que justifique uma cultura poder ser considerada melhor do que outra. 



174 
 

Sob uma perspectiva crítica é válido frisar que a diferença não pode ser concebida separada 

dos processos linguísticos de significação. Nesse prisma, 

 

A diferença não é uma característica natural: ela é discursivamente produzida. Além 

disso, a diferença é sempre uma relação: não se pode ser “diferente” de forma absoluta; é-

se diferente relativamente a alguma outra coisa, considerada precisamente como “não-

diferente”. Mas essa “outra coisa”, não é nenhum referente absoluto, que exista fora do 

processo discursivo de significação: essa “outra coisa”, o não-diferente, também só faz 

sentido, só existe, na “relação de diferença” que a opõe ao “diferente”. Na medida em que 

é uma relação social, o processo de significação que produz a “diferença” se dá em 

conexão com relações de poder. São as relações de poder que fazem com que a 

“diferença” adquira um sinal, que o “diferente” seja avaliado negativamente, 

relativamente ao não-diferente (ibid, p. 87). 
 

Diante da possibilidade de se avaliar os termos da diferença em “positivamente” o não-

diferente e “negativamente” o diferente, é porque há uma relação de poder por detrás disso. Uma 

visão pós-estruturalista da diferença, pode ser criticada por seu demasiado textualismo, 

enfatizando processos discursivos de produção da diferença. Todavia, a análise sobre o racismo 

não pode limitar-se a processos exclusivamente discursivos, devendo também examinar, 

principalmente, as estruturas institucionais e econômicas que compõem suas bases. Não é possível 

a erradicação do racismo tão somente pelo combate às expressões linguísticas de grifo racistas, 

mas no combate à discriminação em toda parte, seja no emprego, na saúde, na Educação, etc. 

Como vimos no capítulo VI, na perspectiva dos estudantes partícipes de grupos culturais 

dominados, inclusive o currículo universitário deve incluir uma amostra mais representativa, mais 

“forte” das contribuições de diversas culturas subordinadas. Nesse sentido, enfatizando um 

currículo multiculturalista, fundamentado nas ideias de tolerância, respeito e convivência, a partir 

das bases de uma triangularidade cultural. 

Não se trata tão somente de “tolerar”, mas sim, de “respeitar o diferente”. Infelizmente as 

diferenças continuam sendo produzidas e reproduzidas por meio das relações de poder. Um 

currículo pensado e desenvolvido a partir dessa concepção não se limitaria a ensinar a tolerância e 

o respeito, por mais fundamental que isso fosse, insistiria sim, numa análise dos processos, cujas 

diferenças são produzidas por meio de relações de assimetria e desigualdades. 

O “pensar de novo a Educação brasileira, requer nesse sentido, a modificação substancial 

no currículo existente. Não haverá justiça curricular”55 se o cânone curricular não for “pensado de 

 
55 Termo utilizado por Robert W. Connell – cientista social australiana, conhecida por seu trabalho nos campos da 

sociologia, educação, estudos de gênero, ciência política e história (www.scielo.br).  



175 
 

novo”, estruturado de modo a provocar a reflexão sobre as formas de diferenças, de desigualdades, 

produzidas por relações sociais assimétricas. 

Temos uma dívida social irreparável para com os afro-brasileiros, mas, que pode ser 

amenizada através da reconfiguração do processo educacional a partir do nosso contexto cultural, 

latino-americano. Faz-se necessário preencher as lacunas no nosso livro de história. A cor da 

pobreza no Brasil acabou sendo reforçada no início do século XX; os negros eram desempregados, 

sub-empregados, os primeiros favelados e criminosos. Com mais de um século de atraso a 

igualdade e o respeito entre as raças ainda precisa ser reconstruída. Este é o papel não apenas dos 

educadores, mas de todos os brasileiros interessados em preencher as lacunas da nossa história. 

Não podemos mais contemplar o currículo escolar com o mesmo olhar inocente de antes, 

pois, eles são impregnados de significados que as teorias tradicionais nos confinaram. O currículo 

precisa ser entendido como espaço de relações intersubjetivas, é nele que se forja a nossa 

identidade. Nessa perspectiva, o presente estudo propõe uma Educação curricular embasada numa 

epistemologia triangular como possibilidade de construção verdadeira do self do afro-brasileiro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



176 
 

CONCLUSÕES PARCIAIS 

 

O eixo norteador desse estudo, conduz à investigação sobre o meio social e os impactos 

deste, na construção do self do afro-brasileiro. A realização da pesquisa teve como núcleo teórico 

o pensamento do psicólogo norteamericano George Mead. Este autor, como foi explanado no 

desenvolvimento do texto, é um dos grandes nomes da psicologia social e, a partir dos conceitos 

elaborados por ele, temos tentado mostrar, correlacionando com os mundos de vidas brasileiras, 

um meio social estruturalmente racista. Trata-se do contexto no qual o afro-brasileiro está inserido 

e que, não permite a este a originalidade na construção do seu self.  

Mead deixa claro que o self do indivíduo somente pode constituir-se na socialização com o 

outro, ou, com os outros. Em outras palavras, a nossa identidade emerge da socialização. Até aqui 

tudo bem, a problematização está no como acontece a intersubjetividade nas relações sociais em 

contextos marcados pela desigualdade étnico-racial. Vivemos num país que obscurece, rejeita e 

insiste em ignorar suas raízes. Nas palavras de Conceição Evaristo (2021); “Em uma sociedade 

que considera invisíveis corpos e mentes que a construíram, cada vez mais desponta, entre frestas 

de uma história embranquecida na base da violência, palavras que são sementes” e, este é um dos 

objetivos da tese: lançar sementes que proliferem, usando como mecanismo de transformação 

cultural a Educação pensada a partir de uma epistemologia triangular.  

Como ressaltado anteriormente, não é tarefa fácil a proposta de “pensar de novo” a 

Educação a partir dessa triangularidade, pois, certamente haverá resistência da classe dominante, 

aos quais não interessa a equidade social. À classe dominante, prevalece o interesse em manter a 

hierarquia social imposta com o colonialismo e que resiste até nossos dias, sendo um dos 

privilégios, a mão-de-obra barata.  

Ao longo do estudo, fomos ao encalço das questões étnico-racial e o modo como o racismo 

construiu o Brasil. Buscou-se fundamentação em diversos outros autores e também em websites, 

para melhor compreender a temática. O papel da escola enquanto “outro generalizado”, foi 

incansavelmente enfatizado no desenvolvimento do texto, como mecanismo imprescindível na 

constituição do self, assim como a necessidade de um novo olhar pedagógico na elaboração dos 

currículos. Em muitos momentos, a nossa interpretação abdicou de palavras e se deixou mostrar 

pelas imagens, tabelas e poemas, deixando-os falar.  

 



177 
 

Para concluir, seria interessante destacar um relatório recente (2021), que corrobora com a 

hipótese de tese aqui apresentada. O referido relatório aponta que “o combate ao racismo e a 

homofobia tem pouco espaço nas escolas”56. Aproximadamente 48% das escolas têm “projetos” 

sobre o racismo, 26% falam sobre homofobia e 15,8% sobre machismo (segundo anuário do 

Todos pela Educação). Em nível de relato, o relatório condiz com o apresentado no capítulo VI 

deste estudo, através dos dados coletados com os respondentes da pesquisa realizada na 

modalidade online. 

O relatório apresenta o diagnóstico de que, embora o debate sobre as temáticas citadas 

tenha avançado na sociedade, nas salas de aula acontece o contrário, o processo não avançou. 

Nesse mesmo material, é possível observar um comparativo entre os anos de 2013 e 2017, nos 

quais, mais de 70% das escolas tiveram tão somente “projetos acerca desta temática”. Segundo 

Gabriel Corrêa (líder de Políticas Educacionais da Todos Pela Educação), o levantamento, 2019 

foi o ano no qual menos escolas declararam ter projetos sobre questões étnico-raciais. Do mesmo 

modo que buscou-se defender incessantemente na tese, a ideia do (re)pensar os currículos 

escolares, compreender a Educação a partir de uma epistemologia triangular; o líder da 

organização Todos Pela Educação, acredita que é preciso tratar essas questões desde cedo, pois, 

isso pode auxiliar no combate ao racismo e consequentemente auxiliar a reduzir as desigualdades 

na sociedade brasileira. 

No mesmo relatório, Gabriel Teodoro, experiente professor do ensino básico, destaca a 

necessidade dos responsáveis pelos estudantes e pelo preparo da equipe pedagógica, em tratar 

essas pautas. Teodoro é especialista em gênero, diversidade e relações étnico-raciais na escola e, 

ressalta o avanço do conservadorismo e da pressão de grupos que não são legitimados para falar 

do currículo escolar e que ganham espaço no âmbito educacional, administrando o que se deve 

falar ou não nas escolas. Essa intervenção, dificulta inclusive, cumprir com o que determina as 

Diretrizes Curriculares.  

No entanto, pensar novamente a Educação, tratar das questões étnico-raciais desde cedo 

nas escolas, não significa que culminará na erradicação do racismo, mas sim que a escola 

desenvolverá seu papel, na perspectiva “meadiana”, de “outro generalizado”. Estará 

 
56Portal Geledés – Disponível em: https://www.geledes.org.br/combate-ao-racismo-e-homofobia-tem-pouco-espaco-

nas-escolas-diz-relatorio/. Acessado em: 15/08/2021. 



178 
 

desenvolvendo o espaço de respeito às diferenças, cumprindo seu papel democrático na construção 

de valores e de reconhecimento. 

Ao considerar o que foi apresentado até aqui, não se pode desvincular do papel da 

Educação, o combate ao racismo estrutural e institucional que fazem da sociedade brasileira, um 

lugar socialmente patológico. Diante de tais constatações, qual prognóstico? 

Henrique Dussel, pensador latino-americano, fala sobre a importância da “Descolonização 

Cultural”, pois, não aconteceu em nível de ensino, para uma “revolução cultural”, continuamos 

com o ensino eurocêntrico, que significa o ensino do estudo de uma única cultura como universal, 

a europeia. Como consequência, a maioria dos nossos intelectuais falam somente da Grécia, de 

Roma, do feudalismo e da modernidade europeia e norteamericana e desconhecem ou desprezam a 

própria cultura. 

A mudança cultural futura, requer a mudança nos currículos escolares que ensinam apenas 

a cultura eurocêntrica, que nos ignora e que deixa a América Latina fora do mapa. A 

descolonização cultural significa repensar as questões culturais, dignificá-las e fazê-las passar por 

todos os níveis de ensino, para que deixemos de ter uma cabeça alienada no sentido de pensarmos 

com a “cabeça” de europeus ou norteamericanos. Descolonizar culturalmente não se tem feito e 

seria uma oportunidade, segundo Dussel, de começar a mudança de pensar a partir do que é 

próprio.  

Em outras palavras, a partir da nossa “América Morena”. Na linha de pensamento do autor, 

tem-se um problema ao propor a mudança curricular em todos os níveis, temos poucos 

profissionais capacitados para trabalhar em tal transformação, pois, os educadores latinos, têm 

uma cultura centrada na Europa. É preciso uma “revolução cultural e científica” para dignificar 

nossa história e ensinar às nossas crianças o valor de ser latino, de ser brasileiro. Deixemos de ser 

“colônia” de uma cultura estrangeira e passemos a estudar também nossas matrizes culturais. 

Antes de terminar o texto, é preciso recapitular algumas das nossas ideias. Debruçamo-nos 

na psicologia social de George Mead, particularmente sobre os conceitos do self e do “outro 

generalizado” para fundamentar a hipótese de tese de que no contexto brasileiro a construção da 

individualidade da pessoa afro na sua relação com o outro e com o outro generalizado é impactada 

nocivamente pelo racismo. A proposta da tese requer um novo olhar pedagógico sobre essas 

questões. Parece passar da hora da Educação fazer essa “revolução cultural” cujas bases acredita-

se, possível serem pensadas a partir da epistemologia triangular. 



179 
 

Somente com a racionalização do mundo da vida dos sujeitos, das relações sociais 

saudáveis, através da intersubjetividade, o self do afro-brasileiro poderá ser entendido 

verdadeiramente como formador de identidade na socialização. 

A alternativa da epistemologia triangular aponta para o compreender a constituição afro-

ibérica e ameríndia dos povos latino-americano, resultado do encontro entre mundos europeus 

com povos originários ameríndios e gerações africanas, que nos remete à contextualização cuja 

base de interconexão é o Atlântico. Este é o aspecto geocultural de uma epistemologia voltada a 

responder ao “sentido” desses mundos de vida, fazendo emergir o reconhecimento negado às 

pessoas Negras.  

Para concluir, podemos dizer que a perspectiva de uma epistemologia triangular nada mais 

é do que a busca de uma compreensão capaz de dar sentido à pluridiversidade de seus mundos de 

vida. Segundo Pizzi, não se trata, pois, de um simples conceito estático ou estatístico, muito 

menos como o reconhecimento de uma diversidade sincrônica ou da justaposição a caminho de 

uma homogeneização unilateral” (2018). A epistemologia triangular requer, o pensar de novo, o 

refletir e compreender a historicidade dos elementos constituintes desse processo de interação e, 

consequentemente, resgatar elementos culturais inerentes ao reconhecimento, como já 

mencionado, de visibilidade negada, porém existente, do sujeito afro-brasileiro. 

 

 



180 
 

REFERÊNCIAS 
 

 

ANDREWS, G. R. Negros e brancos em São Paulo, 1888-1998. Bauru-SP. Editora: Universidade 

do Sagrado Coração, 1998.  
 

APPLE, M. Políticas de direita e branquidade: a presença ausente da raça nas reformas 

educacionais. Revista Brasileira de Educação, 2001, p. 61 
 

ASTRAÍN, R. S. O Sagrado e o Humano: para uma hermenêutica dos símbolos religiosos. Nova 

Petrópolis. Editora: Nova Harmonia, 2018. (trad. Jovino Pizzi). 
 

ASTRAÍN, R. S.  Sociedad y mundo de la vida. A luz del pensamiento fenomenológico-

hermenêutico actual. Santiago de Chile: Ediciones Universidad Católica Silva Henriquéz, 2007. 

 

ASTRAÍN, R. S. Ética Intercultural: (re)leituras do pensamento Latino-americano. 2ª Edição E-

book. São Leopoldo - RS. Editora: Oikos, 2021 
 

 

BÉGIN, L. “Sociedade” In: CANTO-SPERBER, Monique (Org.). Dicionário de Ética e Filosofia 

Moral. São Leopoldo: Editora: Unisinos, 2003, v.2, p. 602-608. 

 

BEZERRA, J. Quilombos. Toda Matéria. (Disponível em www.todamateria.com.br/quilombos 

(acessado em 17 de fevereiro de 2021).  

 

BIESTA, G; TRÖHLER, D. George Herbert Mead and the development of a social conception of 

education. In: MEAD, George Herbert. The philosophy of education. Boulder, CO: Paradigm 

Publishers, 2008, p. 01-16.  
 

BONILLA-SILVA, E. Racismo Sem Racistas: o racismo da cegueira de cor e a persistência da 

Desigualdade na América. São Paulo. Editora: Perspectiva, 2020. 

 

BRANDÃO, C. Paulo Freire: o menino que lia o mundo. São Paulo- SP, UNESP, 2005. 
 

BUNCHAFFT, M. E. Habermas e Honneth: leitores de Mead. Sociologias, v. 16, nº 36, p. 144-

179, 2014. 

 

CAMARGO, O. Um homem tenta ser anjo. São Paulo – SP. Editora e Gráfica: Supertipo ltda, 

1959. 
 

CANALES, I. La categoría de Lebenswelt en Jürgen Habermas y sus dificultades ante el diálogo 

social intercultural. Revista Cuhso 18 (1) 29-49. Temuco: Universidad Católica de Temuco, 2009. 
 

CARVALHO, V. D; BORGES, L. O.; REGO, D. P., Interacionismo simbólico: origens, 

pressupostos e contribuições aos estudos em Psicologia Social. Revista Psicologia: ciência e 

profissão. Brasília – DF, 2010). 

 



181 
 

 

CASAGRANDE, C. A. Mead & a Educação. São Paulo - SP. Editora: Autêntica, 2014. 
 

CASAGRANDE, C. A. A Educação e o Processo de Individuação na perspectiva do 

interacionismo simbólico de G. H. Mead. IX ANPED SUL, 2012. 
 

CASAGRANDE, C. A. A Formação do Eu em Mead e em Habermas: Desafios e implicações à 

educação. Tese (Doutoramento em Educação). Pontifícia Universidade Católica, Porto Alegre – 

RS, 2012. 

 

CUNHA, E. Os Sertões. São Paulo – SP, 1902. (Folha de São Paulo, 20 de novembro de 2019, 

acesso em 01 de fevereiro de 2021). 

 

DAVIS, A. A liberdade é uma luta constante. Org. BARAT, T. F., Tradução de Heci Regina 

Candiani. 1. São Paulo-SP, Editora: Boitempo, 2018. 

 

DIANA, D. Dia De Ação de Graças. Toda Matéria, 2019. (Disponível em: 

https://www.todamateria.com.br/dia-de-acao-de-gracas/ Acessado em 04 de fevereiro de 2021). 
 

DIOP, C. A. A Origem Africana da Civilizaão: mito ou realidade. Editora: Condensation, 1974. 

 

DIOP, C. A. Na que dief, Anta Diop, sou – ma-mak?: “Como vai Anta Diop, meu velho irmão?” 

(entrevista com Fred Aflalo). Singular e Plural, São Paulo - SP, 1998. 
 

DOMÉNECH, M. IÑIGUEZ L. TIRADO, F. “George Herbert Mead y la Psicologia Social de los 

objetos”. In Psicologia & Sociedade, 2003. 
 

DUSSEL, H., Filosofia da Libertação: crítica à ideologia da exclusão. Porto Alegre- RS, Editora: 

Paulus, 1995. 

 

ESCÓSSIA, F. Entrevista à BBC Brasil, Rio de Janeiro – RJ, 2015. Disponível em:  

(g1.globo.com, acessado em 18 de fevereiro de 2021). 
 

FENSKE, E. k. Anísio Teixeira e a escola pública brasileira: projeto de educação integral. 

Editora: Templo Cultral Delfos, 2011. Disponível em www.elfikurten.com.br (acessado em 17 de 

fevereiro de 2021). 

 

FREIRE, P. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro - RJ. Editora: Paz & Terra, 2017. 
 

FRÖHLICH, Silja. Disponível em https://www.dw.com/pt-br/colonialismo-nos-livros-

did%C3%A1ticos-a-hist%C3%B3ria-dos-vencedores/a-55223773, (acessado em 27 de outubro de 

2020). 
 

GOMES, N, L. Cultura negra e educação. Revista Brasileira de Educação [online]. 2003, n. 23 

[Acessado 5 Janeiro 2022], pp. 75-85. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S1413-

24782003000200006. 
 



182 
 

GRÜNER, E. La Oscuridad y las Luces. Buenos Aires – AR. Editora: Edhasa, 2010. 
 

GRÜNER, E. Nuestra América y el pensar crítico: fragmentos del pensamiento crítico de 

Latioamérica y el Caribe – 1ª ed. – Buenos Aires, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales - 

CLACSO, 2011. 
 

HABERMAS, J. La Inclusión Del Outro. Estudios de teoria política.Barcelona, Buenos Aires, 

México. Editora: Paidós, 1999. 
 

HABERMAS, J. Pensamento Pós-Metafísico: estudos filosóficos, Rio de Janeiro – RJ. Editora: 

Tempo Brasileiro, 2002. 
 

HABERMAS, J. Teoria da Ação Comunicativa Vol. I e II. São Paulo-SP. Editora: Martins Fontes, 

2012. 
 

HONNETH, A. Luta pelo reconhecimento: a gramática moral dos conflitos sociais. 2 ed. Rio de 

Janeiro. Editora: 34, 2009. 

 

HONNETH, A. La lucha por el reconocimiento. Barcelona. Editora: Crítica, 1997. 
 

HONNETH, A. La sociedad del desprecio. Madrid: Editorial Totta, 2011. 
 

HONNETH, Axel. Luta por Reconhecimento: A Gramática Moral dos Conflitos Sociais. 1ª Ed. 

São Paulo. Editora: 34, 2003. 

 

JACCOUD, L. B., BEGHIN, N. Desigualdades raciais no Brasil: um balanço da intervenção 

governamental. Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada (Ipea) - Brasília – DF. 2002. 

 

JOAS, H., G.H. MEAD: A contemporary re-examination of his thought.Massachussetts: The MIT 

Press Cambridge, 1997. 
 

MEAD, G. H. A brincadeira, o jogo e o outro generalizado. Revista: Pesquisas e Práticas 

Psicossociais, São João del – Rei, 2010. 
 

MEAD, G. H. Escritos políticos y filosóficos. FCE, Buenos Aires. Editora: Paidós, 2009. 
 

MEAD, G. H. Espíritu, persona y sociedad, Buenos Aires. Editora: Paidós, 1999. 
 

MEAD, G. H. La Génesis del self y el control social (artículo de Mead, en REIS, nº 55, 1991). 
 

MEAD, G. H. On Social Psychology, org. por STRAUSS, A., Chicago, 1956. (MEAD, A relação 

entre brincadeiras e educação; University of Chicago Record, I (1896/97, 140, ff). 
 

MEMMI, A. Le Racism. Paris, Editora: Gallimard, 1982. 
 

MERLEAU-PONTY, M. Fenomenologia da percepção. São Paulo-SP. Editora: Martins Fontes, 

2018. 



183 
 

 

MERLEAU-PONTY, M. O filósofo e sua obra. In: Coleção os Pensadores. São Paulo. Editora: 

Abril cultural, 1984, p. 239-260. 
 

MINAYO, M.C.S., Pesquisa Social: teoria, método e criatividade. Petrópolis, Vozes, 2002. 
 

MONTENEGRO DE LIMA, C. R., ANDRADE, M. R., LOPES, V. W. Cotas Raciais nas 

Universidades Públicas Federais: identidade, autorreferência e reconhecimento. Revista Debates 

em Educação. Maceió, v. 12, p. 403 - 422, 2020.  

 

MOORE, C. Racismo & Sociedade: novas bases epistemológicas para compreender o racismo. 

Belo Horizonte - MG. Editorial Maza, 2007. 

 

MORIN, E. Os sete saberes necessários `a educação do futuro. São Paulo – SP. Editora: Cortez, 

2014. 

 

MORRIS, C.W. (Org.). Mente, self e sociedade. Aparecida, SP. Editora: Ideias & Letras, 2010. 

 

OLIVEIRA, M. A, Reviravolta linguístico pragmática na filosofia contemporânea. São Paulo- SP, 

2011. 

 

PEREIRA, V. A., CLARO, L. C. epistemologia & metodologia: nas pesquisas de educação. 

Passo Fundo – RS. Editora: Méritos Ltda, 2012.  
 

PIZZI, J. El Mundo de la Vida: Husserl y Habermas. Santiago de Chile. Impreso en Donnebaum, 

2016. 
 

PIZZI, J. O Conteúdo Moral do Agir Comunicativo. São Leopoldo – RS. Editora: Unisinos, 2005. 
 

PIZZI, J. Os elementos étnicos culturais de uma pedagogia triangular: o caminho para a 

hospitalidade convivial. Revista Educação Pública, Cuiabá, 2018. 
 

PIZZI, J. A proposta de uma fenomenologia pedagógica, Afro-Ibérica, Ameríndia, Latino-

Americana: impossibilidades ou possibilidades. Revista Educação e (Des)Colonialidade dos 

Saberes, Práticas e Poderes. V.23, Cuiabá, maio/agosto de 2014. 
 

RIBEIRO, P. S. “A sociedade estamental: as funções de cada estamento”. Brasil Escola. 

Disponível em: https://brasilescola.uol.com.br/sociologia/a-sociedade-estamental-as-funcoes-cada-

estamento.htm (Acessado em 01 de fevereiro de 2021). 
 

ROMERO, S. História da Literatura Brasileira. Tomo 1. Org. BARRETO, L.A. Rio de Janeiro – 

RJ. Editora: Imago, 2001. 
 

RUBINELLI, M.L.  Identidades étnicas e interculturalidad. Universidad Nacional de Jujuy – 

Argentina, 2017. Disponível em: www.revista.uncu.edu.ar , (acessado em 08 de julho de 2020). 
 



184 
 

RUBINELLI, M. L. Las categorías del reconocimiento y dignidad en el pensamiento crítico 

latinoamericano. Homenaje a Ricardo Salas Astraín. Jujuy – Argentina, 2019. Disponível em: 

www.redalcy.org , (acessado em 08 de julho de 2020). 
 

SALVADORI, M. Honneth, Axel, Luta por Reconhecimento: a gramática dos conflitos sociais. 

Caxias do Sul – RS. v.16, 2011.  
 

SAMPAIO, D. N., BARROS, C.C., A constituição do self como possibilidade de luta por 

reconhecimento: do sujeito psicológico ao sujeito de direito. Disponível em: periódicos.uefs.br, 

2018. 
 

SANT’ANA, R. B. Interface entre a psicologia social e a educação infantil: as contribuições do 

interacionismo de G. H. Mead. In: Psicologia Social e Direitos Humanos. Belo Horizonte: 

Programa de Pós-Graduação em Psicologia – UFMG - Edições do campo social, p. 93 -110, 2003. 
 

SANT’ANA, R.B. A pesquisa interacionista e a investigação da escola. Revista Vertentes, São 

João Del-Rei, 2003. 

 

SANT’ANA, R.B. Psicologia Social na Escola: as contribuições de George H. Mead. Psicologia 

& Sociedade, 2005. 

 

SANTANA, A. L. A pedagogia crítica de Michael Apple. Disponível em 

https://www.infoescola.com/pedagogia/a-pedagogia-critica-de-michael-apple/ (acessado em 11de 

fevereiro de 2021). 

 

SANTOS FILHO. CAMILO, J., GAMBOA, S. S., (Org.) Pesquisa educacional: quantidade-

qualidade. São Paulo- SP. Editora: Cortez, 2002. 

 

SANTOS, A.O., OLIVEIRA, C. R., OLIVEIRA, G. S., GIMENES, O. M. A História da 

Educação de Negros no Brasil e o Pensamento Educacional de Professores Negros no Século 

XIX. Pontifícia Universidade Católica do Paraná. Curitiba, 2013. 
 

SANTOS, M. Os deficientes cívicos, Folha de São Paulo, 1999. 
 

SANTOS, S. A., (ORG.) Ações afirmativas e combate ao racismo nas américas. Coleção 

Educação para todos. Brasília, DF, 2007. Disponível em: http://etnicoracial.mec.gov.br , acessado 

em 18-05-2021. 
 

SASS, O. Crítica da Razão Solitária: a psicologia de George Herbert Mead. Tese (Doutoramento 

em Psicologia Social). Pontifícia Universidade Católica, São Paulo, 1992. 
SASS, O. Educação e psicologia social: uma perspectiva crítica. São Paulo. Em Perspectiva, 

2000. 
 

SASS, O. Psicología Social y Educación: la perspectiva pragmática de George Herbert Mead. 

Revista Educación y Pedagogía, v. 12. N. 26-27, 1992, p. 125-139. 
 



185 
 

SAVIANI, D., LOMBARDI, J.C., SANFELICE, J. L. (orgs.) História e História da Educação.  

Campinas - SP, Editora: Autores Associados, 1998. 
 

SILVA, A. M., P. A escola de Pretextato dos Passos e Silva: questões a respeito das práticas de 

escolarização no mundo escravista. Revista Brasileira de História da Educação, 2012 - 145-166. 

Disponível em: https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/rbhe/article/view/38726  (acessado em 22-

06-2021). 
 

SILVA, D. História, idade moderna: Diáspora Africana, Estudo Prático. Disponível em: 

www.estudopratico.com.br (acessado em 22 de janeiro de 2021).  
 

SILVA, T. T. Documentos de Identidade: uma introdução às teorias do currículo. Belo 

Horizonte-MG. Editora: Autêntica, 2017. 
 

SOUZA, R. F. George Herbert Mead: Contributions for the Social Psychology. 2006. 132 f. 

Dissertação (Mestrado em Psicologia) - Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 

2006. 

 

FERREIRA, R. M. Individuação e socialização em Jürgen Habermas: um estudo sobre a 

formação discursiva da vontade. São Paulo – SP. Editora: Annablume, 2000.  

 

TAMBARA, E., ARRIADA, E. Coletânea de Leis: sobre o ensino primário e secundário no 

período imperial brasileiro. Pelotas - RS. Seivas Publicações, 2005. 
 

TEIXEIRA, A. S., Educação para a Democracia: introdução à administração educacional. São 

Paulo- SP. Editora: Jose Olympio, 1936. 
 

TEIXEIRA, A. S., Pequena Introdução à Filosofia da Educação. Editora nacional, Sumaré -São 

Paulo, 1971. 

 

VIDA, S. Racismo estrutural virou álibi para justificar práticas individuais e institucionais. In: 

GALF, R. Folha de São Paulo, 2021.  
 

SITES: 

 
ALLIANCEFRANÇAISE NAIROBI. Slavery Routs Documentary,2017. Disponível em: 

www.alliancefrnairobi.org acessado em novembro de 2019. 

 

ANÍSIO EM MOVIMENTO. Disponível em: https://www2.senado.leg.br/bdsf/handle/id/1060 

2002 (acessado em 17 de fevereiro de 2021).  
 

ARTHUR RAMOS. Disponível em www.seer.ufal.br (acessado em 29 de janeiro de 2021). 

 

BRASIL, Fundação Cultural Palmares: Disponível em: http://www.palmares.gov.br/  (acessado 

em 08-08-2020). 

 



186 
 

BRASIL ESCOLA. www.brasilescola.uol.com.br/Florestan Fernandes, (acessado em 29 de 

janeiro de 2021). 
BRASIL, Legislação Informatizada. Disponível em: www.camara.leg.br , (acessado em 04 de 

fevereiro de 2021). 

 

ESTUDA.COM - UNIC/2018. Disponível em: https://enem.estuda.com/questoes/?id=600574 

(acessado em 09 de fevereiro de 2021). 
 

FORMULÁRIO GOOGLE FORMS. 

https://docs.google.com/forms/d/e/1FAIpQLSeKGyQWZ0fTw6P8WJTflZjaYe6ei2PWa6INknUmE

9cuf1iRXg/viewform?vc=0&c=0&w=1&flr=0  
 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA - IBGE. Disponível em 

https://www.ibge.gov.br/ (acessado em 17 de janeiro de 2021). 
 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Disponível em: 

https://nacoesunidas.org/docs/etnico-raciais (acessado em: 27 e outubro de 2020). 

 

PORTAL GELEDÉS. “A história da escravidão Negra no Brasil”,2020. Disponível em 

www.geledes.org.br (acessado em 27 de outubro de 2020). 

 

ZANDONA, E. P. Disponível em: https://anped.org.br/biblioteca/item/desigualdades-raciais-na-

trajetoria-escolar-de-alunos-negros-do-ensino-medio  (acessado em:20 de outubro de 2020). 
 

 

 

 

 



187 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXOS 

 
 
 

 



188 
 

ANEXO A – Imagem da Mulher Egípcia 

 

  

 

 

 

Fonte: (Diop, C. A, 1974, p. 71) 

 



189 
 

ANEXO B - Cabeças Egípcias 
 

Estas têm sido chamadas "Cabeças de Estrangeiros", porque elas são muito Negróides. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: (Diop, C. A, 1974, p.77)



190 
 

ANEXO C - Tena Cota Nok (Nigéria). 
 

O Negro representado por ele mesmo. Compare este com o estatuário Egípcio: as 
mesmas feições físicas. Mas note o contraste com os camponeses-prisioneiros na Fig.23. Esta é 
uma diferença de classe, não de raça. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                    

                   

Fonte: (Diop, C. A,1974, p. 79)



191 
 

ANEXO D – Camponeses Pretos Prisioneiros Na Tumba Do Faraó Horemheb 
 

Note as diferenças do tipo urbano da figura anterior. Este tipo camponês aparece nos 

centros urbanos Africanos somente após a transplantação dos elementos rurais portando 

os sinais da dura vida no campo. Assim, o que tem sido mal interpretado [misintemreted] 

como uma diferença racial é na realidade apenas distinção de classe entre o aristocrata da 

cidade e o enrugado camponês com as mãos ásperas, que havia se tornado menos comum 

no Egito onde a agricultura não era tão difícil como na Núbia.  

 

Fonte: (Diop, C. A, 1974, p. 80) 



192 
 

ANEXO E – Rotas da Escravidão. 
 

 

Fonte: (https://www.sohistoria.com.br/ef2/culturaafro/p5.php) acessado em 22 de janeiro de 2021. 



193 
 

ANEXO F – Total de habitantes no Brasil 
  

211.262 – Total de habitantes no Brasil 

 
 

 

 
200.000 

 

 

150.000 

 

 

100.000 

 

 

50.000 

 

 

0 

  
 Fonte: Grafico.svg – acessado em: 29/01/2021 

Total Preta Parda 



194 
 

ANEXO G – Compreendendo o Racismo 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: https://www.instagram.com/pretitudes/  



195 
 

ANEXO H – Distribuição do pessoal por cor ou raça 
 

 

Fonte: IBGE 



196 
 

ANEXO I – Força de trabalho, por cor ou raça 

 
100  

 
90 

 
80 

 
70 

 
60 

 
50 

 
40 

 
30 

 
20 

 
10 

 

0 

Na força de trabalho 

 
Desocupada 

 
Subutilizada

Branca         Preta ou parda 

Fonte: IBGE 



0 
 

 

ANEXO J – Respostas obtidas nos questionários 

 

 

Do grupo de estudantes afro-brasileiros da Educação básica dentre os anos de 2003 e 2020, 

teve-se a participação de respondentes de diversos lugares, de Escolas de Pelotas e de fora da 

cidade também, em diferentes níveis de escolarização conforme mostra o gráfico 3 abaixo: 

 

GRÁFICO 3 – NÍVEL DE ESCOLARIZAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Pesquisa elaborada pela autora 

 

Ao perguntar aos estudantes-colaboradores: “A Instituição na qual você estudou, 

implantou a Lei 10639/2003? A implementação da História da África e da Cultura Afro-Brasileira 

fez parte das suas disciplinas”? 50% responderam que sim e 50% responderam não. Quando 

questionados sobre se, na trajetória estudantil, aprendeu algo relacionado às questões mencionadas 

na Lei 10.639/2003 e, para as respostas afirmativas, solicitou-se a descrição do modo como foram 

trabalhadas. A seguir, algumas respostas obtidas: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

197 



1 
 

 

GRÁFICO 4 – IMPLEMENTAÇÃO DA LEI 10639/2003 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  Fonte: Pesquisa elaborada pela autora 

 

Respondente (a) disse que na sua trajetória, não teve contato direto com a temática, apenas 

por iniciativa própria quando já estava no ensino superior.  

Respondente (b) falou que sim. Quando cursei a Faculdade de Licenciatura em Educação 

Física, na disciplina de Manifestações Corporais Brasileiras, obtive informações importantes sobre 

a cultura Afro-Brasileira. A disciplina era focada na dança. Aprendeu-se sobre as danças típicas e 

seu surgimento. Muitas danças com o foco na cultura Afro-Brasileira, com isso, foram trabalhadas 

algumas personalidades importantes e suas relevâncias para a população. 

Respondente (c) respondeu: Aprendi que cor não quer dizer nada, o que importa realmente 

é a tua competência nesse mundo racista. 

Respondente (d): Sim. Superficialmente. 

Respondente (e): Aulas expositivas e dialogadas, seminários e filmes. 

Respondente (f): Pouco, estudei em colégio confessional e a cultura africana era muito 

exotificada e era abordada superficialmente. 

Respondente (g): Sim, mas muito pouco, era falado mais na semana da consciência negra. 

Respondente (h): Sim, lembro que no ensino fundamental, mais específico no 7° ano, a 

professora abordou temas de países da África, e não só a parte material teórica. E sim a prática 

como fazer instrumentos e as comidas que hoje são da cultura brasileira. 

Respondente (i): Sim do pouco que lembro, foi no fundamental através de filmes e 

passeios em lugares turísticos, trabalhos escritos à mão maioria das vezes. 

 

 

198 



2 
 

 

Respondente (j): Houveram debates em sala de aula, atividades no livro, palestra online e 

apresentação de trabalho. 

Respondente (l): Aprendi muito sobre o quão é importante a cultura afro nas nossas vidas, 

como foi fundamental eu ter aprendido sobre meus antepassados. 

Respondente (m): História da África e da Cultura Afro-Brasileira veio fazer parte da minha 

vida de fato na Universidade, pois tinha essa disciplina no curso de História e cursei na 

modalidade núcleo livre. 

Respondente (n): Sim. Foram trabalhadas por meio das aulas de história, sobretudo, em 

relação a escravidão. Entretanto, não se teve um estudo tão afundo sobre o continente africano e 

sua cultura. 

Respondente (o): Apenas na semana da consciência Negra 

Respondente (p): até vi algumas coisas, mas muito poucas mesmo. Visto somente próximo 

a alguma data comemorativa. 

Ao questionar acerca da seguinte questão: Você considera importante que a História da 

África e a Cultura Afro-Brasileira façam parte do currículo escolar. Sim, Não, porquê? 

Respondente (a):Sim, porque parece que só quem construiu o Brasil foram os portugueses 

e só a cultura europeia importa. 

Respondente (b): Sim. Pois a cultura afro faz parte do desenvolvimento do nosso país e da 

nossa cultura. Existem muitos heróis Negros que a história do Brasil oculta. 

Respondente (c): Sim. Muitos Afro-Brasileiros não sabem de onde são, de onde vieram, 

não conhecem sua cultura. Seria um ato de reconhecimento, de entender sua origem, buscar uma 

identidade, ainda em construção. Como debater, como vão querer combater o racismo e a 

discriminação se não sabem de onde vieram? Não sabem da importância da sua cultura para o 

mundo. Então, a importância de atualizar o currículo escolar, desenvolvendo e contribuindo para a 

identidade da cultura Afro-Brasileira. 

Respondente (d): Sim, porque é preciso saber como a cultura afro ainda é discriminada no 

Brasil. 

Respondente (e): Sim, pois, esta é uma parte da história que precisa ter a relevância que 

ainda não tem nas escolas. 

Respondente (f): Sim, pois faz parte da formação do povo brasileiro. 

199 



3 
 

 

Respondente (g): Sim, pois ainda vivemos em um país de educação eurocentrada que 

desvaloriza o conhecimento de outros países não-europeus. 

Respondente (h): Sim pois serviria para quem é afro descendente se reconhecer, conhecer 

sua história e pra quem não é também conhecer e aprender a valorizar a história do povo negro no 

Brasil. 

Respondente (i): A África é abordada nos livros como o berço da humanidade, é 

importante sim estudá-la e mencionar a injustiça que foi a escravidão assombrosa. Mas abordar a 

verdadeira história que nas escolas esquecem de lembrar, como era feita a troca de escravos entre 

negros para os colonos. Hoje, certas ideologias fazem com que a história não seja contada com 

todas as linhas. 

Respondente (j): Sim porque a história tem que ser contada não como está nos livros, na 

minha opinião os livros não tem um terço do que é a cultura Afro-Brasileira, e muitas pessoas não 

conhecem a própria cultura. 

Respondente (l): Sim, acredito que é um tema fundamental pra estudar principalmente no 

Brasil que tem tantas raízes na África e que tem a cultura afro-brasileira como uma das principais 

no país. 

Respondente (m): Sim, pois é trabalhado outras culturas então também é necessário a 

cultura Afro-Brasileira. 

Respondente (n): Sim todos os negros sofrem muito num Mundo globalizado, social, 

econômico e desigual. 

Respondente (o): Sim, acho muito importante que desde criança já se ensine sobre a 

história da África, é bom combater o racismo desde pequeno. 

Respondente (p): Sim, a história começa na África, mas não é falado quase nada sobre isso 

e quando falado é somente a visão das pessoas brancas que não relatam a realidade, não é falado 

sobre a cultura africana em nenhum momento na escola e quando falado é na visão demoníaca. 

Seria importante para que as pessoas pudessem ter essa visão real da África e da cultura africana, 

até para que o preconceito seja interrompido sobre essas questões. 

Respondente (r): Sim, pois faz parte da história dos cidadãos e ao apagar essa história no 

currículo apaga-se também vidas, as pessoas esquecem de fato o berço da humanidade, e por fim, 

se propaga estereótipos, racismo entre outros. 

200 



4 
 

 

Respondente (s): Sim, pois, basicamente, todo brasileiro possui algum parente proveniente 

da África. Por este motivo, é importante que os brasileiros saibam sobre parte de sua origem e 

pontos onde a cultura brasileira e africana se encontram. Além disso, também seria uma forma de 

respeito em relação a todos aqueles que foram forçados a se tornarem escravos em território 

brasileiro. 

Respondente (t): Sim, pois acredito que se deva saber sobre a história da África do mesmo 

jeito que se deve saber da história dos demais países. 

Respondente (u): Sim, pois, é uma cultura como qualquer outra e por isso no meu ponto de 

vista não se deveria nem ter essa questão de ter ou não! Deveria ser algo integrado como qualquer 

outro assunto na nossa formação de aluno, na construção do nosso conhecimento!! 

Respondente (v): óbvio que sim, pois, o Brasil foi formado pelas mãos negras 

escravizadas. 

Quando questionados se a Escola atua efetivamente no combate ao racismo, 45% disseram 

que sim, e 55 % disseram que não. Solicitou-se aos que disseram que as Escolas não atuam 

efetivamente contra o racismo estrutural e institucional, que descrevessem as causas pelas quais 

percebem a não-efetividade da Escola nesse sentido, obteve-se as seguintes respostas; 

 

GRÁFICO 5 – ATUAÇÃO DA ESCOLA NO COMBATE AO RACISMO 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Pesquisa elaborada pela autora 

 

Respondente (a): Os problemas são levados sempre como brincadeira, pedir desculpas mas 

nunca ensinando o quão errado isso é. 

201 



5 
 

 

Respondente (b): Por exemplo, existem grandes nomes negros que são exemplos, que a 

história ensinada no Brasil não menciona. Acredito que além de estudarmos a história da África, 

devemos aprender e conhecer sobre a história dos negros brasileiros, a história e a cultura do negro 

no Brasil, com as influências africanas e etc. Podemos citar alguns nomes importantes e grandes 

exemplos, como por exemplo André Rebouças, negro, engenheiro, conservador e antirracista. 

Respondente (c): Na verdade, as escolas fazem campanhas, fazem protestos, fazem 

palestras, mas depois de ter acontecido algo, de ter algum episódio sobre racismo. Sim, é válido, 

adianta, não fica esquecido. Uma maneira de alarmar. Para que o racismo seja combatido, 

precisamos alertar sim, mas todos os dias, exemplificar, trazer para a população a importância, a 

influência e o reconhecimento da cultura Afro-Brasileira, e não apenas exaltar quando acontece 

algum fato racista. A escola é onde o aluno passa a maior parte de seu tempo, em um longo 

período de sua vida. Então é lá (na escola) que as conversas, os debates devem surgir. Trazer a 

população para junto desses debates de suma importância. Abrir os olhos da comunidade para o 

reconhecimento e respeito à cultura Afro-Brasileira. 

Respondente (d): Não, pois sempre os problemas em relação ao racismo foram resolvidos 

após algum acontecimento em relação, sem que nada, por iniciativa da escola, fosse feito antes a 

fim de evitar tal problema. 

Respondente (e): Infelizmente a escola ainda atua em casos pontuais de racismo e apenas 

quando ganham grande repercussão. O racismo cotidiano ainda permanece naturalizado e os 

apelidos racistas muito comuns no período escolar ainda são tipificados apenas como bullying, 

ignorando a injúria racial. 

Respondente (f): Acho que essa questão deveria ser mais trabalhada nas escolas e não só 

na semana da consciência negra. 

Respondente (g): Por não haver estudos e abordagens específicas sobre esse tema. 

Respondente (h):Eles atuam porque são cobrados por parte dos pais Afro-Brasileiros. 

Respondente (i): Quando acontece algum caso de racismo no ambiente escolar não existe 

uma pessoa que saiba falar sobre esse assunto, e muito menos para amparar a vítima do racismo, 

muitas das vezes fingem que não aconteceu ou colocam um peso nas costas das vítimas que na 

verdade deveria estar na do agressor. 

Respondente (j): Um currículo embranquecido corrobora para propagar o racismo. Quando 

em um livro didático se tem imagens de apenas negros sendo escravizados, por exemplo, isso 

202 

 



6 
 

 

propaga um olhar apenas, e, ele não é satisfatório. Quando um aluno vê essa imagem, ele 

dificilmente consegue desconstruir essa visão e entender o aquilombamento, resistências, fugas, o 

que de fato significa as revoltas organizadas. 

Respondente (l): Pois a maioria das escolas está presa e conta somente a história de 

pessoas brancas e age como se o racismo não existisse. 

Respondente (m): Ainda existe um racismo entranhado e oculto, começa onde se tem uma 

disciplina de Ensino Religioso e se vê somente a Religião Católica. Isso é uma forma de racismo e 

intolerância por parte de uma "maioria", não só com as religiões de matrizes africanas, e sim com 

todas as demais. 

Quando questionados sobre se consideram importante serem trabalhadas essas temáticas 

como disciplinas integrantes do currículo escolar, de modo a contribuir para a construção da 

identidade verdadeira do Afro-Brasileiro e no combate ao racismo, as respostas foram estas: 

Respondente (a): Sim. Muitos Afro-Brasileiros, principalmente quando são jovens, 

presenciam, sofrem ou sofreram algum tipo de racismo, e isso faz com que acabem por não 

acreditarem em si mesmos, deixam de lado suas ambições e, não acreditam em suas possíveis 

conquistas. Assim, uma maneira de combater essas angústias e fatos ocorrentes, é trazer para o dia 

a dia, ações e temáticas que elevem o potencial desses jovens, mostrar que o respeito e a 

igualdade, são conteúdos para todos os dias. Uma forma de "socorrer" e "aliviar" as angústias que 

muitos sofrem ou sofreram, desenvolvendo e contribuindo para a formação da identidade, que às 

vezes, se encontra estagnada ou reprimida por ações racistas. O Afro-Brasileiro precisa saber qual 

seu papel na sociedade, e trazer isso à tona, saber que sua cultura é influente e que precisa ser 

reconhecida e valorizada. Não podem se "esconder", como se tivessem feito algo de errado. 

Respondente (b): Sim, nós negros temos os mesmos direitos que os brancos só que muita 

gente na sociedade não vê ou fingem demência. 

Respondente (c): Sim, mas com um "porém". Esse termo Afro- Brasileiro não se encaixa a 

todos os negros, embora a vinda dos negros para o Brasil colônia tenha sido pela forma bruta, nós 

hoje, não devemos nada à África. Somos brasileiros, mestiços, pardos e isso é o Brasil: a mistura 

de povos. Na minha opinião. Acho atrasado (retrocesso) o termo "Afro-brasileiro". Mas estudar a 

África é importante, como também estudar a Ásia. Para o combate ao racismo, é importante sim 

estudar o fato dos acontecimentos com nós negros e as consequências que isso gerou, que nos 

torna desigual socialmente pelas más políticas públicas, ainda no século XlX. É preciso entender 

203 



7 
 

 

também, antes de tudo, que os negros como a maior parte da nação, não são todos iguais, não 

lutam pela mesma causa e são contrapontos. Não tem o mesmo viés. 

Respondente (d): Sim, pois as pessoas precisam aprender sobre isso para não discriminar 

as outras. 

Respondente (e): Sim, fazemos parte de uma cultura de importância para nosso país. 

Respondente (f): Sim importantíssimo só assim talvez as pessoas saibam o quanto a mão 

escrava foi importante para o País o quanto os negros sofrem tanto preconceito até hj, o quanto o 

negro não têm valor, não é vitimismo é a realidade nua e crua. 

Respondente (g): Sim, ajudaria a ter uma visão menos deturpada sobre a verdade da cultura 

africana. 

Respondente (h): Sim para que o combate seja mais eficaz. 

Respondente (i): Sim muito, por si só qualquer conhecimento novo já é muito válido, nos 

faz repensar. E isso automaticamente nos ajuda a mudar hábitos. 

Ao perguntarmos se, na concepção dos colaboradores, os professores na sua formação 

acadêmica, são capacitados para trabalhar essas questões posteriormente, na prática da Educação 

Básica, 60% dos colaboradores responderam que os professores não são capacitados para essa 

demanda e, 40% responderam que sim. Na questão, havia sido solicitado que as respostas 

negativas fossem justificadas. Desse modo obteve-se as seguintes respostas: 

 

GRÁFICO 6 – CAPACITAÇÃO DOS PROFESSORES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Pesquisa elaborada pela autora 

 

 

 

204 

 



8 
 

 

Respondente (a): Não, porque racismo é um assunto esquecido e, pela maioria das pessoas, 

assunto chato já. 

Respondente (b): Acredito que a construção do conhecimento no Brasil é racista. Mesmo 

que o professor formado seja aberto a essa temática, o conhecimento que lhe foi passado na 

universidade já omite todo esse conhecimento da cultura afro-brasileira. Mas vejo hoje, muitas 

pesquisas de mestrado e doutorado com essa temática. Portanto, acho que não é impossível 

introduzir estas temáticas. Mas deverá ser feito na base do conhecimento dos próprios cursos 

superiores. 

Respondente (c): Muitos professores estão rotulados e fundamentados em conteúdos 

trabalhados há muitos anos, sem se atualizarem. As instituições de ensino, em sua maioria, não 

capacitam seus professores, não lhes dão uma liberdade para atualizarem seus conteúdos. Assim, o 

corpo docente acaba por apenas cumprir suas aulas semanais, sem nenhuma atualização no 

currículo. Obviamente, não generalizando. Sabemos também, que muitos professores não se 

preocupam com as novidades do dia a dia, fixam suas aulas no currículo escolar já mantido na 

escola. Então, isso é um atraso para o desenvolvimento e construção de aprendizagem, e por que 

não dizer, identidade dos alunos, e às vezes, a falta de interesse dos alunos pelos assuntos atuais, 

se remete na falta de interesse de seu professor, que acaba por ser um mero transmissor de 

conteúdo. Assuntos de temáticas tão relevantes, como o combate ao racismo e a cultura Afro-

Brasileira demandam preparação, estudos prolongados, pesquisas, pois todos nós sabemos o quão 

rico e influente são esses temas. Precisamos de mais estudos e de pessoas que estudem conosco. 

Respondente (d): Estudar relações raciais nas universidades ainda é opcional na grande 

maioria dos cursos. Tratando-se das ciências humanas, são conteúdos tratados como optativas ou 

jogadas "no balaio" da diversidade. Em outros cursos pouco conheço esse debate o que se torna 

uma bola de neve porque quem não aprende esse conteúdo também não ensina. 

Respondente (e): Não, acho que esse tema é pouco tocado na formação dos professores e 

muitos não tem preparo para trabalhar isso. 

Respondente (f): Sim, todo o profissional acadêmico, em especial o professor, mestre ou 

doutor têm que trabalhar isso sem viés ideológico, sem sua visão política em cima do seu poder de 

ensinar. Trabalhar com transparência e aplicar o foco, causas e consequências do racismo e a 

cultura Afro no Brasil. 

205 



9 
 

 

Respondente (g): Eu coloquei sim porque não tinha a opção nem todos são capacitados, 

mas acho sim que a maioria dos professores que eu tive eram capacitados. 

Respondente (h): Na formação dos professores também não é abordado essa temática, 

acredito que assim fique muito difícil para eles repassarem algo que não foi ensinado ou ao menos 

pontuado como algo importante. 

Respondente (i) Só os de humanas estão capacitados e todos precisam ser capacitados. 

Respondente (j): Na sua maioria os professores não se importam com esse assunto e 

também não aprenderam o suficiente sobre, muitas vezes por falta de interesse, mas também por 

esse não ser um assunto abordado na faculdade. (Não de forma generalizada, mas na maior parte 

das vezes). 

Respondente (l): Gostaria de responder em parte. O problema é que muitas das vezes essa 

formação precisa ser buscada fora. A exemplo, recentemente participei de um curso chamado Da 

África para as escolas no Brasil: temas e subsídios para o ensino de Literaturas Africanas e Afro-

brasileiras, organizado pela Universidade Federal do Rio de Janeiro. Significa que eu moradora do 

Distrito Federal só realizei esse minicurso super importante devido ao ensino remoto e eu busquei. 

Sendo assim, acredito que a capacitação deveria ser algo que acontece por exemplo dentro da 

escola para todos os professores e não ele ter que buscar em outro estado, não que isso não seja 

interessante. Mas assim como nos despejam teorias que não nos acrescentam na vida prática, o 

movimento reverso provocaria um salto no que tange a uma educação antirracista. 

Respondente (m): Dentro da universidade não temos nenhum tipo de formação para poder 

esclarecer as dúvidas dos alunos sobre essa questão. Nem mesmo para que possamos aprender 

sobre. (Minha visão como aluna de licenciatura). 

Respondente (n): Até acho que eles têm algum conhecimento, mas acho que deveria ter 

mais, uma base mais profunda sobre a cultura e assim poder passar aos alunos e ajudar a refazer o 

que acreditamos e sabemos da cultura afro. 

Respondente (o): Eu acho que não, pois o formato da educação nacional com essa questão 

da africanidade ainda deixa muito a desejar na formação dos professores. Por isso acho que não 

são tão capacitados. É possível acessar, em anexos, o formulário da pesquisa. 

 

206 


