UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS
Centro de Letras e Comunicagao

Programa de P6s-Graduagao em Letras — Doutorado

Q@ 4,

a

Tese

A literatura como pharmakon:
ou sobre a curiosidade e transgressdo em A Divina Comédia e O Nome da
Rosa

Laura Silva de Souza

Pelotas, 2024



Laura Silva de Souza

A literatura como pharmakon:
ou sobre a curiosidade e transgressdo em A Divina Comédia e O Nome da Rosa

Tese apresentada ao Programa de Poés-
Graduacao em Letras do Centro de Letras
e Comunicacdo da Universidade Federal
de Pelotas, como requisito parcial a
obtencgao do titulode Doutor em Letras.

Orientador: Prof. Dr. Helano Jader Cavalcanti
Ribeiro

Pelotas, 2024



Universidade Federal de Pelotas / Sistema de Bibliotecas
Catalogacao da Publicagao

S719| Souza, Laura Silva de

A literatura como pharmakon [recurso eletrénico] : ou sobre a
curiosidade e transgressao em A Divina Comédia e O Nome da Rosa /
Laura Silva de Souza ; Helano Jader Cavalcante Ribeiro, orientador. —
Pelotas, 2024.

108 f. : il

Tese (Doutorado) — Programa de Pés-Graduacao em Letras, Centro
de Letras e Comunicacdo, Universidade Federal de Pelotas, 2024.

1. Literatura comparada. 2. Pharmakon. 3. Antiliteratura. 4.
Intertextualidade. 5. Espaco. I. Ribeiro, Helano Jader Cavalcante, orient.
II. Titulo.

CDD 809

Elaborada por Maria Inez Figueiredo Figas Machado CRB: 10/1612




Laura Silva de Souza

A literatura como phdrmakon:

ou sobre a curiosidade e transgressao em A Divina Comédia e O
Nome da Rosa

Tese aprovada, como requisito parcial para obtengdo do grau de Doutor em
Letras do Programa de Pés-Graduacgao em Letras da Universidade Federal de
Pelotas.

Data da defesa: 19 de agosto de 2024

Banca examinadora:

Prof. Dr. Helano Jader Cavalcante Ribeiro. (Orientador)
Doutor em Teoria da Literatura pela Universidade Federal de Santa Catarina

Profa. Dra Larissa Costa da Mata
Doutora em Teoria da Literatura pela Universidade Federal de Santa Catarina

Prof. Dr. Tito Livio Cruz Romao
Doutor em Estudos da Tradugao pela Universidade Federal de Santa Catarina

Profa. Dra Luciana Abreu Jardim
Doutora em Teoria da Literatura pela Pontificia Universidade Catdlica do Rio
Grande do Sul

Profa. Dra Beatriz Viégas-Faria
Doutora em Linguistica e Letras pela Pontificia Universidade Catolica do Rio
Grande do Sul



Agradecimentos

Ao Programa de Pés-Graduagao em Letras da Universidade Federal de
Pelotas pela oportunidade de integrar o corpo discente deste curso do qual

tenho maior orgulho e pelo qual tenho muito apreco.

A todos os professores que, durante os cursos de graduagao e

mestrado, so fizeram crescer o meu respeito e amor pela literatura.

As amizades que o curso de Letras me trouxe e aquelas que me

acompanham ha mais tempo, obrigada pelo incentivo e carinho.

Ao meu orientador, Prof. Dr. Helano Jader Cavalcante Ribeiro. Sem seu
incansavel otimismo e sua ilimitada paciéncia nao teria sido possivel a

conclusao deste trabalho.

A banca avaliadora pela generosidade e disponibilidade para contribuir

neste estudo.

Em suma, agradeco a todos aqueles que compartilharam comigo, de uma

forma ou outra, esta experiéncia.



Resumo

A LITERATURA COMO PHARMAKON:’ OU SOBRE A CURIOSIDADE E A
TRANSGRESSAO EM A DIVINA COMEDIA E O NOME DA ROSA

Narrativas ficcionais permitem ao pesquisador uma ampla gama de abordagens
de estudos, dentre os quais esta a intersecgao entre literatura e filosofia. Com
base nesse pressuposto, esta tese tem como objetivo analisar os tdpicos
escritura, literatura e intertextualidade através do tdpico curiosidade a partir,
principalmente, da nogdo de pharmakon. Com esse objetivo, esta tese se divide
em trés capitulos: primeiramente, é trabalhado o tema escritura a partir do mito
de Theuth e Thamous usado por Platdo no Fedro e por Jacques Derrida em A
Farmacia de Platdo e, consequentemente, as criticas sofridas por esse tipo de
discurso; ja nos segundo capitulo, nosso foco passa a ser as acusagodes
elencadas contra a literatura ao longo dos tempo, sendo ainda debatido as
formas de controle que a regulam; por fim, é realizado um estudo comparativo
entre 0s espacgos arquitetdnicos criados em duas obras cujo potencial literario é
inesgotavel - em O Nome da Rosa (2022), de Umberto Eco, e A Divina
Comédia (2019), de Dante Alighieri - mediante os conceitos de heterotopia e
polarizacdo e também, tendo como base conceitos de Georges Bataille e os
estudos de Michel Foucault. Nesse capitulo é feito tambpem um estudo
intertextual, com énfase nas manifestacbes de excesso presentes nas obras,
especialmente a curiosidade. Para tanto, nosso aporte tedrico centra- se em
conceitos oriundos dos estudos sobre a escrita, sobre a literatura e sobre a
intertextualidade desenvolvidos principalmente por Platdo, Jacques Derrida,
Georges Bataille e William Marx, tendo como apoio Michel Foucault, Giorgio
Agambem, Roger Caillois, Gérard Genette e Thiphaine Samoyault.

Palavras-chave: Literatura comparada; Pharmakon; Antiliteratura; Intertextualidade;
Espaco; Curiosidade



Abstract

LITERATURE AS PHARMAKON: ON CURIOSITY AND TRANSGRESSION IN THE
DIVINE COMEDY AND THE NAME OF THE ROSE

Fictional narratives offer researchers a wide range of study approaches, among
which lies the intersection between literature and philosophy. Based on this premise,
this thesis aims to analyze the topics of writing, literature, and intertextuality through
the lens of curiosity, primarily grounded in the notion of pharmakon. To achieve this
goal, the thesis is divided into three chapters: firstly, the theme of writing is explored
through the myth of Theuth and Thamus used by Plato in Phaedrus and by Jacques
Derrida in Plato's Pharmacy, and the criticisms of this type of discourse; in the second
chapter, our focus shifts to the accusations made against literature over time, with a
discussion on the forms of control that regulate it; finally, a comparative study is
conducted between the architectural spaces created in two works with inexhaustible
literary potential — The Name of the Rose (2022) by Umberto Eco and The Divine
Comedy (2019) by Dante Alighieri — through the concepts of heterotopia and
polarization, also drawing on Georges Bataille’s concepts and Michel Foucault's
studies. This chapter includes an intertextual study, with emphasis on the
manifestations of excess present in the works, particularly curiosity. Our theoretical
framework centers on concepts derived from studies on writing, literature, and
intertextuality primarily developed by Plato, Jacques Derrida, Georges Bataille, and
William Marx, supported by Michel Foucault, Giorgio Agamben, Roger Caillois,
Gérard Genette, and Tiphaine Samoyault.

Keywords: Comparative Literature; Pharmakon; Antiliterature; Intertextuality; Space; Curiosity



Résumé

LA LITTERATURE COMME PHARMAKON:IOU SUR LA CURIOSITE ET LA
TRANSGRESSION DANS LA DIVINE COMEDIE ET LE NOM DE LA ROSE

Les récits fictionnels ouvrent une large gamme d’approches d’études au
chercheur, parmi lesquelles se trouve lintersection entre littérature et
philosophie. Ceci dit, cette thése a pour objectif d’analyser les topiques écriture,
littérature et intertextualité a partir, notamment, des notions de pharmakon et
d’anti-littérature. Dans ce but, cette thése est divisée en trois chapitres.
Premierement, on y travaille le théme de I'écriture a partir du mythe de Theuth et
Thamous employé par Platon dans Phédre (2016) et, par conséquent, les
critiques que ce type de discours regoit. Ensuite, le deuxiéme chapitre est centré
sur les accusations inventoriées contre la littérature a travers les temps, avec, en
outre, le débat sur les formes de contréle qui la réglementent. Finalement, on
construit une étude comparative entre les espaces architecturaux créés dans les
deux oeuvres dont le potentiel littéraire est inépuisable — dans Le Nom de la Rose
(2022), de Umberto Eco, et la Divine Comédie (2019), de Dante Alighieri — — a
travers les concepts d'hétérotopie et de polarisation, en s’appuyant sur des
concepts de Georges Bataille et des études de Michel Foucault. Ce chapitre
inclut également une analyse intertextuelle, mettant en avant les manifestations
de l'excés présentes dans les ceuvres, notamment la curiosité. Pour ce faire,
notre cadre théorique repose sur des concepts issus des études sur |'écriture, la
littérature et lintertextualité développés principalement par Platon, Jacques
Derrida, Georges Bataille et William Marx, avec le soutien de Michel Foucault,
Giorgio Agamben, Roger Caillois, Gérard Genette et Tiphaine Samoyault.

Mots-clés: Littérature comparée ; Pharmakon; Anti-littérature; Intertextualité ;Espace;
Curiosité.



Lista de Figuras

Figura1 Os trés reinos dos mortos em Dante ...............cccooeeeeinne 83
Figura 2 Divis80 dO INfErNO0..........uuuiiiiiiiiiiiiiii 86
Figura 3 Planta da Abadia de O Nome da Rosa............cccccccvveeeennnnnns 93

Figura 4 Planta da biblioteca labirintica .............ccccocoiiiiiiiiie 94



Sumario

INtrodUGAO0.....cceeeeii i 10
1 Reflexdes acerca da escrita........cccceeeeeiiiiiiiiinnnie 14
1.1 Aescrita € rigida ............uuumiiiiiiiii 14
1.2 AeSCrita € Orfa..... ... 23
1.3 Aescritaé profana.........ccoouuiiiiiiii 32
1.4 A escrita € Sedutora ..........ooouuuiiiiii i 38
2 Reflexoes acerca da literatura ..........cceeeeeiiiiiiiinnnnecciiinnennns 45
2.1 DefiNiGA0 POr OPOSIGAD .. ..cceieeeiiiiiae e e e e e e 46
2.2 Recusa a profanagao ...........oeeeuuuuiiiiiiieieeee e 58
3 Reflexoes acerca da intertextualidade ...........c.cmmmiiemnnnnnnnnn. 68
3.1 O palimpsesto e acebola.........ccc..oeiiiiiiiiii 71
3.2 O absoluto € 0 MUItIPIO......cooviieiiiie e 76
3.3 O estranho caso de UlISSES ........ccoovereieeiiireieeieeeee e 98
Consideragoes finais ... 102

Referéncias bibliograficas.............cccocoi, 105



Introdugao

Entendendo que para tudo existe um inicio, comegamos esta tese com a
conhecida passagem “No inicio era o Verbo” (Biblia Sagrada, Joao, 1). Porém,
prefiro a versdo em inglés que diz “In the begining was the Word”, pelo simples
fato de que o substantivo “Verbo” me remete a acdo, enquanto “Word” a um
substantivo. E € de substantivos que trataremos nesta tese: escrita, literatura,
dualidade, excesso e curiosidade.

E certo que cada um desses substantivos se constitui como o impulso
inicial que acarreta acdes, mas a qualidade destas agdes sera interpretada tendo
como base um outro substantivo: pharmakon, este termo de origem grega que,
muitos séculos mais tarde, foi retomado por Jacques Derrida® e que, assim
como a propria literatura, escapa a uma definigao precisa, pois € também uma
esséncia passivel de polarizagdo, assim como a literatura explorada neste
trabalho.

Em minha dissertacdo de mestrado, trabalhei com os temas arquivo e
canais de transgressdao no romance de Umberto Eco O Nome da Rosa,
publicado em 1980 e categorias estruturais do romance através da analise de
espaco, género e personagem. Contudo, a complexidade do romance de Eco
permitia, e ainda permite, um estudo mais profundo, seja acerca desses temas
ou de temas adjacentes.

Durante minha banca de qualificagdo do mestrado, um dos professores
avaliadores apontou para a semelhanga arquitetonica entre o Edificio da Abadia
descrita em O Nome da Rosa e os trés reinos dos mortos descritos por outro
italiano, Dante Alighieri, em sua A Divina Comédia, obra escrita entre os anos
de 1308 e 1320, me levando a considerar giais os aspectos de transgresséo e
de excesso estariam presentes no poema.

Depois de plantada a semente, ndo consegui imaginar nenhuma outra
obra que me permitisse trabalhar, com prazer, com os temas escolhidos para
esta tese. Ainda, por mais desafiador que fosse cotejar uma obra tdo candnica
como Comédia dantesca com um romance detetivesco, queria continuar, talvez
por razbes sentimentais, na companhia de Umberto Eco, de Guilherme de
Baskerville, de Adso de Melk e de Jorge de Burgos pois mais algum tempo.

Mais ainda, trabalhar as duas obras lado a lado, sendo uma fonte

10



inesgotavel de intertextualidade em relagdo a outra que é constantemente
pontuada por insercdes intertextuais certamente se mostrou um exercicio
intrigante, para n&o dizer herculeo, usando um termo que acarreta uma serie de
conexoes intertextuais, indo de Hércules as suas colunas - ou pilares -, a busca
transgressora de Ulisses e seu consequente estado no Inferno, e a busca
transgressora de Guilhnerme e a consequente queda da abadia, confirmando
que as relagdes intertextuais sdo inescapaveis ao leitor.

Tanto no romance quanto no poema, o leitor € apresentado a
personagens - narradores que durante sete dias sao guiados em uma jornada
de descobrimento. Ainda, ambas, pode-se afirmar, apresentam um exame da
sociedade da época, seja através do uso de um cenario espiritual sobrenatural
ou de um cenario espiritual terreno. Assim, acredito que a leitura de O Nome da
Rosa pode ser enriquecida mediante o confronto com o poema dantesco, e vice-
versa.

Apesar desta tese analisar elementos presentes nos trés ambientes do
pos-vida descritos por Dante, maior atencdo sera dada ao Inferno por dois
motivos: primeiro, € ele o que mais instiga a minha imaginagao, e possivelmente
a imaginacgao da maioria dos leitores da Divina Comédia, pois € la que fascinio e
temor andam de maos dadas e as sensagdes de desolagéo, horror e tragédia
se misturam a sentimentos de compaixao e reconhecimento; ja o segundo é de
ordem diegética; acredito que dentre as personagens retratadas em O Nome
da Rosa nenhuma alcangaria o Paraiso e, assim, seria impraticavel seu cotejo
com aqueles afortunados. Outro ponto levado em consideragdo € que no
romance de Eco as personagens ainda estdo no plano dos vivos, no qual ndo ha
uma separacgao definida, ou uma polarizagdo, entre os condenados e os bem-
aventurados.

Desta forma, inicialmente foi buscado evidenciar as semelhangas
estruturais e tematicas entre as obras italianas, espandindo ou ramificando os
estudos iniciados no mestrado. A concepcgao deste estudo se fundamenta nas
praticas e teorias da literatura comparada, posto que, em suma, 0 que sera
buscado € uma comparagao entre duas obras literarias italianas, ainda que de
géneros e periodos distintos.

Ainda, deve-se observar que, apesar do trabalho ser alicergado no cotejo

entre as obras, fica aparente, a partir do referencial tedrico basilar que sera

11



brevemente apresentado a seguir, que sera buscada uma aproximagao entre
literatura e filosofia, o que inseriria este estudo também no campo
interdiscursivo. Tanto O Nome da Rosa quanto a Divina Comédia sao
entendidos aqui como objetos plurideterminados, passiveis entdo de uma
analise centrada ndo apenas na relagao entre ambas, mas ainda em diferentes
areas do conhecimento, em especial a filosofia, sendo, portanto, exemplares
oportunos para uma analise comparativa interdiscursiva.

A fundamentacéo tedrica deste estudo baseia-se principalmente nas
obras Odio a Literatura: uma histéria da antiliteratura (2019), de William Marx, A
Farmacia de Platdo (2015), de Jacques Derrida, Fedro (2016), de Platao,
Profanagbes (2006) de Giorgio Agamnen e O Erotismo (2014), de Georges
Bataille, assim como os estudos de Eric Auerbach e Jorge Luis Borges sobre o
poema dantesco. Sobre a escolhas das edicdes das obras abordadas, decidiu-
se pela edicdo bilingue da Editora 34, com tradugéo de Italo Eugenio Mauro,
dividida em trés volumes da Divina Comédia (2019) e pela edigao mais recente
de O Nome da Rosa (2022), disponibilizada pela editora Record com revisao de
traducao Ivone Benedetti.

Assim, para abarcar os temas propostos, a pesquisa aqui elaborada
encontra-se estruturada em trés capitulos, pois foram trés as inquietacdes que
me levaram a escrever este trabalho. No primeiro capitulo, intitulado Reflexdes
acerca da escrita, debatemos o discurso escrito através do cotejo das nogdes de
Platdo e Jacques Derrida sobre as caracteristicas especificas deste tipo de
discurso, sendo uma delas o pharmakon. Dividimos nosso capitulo em quatro
partes: A escrita é fixa, A escrita é orfa, A escrita é profana e A Escrita é
sedutora. Tal divisdo foi feita pensando em abarcar as ressaltas feitas por
Platdo a escrita e ainda outros aspectos constrovérsos. Além de Platao e
Derrida, neste capitulo usamos como apoio tedérico Georges Bataille, Roger
Caillois, Michel Foucault e Giorgio Agamben

Ja o segundo capitulo, Reflexdbes acerca da literatura, aborda o
antagonismo sofrido pelo discurso literario através dos tempos, considerando
aindaas semelhancas e diferengcas entre o discurso escrito e o discurso
literario. Este capitulo € segmentado em dois subcapitulos: Definicdo por
oposigdo, o qual trata sobre o o discurso antiliterario, e Recusa a profanacgéao,

subcapitulo que toca as questdes da improdutividade literaria do discurso literario

12



e suas consequentes tentativas de controle. A base tedrica para tal discussao
se apoia em William Marx, Georges Bataille e Jacques Derrida.
Por fim, Reflexdes acerca da intertextualidade, no qual é efetivamente
feito um cotejo entre O Nome da Rosa (2022) e A Divina Comédia (2019), é
também dividido em duas partes: O palimpsesto e a cebola, no qual examinamos
o termo intertextualidade e ponderamos sobre a participacao do leitor a partir dela,
e O absoluto e o multiplo, no qual é feita uma analise dos espacgos criados pelos
italianos Eco e Dante, tendo como perspectiva a implicagdo arquiteténica na
diegese e, O estranho caso de Ulisses, no qual € feita uma analise sobre a

curiosidade como vetor de transgressao.

13



1- Reflexoes acerca da escrita

Dar, de fato, a escrita um estatuto originario nao seria uma maneira
de, por um lado, traduzir novamente em termos transcendentais a
afirmagcdo teolégica do seu carater sagrado e, por outro, a
afirmacéo critica do seu carater criador? Admitir que a escrita esta
de qualquer maneira, pela prépria historia que ela tornou possivel,
submetida a prova do esquecimento e da repressao, isso nao seria
representar em termos transcendentais o principio religioso do
sentido oculto (com a necessidade de interpretar) e o principio
critico das significagdes implicitas, das determinagdes silenciosas,
dos conteludos obscuros (com a necessidade de comentar)?
(Foucault, 2009, p. 271, grifos nosso)

Iniciamos nossa discussao a partir da seguinte sentenga presente em A
Farmacia de Platdo, de Jacques Derrida: “Ora, que fim levou esta acusada?”
(Derrida, 2015, p. 119), porém através de uma questao adjacente: de que,
exatamente, é acusada a escrita?

Buscaremos responder esta pergunta em quatro partes.

1.1 A escrita é rigida

E externa, é morta, é copia

Poderiamos recontar a historia da palavra escrita através de uma série
de datas, fatos, informacdes historicas e outras fontes relativas a este invento,
sem o qual a propria cultura e a sociedade em que vivemos nao existiria, como
bem alude a citacdo de Foucault no inicio deste capitulo. Porém, mais
interessante € seguir os passos de Platdo e Jacques Derrida, bases teoricas
deste subcapitulo, e ir direto ao mito de Thamous e Theuth. Tal mito foi referido
primeiramente por Platdo, em cerca de 370 a.C. e, milénios mais tarde,
retomado por Derrida em A Farmacia de Platdo, publicado originalmente em
1985. Podemos depreender, a partir desse conto, algumas consideragoes.

No dialogo platdénico Fedro (Platdo, 2016), cujos temas principais giram
em tornodo amor, da retérica e da natureza da alma, Fedro convence Sécrates
a caminhar fora dos muros de Atenas até um local tranquilo as margens de um
rio, para, em paz, examinarem um discurso do famoso orador Lisias. O discurso
havia recém sido feito e Fedro ainda ndo o havia decorado, por isso levava

consigo, escondido sob seu manto, o discurso escrito pelo sofista.

14



Esse exame, inicialmente sobre o amor, leva a uma discussédo sobre o
uso adequado da retérica, sobre dialética e, consequentemente, sobre as
virtudes da palavra escrita. E neste momento que Sécrates resolve contar para
seu companheiro a histéria de Theuth' e de Thamous?, rei do Egito e
representante dodeus dos deuses, Amon. Assim se desenvolve a cena narrada

por Sécrates:

Pois bem, ouvi dizer que em Naucratis no Egito viveu um dos
velhos deuses de 14, cujo passaro sagrado € o que chamam de ibis,

e 0 nome do proprio deus era Theuth3. Foi ele que primeiro
descobriu 0 niumero e o calculo, a geometria e a astronomia, e
ainda o gamao e os dados e, enfim, as letras. Ora, o rei era entédo

de todo o Egito Thamous#4, que habitava a grande cidade do alto
Nilo que os gregos chamam Tebas do Egito, e Ammon ao seu deus.
A este tendo vindo, Theuth mostrou- Ihe suas artes e disse que era
preciso transmiti-las aos demais egipcios. O rei perguntou-lhe que
utilidade poderia ter cada uma delas; e do que Theuth expunha,
conforme ele julgasse bem ou mal fundamentado, ora fazia a
censura, ora o elogio. Muitos entdo foram os pronunciamentos que
sobre cada arte Thamous, dizem, fez a Theuth num e noutro
sentido, e longo seria referi-los todos. Mas quando foi a vez das
letras, disse Theuth: “Eis, 6 rei, o conhecimento que tornara os
egipcios mais sabios e mais lembrados; pois de memodria e de
sabedoria foi encontrado o medicamento”. E o rei falou: “O
tecnicissimo Theuth, um é o capaz de engendrar os elementos da
arte, outro o de julgar a parte de dano e de utilidade que ela tem
para os que vao usa-la. E assim é que agora tu, sendo o pai das
letras, por afeicdo disseste o contrario do que elas podem. Pois isto,
nos que aprenderam, esquecimento em suas almas produzira com
0 nao exercicio da memoaria, porque, na escrita confiando, é de fora,
por alheias impressdes e nao por eles mesmos, que se recordam;
assim, ndo para a memoria, mas para a recordagao achaste um
medicamento. E da sabedoria, aos teus aprendizes transmites uma
aparéncia, ndo a verdade. Pois com a tua ajuda, muito informados
sem ensino, muito avisados parecerdo, quando na maioria dos
casos sao desavisados, e dificeis de conviver, tornando aparentes
sabios em vez de sabios” (Platao, 2016, p. 191-193, grifo nosso).

Da cena descrita, podemos extrair duas ressalvas por parte de Platdo em
relagdo a palavra escrita: ela teria o poder de enfraquecer a memoria e
ela nao proporcionaria o verdadeiro conhecimento. Mais ainda, a partir do
relato acima, podemos concluir que, ao usar o mito de Theuth e Thamous para

ilustrar o valor da escrita, Platdo tem tanto apreco pela escritura quanto pela

" A nota do tradutor da edigdo de Fedro (Platdo, 2016) usada nesta tese considera Theuth
e Thot o mesmo deus egipcio.

2 A nota do tradutor da mesma edigdo mencionada acima esclarece que Thamous é
“identificado com o deus Ammon” (Platdo, 2016, p. 191).

15



poesia, como veremos ainda neste capitulo, e ainda que ele era consciente da
poténcia latente da palavra escrita. Iniciemos nossa discussdo a partir do
primeiro argumento: a escrita enfraquece a memoria.

O motivo dado por Thamous para sua rejeicdo a escrita ofertada por
Teuth é esta ser um medicamento para a recordagao e nado para a memoria,
colocando em oposicdo mnéme e hypomnesis. Sobre mnéme, essa seria a
memoria verdadeira e auténtica, aquela cujo processo ativo e interno faz
recordar conhecimentos ou experiéncias efetivamente registradas na alma ou
na mente, e envolveria a lembranca direta de ideias ou conhecimentos
internalizados. Seu oposto, a hypomnesis, ao contrario, seria uma recordagao
que necessitaria do uso de apoios externos. Estes auxiliariam a memoria,
desencadeando ou apoiando a recordagao de informacdes, e, seria assim,
artificial.

Ao contar o mito de Theuth e Thamous, Sécrates sugere que a criagéo da
escrita representaria um perigo para a mnéme, pois essa acarretaria na
redugcdo da capacidade de internalizar e de recordar conhecimentos e
experiéncias,pois confinaria a memdéria a instrumentos externos a mente e a
alma. Destaa forma, a escrita, entdo, oporia 0 saber como memoria ao néo
saber como rememoragao. Tendo esta diferenciagdo como argumento, o rei-
deus Thamous menospreza a palavra escrita, ndo apenas por sua inutilidade
para o povo egipcio, mas por seu potencial danoso. Através da escrita, julgada
por Thamous negativamente por ser como um apoio, nada mais do que uma
muleta para a memoria, ndo seria mais necessario o exercicio ativo da mnéme,
0 que levaria a um tipo de morte do traco vivo — da manutengcdo de uma
lembrangca da alma. Este tragco seria, entdo, substituido por uma rigida
reevocacao da memoaria verdadeira, confinada a caracteres externos ao ser.

Passemos agora ao segundo argumento: a escrita ndo proporciona o
conhecimento verdadeiro, entendido como dialética. Outra afirmacao contra o
registro escrito da linguagem seria o fato de a escritura ser um suplemento da
fala. Esta € natural ao homem, cujo prazo de existéncia € limitado; ela é
inerente a qualquer ser humano vivo. Ja a escritura, exterior ao homem, seria
algo nao natural, estatico, burlando o seu prazo de vida e existindo

artificialmente na posteridade. A escrita se mantém imutavel, diferentemente da

16



fala, que pode ser adaptada aomomento, ao ouvinte, a situacao, deixando seus

signos serem conduzidos pela necessidade.

Por serem estaticos e externos, os textos escritos carecem de uma
esséncia dialética, nao podendo dialogar, responder questionamentos, fornecer
esclarecimentos e nem adaptar-se as necessidades, sendo impossivel chegar
até a verdade, ou a Formas?, através deles; ou seja, eles nédo levam a sabedoria,
apenas conduzem a “uma aparéncia, ndo a verdade” (Platdo, 2016, p. 193).
Esta inflexibilidade contrasta com a natureza dindmica da oralidade, na qual as
ideias podem ser testadas, refinadas e melhor compreendidas através da
interagdo, possibilidade ausente na linguagem escrita. Enquanto a mnéme esta
frequentemente ligada ao conhecimento eterno da alma e a aprendizagem, a
hypomnesis pode levar a uma compreensao superficial do conhecimento, a
obtencdo de informacbes sem alcangar-se a verdadeira compreensao ou
sabedoria. Ela fica, dessa forma, aquém de proporcionar ainvestigagao
filosofica verdadeira.

Essa ideia de que a escrita apenas favoreceria a rememoragao, repetindo
sempre sem saber, ou apenas levando a um decorar sem compreender, a
acompanharia durante os anos. A escrita seria, assim, dotada de uma
reputacédo negativa na qual sua principal caracteristica seria debilitar a memoria
e aumentar a necessidade de um artefato externo a si, resistindo a um saber
vivo e a dialética. A superioridade da fala em detrimento da escrita, ja
representada no mito platonico de Theuth e Thamous, representa, pode-se
dizer, um reflexo da tradigao filoséfica e da concepgédo metafisica de linguagem
no pensamento ocidental, baseadas em uma idealiza¢do binaria do signo.

Exemplos desta perspectiva sdo elencados por Jacques Derrida em
Gramatologia (20174), obra na qual o fildsofo francés faz uma critica a tradigéo
filoséfica ocidental logocéntrica, ou fonocéntrica como Derrida explica, que
prioriza a fala em detrimento da escrita e que sustenta ainda que a linguagem
falada esta mais proxima do pensamento puro e da verdade do que a

linguagem escrita, refletindo o entendimento platonico.

3 Usamos aqui a palavra com letra maiuscula, pois referimo-nos ao conceito de Formas, ou
Ideias, de acordo com Platdo. Esse conceito expressa uma realidade fundamental e
perfeita que transcende o mundo fisico e imperfeito que percebemos com nossos sentidos.
4 Gramatologia foi publicado originalmente em 1967.

17



Derrida remete as ideias de Jean-Jacques Rousseau e Ferdinand de
Saussure esplicando que, para o primeiro, “a escritura ndo € sendao a
representacao da fala” (Rousseau apud Derrida, 2017, p. 33), enquanto para o
segundo, “Lingua e escritura sdo dois sistemas distintos de signos; a unica
razao de ser do segundo é representar o primeiro” (Saussure apud Derrida,
2017, p. 45). Porém, para Derrida, tanto a memdria quanto seu suplemento —
mnéme e hypomnesis, respectivamente — sdo formas de repeticao.

Elencamos acima os dois argumentos expostos por Platdo contra o
discurso escrito tendo como base a leitura do mito de Theuth e Thamous. Porém, é
possivel ainda deduzir outra razao adjacente: a escrita € uma copia, uma
imagem, ou melhor, uma mimesis, e, como tal, € uma representacao que esta
distante da verdade.

Apesar de geralmente relacionarmos o termo mimesis com as artes
imitativas — poesia, pintura, musica, etc. —, a expressdo compreende
igualmente a relagdo entre lingua e realidade, entre as Formas eternas e o
mundo material . Para os filésofos, o conhecimento verdadeiro em seu ultimo
grau, ou seja, aapreensdo das Ideias na sua forma plena e perfeita, ndo pode
ser expresso por palavras, pois estas nao revelam as esséncias, apenas se
acercam das mesmas.

Desta forma, a escritura, imitacdo descendente da linguagem, cala o que
ha de vivo na fala e a grava no siléncio, sendo assim uma imagem petrificada da
fala viva que se pretende imitar. Portanto, ela se distancia da verdade em mais
um grau. Além disso, a escrita transgride ao distorcer seu meio emudecendo a

voz, meio pelo qual o verdadeiro conhecimento é transmitido.

Ela ndo substitui nem mesmo uma imagem a seu modelo,
ela inscreve no espacgo do siléncio e no siléncio do espago o
tempo vivo da voz. Desloca seu modelo, nido fornece dele
nenhuma imagem, arranca violentamente ao seu elemento
a interioridade animada da fala. Assim fazendo, a escritura
distancia-se imensamente da verdade da coisa mesma, da
verdade da fala e da verdade que se abre a fala. (Derrida,
2015, p. 105)

Nesta perspectiva, a escrita seria entdo um simulacro da fala, e,
portanto, ndo possuiria carater préprio. Por ndo ser algo vivo, ela seria estéril e
capaz apenas de repetir e nunca criando; ao invés de ajudar o homem a
lembrar, ensinaria a esquecer. Seria um meio apenas para criar sabios

18



aparentes e nao verdadeiros; entre escrita e verdade, existe uma lacuna.
Enfim, a escrita, além deser danosa, artificial e iluséria, sendo também capaz
de reduzir a sabedoria e a memdéria de um povo, levando-o para longe da
verdade.

Essa € a inferéncia retirada do mito de Thamous, no qual temos um
semideus orgulhoso de sua criagdo — um remédio para a memoria e para a
instrucdo. No entanto, essa mesma criagdo é sumariamente repudiada pelo rei,
que nado concorda com a utilidade do invento e ainda alude a uma
dissimulagdo por parte do semideus: este promove a escrita como um
remédio, enquanto para o rei ela seria um veneno. Para o rei, a deficiéncia do
invento do semideus se encontrava na oposigéo entre a memoria viva (mnéme)
e uma escrita vinculada a, e voltada para, a simples recordagédo ou
rememoragao (hypomnesis), marcando a linguagem viva em caracteres
mortos, ou seja, uma “oposigdo entre o vivo e 0 morto, a memoéria e a
recordagcdo, o modelo e a imagem, a presenga e a auséncia” (Nascimento,
2015, p. 119).

Assim como Theuth inverteu a visdo de Thamous, compreendendo a
propriedade maléfica da escrita como benéfica, Thamous fez o mesmo,
invertendo o valor da oferenda de Theuth e entendendo-a ndo como um
remeédio para a memoria, mas para a recordagdo. Para a memdria, a escrita
nao seria benéfica; ela seria 0 oposto disso, um veneno: “sob o pretexto de
suprir a memoria, a escritura faz esquecerainda mais; longe de ampliar o saber,
ela o reduz. Ela ndo responde a necessidade da memoria, aponta para o outro
lado, ndo consolida a mnéme, somente a hupémnésis” (Derrida, 2015, p. 54).

Dissemos que tanto Theuth quanto Thamous inverteram a qualidade da
escrita usando vocabulos diferentes, cada qual de acordo com sua perspectiva:
um promovendo-a como medicamento; o outro, entendendo-a como veneno.
Sao concepgdes aparentemente tdo opostas para a descricdo de uma mesma
coisa, 0 que € algo intrigante. Portanto, vamos agora nos concentrar na questao
da diferenca de sentido desses termos, ndo apenas através da interpretacao ou
do posicionamento sobre a palavra escrita de Socrates e de Thamous, mas
também a partir do termo original grego usado por Platdo na passagem citada:
pharmakon.

Se voltarmos algumas paginas para reler a citagdo da cena entre Theuth

e Thamous e a argumentagdo sobre o registro escrito da linguagem,

19



perceberemos que em nenhum momento a palavra pharmakon € mencionada,
ela é perdida na tradugdo®. Porém, sua presenga ambivalente esta, mesmo que
muda, evidente no discurso. Ha suspeita: suspeita quanto a sua eficacia,
quantoasua propriedade, quanto ao seu engendro oculto. E este o vocabulo que
permiteque, neste caso, a escrita seja concebida tanto de uma forma quanto de

outra — remédio e veneno.

Na cena narrada por Platéo, a escrita € vista pelo rei como o exato inverso
da palavra “medicamento”. Em contrapartida, Theuth, independentemente da
reacao de Thamous, via a escrita como algo que traria beneficios ao povo
egipcio; além disso, percebe-se que a escrita € oportuna, passivel de abragar
termos benignos que a coloquem sob uma luz favoravel. Em vista disso, é
possivel concluir que, num texto escrito, a fronteira entre os opostos se torna
embacada, questaoexemplificada na discussao entre Thamous e Theuth.

Como mencionamos anteriormente, Derrida ja havia se aventurado no
debate sobre fala e escrita em Gramatologia, mas a questdo da dualidade do
signo toma nova forma em A Farmacia de Platdo, uma das obras-chave do
filésofo francés. Nela, retoma-se a cena do principio da escrita ilustrada no
didlogo de Platédo, analisando-se a ambivaléncia da escrita, ou do pharmakon.

Em A Fic¢do e o Poema (2012), Luiz Costa Lima entende que “Derrida
soube extrair um fildo consideravel”’ (Costa Lima, 2012, p. 60) do fato de Fedro
ainda nao haver decorado o discurso de Lisias no dialogo platonico,
concebendo a associagao entre escrita e pharmakon explicitada em A Farmacia
de Platdo. Mesmo discordando de alguns pontos da interpretacdo derridiana,
Costa Lima reconhece que “E o pharmakon, em suma, que provoca o estatuto
que, para Derrida, fundamenta a linguagem: algo que, sempre deslizante,
impede que, na linguagem, exista a diferenga entre o proprio ou literal e o
sentido figurado” (Costa Lima, 2012, p. 65).

O autor menciona a ambiguidade lexical do pharmakon como justificativa

do entendimento contrario que aparece no mito de Theuth e Thamous,

5 De acordo com Derrida (2015, p. 53): “Todas as tradugdes nas linguas herdeiras guardias
da metafisica ocidental tém, pois, sobre o pharmakon um efeito de analise que o destroi
violentamente, o reduz a um dos seus elementos simples ao interpreta-lo, paradoxalmente,
a partir do posterior que ele tornou possivel.”

6 A traducao de Fedro usada por Derrida em A Farmacia de Platdo traduz o pharmakon
mencionado por Theuth como remédio, enquanto a tradugdo brasileira, da Editora
lluminuras, usada nesta tese, usa a palavra medicamento.

20



indicando que “se Platado, ao introduzi-lo como modo de explicar a problematica
da escrita em relagdo a palavra viva (logos), o tomara como veneno para o
saber, com isso reservava ao mito a fungdo oposta a desempenhada pelo
esclarecimento” (Costa Lima, 2012, p. 61).

Em sua caracterizagao sobre a capacidade do pharmakon, porém, Derrida
€ mais enfatico e abandona a questdo da ambiguidade substituindo-o por uma
série de adjetivos. Assim € o termo definido por Derrida: “Astucioso,
inapreensivel, mascarado, conspirador, farsante, como Hermes, ndo é nem um
rei nem um valete; uma espécie de joker, isso sim, um significante disponivel,
uma carta neutra, dando jogo ao jogo” (Derrida, 2015, p. 43). A série de
adjetivos usada por Derrida ndo € uma definigdo absoluta do termo, mas sim
aquilo que o caracteriza.

Contudo, essa carta neutra que nao possui nenhuma neutralidade, pois
pode tomar o lugar de qualquer signo ou significante, valendo para tudo e
também para a sua oposicdo. E um encadeamento de substituicdes linguisticas
feitaspor substitutos mudos ou retumbantes de outros substitutos.Ou seja, uma

operacao feitacomo se fosse um jogo

de rastros e suplementos ou, se queremos ainda, na ordem
do puro significante que nenhuma realidade, nenhuma
referéncia absolutamente exterior, nenhum significado
transcendente vem bordejar, limitar, controlar; esta
substituicdo que se poderia julgar “louca”, uma vez que se
da ao infinito no elemento da permutacio linguistica de
substitutos, e de substitutos de substitutos; este
encadeamento desencadeado ndo €é menos Vviolento
(Derrida, 2015, p. 40, grifo nosso).

Sobre o rastro ao qual Derrida se refere, ele seria nada menos do que a
prépria possibilidade de significagdo, gerador e germe de uma cadeia de
sentidos ede experiéncias. Ele ndo é um objeto — na verdade, ele ainda nao é
coisa alguma —, mas sim aquilo que “parte de uma origem mas que logo se
separa da origem e resta como rastro na medida em que se separou do
rastreamento, da origem rastreadora” (Derrida, 2015, p. 121), desafiando uma
nocao de origem e significado. Ainda, em A Farmacia de Platdo, Derrida alude
a picada socratica, pior do que qualquer outro veneno ou toxico, “pois seu
rastro invade a alma. O que ha de comum, em todo caso, entre a fala socratica

€ a pocao venenosa € que elas penetram para se apossar na interioridade

21



mais oculta da alma e do corpo” (Derrida, 2015, p. 80). Essa picada
socréatica seria a dialética, principio de experiéncia, conhecimento e verdade e
aquilo que o entendimento platonico presente em Fedro nega a palavra escrita.

Para o francés,

ha rastro assim que ha experiéncia [...]. Portanto, onde quer
que haja experiéncia ha rastro e ndo ha experiéncia sem
rastro. Portanto, tudo é rastro, ndo apenas o que escrevo no
papel ou registro numa maquina [...]. Ha vestigio, retencéo,
protensao, e portanto, relagédo com algo outro, com o outro,
ou com outro momento, outro lugar, remissdo ao outro, ha
rastro (Derrida, 2015, p. 129).

A escrita, sendo por sua natureza um pharmakon, essa “substancia [...]
de profundidade criptica recusando sua ambivaléncia a analise” (Derrida, 2015,
p. 6), € o espaco ideal para a diferenga. Derrida usa, como exemplo desse
diferencial, a morte de Sdcrates, ocasido na qual Fedro se dispds a romper
suas regras e sair para além dos muros da cidade, com o intuito de escutar o
discurso escrito por Lisias. Fedro o comparou a uma droga (ndo podemos
esquecer que, no original grego, o termo usado € pharmakon), ndo no sentido
de possuir um mau valor, mas sim comparando-o0 a um toxico danoso, como
um entorpecente que o fizera transgredir. Porém, quando a cicuta, “essa pocgao
qgue nunca teve outro nome no Fédon sendo o de pharmakon” (Derrida, 2015,
p. 90), é oferecida a Sécrates, esse veneno que Ihe causaria amorte, deixa de
ter um propdsito maléfico e passa de veneno a medicamento, transformando-se

em meio de soberania através do

efeito do logos socratico e pela demonstragdo filoséfica do
Fédon, em meio de libertagado, possibilidade de salvagéo e
virtude catartica. A cicuta tem um efeito ontoldgico: iniciar a
contemplagao do eidos e da imortalidade da alma. Sécrates
a toma como tal (Derrida, 2015, p. 90, grifo nosso).

Ao tornarmo-nos cientes do sentido ambiguo ou até mesmo polissémico
do termo pharmakon usado por Theuth, a cena narrada por Socrates em Fedro
toma outra dimensao. Sabemos que para Thamous a escrita seria um remédio
para o esquecimento e ndo para a memdria, mas a seguinte passagem reforga
a contradicdo, indicando uma lacuna existente entre a escritura e a verdade
percebida pelo rei: “O tecnicissimo Theuth, [...] assim & que agora tu, sendo o pai

das letras, por afei¢cao disseste o contrariodo que elas podem” (Platao, 2016, p.
22



191).

O mesmo termo, pharmakon, assim como tantos outros vocabulos em
tantos outros idiomas, possui um duplo significado. Neste caso, o duplo é seu
oposto: droga/medicamento, remédio/veneno ou, simplesmente, pharmakon:
representante, mascara e repeticdo da fala que, por ndo possuir carater
proprio, nao possui identidade ideal, € aneidético, um espacgo preenchido por

simulagaode escritura e simulacdo de memodria.

Como dissemos acima, o pharmakon é ambivalente e/ou polissémico por
constituir o meio no qual se confrontam os opostos. Ele € o movimento do
jogo e o proprio jogo; suas relagdes se dao mutuamente, causando reversao
ou inversao, substituindo um termo por outro ou substituindo-o completamente.
Alma/corpo, bem/mal, dentro/fora, memdéria/esquecimento, fala/escrita: todos
esses pares podem ser vistos como pecgas no jogo do pharmakon.

Pode-se compreender assim que, a partir da origem da palavra escrita,
posta sempre em relacdo com a fala, nasce o pharmakon, que reforca e ao
mesmo tempo desafia essa origem. O reforco se deve ao fato de que
pharmakon, como unidade lexical, pode ser traduzido como duas palavras
opostas; no entanto, o desafio € a poténcia da palavra em ser ambos ou

nenhum.

1.2 A escrita é orfa

Né&o tem pai nem familia, ou é bastarda

Falamos na sec¢ao anterior de uma esséncia, que na verdadeé uma nao-
esséncia, ou quem sabe uma antissubstancia, e é essa esséncia que nos
permite entender do que mais a escrita € acusada. Debatemos as acusagdes
presentes no mito de Theuth e Thamous e incluimos a questdo da mimesis
como sendo uma das queixas de Platdo contra a escrita. Contudo, a partir da
primeira e da terceira proposi¢des — o fato de a escrita ser uma copia morta de
um discurso vivo —, podemoschegar a outro tépico abordado por Derrida.

Pois bem: de acordo com Platao, entende-se que todas as coisas vivas

possuem um pai e, assim, se a escritura, ou pharmakon’, ndo é viva, conclui-

7 A partir daqui, seguiremos a postura de Derrida: em algumas passagens de A Farmacia
23



se, logicamente, que ela ndo o possui. O que ela tem é um criador, indicado na
cena narrada por Socrates em Fedro (Platdo, 2016) como sendo Theuth. A
partir do dialogo com o rei Thamous, podemos inferir no minimo duas coisas. A
primeira € que Theuth estd numa posigao inferior ao rei. Ele € um subalterno
tecnocrata — conforme se observa no vocativo “O tecnicissimo Theuth” (Plat&o,
2016, p. 191) — que precisa da aprovagao de Thamous para que seus inventos
sejam reconhecidos e postos em uso. A segunda é que Thamous sabe da
natureza ardilosa de seu subordinado; caso contrario, ndo teria retorquido
usando como recusa as proprias palavras do semideus.

Apesar de Sécrates usar o nome de Theuth, em A Farmacia de Platéo,
Derrida (2015) faz uma extensa analise comparando os diversos deuses que
poderiam ter influenciado a decisao do filésofo grego em nomear seu deus da
escrita, concluindo que a comparagéo mais adequada seria com o deus Thot?8,
aquele que serve como porta-voz e transmite os signos de seu pai — o grande
deus-sol. Thot também €& quem executa o projeto criador de Horus através da
linguagem e quem, ainda, criou os hierdglifos, permitindo aos homens que
marcassem seus pensamentos.

Dessa forma, Thot tem um papel de mensageiro — 0 mesmo papel, alias,
de Hermes, mencionado por Derrida na sua definigdo de pharmakon, aquele
“intermediario astuto, engenhoso e sutil que furta e se furta sempre” (Derrida,
2015, p. 38) e que reporta uma fala secundaria. Além disso, o nome de Thot
estd geralmente associado a tramas e conspiragdes voltadas para destituir o
poder de seu pai e toma-lo parasi. Qual dos poderes Thot gostaria de usurpar é
algo que podemos apenas imaginar, mas certamente entre eles estaria a
linguagem.

Entendamos bem: Thot, apesar de ser reconhecido como o criador da

de Platdo (Derrida, 2015), ele usa sempre os dois termos, escrita e pharmakon,
amarrados. Alguns exemplos dessa postura podem ser encontrados nas seguintes
passagens: “O valor da escritura — ou do pharmakon” (Derrida, 2015, p. 24), “o
pharmakon, ou se assim se preferir, a escritura” (ibid., p. 57), “como o pharmakon — ou
a escritura” (ibid., p. 59) e “alguma coisa tal como a escritura — ou o pharmakon” (ibid., p.
59).

8 Jacques Derrida analisa o porqué da escolha de Platao de definir Theuth como o deus da
escrita, concluindo que a paridade fundamental de Theuth estd em Thot. Para Derrida,
“com outros deuses da escritura, e antes de tudo com o Thot egipcio, ndo pode ser o efeito
de um empréstimo parcial ou total, nem do acaso nem da imaginagdao de Platdo. Sua
insercdo simultanea, tao rigorosa e estreita, na sistematica dos filosofemas de Platao, esta
juncao do mitolégico e do filosoéfico remete a uma necessidade mais subterranea” (Derrida,
2015, p. 36-37).

24



escrita, ndo € o gerador da linguagem. Esta honra pertence a seu pai — o deus,
ou o divino, ou o absoluto —, que ja pensou a mensagem da qual Thot, ou
qualquer outro deus ou semideus mensageiro, € apenas o portador, o
depositario. Ou seja, ndo sO6 “A mensagem néo €, representa apenas O
momento absolutamente criador” (Derrida, 2015, p. 39, grifo nosso), como
também o emissario € apenas um meio, um veiculo indefinido da agéo. Isso
nos leva de volta ao pharmakon, esse meio, essa esséncia instavel que nao
possui nada de seu, nenhuma identidade prépria, a ndo ser a de produzir

diferenca.

Suplente capaz de dublar o rei, o pai, o sol, a fala, distinguindo-
se apenas como seu representante, sua mascara, sua
repeticdo, Thot podia também, naturalmente, suplanta-lo por
completo e apropriar-se de todos os seus atributos. Ele se liga
como atributo essencial daquilo que a que se liga e do que nao
se distingue por quase nada. Ele é diferente da fala ou da luz
divina apenas como o revelador do revelado. Apenas. (Derrida,
2015, p. 41, grifo nosso)

A questdo de Theuth, ou Thot, e o empenho que Derrida coloca em
caracteriza-los nos leva a afirmar que o pharmakon, ou a escrita, emula em tudo
0 seu criador: € secundario mas pretende ser autbnomo, € ardiloso e portanto
perigoso, € meio mas quer ser fundamento. Além disso, como fica claro na
citagdo acima, busca tomar o lugar de seu pai, ou seja, de um sujeito falante real,
uma presencga viva, cuja proximidade com a fala — esta, sim, compativel com a
geracgao de conhecimento — Ihe conferiria uma origem.

Derrida explica que um dos maiores obstaculos da escritura € a sua
incapacidade de se defender e de se sustentar por si s0, ja que sempre sera uma
fala enfraquecida. Enquanto no discurso oral o sujeito falante e a mensagem
falada s&o inseparaveis, 0 mesmo n&o acontece no discurso escrito, pois este
nao possui um pai, um responsavel. A escrita, ou o pharmakon, ao contrario da
linguagem oral, € simplesmente seu signo e representante, aquela que obedece

e, quando necessario, substitui a fala viva.

Esse significante escasso, esse discurso sem grande
responsavel € como todos os espectros: errante. Ele vaga
aqui e ali como alguém que nédo sabe onde vai, tendo
perdido a via reta, a boa diregdo, a regra de retiddo, a
norma; mas também como alguém que perdeu seus direitos,
como um fora-da-lei, um desviado, um mau rapaz, um

25



vagabundo ou um aventureiro. Correndo as ruas ele néao
sabe nem mesmo quem ele é, qual é a sua identidade, se é
que tem uma, e um nome, aquele de seu pai. Ele repete a
mesma coisa quando é interrogado em todos os cantos de
rua, mas nao sabe repetir a sua origem [...] Ele proéprio
desenraizado, anbénimo, sem lagos com seu pais e sua
casa, esse significante quase insignificante estd a
disposi¢cdo de todo o mundo, igualmente dos competentes
quanto dos incompetentes, daqueles que entendem e nele
se entendem e daqueles que nao tém nenhum interesse
nisso, e que, nao conhecendo nada dele, podem afligi-lo com
todas as impertinéncias. (Derrida, 2015, p. 114, grifo nosso)

Esse discurso errante da escrita foi rejeitado, adquirindo um status de filho
bastardo ou de 6rfao, que, para superar sua condi¢ao, busca a emancipagéao, ou
o reconhecimento de sua origem e do pai que o abandonou, ganhando assim
um status de filho legitimo. A partir dessas consideragdes, acreditamos ser
possivel fazer duas afirmacdes. A primeira delas € que a escrita tem, sim, ou
pode ter, um pai.

Platdo, que foi um notavel filésofo grego, estudante de Sécrates e
professor de Aristoteles, viveu entre aproximadamente 428 a.C. e 348 a.C.
Talvez ele nao tivesse ideia do impacto que seus pensamentos teriam nos
séculos, ou milénios seguintes, mas a verdade € que quando encontramos um
texto de sua autforia, n6so dotamos de uma credibilidade que excede seu
conteudo, atributo esse dado apenas por causa do nome de seu autor. O
mesmo acontece com outros incontaveis poetas, filésofos, cientistas, etc. A
mera meng¢ado de seus nomes outorga autoridade ao texto escrito. Michel
Foucault afirma que “Quando se diz ‘Aristoteles’, emprega-se uma palavra que
€ equivalente a umadescricdo ou a uma série de descrigdes definidas, do
género de: ‘o autor das Analiticas’ ou: ‘o fundador da ontologia’, etc.” (Foucault,

2009, p. 272). O mesmo pode ser aplicado a Platao.

Acreditamos que um dos exemplos literarios mais claros desse
entendimento se encontra na parte final de O Nome da Rosa (Eco, 2022),
durante o confronto entre o detetive Guilherme de Ockham e o antigo
bibliotecario Jorge de Burgos. Quando Guilherme pergunta por que o segundo
tomo da Poética de Aristoteles deveria ser mais fortemente guardado do que

outros, o ex-bibliotecario responde:

— Porque era do Filésofo. Cada livro desse homem destruiu
uma parte da sapiéncia que a cristandade acumulara

26



durante séculos. Os padres haviam dito o que era preciso
saber sobre a poténcia do Verbo, e bastou que Boécio
comentasse o Fildsofo para que o mistério divino do Verbo
se transformasse na parddia humana das categorias e do
silogismo. O livro do Génesis diz 0 que é preciso saber
sobre a formagdo do cosmos, mas bastou que se
redescobrissem os livros fisicos do Filésofo, para que o
universo fosse repensado em termos de matéria surda e
viscosa [...]. Primeiro olhavamos para o céu, achando que a
lama da matéria merecia um olhar de desgosto; agora
olhamos para a terra, e acreditamos no céu com base no
testemunho da terra. Cada uma das palavras do Filésofo,
sobre as quais agora até os santos e os pontifices juram,
viraram de cabega para baixo a imagem do mundo (Eco,
2022, p. 511).

A fala enfraquecida que “do pai sempre ele precisa como assistente; pois
ele proprio nao é capaz nem de se defender nem de se assistir por si mesmo”
(Platéo, 2016, p. 195) deixa de ser um problema em nosso tempo gragas aquilo
que Giorgio Agamben e Michel Foucault entendem como “uma fungéo
transdiscursiva” (Agamben, 2007, p. 50). O italiano examina a questdo da
autoria através da nogao de assinatura, ou seja, aquilo que se refere a marca ou
traco® que um autor deixa em sua obra. A interpretacdo do italiano tem, como
ponto de partida, dois textos escritos por Foucault — O que é um autor
(Foucault, 2009) e A vida dos homens infames (Foucault, 2006). Antes de
debatermos a questdo do ponto de vista de Agamben, entendemos ser util
repassar brevemente as ideias de Foucault nessas obras.

No inicio de O que é um autor, Foucault (2009) afirma querer evocar
“problemas suscitados pelo uso do nome do autor. O que € o nome do autor? E
como ele funciona?” (Foucault, 2009, p. 271-272). Ele passa, entédo, a explorar
o conceito de autoria e seu papel na produgdo textual’®, entendendo que a
fungcdo “autor” possui impacto na categorizacdo e classificagdo de textos,
assegurando ainda uma coeréncia dentro de um corpo de trabalho. Para ele, a
funcdo “autor’se associa a um modo de criagdo de textos, influenciando a sua

recepcao e interpretacao. Para ele,

9 O uso desse termo remete diretamente a ideia de trago ou rastro, de acordo com o entendimento
de Jacques Derrida. Ou seja, ele denota a marca de uma auséncia dentro da presencga, a
indicagdo de que, mesmo na presenga, ha uma auséncia fundamental; ou, ainda, uma marca
do que foi, mas n&o é mais, ou de algo que esta ausente mas deixou uma marca. Derrida explica
que “Isso parte de mim, quer dizer, isso procede de mim e, procedendo de mim, isso se separa
de mim. E por isso que deixa um rastro. Quanto a mim, posso morrer a cada instante, o rastro
fica ai” (Derrida, 2012, p. 120).
10 Foucault admite, ainda, que a questdo da fung&o-autor ndo se limita ao texto escrito, e
abrange também a pintura, a musica, as técnicas, etc.

27



um nome de autor ndo é simplesmente um elemento em um
discurso [...] ele exerce um certo papel em relagdo ao
discurso: assegura uma funcdo classificatéria; tal nome
permite reagrupar um certo numero de textos, delimita-los,
deles excluir alguns, opb-los a outros. Por outro lado, ele
relaciona os textos entre si; Hermes Trismegisto ndo existia,
Hipdcrates, tampouco — no sentido em que se poderia dizer
que Balzacexiste —, mas o fato de que varios textos tenham
sido colocados sob um mesmo nome indica que se
estabelecia entre eles uma relagdo de homogeneidade ou
de filiagdo, ou de autenticacdo de uns pelos outros, ou de
explicagao reciproca, ou de utilizagdo concomitante. Enfim,
o nome do autor funciona para caracterizar um certo modo
de ser do discurso: para um discurso, o fato de haver um
nome de autor, o fato de que se possa dizer "isso foi escrito
por tal pessoa", ou "tal pessoa €o autor disso", indica que
esse discurso nao é uma palavra cotidiana, indiferente, uma
palavra que se afasta, que flutua e passa, uma palavra
imediatamente consumivel, mas que se trata de uma
palavra que deve ser recebida de uma certa maneira e que
deve, em uma dada cultura, receber um certo status
(Foucault, 2009, p. 274).

Ja em A vida dos homens infames, Foucault (2006) coloca seu foco
naquilo que ele define como uma antologia de existéncias, seguindo regras —
arbitrarias de acordo com o préprio autor'!. Algumas dessas regras seriam que
se comprovasse a existéncia dos personagens cujas vidas houvessem sido
obscuras e desventuradas e contadas com o maximo de brevidade possivel,
qgue seus relatos “tivessem feito parte realmente da histéria minuscula dessas
existéncias,de sua desgraca, de sua raiva ou de sua incerta loucura” (Foucault,
2006, p. 206) e que cada uma dessas historias produzisse um “efeito misto de
beleza e de terror” (Foucault, 2006, p. 206) no leitor. Em suma, Foucault se

empenha em fazer uma selegao de

textos que desempenharam um papel nesse real do qual
falam, e que se encontram, em contrapartida, ndo importa
qual seja sua exatidao, sua énfase ou sua hipocrisia,
atravessados por ela: fragmentos de discurso carregando
os fragmentos de uma realidade da qual fazem parte
(Foucault, 2006, p. 206).

Esclarecidos seus parametros, Foucault aborda essas narrativas, todas

M Foucault ja avisa o leitor sobre a base adotada para as escolhas feitas no texto: “A
escolha que nele se encontrara n&o seguiu outra regra mais importante do que meu gosto,
meu prazer, umaemogao, O riso, a surpresa, um certo assombro ou qualquer outro
sentimento, do qual teria dificuldades, talvez, em justificar a intensidade, agora que o
primeiro momento da descoberta passou” (Foucault, 2006, p. 203).

28



dissociadas da imaginacéao e da literatura, e que se passam entre 1660 e 1760.
Ele as coloca em oposi¢ao a outros homens infames, mas cuja infamia seria na
verdade uma “modalidade da universal fama” (Foucault, 2003, p. 210).
Exemplos citados no texto foucaultiano sdo Gilles de Rais, Guillery,
Cartouche, Sade e Lacenaire. Desta forma, percebe-se que o filésofo francés
argumenta a favor de uma vertente que dé importdncia a compreensao
historica a partir da perspectiva daqueles que sédo frequentemente excluidos
dos relatos convencionais, geralmente devido aos mecanismos de poder que,
de uma forma ou outra, negam as vidas desses relatos a qualidade de sujeito.
Tal vertente poderia proporcionar uma compreensdo mais abrangente e

matizada do passado.

O insignificante cessa de pertencer ao siléncio, ao rumor que
passa ou a confissdo fugidia. Todas essas coisas que
compéem o comum, o detalhe sem importancia, a
obscuridade, os dias sem gléria, a vida comum, podem e
devem ser ditas, ou melhor, escritas. Elas se tornaram
descritiveis e passiveis de transcri¢do, na propria medida em
que foram atravessadas pelos mecanismos de um poder
politico. Durante muito tempo, s6 os gestos dos grandes
mereceram ser ditos sem escarnio (Foucault, 2006, p. 216).

Acreditamos que os excertos acima dos dois textos foucaultianos nos
ajudam a compreender melhor as questdes discutidas por Agamben (2007) em
O autor como gesto. No texto, o italiano argumenta que “O mesmo gesto que
nega qualquer relevancia a identidade do autor afirma, no entanto, a sua

irredutivel necessidade” (Agamben, 2007, p. 49). Isso porque, até para se dizer

que naoexiste um autor, € necessario que alguém se aproprie da palavra.
Agamben entende autor ndo como uma fung¢do, como Foucault, mas
como um “processo de subjetivagdo mediante o qual um individuo é identificado
e constituido como autor de um certo corpus de textos” (Agamben, 2007, p.
57). Porém, tanto o italiano quanto o francés concordam em uma diferenciagao
entre autor real — produtor de um discurso que se move entre seu interior e 0
exterior — e um outro autor, cujo limite é o texto. Para Agamben, o mérito do
autor estd em seu gesto, que pode ser entendido a partir ndo de um fim
especifico, mas do proprio processo de criagao textual, levando o autor a
exceder sua obra, independente do resultado final. Esse processo resiste a

instrumentalizagdo e ao uso comum da arte, seja ela em sua forma escrita ou

29



qualquer outra.

Contudo, podemos conjecturar ainda que esse autor n&o sera
necessariamente o pai do texto. E claro que é necessario que alguém se
aventure — se jogue, como diz Agamben — na agao de compor o discurso e
ponha-o no mundo, por assim dizer, mas esse gesto autoral é apenas o
principio. Para que o texto ganhe vida, € preciso alguém que o leia, que o
experiencie, tomando, de certa forma, o lugar vazio deixado pelo autor como
sujeito.

A inclusédo de A vida dos homens infames (Foucault, 2006) na analise de
Agamben serve como exemplo desse entendimento. Aquelas histérias foram
registradas apenas como uma nota de rodapé pelos dispositivos de controle e
poder. O apagamento do autor é completo, posto que n&o existe nem um
sujeito-autor, nem uma fungao-autor que as reivindique para si. As historias
também nao possuem um pai adotivo que dé vida aos textos, pois ndo foram
lidos, masesquecidos.

No Posfacio ao Nome da Rosa, Eco (2022) afirma que “O autor deveria
morrer depois de escrever. Para nao atrapalhar o caminho do texto” (Eco, 2022,
p. 543). Isso porque, durante a composi¢ao, o dialogo é entre o texto e outros
textos; no entanto, apds a publicagéo, o unico dialogo que deve ser produzido &
entre o texto e seu leitor. Desta forma, seja por uma qualidade transdiscursiva
ou por uma adogao por parte do leitor, diferentemente dos discursos escritos
mencionados por Platdo, o discurso escrito tem, sim, um pai. Talvez nao seja
um pai genético que lhe tenha dado a existéncia, mas certamente € umque lhe

deu vida e significado a partir do ato de leitura.

Convém, entretanto, ressaltar que essa interpretacdo ndo seria do
agrado de Platdo, acredita-se. Essa possibilidade ndo diminuiria o perigo da
escrita; ao contrario, o amplificaria, pois as ideias em forma escrita, sepostas a
disposicdo de quem as buscasse, poderiam ser interpretadas por competentes
ou incompetentes sem a necessidade de permissao ou de anuéncia de um pai,
tirando delas conclusbes que ndo mais poderiam ser refutadas devido ao
carater errante do discurso escrito.

Ademais, a questdo da paternidade da escritura, explica Derrida, leva
Platdo a considera-la um irm&o, ndo bastardo como a escritura mal nascida,

mas um irmao legitimo, bom, reconhecido e amado pelo pai. Seria, portanto,

30



uma escrita clara e coerente que funcionasse como um reflexo do pensamento,
a boa escrita em relagdo aquela deficiente e mal nascida, o bom rapaz em
oposicdo ao mau rapaz. Esse irmao é a representagcdo de um outro tipo de
escritura: sdo os discursos escritos “realmente inscritos na alma sobre o justo e
o belo eo bom” (Platdo, 2016, p. 205). Esses discursos “sdo 0s unicos em que
ha clareza e perfeicao e que valem nosso esforgo; e que se deve dizer de tais
discursos que dele mesmo sao filhos legitimos” (Platédo, 2016, p. 205).

Entendemos entdo, a partir dessa possibilidade, que as acusagdes de
Platdo ndo eram contra todo discurso escrito, mas apenas aquele que nao
refletia nem conduzia a verdade e a virtude, ou seja, aquele que nao estava sob
o servigo da filosofia, da ordem e do poder. Derrida explica que o “Fedro € menos
uma condenacgao da escritura em nome da fala presente que a preferéncia de
uma escritura a outra, de um rastro fecundo a um rastro estéril” (Derrida, 2015,p.
121).

A esterilidade mencionada na citagdao acima € ligada por Derrida a ideia
de boa escrita de Platdo, que, procurando o que ha de util e de positivo na
escritura, subtrai-lhe a poténcia dialética que |he € inerente através de seu
carater depharmakon. Essa qualidade permite que a verdadeira escrita nao sé
possibilite multiplos entendimentos, mas também se torne viva através de um
jogo de artificios que lhe confere ainda autonomia em relagdo a fala, meio
infértil para dualidade.

O filho legitimo obedeceria as regras, serviria em prol da utilidade. No

entanto, aopriorizar esse tipo de escrita, ignorando, ou melhor, arrancando as

caracteristicas “negativas”, Platdo acaba por destituir dela o que a escritura tem
de auténtico, ao jogo de possibilidade e de substituigbes que permite sua
independéncia, que é a capacidade de transgredir a linguagem. Para Platdo, o
unico discurso escrito, seja em “verso ou em prosa, jamais vale um grande
esforco para o escrever ou recitar, como os rapsodos recitam os seus, sem
prévio exame nem intencdo didatica e em vista de persuadir” (Platdo, 2016, p.
205).

Como explica Foucault,

Pode-se dizer, inicialmente, que a escrita de hoje se libertou
do tema da expressdo: ela se basta a si mesma, e, por
consequéncia, ndo esta obrigada a forma da interioridade;
ela se identifica com sua prépria exterioridade desdobrada.
O que quer dizer que ela é um jogo de signos comandado

31



menos por seu conteudo significado do que pela propria
natureza do significante; e também que essa regularidade
da escrita € sempre experimentada no sentido de seus
limites; ela estd sempre em vias de transgredir e de inverter
a regularidade que ela aceita e com a qual se movimenta; a
escrita se desenrola como um jogo que vai infalivelmente
além de suas regras, e passa assim para fora [...] trata-se
da abertura de um espago onde o sujeito que escreve nao
para de desaparecer (Foucault, 2009, p. 268).

1.3 A escrita é profana

E contaminacéo, € mistura

Outro ponto derivado da nocgado de orfandade da escrita que pode ser
discutido tem sua base na busca de Derrida por identificar Theuth com outras
figuras cujas caracteristicas pudessem ser compartiihadas com ele. Como
vimos, Derrida identifica Theuth com Thot — aquela divindade egipcia ardilosa
que servia como escriba e gravava as decisdes dos deuses, sendo o porta-voz
e o transmissor dos signos de seu pai, considerado o pai de todos os deuses do
Egito. No entanto, pode-se fazer uma outra ligagéo, desta vez entre Thot e um

personagem mitico da cultura grega.

O mito de Prometeu?, filho do titd Japeto e da ocednida Climene, é bem
conhecido na cultura ocidental: por roubar o fogo dos deuses do Olimpo, ele foi
condenado a ser amarrado a uma rocha e ter seu figado devorado por uma aguia
todos os dias num tormento eterno, pois seu figado se regenerava a cada noite.
A punicdo era condizente a furia de Zeus, que foi enganado ndo uma, mas
duasvezes pelo tita.

Assim como a imagem de Thot € associada a sua tendéncia a tramas e
conspiragdes contra seu pai, 0 mito de Prometeu o retrata ndo s6 como um

benfeitor da humanidade, mas também como aquele que enganou Zeus em

2 Raymond Trousson explica que a ideia que hoje temos de Prometeu como “o simbolo
por exceléncia da revolta na ordem metafisica e religiosa, como se encarnasse a recusa do
absurdo da condigdo humana” (Trousson, 2005, p. 784), levou mais de dois milénios para
se formar. De acordo com o autor, os relatos sobre o titd foram inicialmente transmitidos
oralmente, até que,no século VIII, Hesiodo os colocou em forma de poema em duas
versbes: a Teogonia e Os trabalhos e os dias. Apos Hesiodo, a versdo antiga mais
conhecida é a tragédia de Esquilo, Prometeu acorrentado, primeira tragédia inspirada no
mito, a qual mostra como “Prometeu — culpado por ter dado o fogo aos homens quando
Zeus, que pouco depois se transformaria na principal das divindades, pretendeu, por
capricho, extermina-los — foi acorrentado e pregado num dos picos mais elevados do
Caucaso” (Trousson, 2005, p. 785-786).
32



uma refeigdo sacrificial’3. Isso estabeleceu o precedente para, nas oferendas
de sacrificio, os humanos manterem a carne e oferecerem aos deuses apenas
0s 0sso0s. Mais ainda, a ambos é creditada, de acordo com algumas versoes,
inventos fundamentais: Prometeu teria sido o responsavel pela criagdo da
humanidade e Thot, pela criagdo do mundo'#, sendo ainda os dois associados
aoconhecimento e seu desenvolvimento.

E certo que as histérias de Theuth, ou Thot, e agora de Prometeu,
apesar de compartilharem certas caracteristicas, ndo sido absolutamente
paralelas. Thot, ou o Theuth platdnico, ndo roubou dos deuses do Egito o dom
da linguagem, apenas tentou ludibriar aquele que possuia o poder de
dissemina-la. No entanto, em ambos os casos, percebe-se uma tentativa, por
roubo ou oferenda, de conferir a humanidade um dom inerente apenas aos
deuses, ou seja, trazer parao mundo profano algo pertencente ao sagrado.

A questado da relagao entre sagrado e profano — que também é parte
indissociavel da questao literaria, como veremos mais tarde — pode ser
alicergadano entendimento de dois pensadores franceses: Georges Bataille'” e
Roger Caillois'®. Para o primeiro, o mundo Util e racional, voltado para o trabalho
e para o projeto, € chamado de homogéneo e esta vinculado a existéncia
profana do homem, bem como a sua tentativa de regular o mundo e sua posigao
nele. Seu opostoseria 0 mundo heterogéneo, ou sagrado, no qual as forgas, ou
melhor, prazeres improdutivos, seriam priorizados em relacdo as forgas
produtivas da coletividade. Nesse ultimo, o instante, o prazer imediato, o
descontrole, ou, como Bataille qualifica, o excesso, afronta e coloca em perigo

a ordem social.

Ao analisar o pensamento de Bataille em sua tese, Luis Augusto Contador

Borges (2011) explica que

o mundo homogéneo quer banir as atividades improdutivas
que se colocam na via de excesso sob o principio da perda,
confinando-as em espagos de excegdo, como a igreja, a
prisdo, o hospicio, ja que ndo ha modo de erradica-las. A
razdo do mundo homogéneo quer controlar o gasto
desenfreado, tornando o erotismo (excesso do corpo), a
loucura (excesso de razdo), a poesia (excesso de sentido),
a violéncia e a morte, eventos ordinarios e anddinos. A
razdo homogénea interessa o seguinte: mais trabalho e

13 Cena presente na Teogonia, de Hesiodo.
4 Prometeu teria moldado os humanos a partir do barro e, entdo, Atena lhes teria dado
vida. Quanto a Thot, existe a narrativa de ele ter criado o cosmos através do seu discurso.

33



menos jogo, menos poesia e mais discurso;, mais légica e
menos paixdo?’. Disso decorre uma série de implicagdes:
tempo organizado é tempo ganho; tempo inoperante é
tempo perdido; o futuro é garantia para o presente
(Contador Borges, 2011, p. 71, grifo nosso).

Ja para Caillois (1996), em EI Hombre y lo Sagrado’, o campo do
sagrado seria aquele de energias em oposicdo ao campo profano de
substancias, ou seja, um mundo de coisas contra um de forgas. Esta definicdo
reitera a visdo de Bataille sobre a edificagdo do mundo profano, baseada
no projeto e na regularidade; ja o sagrado encontra significado na poténcia do
excesso, termo usado por Bataille para se referir ao que nao encontra
utilidade no mundo homogéneo ou profano, como o erotismo, a loucura, a
poesia, a violéncia e a morte, mencionados por Contador Borges (2011) na
citacdo acima. Estas sdo forgas inevitaveis e dispendiosas que ndo geram

retorno a coletividade.

Entretanto, a aparente incompatibilidade entre sagrado e profano nao
significa que esses mundos busquem se excluir. Muito pelo contrario, para
ambos os pensadores, o vinculo entre esses mundos € indissociavel, e um
mundo s6 pode ser definido quando em relagao ao outro. Para Caillois, “Ambos
se excluem e se assumem reciprocamente”'® (Caillois, 1996, p. 12), ao passo
que, para Bataille, o “limite do mundo do trabalho [...] determinou 0 mundo

sagradocomo o seu contrario (Bataille, 2014, p. 138).

Percebe-se assim que esses dois mundos tdo distintos sdo essenciais
para a vida humana: o profano — como o meio no qual sdo desenvolvidas as
atividades coletivas pelo homem — e o sagrado — como uma fonte geradora
gue se coloca além da razao, apelando a sensibilidade e n&o a utilidade, e na
qual é buscada a imediata satisfacdo dos desejos, contrariando, dessa forma, o
projeto social baseado no futuro.

Esse mundo heterogéneo de for¢cas e energias possui caracteristicas
impares, como a poténcia de causar, simultaneamente, devogao e pavor,

tornando, assim, o campo do profano um espaco ordinario.

5 Publicado em portugués como “O Homem e o Sagrado”, em 1988. Usamos a edicdo em
espanhol pois, apesar de muito tentarmos, nao conseguimos uma edigdo em portugués a

venda

6 Todas as tradugdes foram feitas pela doutoranda. No original: “Estos dos mundos, el de
lo sagrado y el de lo profano, sélo se definen rigurosamente el uno por el otro. Entrambos
se excluyen y se suponen reciprocamente”.

34



Tudo o que ele julga pode ser seu receptaculo, parece
sagrado, temivel e precioso. E tudo o que n&o é, parece-
lhe, ao contrario, inofensivo, mas também impotente e
desprovido de atragdo. O profano s6 pode ser desprezado,
enquanto o sagrado tem que atrair uma espécie de fascinio.
Constitui a suprema tentagdo e o maior perigo. Terrivel,
impde prudéncia; desejavel, convida ao mesmo tempo a
audacia (Caillois, 1996, p. 15'7).

Essa qualidade extraordinaria do mundo sagrado exige cautela por parte
do sujeito, que ndo deve encara-lo levianamente sem que seja marcado por ele.
Tanto para Bataille quanto para Caillois, 0 que separa e ao mesmo tempo
mantém esses dois mundos pode ser definido por um termo: interdito. E o
interdito, imposto pela prépria sociedade, que a afasta da desordem, do excesso
e do desvio do homem ao projeto e ao futuro, salvaguardando-o assim do perigo
do sagrado. Mais ainda, além de resguardar o homem desse mundo supérfluo e
0cioso, o interdito possui ainda a fungao de proteger o sagrado da contaminacgao
pelo profano. As transgressdes autorizadas dos interditos pelas sociedades, as
vezes até mesmo impostas, funcionam como uma abertura para o mundo

sagrado que, por estar fora do plano regular, se manifesta através de proibigdes.

Assim, explica-se que as Unicas manifestagdes do sagrado séo
proibicdes, protecbes contra tudo o que poderia ameacar a
regularidade césmica, ou expiagdes, reparos de tudo que
foi perturbado [...] cada inovagao pde em perigo a estabilidade
do universo cujo curso deveria ser interrompido para destruir
as chances de morte (Caillois, 1996, p. 115'8).

De forma mais direta, o que ambos os autores deixam entrever € que a
quebra ou a transgressdo de um interdito permite transformar em sagrado
aquilo que um dia foi profano, pois uma coisa tanto Bataille quanto Caillois
deixam bem clara: o atributo sagrado nao € algo inerente, mas sim outorgado

pela coletividade. Percebe-se, portanto, que ndo ha nada profano que nao possa

7 No original: “Todo lo que él juzga puede ser su receptaculo, le parece sagrado, temible y
precioso. Y todo lo que no lo es, se le antoja, por el contrario, inofensivo, pero también
impotente y desprovisto de atracciéon. Sélo se puede desdefar lo profano, mientras que lo
sagrado dispone para atraer de una especie de fascinacion. Constituye a la vez la
tentacion suprema y el mas grande de los peligros. Terrible, impone la prudencia;
deseable, invita al mismo tiempo a la audacia”.

8 No original: “Asi se explica que las Unicas manifestaciones de lo sagrado sean
prohibiciones, protecciones contra todo lo que podria amenazar la regularidad césmica, o
expiaciones, reparaciones de todo lo que ha podido turbala [...] toda innovacién pone en
peligro la estabilidad del universo cuyo curso se queria detener para destruir las
posibilidades de muerte”.

35



ser tornado sagrado, e vice-versa, topico ja abordado por nés (Ribeiro e Souza,
2022)'9,

Agora apliquemos o entendimento de Bataille e Caillois a questao da
origem da escrita de acordo com o mito de Theuth e Thamous, contado por
Platdo a Fedro. Tenhamos ainda em mente o mito de Prometeu, aquele
defensor dahumanidade que “libertou os homens da obsessao da morte e os fez
saber 0 queé a esperancga, além de dar-lhes o fogo que os levara a aprender um
sem-numerode artes” (Trousson, 2005, p. 786, grifo do autor).

Notamos que Theuth, depois de mostrar as suas artes, argumenta que
“era preciso transmiti-las aos demais egipcios” (Platdo, 2016, p. 191), mas
Thamous julgou a escrita nociva, como ja discutimos, por ela favorecer o
esquecimento, menosprezando também qualquer beneficio possivel advindo da
nova arte para o povo egipcio. Para ele, a escrita realmente de nada serviria,
posto que sua fala ja era suprema e absoluta. Ao rejeitar a escrita, Thamous
rejeitava também a possibilidade de prover de autonomia de discurso aqueles

que, diferentemente dele, ndo possuiam o poder da linguagem.

Deus, o rei, ndo sabe escrever, mas esta ignorancia ou esta
incapacidade dao testemunho de sua soberana
independéncia. Ele nao tem necessidade de escrever. Ele
fala, ele diz, ele dita, e sua fala é suficiente. Que um escriba
de seu secretariado acrescente a isso ou ndo o suplemento
de uma transcricdo, essa consignagdo € por esséncia
secundaria” (Derrida, 2015, p. 24, grifo nosso).

O fogo, de origem divina, foi roubado por Prometeu e entregue a
humanidade para que essa saisse do estado primitivo em que se encontrava,
desenvolvendo assim o conhecimento e as habilidades necessarias para a
sua sobrevivéncia; a escritura pleiteada por Theuth/Thot também provocaria o
desenvolvimento e o conhecimento, atribuindo a humanidade o mesmo poder de
linguagem dos deuses. Ao colocarmos lado a lado essas agdes, tanto a de
Theuth/Thot quanto a de Prometeu, podemos entendé-las como uma espécie de

profanacéo, agdo oposta a mencionada por Bataille e Caillois de quando um

19 Este topico foi abordado por nds em artigo publicadopela revista Veritas, em 2022:
RIBEIRO, H.; SOUZA, L. S. e. O profano transformado em sagrado pelo interdito: Uma
analise de (0] Nome da Rosa, de  Umberto Eco. Disponivel  em:
https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/veritas/article/view/42024. Acesso em: 17
set. 2024.

36



interdito é transgredido.

Como argumentamos em nosso artigo O profano transformado em
sagrado pelo interdito: Uma analise de O Nome da Rosa, de Umberto Eco
(Ribeiro e Souza, 2022), a transgressao de um interdito social pode dotar o
objeto ou espaco interditado, ou a pessoa transgressora, de uma qualidade
sagrada, mas seu oposto também é possivel. Como vimos acima, ndo existe
nada pertencente aomundo homogéneo ou profano que ndo possa, mediante o
interdito e sua consequente transgressdo, ser transformado em sagrado.
Portanto, ndo existe nada sagrado que, mediante o uso comum, ndo possa ser
transformado em profano. Assim, entende-se como profanacdo as acodes
desencadeadas por Theuth/Thot e Prometeu.

Esse entendimento de Georges Bataille e Roger Caillois encontra apoio
em Giorgio Agamben, o qual explica que

Sagradas ou religiosas eram as coisas que de algum modo
pertenciam aos deuses. Como tais, elas eram subtraidas ao
livre uso e ao comércio dos homens [...] Sacrilego era todo
ato que violasse ou transgredisse esta sua especial
indisponibilidade, que as reservava exclusivamente aos
deuses celestes (nesse caso eram denominadas
propriamente "sagradas") ou infernais (nesse caso eram
simplesmente chamadas ‘"religiosas"). E se consagrar
(sacrare) era o termo que designava a saida das coisas da
esfera do direito humano, profanar, por sua vez, significava
restitui-las ao livre uso dos homens. "Profano" — podia
escrever o grande jurista Trebacio — "em sentido préprio
denomina-se aquilo que, de sagrado ou religioso que era, é

devolvido ao uso e a propriedade dos homens" (Agamben,
2007, p. 58, grifo nosso).

De acordo com Agamben, uma das formas mais simples de profanagao
ocorre através de contato, “um tocar que desencanta e devolve ao uso aquilo
que o sagrado havia separado e petrificado” (Agamben, 2007, p. 59). Duas
coisas chamam a atencdo nesta curta citagao: o verbo focar e o adjetivo
petrificado. Comecemos pelo adjetivo.

Uma das criticas de Platdo a escrita € o fato de ela ser inalteravel, termo
qgue poderia muito bem aparecer como sindnimo de petrificado. Platdo entende

a escrita dessa forma por ela trabalhar em favor da rememoracéo, funcionando
como um apoio, uma ajuda externa, e ndao em favor da memoaria, qualidade
interna que leva ao verdadeiro conhecimento e ndo apenas a um simulacro

desse conhecimento. Agamben, por sua vez, usa o termo petrificado por ser o
37



sagrado algo imutavel, e por seu uso ser proibido aos sujeitos comuns,
reservado apenas para alguns e em ocasifes especiais, mas sempre a parte,
externo a eles. Assim, o uso profano da escrita para Platdo e o espaco
reservado ao sagrado de Agamben compartilham, até certo ponto, duas
caracteristicas: ambos sdo imutaveis e externos.

Quanto ao verbo, € esse tocar, desnecessario a fala, mas indissociavel da
escrita, que faz a ponte entre o interno e o externo, o dentro e o fora, ou
melhor, o puro e o impuro; é ele o agente de contagio entre esses polos
opostos. Essa oposigdo parece cercar a escritura por todos os lados, mas é
desfeita por aquela esséncia, ou nao-substancia, sobre a qual discutimos na
secao anterior, 0 pharmakon. Esse suplemento de signo “é exterior, fora da
positividade a qual se ajunta, estranho ao que, para ser por ele substituido, deve
ser distinto dele” (Derrida, 2017, p. 178). Porém, ele

entra por arrombamento exatamente naquilo que gostaria
de nao precisar dele e que, ao mesmo tempo, se deixa
romper, violentar, preencher e substituir, completar pelo
proprio rastro que no presente aumenta a si proprio € nisso
desaparece (Derrida, 2015, p. 68).

Desta forma, o pharmakon embaca os limites do binarismo que funda o
entendimento de fala e escrita, modificando a relagcdo entre elas: “O
suplemento acrescenta-se, € um excesso, uma plenitude enriquecendo outra
plenitude, a culminacdo da presenga” (Derrida, 2017, p. 177). A escrita estaria
assim em dois planos: no plano da utilidade, do uso comum do profano, mas
mantendo a poténcia do sagrado por causa da sua esséncia de pharmakon,

poténcia de inverteressa utilidade em transgresséao.

1.4 A escrita é sedutora

E perigosa, é fascinante

Mencionamos anteriormente trés caracteristicas da escrita que,digamos,
dariam respaldo as ressalvas de Platdo sobre ela. A escrita é fixa e externa, é
orfa e é uma profanagao. Adicionaremos agora um ultimo argumento que
reforcaria o receio de Platdo: a escritura seduz. Para mostrar a poténcia

sedutora da escrita, vamos ilustrar com exemplos quemostram o perigo desse
38



tipo de texto. E, com eles, chegamos finalmente aos nossos objetos de estudo
que, junto a Platdo, elencam personagens que sentiram em primeira mao o
encanto que a palavra escrita possui.

No discurso falado, natural, a assimilagdo € imediata. Pode-se ponderar
depois sobre o que foi dito, reinterpretar, mas o texto oral é entregue em sua
totalidade e depende da memdria, daquela mnéme cuja manutengao era tao
priorizada por Platdo. Ja o texto escrito, pode-se dizer, € uma incognita. Nao
possui nem o tom, nem o ritmo da fala para guiar o leitor; esses elementos
podem, apenas, ser sinalizados. Mas mesmo essa sinalizagdo pode ser

ambigua:

essa “medicina”’, esse filtro, ao mesmo tempo remédio e
veneno, ja se introduz no corpo do discurso com toda a sua
ambivaléncia. Esse encanto, essa virtude de fascinagéo,
essa poténcia de feitico podem ser - alternada ou
simultaneamente — benéficas e maléficas. (Derrida, 2015, p.
16)

Se lembrarmos da questao transdiscursiva levantada por Foucault e por
Agamben, podemos dizer que € possivel que o leitor faga algumas inferéncias,
como os tdpicos mais passiveis de serem abordados, a dire¢do ideoldgica do
discurso, o género da obra. Ndo esperamos de Homero um poema de amor, pois
reconhecemos seu papel na poesia épica, assim como nao esperamos que
Agatha Christie escreva um romance histérico, pois seu nicho é o mistério. Da
mesma forma, € inconcebivel alguém se voltar a Karl Marx buscando um elogio
a burguesia, ou a Bataille, esperando um tratado sobre o comedimento. Porém,
até a completude da leitura, da qual competentes ou incompetentes podem tirar

conclusdes, a palavra escrita segue sendo um mistério, algo que incita o sujeito

a revelagdo daquele enigma. E nossas inferéncias sempre podem ser
enganosas.

Como antecipamos no inicio desta tese, o enredo de O Nome da Rosa
(Eco, 2022) envolve um livro proibido. O personagem Guilherme de Baskerville
nao sabe que livro € este — ele suspeita que seja um livro perdido de Aristoteles
a partir de fragmentos de conversas e de um pedacgo de papel encontrado, mas
apenassuspeita. E essa suposicio € suficiente para que ele ndo mecga esforgos
para encontrar o exemplar, para experimentar a leitura de paginas que talvez
tenham sido escritas por um autor que ele admirava. Assim como ele, outros

39



personagens transgrediram os interditos impostos pela abadia para ter em maos
o livro tabu e encontraram nele a morte em forma de veneno.
Do termo pharmakon, Derrida desenvolve a nogao de pharmakos,

sindnimo do pharmakedus platdnico — 0 magico, o feiticeiro, 0 envenenador —, que

nenhuma “légica” pode reter numa definicdo néo
contraditéria, individuo de espécie demoniaca, nem deus
nem homem, nem imortal nem moral, nem vivo nhem morto,
ele tem por virtude “dar livre curso, tanto a adivinhagéo
completa quanto as artes dos sacerdotes, no que concerne
aos sacrificios e iniciagbes, assim como as encantacdes,
vaticinagdo em geral e magia. (Derrida, 2015, p.79)

Ainda, o autor explica que,

Origem da diferenca e da partilha, o pharmakoés representa
o mal introjetado e projetado. Benéfico enquanto cura — e
por isso venerado, cercado de cuidados -, maléfico
enquanto encarna as poténcias do mal — e por isso temido,
cercado de precaucgoes. Angustiante e
apaziguador.Sagrado e maldito (Derrida, 2015, p. 97).

No romance de Eco, Jorge de Burgos € o antigo bibliotecario que decidiu
esconder o exemplar de Aristoteles. Para ele, o discurso que aquele livro
continhaera um toxico perverso capaz de corromper aqueles que o lessem, nao
sO por seu conteudo, mas pela autoridade advinda do respeitado nome de seu
autor. Burgos considerava Aristoteles um encantador, cuja palavra escrita, e
maldita, caso lida,seria capaz de seduzir e levar ao desvio. Enquanto isso, para
Guilherme, a palavrade Aristoteles seria uma pogao benéfica que fomentaria o

esclarecimento.
A razédo para a transgressao dos monges no romance de Umberto Eco se

encontrava nessa virtude de fascinagdo do discurso escrito e na qualidade
transdiscursiva do autor de tal discurso. A fascinagao pelo proibido os impelia a
burlar o interdito, mas era a palavra escrita por Aristdteles a raiz desse desejo,
como reflete o narrador Adso sobre um comentario feito pelo monge Béncio:
“aquilo que para os laicos é a tentacdo do adultério e para os eclesiasticos
seculares é a avidez de riquezas, para os monges € a sedug¢ao do conhecimento”
(Eco, 2022, p. 220).

Se usamos a questao do autor e da fascinagédo advinda dela como uma

40



das razbes de sedugao da escrita tendo como exemplo O Nome da Rosa (Eco,
2022),vamos agora ao segundo motivo que nos leva a concordar com Derrida,
guando ele afirma que “é esta vida da memodria que o pharmakon da escritura
vira hipnotizar; fascinando-a, fazendo-a sair, entdo, de si e adormecendo-a”
(Derrida, 2015, p. 52). Acreditamos que é o resquicio do sagrado que ainda
reside na escritura, mesmo apdés sua profanagao, que a imbui de seducgao.

Ja haviamos discutido como Bataille e Caillois advertem o incauto a tomar
cuidado com o contato com o sagrado, mas também como esse se mostra
extraordinario quando em relagdo ao cotidiano profano. Isto,
consequentemente, impele o sujeito a buscar a “festa perdida, um retorno ao
sagrado e aos seus ritos” (Agamben, 2007, p. 60), ou seja, um encontro com o
sagrado no mundo homogéneo, mesmo que esse retorno seja impossivel em
sua totalidade e sua consequéncia seja a morte.

A histéria de Paolo Malatesta e Francesca da Rimini, apresentada no
Canto V do Inferno, € uma das passagens mais conhecidas da Divina Comédia,
de Dante Alighieri, tanto pela beleza de seus versos em contraste a desolagao
do espaco no qual se encontram quanto pelo papel que o romance entre eles
desempenha. Dante encontra as almas dos amantes no segundo circulo do
Inferno, aquele dos luxuriosos que foram dominados pela paixdo carnal e cujas
almas sao eternamente sopradas por uma tempestade violenta, representando
a natureza descontrolada de suas paixdes em vida. Entre essas almas, estao
Francesca e Paolo, mortos pelo marido de Francesca, também irm&o de Paolo,

ao serem pegos em adultério.

Assim descreve Dante seu encontro com o casal:

E comecei: “Poeta, a meu contento
a esses dois falaria que unidos vao,
e tdo leves parecem ser ao vento”

Respondeu ele: “Espera, ja estardo
mais proximo de nds, entado lhe pede,
pelo amor que os conduz, e eles virao”

Numa hora entdo em que a tormenta cede,
a voz movi: “6 almas combalidas,
falai conosco, se outrem néo o impede”

Tal como pombas quando amor convida-as,

asas firmes abrindo, ao compartido,
ninho revoam, pelo querer trazidas,

[.]

41



Depois voltei-me novamente ao par,
e perguntei: “Francesca, o teu tormento
até as lagrimas move o0 meu pesar;

mas dize: dos suspiros no momento,
com que e como concedeu-te amor,
do secreto desejo o entendimento?”

[..]

Mas, se de conhecer desde a raiz
0 nosso amor demonstra tal anseio,
eu contarei, como quem chora e diz.

Liamos um dia nés dois, para recreio,
de Lancelot e do amor que o prendeu;
éramos soOs, e sem qualquer receio.

Vezes essa leitura nos ergueu
olhar a olhar, no rosto desmaiado,
mas um s6 ponto nos venceu.

Ao lermos o sorriso desejado
ser beijado por tao perfeito amante,
este, que nunca seja-me apartado,

tremendo, a boca me beijou no instante.
Foi Galeoto o livro, e seu autor;
nesse dia ndo o lemos mais adiante (Alighieri, 2019, p. 52-54).

Confinada as penas do Inferno junto com Paolo, a justificativa de
Francesca para sua transgressdo é que, ao ler um livro, ela se descobriu
apaixonada.Sem buscar o amor, sem receio, apenas atraves da leitura, foi pega

desprevenida, e seu destino, tragado. Contudo, esse recreio mencionado por

Francesca, esta forma de ler o texto, principalmente o literario — como veremos
na secao seguinte — nunca € livre de riscos, pois a escrita, como ja avisava
Derrida, é sedutora, fascinante, e capaz de hipnotizar aqueles que nao a
abordam com cuidado, fazendo-os sair de si em busca de uma condicéo

sagrada que ndo maisencontravam no mundo profano de habitos.

Assim, percebemos que, mesmo quando considerado inofensivo, o
discurso escrito ndo é livre de riscos, pois é artificial. Ele &, portanto, um
simulacro, uma “sedugdo fatal da reduplicagdo: suplemento de suplemento,
significante de um significante, representante de um representante” (Derrida,
2015, p. 67, grifo nosso). O uso da palavra sedugdo ao lado de outros
elementos como reduplicagdo, suplemento e representante nos leva a

considerar qual caracteristica esses termos possuem em comum. Lembremos
42



que feiticeiro, encantador, ardiloso, enganador e perversor sao alguns dos
sinbnimos encontrados para sedutor.

Bem, esses foram alguns termos usados por Derrida, e por Platdo, através
da boca de Thamous, para descrever a escrita. Assim, sugerimos que um dos
motivos dessa seducao inerente vem do fato de a escrita ser imbuida dessa
esséncia, ou substancia, ou antissubstancia, que permita com que ela nao seja,
mas possa Vir a ser.

No Fedro (Platdo, 2016), Socrates compara os textos escritos a uma
droga, enfatizando seu carater nocivo e permitindo a inferéncia de que estava
ciente deque a agao do personagem Fedro estava voltada para leva-lo a uma
transgresséo. Dito isso, trazemos Sdocrates novamente que, assim como outros
muitos personagens, ndo resistiu ao apelo da escritura. Vimos que, nesse
didlogo de Platdo, Fedro convence Socrates a sair dos muros da cidade e
passear pelocampo, para que pudessem debater sem pressa o discurso escrito
do sofista Lisias. Vimos também que Sdcrates, ao narrar o mito de Thamous e
Theuth, traz o termo pharmakon para a discussao, dotando a escritura dessa
“‘qualidade”, isto é, algo que possui ao mesmo tempo a poténcia de ser bom
ou/e mal, bem ou/e ruim, benéfico ou/e maléfico, remédio ou/e veneno.

Derrida indica que é “esse encanto, essa virtude de fascinacéo, essa
poténcia de feitico” (Derrida, 2015, p. 14) que é encontrada na escritura. Ela
estd, dessa forma, presente nos textos escritos e folhas carregadas por Fedro
sob seu manto, sendo o motivo que fez com que Sdocrates quebrasse seus

habitos e saisse da cidade.

Perdoa-me, bonissimo. Sou amigo de aprender; os campos
entdo e as arvores nada me querem ensinar, mas sim os na
cidade. Tu, entretanto pareces ter encontrado a droga que
me fazer sair; pois como os que levam as criagdes famintas
agitando diante delas um ramo ou um fruto, assim tu,
estendendo-me discurso em folhetos, visivelmente me faras
percorrer toda Atica e onde mais quiseres. Agora portanto,
ja que chegado aqui, eu me decido a deitar-me no chao: e
tu a posi¢cao que achares mais comoda para ler toma e 1&
(Platao, 2016, p. 33).

Sécrates, que se recusaria a sair da cidade para escapar de uma sentenca
de morte, nao resistiu a poténcia pharmakon e foi compelido, por pura seducéo,

pela chance de debater o discurso escrito de um orador e logégrafo a quem

43



criticava pela falta de originalidade, pela superficialidade e pela repeticdo em
seus discursos?’. Ademais, percebe-se que Socrates é bem ciente do poder
que o discurso escrito possui, sendo que compara as folhas que Fedro traz para
incita-lo aos frutos e ramos utilizados na condugdo dos animais.
Consequentemente, Sécrates compara Fedro a uma besta, isto é, a um ser
desprovido de razao e orientadopor pleno desejo.

Assim, sugerimos que a terceira das razdes para Derrida ligar escritura e
seducao é o fato de que a escrita é imbuida, e indissociavel, de seu carater
pharmakon. A escritura, o discurso escrito, ndo é naturalmente ruim — na
verdade, ela n&do é naturalmente nada —, mas, devido ao seu aspecto
pharmakon, ela pode ser. Ela é representante, mascara e repeticao da fala; e,

por n&o possuircarater proprio, nao possui identidade ideal, € aneidético.

20 Quando convidado por Fedro, Sécrates responde: “Quando tiveres mostrado primeiro, 6
amizade, que é que tens em tua mé&o esquerda, sob o manto; pois estou suspeitando que
tens ai o proéprio discurso. E se € assim, pde isso em tua mente a meu respeito: gosto muito
de ti, mas desde que também Lisias esta presente, absolutamente nao estou decidido a me
prestar ao teu exercicio. Mas vamos, mostra” (Platdo, 2016, p. 23-25).

44



2. Reflexoes acerca da literatura

As obras literarias falam do mundo, dos homens, dos
deuses, da politica, do coracdo e dos sentimentos, das
lembrancas e do futuro, do que nunca existiu e jamais
existira, do que ainda pode acontecer. Elas invocam os
deuses, os fazem aparecer e se transportar no tempo, no
espago e no espirito, tratam os doentes, curam os
possessos, envenenam os saudaveis, exibem os ricos de
maos vazias e os enriquecem, derrubam os poderosos de
seu trono e assim os mantém, elevam os humildes ou entéo
os rebaixam. Elas criam numerosos universos, novas
cidades, renomeiam a realidade, a transformam, a abolem,
a idealizam, a deixam intacta. Elas me fazem existir, me
introduzem na intimidade de meu leitor em mil lugares e mil
anos daqui, fundam e destroem comunidades invisiveis a
amizades reais. Elas imortalizam esta arvore nua diante de
minha janela, esse canto de passaro que ougo no coragao
do inverno, o azul frio do céu, o clique deste teclado sobre o
qual eu digito com frenesi o que se torna o fim deste livro.
Elas dizem sobre o cansago e a energia, o preto e o branco,
o claro e o escuro, o bem e 0 mal, o macio e o duro, o alto e
o baixo, o amor e o ddio, o tudo e o0 nada. Resumindo, elas
continuam a fazer tudo o que lhe foi proibido e recusado
durante séculos, no curso de infinitos litigios; e fazem ainda
mais, que nao temos a menor ideia, e que se descobrira
muito mais tarde — ou jamais (Marx, 2019, p. 202).

As tradi¢gbes voltadas a cultura e a memdria cuja base é a linguagem, tais
como os mitos, as fabulas, a poesia e os épicos, eram inicialmente baseadas na
lingua falada, e por isso ganhavam vida apenas em uma comunidade viva.
Essas tradicbes eram passadas ao publico oralmente, de intérprete para
intérprete; mais tarde, passaram a ser transmitidas através de textos escritos.
Essas tradi¢des ja existiam no Ocidente ha milhares de anos, mas ndopossuiam
uma nomenclatura unica. Elas foram os embrides daquelas que, mais tarde,
viriam a se tornar as letras ou belas-letras, ou ainda apenas poesia. Somente
por volta do século XVIlIl chegamos a nomenclatura hoje utilizada para
denominar um conjunto de escritos tdo heterogéneo.

Na graduagdo em Letras, aprendemos que literatura € aquilo que
contém literariedade, mas o que literariedade quer dizer exatamente ja € outra
questao. Ou nos ensinam que literatura é ficcdo, ou um evento ficcionado. De

novo, o que seria ficcdo ou um ato ficcionado nao esta claro. Até mesmo para
45



os estudiososdesse tema ha dificuldade em definir-se “Literatura”.

Hoje, tende-se a buscar uma definicdo mais inclusiva e aberta, capaz de
refletir as diversas formas e géneros existentes, entendendo-se a literatura
como qualquer expressdo escrita ou oral que se envolva com a linguagem de

maneiracriativa ou artistica, transmitindo significado, emog¢éo ou percepg¢ao ao

seu publico. No geral, uma definigdo contemporanea de literatura reconhece a
sua natureza dindmica e evolutiva, abrangendo uma ampla gama de formas,
géneros e propdsitos, ao mesmo tempo que reconhece a sua capacidade
duradoura de provocar o pensamento, despertar emocdes e promover a
ligac&o entre as pessoas através do tempo e do espaco.

Toda a explicagdao acima, porém, por mais educativa que seja, deixa de
lado a complexidade do tema. Quando saimos dessa definicdo pratica,
encontramos algumas mais complexas, concernentes ndo s6 a forma, mas
também a experiéncia do leitor. No entanto, de modo geral, trés aspectos
importantes sao deixados de lado: a questao antiliteraria, a poténcia literaria e o

controle, topicos que seréo abordados nas paginas a seguir.

2.1 Definicao por oposicao

A literatura é aquilo que ngo é

Em Odio a Literatura, William Marx (2019) faz a seguinte pergunta:o que
nos “permite subsumir sob esse nome de trés mil anos de poesia, de ficgao, de
teatro, Homero e Beckett, Esquilo e Bolafio, Dante e Mishima?” (Marx, 2019, p.
10). Para ele, o que unifica esses exemplos randémicos é o fatode que cada um
desses discursos, e todos os outros que compartilham algo de literario, sao
constantemente perseguidos por outros tipos de discurso: “adversario
permanente, inimigo publico numero um, aquele em quem se tem omaior prazer
de desprezar, atacar, desvalorizar” (Marx, 2019, p. 10). O que seriaesse literario
para Marx nao € explicado, mas certamente ndo ha duvidas de que esse qué
literario, ou a literariedade, nos ajude a perceber claramente quando nos
deparamos com literatura.

Quanto a outra parte da definicdo de Marx, aquela que fala sobre a

perseguicao e o ataque feito ao discurso literario, podemos assumir que ela seja

46



verdadeira. Nao porque essa oposi¢cao, mesmo nos dias de hoje, ainda exista,
mas sim porque tudo que detém poder gera oposigao, e o poder detido pela
literatura através dos tempos pode ser acompanhado pelo papel desempenhado
por ela e pela controvérsia que a cerca. A linha do tempo desses ataques pode
ter lacunas — isso acontece quando a literatura e o poder vigente estao de acordo

—, mas elas sao explicitamente registradas na histdria.

O inicio desse desacordo historico teve comego com os gregos, com a ja
batida expulsdo dos poetas por Platdo. No entanto, assim como Marx
verbalizou seu assombro sobre o que poderia unificar coisas tdo heterogéneas,
nos, que vivemos num mundo no qual, em geral, a literatura & tida como
passatempo, ou lazer, podemos nos perguntar que tanto mal causariam os
poetas para sofrerema punicdo de desterro e serem considerados tao nocivos
para a republica platbnica para receberem tamanha pena.

Para chegarmos a uma possivel resposta para essa questdo, e a um
entendimento, mesmo que contingente, sobre o termo “literatura”, precisamos
voltar no tempo e esquecer que vivemos em um mundo no qual qualquer
informagao esta ao toque de uma tela. Precisamos voltar a Grécia antiga, o
chamado bergo da civilizagdo ocidental, local no qual surgiram as primeiras
nogcdes da democracia, das artes cénicas, da historiografia e da literatura. Se
estivéssemos no Oriente, a historia seria outra.

Como relata Marx (2019), a Grécia antiga foi um periodo no qual confiava-
se em dois discursos: os das leis e os das Musas, aquelas filhas de Zeus e de
Meméria, que ndo so6 inspiravam os poetas, mas falavam por suas bocas —
como um instrumento — a verdade e o divino. Elas conferiam a esses termos
“toda legitimidade de seu saber e de sua autoridade” (Marx, 2019, p. 25),
viabilizandoo “divino se fazer presente aqui embaixo” (Marx, 2019, p. 28).

N&o s6 o divino, mas as informacdes histéricas — a origem do povo
grego, suas guerras, vitorias, derrotas, etc. — eram passadas através de poetas
qgue criavam suas proprias versoes, mesclando fatos e mitos; histéria e filosofia
eram reveladas em versos, ou seja, eram criadas atraveés da poesia. A poesia
na Grécia Antiga ainda ndo se chamava literatura, mas ja o era.

Porém, a nascente filosofia grega passou entdo a separar mitos de

acontecimentos e de historias reais para poder, entdo, trabalhar com a verdade

47



enquanto verdade e com as narrativas mitolégicas enquanto mitos?’. A ascensao
da filosofia e a nova era instaurada por Platdo, na qual a verdade passava a
serexclusivamente do dominio filosofico, e terrena, marcam uma mudanga no
regime politico grego e no estudo sobre a verdade. Passa-se, também, a refletir
sobre a relevanciados discursos quanto a sua fungéo e, também, sua origem. A
poesia tem ai um papel peculiar: por um lado, seria a palavra das musas, logo,
algo ligado ao sagrado, a um plano superior; mas, por outro, ela ndo teria um
objetivo praticoe definido. Isso porque
todo texto poético estava apto a dizer ndo a verdade,
enquanto expressavam uma verdade sobre os deuses. [...]
como 0s outros, eles faziam obra teolégica; como os outros
eles explicavam o mundo, diziam aquilo que se passava na
terra e no céu e propunham as primeiras teorias sobre o
homem e a divindade; admirados mais que todos os outros,
seus cantos quase faziam o oficio biblico — sem ter de

qualquer forma a autoridade e pretender a coeréncia (Marx,
2019, p. 50).

E entre uma das reprovacdes platobnicas que encontramos a literatura
como poder. O conflito latente sobre o controle de quem deveria deter a
autoridade e a verdade — poesia ou filosofia — ndo era nada além de uma
disputa pelo controle, ou pela influéncia sobre o poder. Essa disputa ocorria
entre os governantes, os Reis-filésofos — aqueles homens que, por serem
absolutamente racionais, moderados e orientados pela sabedoria, seriam os
mais capazes detomar decisbes pela comunidade — e os poetas — aqueles
que, na Grécia arcaica, “tinham poderes proprios, onde eles despontavam
como servidores deuma transcendéncia, portadores de um discurso prodigioso,
que se impunha: discurso de autoridade e de verdade [...]. Palavra vinda de
outro mundo, magicasagrada” (Marx, 2019, p. 14).

Portanto, é possivel compreender que, com a ascensao do pensamento
racional, que constringiu a linguagem e o discurso a limites bem definidos, a
poesia foi destituida de seu apelo transcendental, passando a ser aquilo que néo
é filosofia; ela é aquilo que sobra quando os outros discursos ja se apossaram

de seus lugares na sociedade.

A filosofia grega ndo negava a poesia a magia e o poder que lhe eram

21 Aqui acreditamos que cabe a citacdo de Pierre Brunel: “A dificuldade que temos em
definir o mito € a mesma que esperar encontrar definicao na literatura. Portanto, na falta de
coisa melhor, é através das fungbes de um e de outro que tentamos estabelecer uma
relagao (Brunel, 2005,p. 186).

48



caracteristicos, mas sim qualquer validade de caracterizar esse poder como
soberano; a poesia s6 poderia ser admitida quando em conformidade aos
critérios filosoficos e metafisicos do verdadeiro, s6 tendo lugar no Estado perfeito

de Platdo quando submetida a filosofia, o Unico saber capaz de alcancar a

verdade. Temos aqui, de certa forma, uma retomada platonica da questdo da
escrita como filho bastardo e filho legitimo, debatida na secao 1.2.

Contudo, a poesia nesse periodo nao desapareceu simplesmente; ela
passou a ser vista como usurpadora de autoridade, pois “todo texto poético
estava apto a dizer ndo a verdade, enquanto expressavam uma verdade sobre
os deuses” (Marx, 2019, p. 50). Para desautorizar o discurso poético, a filosofia
passou a contestar sua capacidade de autoridade e verdade. Entra a razéao e

sSaem as musas.

Apolo foi o deus da poesia e da verdade. Depois de
Heraclito, ele é apenas da poesia. Assim, caem os idolos e
rompe-se O elo entre poesia e verdade. A critica da
literatura se exerce habitualmente em nome de outra
autoridade: religiosa, politica, filoséfica. Nao se derruba o
poder a nao ser para p6r outra coisa no lugar (Marx, 2019,
p. 41).

Ou seja, se foi necessario derrubar um poder para que outro fosse
instalado, isso significa que a poesia detinha poder, era soberana, era respaldo
e era poténcia, mesmo que ndo estivesse consciente desse poder. Dizer que a
poesia era ingénua seria um pouco demais, mas Marx (2019) apresenta a
literatura, desde seu inicio com a poesia grega, como algo inconsciente, que nao
contestava sua posicdo nem sua fungcdo — apenas era —, e sO tomou
conhecimento de sua propria natureza quando se viu alvo da filosofia: “Antes
o0dio de alguma coisa que ainda nado fora nomeada. Buscando sua proépria
definicdo e sua posicao no campo do discurso, a filosofia definiu seu oposto”
(Marx, 2019, p. 41). Assim, pode-se dizer que a filosofia, em sua forga total,
despontou de um confronto com um discurso de poder preexistente, aquele das
Musas e da poesia. Esta foi a primeira investida contra a literatura. Certamente
nao seria a unica.

Apesar de quase sempre acusarmos Platdo pelos ataques a literatura,
Marx menciona o também filosofo Xendfanes de Coélofon, que viveu entre 570
a.C. e 475 a.C, e que néo é tado lembrado nos dias de hoje quanto Platdo. Marx

(2019) esclarece que Xenofanes foi “o primeiro a desembainhar a espada
49



contra os poetas” (Marx, 2019, p. 36). Contudo, ndo vamos deixar de outorgar o
mérito para aquele reconhecido pela histdria como o fildsofo que baniuos poetas
para fora dos muros da cidade; até mesmo porque, na maioria das vezes, sao

os argumentos elencados por Platdo em seus diadlogos que séo repetidos ou

reformulados ainda hoje por aqueles que se opdem a literatura.

Além da questdo da autoridade, as criticas de Platdo contra a poesia e 0
épico, ou melhor, contra toda a experiéncia poética, englobavam desde sua
forma — harmonia, ritmo e verso — até a esséncia imagética do discurso poético.
No entanto, podemos inferir que, acima de tudo, sua reprovacao esta enraizada
na sua concepc¢ao de verdade: uma verdade absoluta, universal, impermeavel
a mudancgas e ao tempo, condizente com uma autoridade e com um discurso
unificador, coerente e confiavel. E, infelizmente para os poetas, Platdo ndo os
considerava nem aptos nem confiaveis para serem veiculos de tdo importante
tarefa. Dois topicos se destacam entre seus argumentos.

Primeiro temos a questdo da fungédo da poesia, questdo que, como ja
vimos, apareceu também em relagdo a palavra escrita e que se perpetuara
quanto a literatura. Isso porque, na Grécia classica, passam a ser questionados
os papéis dos diferentes discursos na sociedade. Platdo indaga se a poesia e 0
épico tém a capacidade, e talvez até mesmo a intencédo, de tornar o homem
melhor, se neles existe um carater educativo ou ndo. Sua conclusdo éque nao:
a poesia nao s6 desvirtua o homem, porque é enganosa, mas também o
brutaliza por se dirigir as suas faculdades irracionais, ao invés da utl e
apropriada racionalidade. Ainda, no segundo livro da Republica (Platao, 2014),
€ apontado que a poesia mimética seria, num sentido ético e moral, prejudicial
a educacdo dos jovens. Estes seriam influenciados por valores e
comportamentos falsos, tendendo a imitar os vicios retratados nos épicos em
particular — outro ponto que seria repetido incessantemente através dos
tempos.

Para o estado idealizado por Platdo, no qual a justi¢a seria a mais alta das
virtudes, o excesso — ligado a irracionalidade — que a poesia provocava era
algo a ser repudiado, pois exultava as paixdes — amor, colera, riso e todas as
outras paixdes da alma. Essas paixdes deveriam ser reprimidas, pois elas se
estabelecem “como nossos governantes quando deviam murchar e ser

governados, com o que seriamos melhores e mais felizes, em lugar de piores e

50



mais infelizes” (Platao, 2014, p. 413). Isso significa dizer que o apropriado era
manter a calma, mesmo na infelicidade, pois o destempero impediria a
edificagado dos nossos intuitos amparados pela razao.

Se a poesia apelava as paixdes irracionais, as tragédias tocavam as mas
paixdes, fragilizando a nagdo combatente ao sujeitar os cidadaos, que “tinham
vocagao para mostrar sua bravura no campo de batalha” (Marx, 2019, p. 51), a
sessbes de teatro, as quais geravam “transes coletivos de terror e de
compaixao” (Marx, 2019, p. 51). Esse argumento sera mais tarde reformulado
através da nocao de catarse de Aristoteles.

O problema da tragédia para Platdo, pode-se dizer, ndo era a exposi¢cao
do cidadao a uma representacdo dramatica da vida, mas sim quem possuia a
autoridade de fazé-lo. Algo tdo delicado ndo poderia ser deixado a cargo de
pessoas nao autorizadas; ou seja, tais espetaculos, conduzidos e construidos
por poetas, desqualificados para apresentar o conhecimento sobre como as
coisas sao realmente, eram nada menos do que um verdadeiro perigo publico,
introjetando, ou talvez melhor, infectando a nagdo de dentro dela, n&o de fora.

O exemplo de poeta usado por Platdo € Homero, por este ter sido o mais
famoso dos poetas do épico grego, responsavel pela autoria, ou compilagao,
da lliada e da Odisseia. Platdo aponta que o poeta ndo possui nenhum
conhecimento daquilo ou de quem imita; apenas cria fantasmas, e ndo seres
reais. Homero nao foi general ou membro do exército para entender de guerras,
nem foi governante ou politico para entender de administragcdo do Estado.
Portanto, sem possuir autoridade sobre as coisas, os poetas “imitam imagens
da virtude e de tudo o mais que criam e que nao apreendem a verdade” (Platéo,
2014, p. 405). O poeta expde, articula, ocupa-se de inumeras e variadas
coisas: do mundo, do divino, do mundo dos homens e herdis. No entanto, ele o
faz sem evidéncia, sem ciéncia, sem probidade e, portanto, ndo é capaz de
educar, apenas de enganar.

Outro toépico argumentado por Platdio contra a poesia, e
consequentemente contra o épico, € o confronto do valor de verdade: o filésofo
analisa como a poesia e a filosofia se aproximam do verdadeiro. Esse topico
aparece no livro A Republica (Platdo, 2014), no qual Sécrates e Glauco
discutem a poesia e os épicos homéricos tendo como base a questdo da
mimesis, ou seja, uma imitacdo das coisas e fatos captados através dos

sentidos. Mais tarde, com Aristételes, a concepgao de mimesis seria vista de
51



uma forma positiva, mas até chegarmos a esse momento, a mimesis era tida

como uma imitagao falsa e enganosa.

Tendo em vista a metafisica platbnica, todas as coisas que pertencem ao
ambito do sensivel, ou seja, o mundo da nossa realidade, s&o imagens.
Portanto, estas ja sdo uma reprodugao do eterno eidos, ou, em outras palavras,
das ldeias — formas eternas, imutaveis e perfeitas que pertencem ao ambito do
inteligivel. Isso faria das outras artes uma imitagao de algo ja imitado. O poeta,
desta forma, estaria afastado em uma medida de trés graus da verdade, e a
poesia, de acordo com o pensamento platdénico, ndo seria nada mais do que a
coOpia de uma reprodugao, nunca do original verdadeiro, sendo assim apenas
uma sombra muito afastada da verdade.

A mesma nocgédo platbnica € aplicada a todos os outros imitadores e a
todas as outras expressdes artisticas, tal como a pintura. Contudo,
diferentemente de uma acusagao a pintura, a acusacao do filésofo a poesia vai
além de ela ser uma cépia, uma aparéncia, uma sombra, uma fantasia, o
oposto da verdade; para ele, o mais grave dos seus maleficios é a capacidade
que ela tem de corromper. A poesia, por ndo possuir o poder de conhecimento,
0 mascara, o oculta, ja que nao manifesta e nao se aproxima do verdadeiro.
Logo, como ja abordado, ela ndo educa nem melhora o homem, mas o
corrompe porque € ardilosa, voltada as faculdades irracionais da alma, e n&o a

racionalidade.

— [...] suas criagcbes sdo inferiores sob o referencial da
verdade e recorrem a uma parte da alma que é,
analogamente, inferior e nao a melhor. [...] visto que ele
desperta, alimenta e fortalece esse elemento da alma,
destruindo o racional, do mesmo modo que alguém destréi a
melhor espécie de cidaddos quando fortifica os piores e
entrega o Estado a esses. Analogamente, diremos que um
poeta imitativo insere uma ma constituicdo na alma de cada
individuo, moldando imagens extremamente distanciadas da
verdade e gratificando o elemento irracional, o qual é
incapaz de distinguir o grande do pequeno, crendo que as
mesmas coisas sao grandes numa ocasido e pequenas
numa outra.
— Esté certo.

— Contudo, ainda nado levantamos a mais grave
acusagao contra a imitagdo, qual seja, que, salvo algumas
esporadicas excegdes, ela é capaz de corromper mesmo
individuos honestos, e que &, decerto, algo completamente
terrivel (Platdo, 2014, p. 411-412).

E é aqui que finalmente retornamos a famosa reacao antipoética que leva

52



ao infame banimento dos poetas do Estado ideal. Porém, deve ser relembrado
— afinal, as vezes esquecemos — que foram os poetas os expulsos e 0s

condenadospor n&o possuirem autoridade, e ndo a poesia em geral.

Apesar das durissimas criticas feitas pelo fildsofo, a poesia manteve seu
lugar no Estado perfeito de Platdo, submetida a filosofia, unico saber capaz de
alcancgar a verdade. Isso significa que sua validagao era vinculada ao servigo do
Estado e voltada para a formacdo civica e militar. Para Platdo, seria

conveniente

um poeta e um narrador de histérias mais austero e menos
aprazivel, tendo em conta a sua utilidade, a fim de que ele
imite para n6és a fala do homem de bem e se exprima
segundo aqueles modelos que de inicio regulamos, quando
tentavamos educar militares” (Platdo apud Marx, 2019, p.
43).

Assim, vemos que, a0 mesmo tempo que Platdo investia contra os
poetas, ele mantinha para si uma poesia institucional, que servisse aos
interesses da Republica.

Ainda, além de manter a poesia dentro de sua republica para
desempenhar o importante papel de educar civica e militarmente seus habitantes
— banindo apenas seus agentes, os poetas, e ndo a atividade em si —, Platao
nao aspirava apenas a livrar seu estado de seres inuteis, mas também a
purifica-lo, arrancando toda a poténcia nociva, infecciosa, da poesia nao
habilitada pelo estado. Mais ainda, Platdo via nos poetas, agora vagantes ou
estabelecendo-se em outras cidades, uma arma contra seus inimigos.

Marx (2019), em uma de suas tentativas de definicdo do termo literatura
— a terceira, para sermos mais exatos —, apresenta-a como perigo, sedugéo,
arma — termos tao diferentes entre si, mas que correspondem a sua poténcia

destruidorae como ela pode ser usada para o controle social.

Platao procede com mais cortesia do que Heraclito, com sua
sugestao de acoitar os poetas. Mas apesar da elegéncia na
forma expositiva platbnica, subtraindo-se a dor fisica, o
resultado € o mesmo: o poeta nao tem direito a cidadania na
cidade perfeita, e se ele é enviado a um Estado vizinho, é
como um agente pernicioso, susceptivel de enfraquecer o
inimigo. Eis uma utilidade da poesia com a qual seus
adversarios de tempos atuais estdo longe de sonhar: como
arma de seducao massiva (Marx, 2019, p. 42).

53



Esse conflito, da filosofia com a poesia e os poetas, no qual a primeira
parte negava qualquer direito de autoridade e de verdade a segunda, € o
primeiro litigio apontado por Marx em Odio a Literatura (Marx, 2019). O autor
elenca seus litigios da seguinte forma: a autoridade — “para investir contra
outros campos do conhecimento” (Marx, 2019, p. 13); a verdade — “a literatura
nao tem qualquer intengdo quando confrontada com a ciéncia” (Marx, 2019, p.
13); a moralidade — “a literatura rompe com todas as normas” (Marx, 2019, p.
13); e a sociedade — “interdita-se aos escritores se servir de porta-vozes ou de
ter um lugar definido” (Marx, 2019, p. 13). No entanto, o autor deixa claro que
entre esses litigios existe uma ligagdo, ja que uma questdo se langa sobre a
outra.

Poder-se-ia pensar que a primeira contenda apresentada seria em
relacdo a verdade, ja que um dos problemas apontados pelo autor como
argumentos acusadores da poesia seria seu carater de imitagdo, de nao
realidade — chamado de ficcional a mentiroso, passando por ornamento inutil a
utensilio ou, ainda, muleta. Esses termos tém uma semelhanca com osusados
em relagao a reescrita, e essa semelhanga nao € perdida. No entanto, através
da leitura, percebe-se que a pendéncia nao estava no conteudo poético ou
literario dos textos, mas de quem possuia a autoridade para usa-los. Mesmo
assim, a relacao entre verdade e autoridade em Marx ¢é indivisivel, até mesmo
porque quem determina a verdade é aquele que possui autoridade, exemplo
evidenciado pelo feito da literatura no estado ideal de Platao.

De acordo com Marx (2019), toda contestacéo da arte literaria implica um
embate de cunho politico, ou seja, o reconhecimento de um poder e o desejo de
suplanta-lo. Esse embate se inicia com a filosofia, gerando aquilo que Marx
(2019) denomina antiliteratura: a filosofia se faz antiliteratura porque coloca a
poesiacomo incompativel com a verdade; o Estado é antiliterario porque exila o
poeta. Dai em diante, a cena se repetiu em diversos momentos da historia,
sempre a partir da defesa de ideais que se opdéem a qualquer pretensao de

autoridade porparte do discurso literario.

Da filosofia a ciéncia, passando pela religido, pela sociologia e pelos
estudos culturais, Marx (2019) afirma que todos esses discursos tém uma

identidade positiva e reivindicada: “a filosofia busca a sabedoria, a ciéncia a

54



verdade na natureza, a teologia o conhecimento de Deus, etc.” (Marx, 2019, p.
11). Ja a literatura, ao perder sua autoridade divina na Grécia antiga, perdeu
também seu objeto, a verdade, que foi usurpado pela filosofia. Tornou-se,
assim, o alvo ideal de ataque por ser “sempre demasiado fragil, suspeito,
sempre a caminho de se tornar obsoleto ou ultrapassado” (Marx, 2019, p. 10),

ideal para servir como bode expiatdrio.

Ja mencionamos nesta secdo que os argumentos elencados por Platao
contra a poesia sdo repetidos ainda hoje por aqueles que se opdéem a
literatura, com pouca ou nenhuma alteragdo. Assim, os poetas e a literatura
sdo acusados de falsidade e de imoralidade; mesmo que os argumentos
platbnicos sejam incongruentes com as outras épocas nas quais eles foram
evocados, eles continuam os mesmos: “a repeticdo faz parte dos puros
prazeres da antiliteratura. Nao obstante a literatura estar mudando
constantemente, os argumentos permanecem surpreendentemente estaveis”
(Marx, 2019, p. 109). O objetivo € sempre mostrar que “os poetas s&o inimigos
da razéo e doscostumes” (Marx, 2019, p. 142).

Assim, quando a filosofia deu lugar a religido, e a religido a ciéncia, esta
passou a contestar a verdade contida na literatura — de um lado, o conhecimento
cientifico, e do outro, o prazer poético —, enquanto a filosofia focalizou a forma
poética em comparagdao com a verdade simples do Divino. Desprezando a
questdo da mimesis de Platdo — a principal razdo de a poesia ser considerada
um simulacro enganoso —, a ciéncia se vestiu com todas as virtudes e manteve
a nogao platdénica de literatura como sendo o inverso da verdade, ou seja,
artificial e mentirosa. Cai a mimesis, mas a literatura ganha mais uma
caracteristica: o status de hipocrita e esnobe em oposigdo a franqueza e
eficacia da ciéncia, portadora de uma verdade da qual a literatura é carente.

Outra das mais severas criticas platbnicas, como também ja foi abordado
nesta secdo, era o fato de a poesia suscitar as mas paixdes e nao ser
adequada para o ensino, pois mostrava os deuses como seres cruéis e imorais
que cometiam atrocidades. Esse argumento da inadequacao da literatura como
meio de formacado também foi repetidamente reciclado ao longo dos tempos,
sendo usado como justificativa para banir livros arbitrariamente considerados
inadequados. A literatura seria inadequada por ser imoral e capaz de provocar

o desregramento e a perversao, especialmente no que se refere aos jovens, as

55



criancas e as mulheres, seres indefesos, incapazes de discernimento e de
autonomia de julgamento.

Ja discutimos as acusagdes feitas a escrita; agora, vejamos o que ela ea
poesia, esses termos reprovados por Platdo, possuem em comum. Iniciaremos
pelo mais evidente: ambas sdo ou foram alvo de ataques. Assim como Derridase
referiu a escrita como “acusada” (Derrida, 2015, p. 119), Marx (2019) comeca a
recontar os ataques sofridos pela literatura ao longo dos tempos escrevendo
‘Fagcamos entraro acusado” (Marx, 2019, p. 14).

A questdo da mimesis € certamente ponto comum entre escrita e
literatura, submetidas a apenas movimentar-se e intervir no terceiro nivel de
realidade, longe tanto do verdadeiro eidos quanto do mundo sensivel. Assim,
nao passam de imitagdes de uma imitacado do real, uma simples diversao frivola
e potencialmente prejudicial. Porém, enquanto a poesia, a pintura e a escultura
possuem circunstancias atenuantes, como entende Derrida (2015), o caso da

escrita € mais sério, pois

Uma imitagdo perfeita ndo € mais uma imitagdo. Suprimindo
a pequena diferenga que, separando-a do imitado, a ele
remete exatamente por isso, tornamos o imitante
absolutamente diferente: um outro ente que nao se refere
mais ao imitado. A imitagdo néo responde a sua esséncia,
s6 € o que ela é — imitagdo — estando em algum ponto falha
ou antes em falta. Ela € ma por esséncia. Ela s6 é boa
sendo ma. A faléncia estando ai inscrita, ela ndo tem
natureza, ndo tem nada de préprio. Ambivalente, jogando
consigo mesma, escapando de si mesma, s6 se realizando
tornando-se oca, bem e mal ao mesmo tempo,
indecidivelmente a mimesis se aparenta ao pharmakon.
(Derrida, 2015, p. 107)

A escultura e a pintura sdo imitagcdes silenciosas, ou formas de arte do
siléncio; s&do representagdes de um modelo vivo que apenas tentam captar a
semelhanga de um ente animado, mas que nao dotam suas cépias com uma
qualidade que ndo possuem — no caso, a voz de seu modelo vivo, ja que séo
apenas um simulacro, como ja dissemos, silencioso. Ja a mimesis poética se
associa a ideia de imagem enquanto semelhancga, a dimensao da irrealidade,
daquilo que parece ser, mas nao é. Ela € enganosa nao so por estar afastada do
mundo perfeito das Ideias, gerando a cépia de uma representacdo do mundo
sensivel, mas também por seu meio poético, a linguagem, ser também, em si,

um simulacro das formas do eidos, sendo a linguagem nada mais do que uma

56



imitagao vocal deficiente daquilo que é imitado.

Assim, aqueles que performam a poesia, e também a tragédia e a
comédia — artes estabelecidas no plano da linguagem —, sdo imitadores de uma
perfeicdo que desconhecem, na qual o poeta se comunica na voz de um de seus
personagens. O poeta engana, finge ser alguém ou algo, ou faz crer que ele seja
alguém ou algo que né&o €, gerando ilusdes ao usar toda uma estrutura verbal,
ritmica e alegorica; assim, atribui-se a agao poética a dimensao deliberada de
engodo.Porém, essa mimesis se mantém no plano da linguagem, constituindo-
se por meio de uma voz viva, de uma fala de um sujeito vivo. Assim, ela nao se
desvirtua silenciando, dotando sua reproducdo de um siléncio ndao natural,
ficando relacionada somente a representacéo ou imitacdo da voz humana.

Desde o inicio desta tese, percorremos questdes filosoficas e literarias
que, se nao falam diretamente sobre a literatura, giram em torno dela. Portanto,
estamos aptos a fazer algumas dedugdes como a seguinte: a poesia — cuja
propria base € a mimesis — € por si s6 também um pharmakon, uma imitacéo
que pode ser usada tanto para remediar quanto para perverter. Seguindo esse
raciocinio, a literatura — na qual mimesis e escrita se tornam unidade — pode
ser vista ndo apenas como um pharmakon, mas como um pharmakon que, por
incorporar a poténcia dos dois termos que a formam, € intensificado. Ao invés
de ser menos por ser um duplo simulacro — da fala e da verdade —, ela é mais.
Assim, €& maior também o seu perigo, bem como as sensagdoes de
desconfianca, apreensao e até medo que ela causa.

S6 para termos certeza se nossa conclusao é sa, retomemos algumas
das caracteristicas da poesia de acordo com Platdo: ela € um simulacro em
terceirograu do eidos e, portanto, esta longe da verdade, certamente ndo sendo
um meio para chegar-se a ela; por ser mimesis, a poesia nhada mais é que a
reprodugdo de coOpia, uma sombra; ao invés de educar o homem,
desencaminha-o e brutaliza-opor apelar as suas paixdes mas e irracionais; sua
existéncia tem o poder de fragilizar o estado, pois pode aterrorizar o homem
grego, que deve manter sua bravura; e, por meio da poesia, o poeta se
pronuncia sobre inumeros assuntos, sem neles ter competéncia ou experiéncia.
Em suma, a poesia engana, corrompe, ilude e € o oposto da verdade.

Pois bem, a escrita ndo tem um pai, ou ao menos ndo um pai presente, e
a literatura ndo tem objeto, pois 0 que possuia |Ihe foi despojado. Note-se que

deixamos de usar o termo poesia, ja que, como visto anteriormente, a propria
57



filosofia opositora Ihe deu nova denominacado. A literatura € o sono da razao
(Marx, 2019, p. 40), e a escrita € a morte da memoaria. Que dupla! Porém, o que
ambos tém é o poder latente da linguagem. Esse poder ndo é o da linguagem
morta, aquela aludida por Platdo tanto sobre a poesia e o épico — que apenas
representam sem conhecer — quanto sobre a escrita — que apenas repete a
mesma coisa sem transformacéo. Esse poder € de uma linguagem dialética e
geradora.

Ao se distanciarem, ou, como se diria num contexto familiar, “cortarem
relagbes com suas origens”, tanto escritura quanto literatura atingiram um status
soberano, fincado ndo no mundo divino ou das Ideias, mas no mundo real.
Nesse mundo, ambas se ligam ao cotidiano, se tornam mais terrenas e, por
afrontarem ou transfigurarem significados gragas a sua natureza pharmakon,

superam os limites impostos pela realidade social, fazendo

surgir uma realidade ausente, poder modificar sua propria
pessoa, isto € um privilégio ndo menos que um perigo: disso
para a incompreensao, ver o escandalo, o passo é facil. A
poesia e a ficcdo tiveram um bom caminho para cruzar”
(Marx, 2019, p. 22).

2.2Recusa a profanagao

A literatura preserva sua improdutividade

A maioria das acusagdes antiliterarias, como vimos acima, tem origem
na relagcdo entre escrita e literatura. Essas acusagdes surgiram na Grécia
antiga e sao recicladas constantemente, mas, de tempos em tempos, algo novo
surge. Da critica moral — aquela que asseverava que a literatura rompia com
todas as normas — saiu um raciocinio ausente no arsenal platbnico: a relacéo
custo- beneficio. Para que ler os poetas se “esses divinos mestres da
moralidade, cujos escritos inflamam a juventude para o melhor que seja, a
saber, a vinganca, o estupro, a arrogancia e todos os vicios” (Tanneguy apud
Marx, 2019, p. 129), levam apenas a devassidédo e ao mal? Melhor e mais
seguro € nao lhes devotar tempo, o qual poderia ser usado para uma atividade
mais util e edificante.

Parte-se do pressuposto de que a literatura ndo apenas leva o ser a

corrupcao; de acordo com essa nova perspectiva econémica, sua leitura seria
58



prejudicial, posto que € uma atividade frivola, e “n&o é moral consagrar o tempo
auma atividade tao futil e tdo inutiimente sofisticada como a da poesia” (Marx,
2019, p. 131). A leitura literaria seria assim uma atividade dos ociosos, e, como
diz o provérbio, o écio € o pai de todos os vicios.

Desta forma, ndo é de se espantar que a literatura tenha sofrido tantas
acusagdes desde o inicio de sua divergéncia com a filosofia: ela corrompe, ela
engana, ela da mau exemplo e, agora, mais essa, é desperdicio. As atividades
improdutivas na sociedade utilitaria passam a ter quase o valor de uma
perfumaria, no sentido de tornarem-se parte de um mecanismo da
superfluidade. Nuccio Ordine, em A utilidade do inatil: um manifesto, explica

que

O que nao produz lucro é realmente considerado como um
luxo supérfluo, como um obstaculo perigoso. “Tudo o que
nao é util é desprezado”, observa Diderot, porque “o uso do
tempo é precioso demais para perdé-lo com especulagdes
ociosas [...] a utilidade dos saberes inuteis contrapde-se
radicalmente a utilidade dominante que, em nome de um
interesse exclusivamente econbémico, esta
progressivamente matando a meméria do passado, as
disciplinas humanisticas, as linguas classicas, a educacgéo,
a livre pesquisa, a fantasia, a arte, o pensamento critico e o
horizonte civil que deveria inspirar toda atividade humana.
No universo do utilitarismo, um martelo vale mais que uma
sinfonia, uma faca mais que um poema, uma chave de fenda
mais que um quadro: porque € facil compreender a eficacia
de um utensilio, enquanto €& sempre mais dificil
compreender para que podem servir a musica, a literatura
ou a arte.” (Ordine, 2016, p. 9).

Porém, antes de mais nada, coloquemos as coisas em ordem: por
"utilidade" entende-se geralmente a producdo de algum bem ou servigo que
tenha usufruto. Essa € a concepcado mais trivial e que se refere diretamente a
um bem (i)material, enquanto que o “improdutivo” seria aquilo que ndo possui
funcao alguma no mundo produtivo. Este ultimo € um conceito essencial para os
estudos de Bataille; porém, sua particularidade ndo se encontra na questao de
ser ou ndo aproveitavel ao mundo do trabalho, mas sim em se estabelecer como
um excedente de energia desse trabalho, atualizando a poténcia do excesso,
recusando todo saber produtivo — na verdade, recusando todo o saber — e

viabilizando, assim, uma experiéncia-limite e soberana formada pelo excesso.

59



Em A Nocg¢do do Dispéndio, Bataille (2016) ja inicia sua discussao
explicando que

Toda vez que o sentido de um debate depende do valor
fundamental da palavra util, ou seja, toda vez que uma
questao essencial referente a vida das sociedades humanas
€ abordada, quaisquer que sejam as pessoas que intervém
€ quaisquer que sejam as opinides representadas, €
possivel afirmar que o debate é necessariamente falseado e
que a questdo fundamental é eludida. Nao existe, com
efeito, qualquer meio correto, tendo em vista o conjunto mais
ou menos divergente das concepc¢des atuais, que permita
definir o que é util aos homens [...] O prazer [...] quer se
trate da arte, de desregramento admitido ou de uma
concessao, ou seja, um descanso cujo papel seria
subsidiario. A pratica mais apreciavel da vida é dada como
condigdo — as vezes mesmo condigcao lamentavel — da
atividade social produtiva (Bataille, 2016, p.19-20).

Bataille faz essa afirmagao calcando-se no entendimento de que o
mundo homogéneo, ou do trabalho, por mais que ocupe as nossas vidas e paute
nossas acgdes sociais, ndo pode se perpetuar indefinidamente sem uma valvula
de escape, por assim dizer, para 0 excedente produzido por esse trabalho.
Assim, abre-se espaco para a manifestacdo de atividades consideradas
improdutivas, como a festa, a arte, a poesia, etc. Contudo, essa valvula de
escape deve, assim como o trabalho, estar disposta de acordo com as regras
sociais que regulam e permitem, ou ndo, os meios pelos quais esse excesso €
extravasado.

Essa oposicao entre produgao e gasto, economia e excedente, apesar de
ja ser perceptivel na Grécia platdnica, € muito mais antiga, sendo encontrada ja
nos tempos remotos do homem de Neandertal, de acordo com Georges
Bataille.Para ele, o homemprimitivo, mesmo néo sendo dominado inteiramente
pela razao, separou-se de sua animalidade, na qual a violéncia era dominante,
através da operacao do trabalho. Isso criava uma ilusdo de continuidade frente
aquilo que os desviava de um projeto de futuro, ou seja, da morte e do erotismo,
manifestagdes de desordem. Isso nao quer dizer que o ser humano deixe de lado
toda sua natureza violenta: ele apenas a suprime a favor da coletividade,
opondo, e favorecendo, forgcas produtivas aos prazeres improdutivos. Dessa

forma, o tempoorganizado € associado ao rendimento, e o tempo vao, a perda.

60



O mundo do trabalho e da razdo é a base da vida humana,
mas o trabalho ndo nos absorve inteiramente; e, se a razdo
ordena, nossa obediéncia tem limites. Por meio de sua
atividade, o homem edificou o mundo racional, mas nele
sempre subsiste um fundo de violéncia. A prépria natureza
€ violenta e, por mais razoaveis que tenhamos nos tornado,
uma violéncia que ndo é mais a natural pode nos dominar
novamente: a violéncia de um ser racional, que tentou
obedecer, mas sucumbe ao movimento que nele préprio
nao pode se reduzir a razao (Bataille, 2014, p. 66).

Para Bataille (2014), é através da organizagao do trabalho que se funda a
ideia de homem em oposicdo a violéncia que excede a razao. Por
consequéncia, fundam-se, também, as no¢gdes de mundo homogéneo e mundo
heterogéneo, termos que ja vimos na primeira segéo desta tese, mas que
aprofundaremos um pouco mais agora. O mundo racional e organizado do
trabalho, ou seja, 0 mundo homogéneo, esta vinculado a um projeto e €, desta
forma, uatli ao homem que vive na perspectiva de um futuro ideal, de
contentamento, salvo de riscos e esperangcoso de uma continuidade; nesse
futuro, porém, perde-se a ligagdo imediata com a vida, pois a experiéncia
humana se submete a um porvir de longoprazo.

No mundo homogéneo, o trabalho € a consciéncia por meio da qual o
homem abandona a animalidade. Em oposicdo a ele, estd o mundo
heterogéneo, no qual o prazer é imediato e onde reina o descontrole e a
desrazdo, sendo o seu tempo o do instante, proprio da consumacao, ao
contrario da perspectiva do futuro e da ideia de projeto exigidas para o
conhecimento e para a cultura.

Bataille estrutura sua teoria sobre a relagéo entre o mundo homogéneo e
heterogéneo através de um viés econdémico, no qual a utilidade e a producgéo
derivada dela séo as bases da sociedade homogénea, pautada pela relagao
mensuravel do homem com o objeto, com o trabalho produtivo e com o tempo
organizado. Porém, a vida humana néo se circunscreve apenas a producao e
manutencao do que é produzido; ha também o consumo necessario para a
conservagao da vida e a continuidade da atividade produtiva. Do mesmo modo,
existe um excedente, pois nem toda a energia pode ser aproveitada para o
crescimento.

Esse excedente deve ser entdo despendido dos mais diferentes modos,
contrapondo uma produgédo positiva com uma improdutividade negativa que se

61



constitui como uma for¢ca heterogénea. Essa forca se caracteriza pela énfase
na perda queleva o sujeito a uma experiéncia soberana, na qual ele consome a
si mesmo pelo excesso. Essas experiéncias, ou condutas soberanas, como
Bataille as chama, sao aquelas atividades caracterizadas por um grande gasto
de energia que ndo contribuem em nada para a manutengdo do mundo
homogéneo e, por isso, sdoconsideradas “improdutivas”.

Pela 6tica homogénea, o excesso e o0 gasto desenfreado representam o
mal e o perigo, pois sdo capazes de levar ao colapso as estruturas estabelecidas,
além de perturbar a estabilidade e a ordem das quais dependem as sociedades
e os individuos para que o projeto nédo seja arruinado e levado potencialmente
ao caos ou a desintegragao. Entretanto, o mundo homogéneo nao neutraliza
totalmente as forgas heterogéneas, dada ndo s6 a sua necessidade para a
manutencao social como valvula de escape do acumulo da produgdo, como
também a natureza soberana delas. O mundo homogéneo diminui o impacto
dessas forgas, posto que esse mundo puro e ordenado tenta se defender do
contagio dos elementos perigosos da violéncia e recusa a abundéancia

desvinculada da producéo.

Por esse motivo, a sociedade racional, alicercada na coletividade, rechaca
essas condutas de excesso. Ela as isola como fendmenos exteriores,
comoacontecimentos marginais, ou seja, como formas de excegao restringidas a
umcampo proéprio, excluidas da esfera da utilidade e que s6 sao, ou podem
ser, vividas em momentos de excecao: a festa, o sacrificio, o erotismo, o riso, o
Ocio, a experiéncia de si, o impeto poético, o éxtase, isto €, tudo aquilo que nao
possuiutilidade para o projeto e que é consumado em um instante. Com essa
divisdo, separam-se, assim, as atividades produtivas daquelas improdutivas,
priorizando o trabalho ao jogo, a légica a paixdo, a continuidade ao gozo e o

discurso a poesia.

Sobre o fazer poético, e aqui incluimos a literatura como um todo,
Bataille explica que ele seria uma despesa simbdlica, pois “pode ser
considerado como sindnimo de despesa: significa, com efeito, do modo mais
preciso, criagdo por meio da perda. Seu sentido, portanto, € vizinho do de
sacrificio” (Bataille, 2016, p. 23), sendo na verdade uma instancia
representativa da desgraca e damorte, ja que literatura e teatro “provocam a

angustia e o horror através derepresentagcbes simbdlicas da perda tragica”

62



(Bataille, 2016, p. 23). Maisainda, tanto seu agente, o poeta, quanto sua agao,
o discurso, sdo improdutivos, pois sdo colocados em crise: crise do sujeito e
crise da linguagem, ambos nao produzindo nenhum saber ou comunicagao

concreta.

Como explica Contador Borges (2011),

Para Bataille, a poesia &, por isso mesmo, uma “lingua a
parte”, considerada maldita pelo mundo homogéneo. A
atividade poética é, por exceléncia, a via simbdlica da
heterogeneidade. Nesse sentido, a efusdo poética € uma
consumagao no campo simbdlico, na linguagem,
compossivel com a vontade de excesso e com a exigéncia
de gasto que caracterizam a economia geral e a soberania
como tal. A poesia nao se constitui apenas como um campo
de excecdo no qual as forcas heterogéneas se afirmam no
excesso da linguagem contra o saber instituido, mas
também como uma operacdo soberana. Com isso, a
atividade improdutiva da poesia se revela como um modus
operandi da economia geral, tornando o campo simbdlico da
linguagem uma via de consumacgdo do sujeito e do saber
instituido. O que nés seriamos sem a linguagem? Ela nos
fez o que somos. So6 ela revela, no limite, o momento
soberano em que ndo ha mais curso. (Contador Borges,
2011, p. 45, grifos nossos)

Essa caracteristica da poesia, e da literatura — a de ser regida apenas
pelo excesso soberano, que a dota de um estatuto sagrado da
heterogeneidade — encoraja a conduta transgressora em relagdo as leis, a
saber, as condutas homogéneas. Tanto € que Bataille diz que a literatura é
“culpada”, pois revela um impulso infantil de provocacgao, afrontamento e até
mesmo teimosia frente a autoridade, em movimentos excessivos que s6 sao
ultrapassados por um excesso maior em um jogo de superagao de limites. E,
assim, nesse movimento de excessos, ela ndo se presta ao uso comum sem
possuir a poténcia de risco; ela ndo aceita a profanacao.

Iniciamos a segao 2 desta tese sobre reflexdes acerca da literatura com a
poesia sendo alvo de acusagao por ser um simulacro na visao platénica das
coisas, acusacado que a escrita também sofreu pelo mesmo motivo; depois,
colocamos poesia e escrita lado a lado para evidenciarmos que ambas
compartilham tragos em comum, entre eles, e qui¢ca o principal, seu carater
pharmakon, aquilo que possibilita a transformag¢ao de enunciados e o desdém

aos limites impostos pela propria linguagem. Existe ainda um outro ponto em

63



comum: ambas teriam uma origem sagrada se mantivermos em mente a
propria concepgao grega desses termos. Platdo recorre ao mito de Theuth e
Thamous, no qual a palavra € advinda dos deuses, assim como na poesia, ou
na literatura, a palavra é guiada pelo deus Apolo, por meio das musas.

Sobre a profanagdo da escrita, ja a discutimos no primeiro capitulo,
porém nao faremos o mesmo quanto a literatura, pois ela se recusa a esse tipo
de uso comum utilitario. Contudo, diremos que, enquanto a escrita foi
assimilada ao nosso uso cotidiano, o texto literario, com o passar dos tempos,
continuou sofrendo acusagdes e sendo questionado por diferentes discursos.
As denuncias antiliterarias pouco variaram seus argumentos, e concluimos que
0 que permite a aceitagédo ou rejeicao de artes tdo semelhantes é a utilidade.

A escrita, retirada do mundo sagrado e colocada a disposi¢ao do profano,
ao contrario, se tornou o meio caracteristico de exposi¢cdo de conhecimento.
Quantos livros, tratados e ensaios nao foram escritos por fildsofos que
buscavamtransmitir a verdade, ou por cientistas que, a cada nova descoberta,
precisavam validar seus achados através da publicagcao de textos escritos? E o
que dizer da propria critica que usa a linguagem escrita para analisar a
linguagem? Porém, diferentemente da escrita, a literatura segue sendo
constringida por mecanismos de poder, e um deles é o arquivo. Este
certamente nao é aquele arquivo fisico, onde guardamos papéis e documentos,
mas sim o arquivo politico que organiza e hierarquiza o que pode ou ngo ser
lido, o que deve ou néo ser lido.

Em Queima de Arquivo??, Derrida (2001) constréi sua teoria sobre o
arquivo e o define a partir do termo grego arkheion, “a residéncia dos
magistrados superiores, os arcontes, aqueles que comandavam” (Derrida,
2001, p. 12); ou seja, o arquivo seria o local no qual os arcontes guardavam
documentos. O uso do termo arkhé, do qual a palavra arkheion, é formada e cujo
significado € duplo — comeg¢o e comando —, leva o francés a problematizar a

seguinte questdo: quem comanda o arquivo e qual a sua origem??3Isso porque, se

22 Para a escritura de seu texto, Jacques Derrida usou como base os textos “Moisés e o
monoteismo”, de Freud, e “Moisés de Freud: Judaismo terminavel e interminavel’, de
Yerushalmi.

28 Derrida explica que “Este nome coordena aparentemente dois principios em um: o
principio da natureza ou histéria, ali onde as coisas comegam — principio fisico, histérico ou
ontolégico —, mas também o principio da lei ali onde os homens e deuses comandam, ali
onde se exerce a autoridade, a ordem social, nesse lugar a partir do qual a ordem é dada —
principio nomoldgico (Derrida, 2001, p. 11).

64



existe uma instituicdo, existem “pessoas que sdo apontadas e que tém
reconhecida competéncia para controlar o arquivo, isto €, para escolher o que
se guarda e o que ndo se guarda, aquilo a que se da acesso a quem se da
acesso, quando e como e etc.” (Derrida, 2012, p. 130), um espacgo “feito para
organizar a sobrevivéncia relativa, pelo maior tempo possivel em condi¢oes
politicas ou juridicas dadas, de certos rastros deliberadamente escolhidos”
(Derrida, 2012, p. 131, grifo nosso).

Em Arquivo e Mal de Arquivo: uma leitura de Derrida sobre Freud, Joel
Birman (2008) faz uma analise do texto derridiano e conclui que a ligagao entre
arquivo e arconte — aquele que guarda e seleciona o arquivo — causaria no
primeiro a perda de uma “fixidez e suposta estabilidade documental, isto €, a sua
pretensa dimensao de fato e de verdade material, para se transformar pela
consignacao, realizada pelo intérprete, em verdade histérica” (Birman, 2008, p.
116).

A interpretacdo de Birman reflete a de Derrida quanto a questdo da
integridade do arquivo, gerando o entendimento de que o processo de
arquivamento ndo apenas registra, mas produz fenbmenos, acontecimentos.
Isso porque os métodos, ou tecnologias de arquivamento, possuem o poder de
definir e limitar o que pode ser arquivado, sendo, portanto, um processo politico.
ParaDerrida, nao existe poder politico sem o controle do arquivo, posto que “a
democratizagdo efetiva se mede sempre por esse critério essencial: a
participacdo € o acesso ao arquivo, a sua constituicdo e a sua interpretacéo”
(Derrida, 2001, p. 16). O autor insinua que o arquivo ndo apenas medeia o
poder da informacao produzindo-o, mas que sustenta ainda o poder politico e o
exercicio desse poder.

Entendimento semelhante é o de Foucault (2015), que, em A
arqueologia do saber, delineia o arquivo em relagédo as praticas discursivas. O
autor expbe que arquivos sdo “todos esses sistemas de enunciados —
acontecimentos de umlado, coisas do outro” (Foucault, 2015, p. 157) e conclui
que o arquivo “é o que, na propria raiz do enunciado — acontecimento € no
corpo em que se da —, define, desde o inicio, o sistema de sua enunciabilidade”
(Foucault, 2015, p. 158). Para ele, o arquivo governa o que € dito ou nao dito,

gravado ou nao gravado, discernindo uma estrutura subjacente que rege os

65



sistemas de pensamento e osvalores de qualquer sociedade em relacdo aos

seus proprios povos e outros. Desta forma, entende-se que o arquivo é
produzido subjetivamente por ser objeto de discurso e, assim como o discurso,
seria parcial, nunca neutro. Seu controle, portanto, seria uma forma de poder
politico.

O autor afirma que as instituigdes tentam controlar o discurso através da
acao de dar-lhe um lugar, fortalecendo o discurso cultural, social e politico
hegemonico e excluindo o que o ameaga, sendo as praticas de selecdo uma
maneira de marginalizagdo de determinados textos e de preservagao do discurso

dominante:

em todas as sociedades a produgao do discurso é ao
mesmo tempo controlada, selecionada, organizada e
redistribuida por um certo numero de procedimentos que
tém por funcdo conjurar seus poderes e perigos, dominar
seu acontecimento aleatorio, esquivar sua pesada e temivel
materialidade (Foucault, 1996, p. 8-9).

Assim, percebe-se que estdo intimamente ligados: o conceito de
antiliteratura de Marx; a recusa a profanacédo, argumentada por Bataille, do
mundo homogéneo em aceitar as experiéncias soberanas, entre as quais esta
a literatura; e o entendimento dearquivo proposto por Derrida e Foucault. Apos
as consideracgdes feitas, podemos chegar a hipotese de que a antiliteratura &
na verdade uma forma de controle do discurso escrito — e, portanto, literario —
que pode se manifestar de trés formas: proibi¢cao, banalizagdo e canone.

Por um lado, temos um extenso registro de obras proibidas que, por
haverem sido banidas, despertam desejo e ficam assim sendo conhecidas por
um carater de infamia, no sentido de uma fama maldita. Por outro lado, muitas
obras foram perdidas ou esquecidas no tempo, pois n&o alcangaram relevancia
nem ao apoiar os meios de poder, nem ao contesta-los. De todo modo,
certamente conhecemos, mesmo que nao as tenhamos lido, aquelas obras que
sobrevivem na cultura por séculos, milénios, e seguem sendo “recomendadas”,
posto que algo nelas ainda se mostra relevante.

Sao essas obras que compdem o canone, o qual representa, de certa
maneira, uma contradicdo: por um lado, a literatura € tida como inutil, uma
atividade improdutiva, um tempo precioso que € desperdicado com o supérfluo
quando poderia ser usado em atividades mais proveitosas; por outro, a

66



instituicdo social mantém um canone literario que nos direciona a leitura de
classicos, os quais se posicionam dentro de uma tradic¢ao literaria muitas vezes
voltada a um senso de continuidade e coesao, indo de encontro a concepgao de
experiéncia de dispéndio de Bataille. Ainda, mesmo sendo constantemente reavaliado,
o canone tende a refletir os valores sociais, politicos e estéticos de uma sociedade.

Novamente, evidencia-se a questio de dois pesos e duas medidas que
foi debatida em relagédo a escritura. A literatura é positiva quando util e reta, e
negativa quando apresenta uma ambivaléncia, ou aquilo a que Marx se refere
como “uma torgédo que se impde a linguagem, uma violéncia feita a enunciagao
ordinaria” (Marx, 2019, p. 23). E, j4 que mencionamos uma contradigdo
referente ao canone, vejamos agora um paradoxo da antiliteratura.

No geral, as razdes elencadas contra a literatura se dividem em dois
discursos que coexistem ao longo de todas as épocas: um que afirma que a
literatura € apenas uma fantasia, uma fic¢ao inutil, e outro que aponta para os
“riscos” que o contato com ela representa, contrapondo-se diretamente a
acusacgao anterior. Ou a literatura ndo tem valor — e, portanto, ndo se deve
perdertempo com ela — ou ela € uma ameacga que deve ser combatida.

Ao ir de um polo ao outro, ndo se decidindo sobre qual dos males € o pior,
a antiliteratura ndo faz mais do que o oposto que se propde a fazer, dotando o
discurso literario de um poder, de uma autoridade e, mais ainda, de uma
fascinagdo, os quais devem ser repetidamente negados para que a logica da
antiliteratura possa prevalecer. Os discursos veiculadores daquilo que é
“aceitavel” ou “virtuoso” variam ao longo do tempo, eas nogdes de verdade sao
atualizadas, mas a literatura se mantém, de certa maneira, anacrbnica —
atemporal e capaz de abrir portas entre temporalidades. Isso porque, mesmo
com os ataques contra ela sendo constantemente renovados, ela sobrevive.

Cada ataque da antiliteratura gera uma contra-ataque por parte de seus
defensores. Estes valorizam o potencial de ambiguidade e de impreciséo da
obra literaria, que ndo se deixa dominar totalmente e ndo se converte em
ferramenta de validacdo de nenhum discurso, resistindo enquanto forca
independente. Marx esclarece que esses contra-ataques, assim como o0s
ataques antiliterarios, raramente tém o resultado esperado, “mas a estupida e
mediocre antiliteratura tem as vezes esse efeito de suscitar aqui ou la um
valoroso defensor da causa literaria — a qual ndo tem salvacao e se defende

muito bem sozinha: basta ler os livros” (Marx, 2019, p. 141).

67



3. Reflexoes acerca da intertextualidade

um livro € mais que uma estrutura verbal, ou que uma série
de estruturas verbais; € o dialogo que trava com seu leitor, e
a entonagdo que impde a sua voz, e as mutaveis e
duradouras imagens que ele deixa na memodria. Esse
dialogo € infinito; as palavras amica silentia lunae significam
agora a lua intima, silenciosa e resplandecente, enquanto
na Eneida significaram o interludio, a escuridao que permitiu
aos gregos entrar na cidadela de Trdia. A literatura ndo é
esgotavel, pela suficiente e simples razdo de que um unico
livro ndo o é. O livro ndo é um ente incomunicado: € uma
relagcdo, € um eixo de inumeraveis relagdes. Uma literatura
difere da outra, ulterior ou anterior, menos pelo texto que
pelo modo que ¢ lida (Borges, 2000, p. 114).

Dante nao era o autor favorito de Umberto Eco; essa honra cabia a Jorge
Luiz Borges, este sim ardente devoto de Dante. Alberto Manguel admite sua
paixao por Dante, mas também o faz em relacdo a Borges. Pasolini era outro
admirador de Dante, mas sabemos que também de Sade, em cuja obra
percebe-se a presenga de Dante. Sade, por sua vez, é figura presente nos
escritos de Bataille. Dante, obviamente, nunca ouviu falar de nenhum desses
autores, nascidos séculos apos a sua morte, mas conhecia Virgilio, que por sua
vez conhecia Homero.

Entdo, se Homero esta presente em Virgilio, Virgilio em Dante, e Dante
esta presente em Sade — entdo também em Bataille, em Pasolini, em Borges —
e, consequentemente, em Eco e em Manguel, isso significa dizer que, ao se
fazer um estudo comparativo entre O Nome da Rosa (Eco, 2022) e A Divina
Comeédia (Alighieri, 2019), colocamos o romance italiano em relagdo a todos
esses que vieram antes dele?Acreditamos que sim.

Poderiamos adicionar ainda uma extensa lista de escritores, conhecidos
ou desconhecidos, que fariam parte desta rede de troca, de empréstimos, de
ecos, de dialogos entre textos através do tempo e do espago, nos quais
personagens, temas e tons se repetem na literatura de forma incontestavel e
natural, intencionalmente ou n&o. A originalidade literaria é, talvez, impossivel. E
sua liga é a intertextualidade.

Cunhado por Julia Kristeva, esse termo se refere ao conceito que lida com
as formas pelas quais os textos conversam, se referenciam, se influenciam e

refletem uns aos outros, reconhecendo que nenhum texto € uma ilha, existindo
68



isoladamente e a parte daqueles que vieram antes e dos que virdo depois. A

intertextualidade proporciona o enriquecimento de um texto, adicionando
camadas de significado que permitem ao leitor tecer sua propria rede de
conexdes, levando a novos significados, e ela pode aparecer de diversas
formas dentro de um texto.

Apesar de Kristeva ter cunhado o termo apenas na década de 60, desde
a origem da literatura a incorporacdo de um texto em outro e a questdo da
originalidade e da copia foram discutidas por autores, tedricos e criticos. Foi um
linguista que forjou o primeiro protétipo do que viria a ser intertextualidade,
essa expressao tado intrinsecamente literaria. A nogdo do dialogismo entre
signos de Mikhail Bakhtin foi o pilar usado por Kristeva para elaborar sua teoria.

Bakhtin desenvolveu seus estudos numa perspectiva diacrénica em que
se percebe a construgao polifénica do discurso, ou seja, uma construgao que se
destaca pela diversidade de vozes dentro do discurso e, consequentemente,
pelo dialogo entre essas vozes. Para o autor, esse dialogismo seria ent&o
como um mecanismo de interagdo textual presente na polifonia e seria

caracteristico de toda comunicagao, pois

Um membro de um grupo falante nunca encontra
previamente a palavra como uma palavra neutra da lingua,
isenta das aspiracdbes e avaliacbes de outros ou
despovoada das vozes dos outros. Absolutamente. A
palavra ele a recebe da voz de outro e repleta de voz de
outro. No contexto dele, a palavra deriva de outro contexto,
€ impregnada de elucidagbes de outros. O préprio
pensamento dele ja encontra a palavra povoada (Bakhtin,
2010, p. 232).

Kristeva (2012), a partir das analises bakhtinianas, concentrou seus
estudos no texto e formalizou esse dialogo entre textos chamando-o de
intertextualidade. Enquanto ela, Bakhtin e outros autores trabalharam a
intertextualidade através de uma vertente tedrica, foi apenas em 1982 que a
intertextualidade saiu do ambito da linguistica para o da poética, com a
publicacdo de Palimpsestos - A Literatura de Segunda Méo, do tedrico literario
Gérard Genette. Nessa obra, o autor fez da ideia de intertextualidade uma
tipologia aplicavel, sistematizando e esmiugando os possiveis tipos de
transtextualidade, sistema amplo no qual a intertextualidade esta inserida e no

qual os textos sdo vistos como interconectados, constantemente referindo-se
69



uns aos outros.

Um palimpsesto € um pergaminho cuja primeira inscrigao foi
raspada para se tracar outra que ndo a esconde de fato, de
modo que se pode lé-la por transparéncia, o antigo sob o
novo. Assim, no sentido figurado, entenderemos por
palimpsestos (mais literalmente hipertextos) todas as obras
derivadas de uma obra anterior, por transformagdo ou por
imitagdo (Genette, 2010, p. 14).

Nesse livro, Genette expande o entendimento de palimpsesto — aquele
de manuscrito ou pedago de material no qual o texto original foi apagado ou
raspadopara dar lugar a um novo texto a ser escrito sobre ele, pratica comum
na Antiguidade e na ldade Média — para descrever um fendmeno literario e
cultural mais amplo. Usando o termo grego como uma metéafora, Genette reflete
como novos textos sdo escritos sobre os mais antigos, mas como esses
continuam visiveis ou influentes abaixo da superficie. Este processo de
multiplas camadas de escrita e de significado reflete a natureza dialégica da
literatura, na qual os textos estdo sistematicamente em contato uns com os
outros, transformando e reinterpretando obras passadas.

Para Genette, o texto ndo deve ser considerado na sua singularidade, mas
sim na sua franstextualidade, ou seja, na capacidade de coloca-lo em relagéo —
furtiva ou explicita — com outros textos. O tedrico literario elenca cinco tipos de
relagbes transtextuais?*, mas é na quarta dessas relagdes, a hipertextualidade,
que esta o foco de Palimpsestos. Genette a define como a ‘“relacdo de
copresenca entre dois ou varios textos, isto é, essencialmente, e o mais
frequentemente, como presenga efetiva de um texto em outro” (Genette, 2010,
p. 14).

Na hipertextualidade, a relagdo acontece quando um texto B, chamado
de hipertexto, transforma, imita ou deriva de um texto anterior, ou texto A,
chamado de hipotexto. Sua diferengca em relagcdo a intertextualidade é que,
enquanto essa ultima abarca todas as formas de referéncias entre textos, a
hipertextualidade aborda estritamente a transfiguragdo direta de um texto em

outro.

Foi com Tiphaine Samoyault que o reservatério, ou a cultura literaria do

leitor, passou a fazer parte da equagdao de forma mais patente. Em A

24 Os cinco tipos de relagbes descritos por Genette sdo: intertextualidade, paratexto,
metatextualidade, hipertextualidade e arquitextualidade.
70



Intertextualidade, Samoyault (2008) revisou seus precursores e os termos ja
discutidos, mas também criou categorias que abarcassem 0s novos rumos da
literatura. A autora também enfatizou a capacidade intertextual do leitor, posto
que as relagbes intertextuais exigem dele “sua memodria, sua cultura, sua
inventividadeinterpretativa e seu espirito ludico” (Samoyault, 2008, p. 43), para

que ele possa encontrar os diferentes niveis do texto em palimpsesto.

Por esse prisma, pode-se inferir que uma obra literaria ndo se
estabelece a partir do momento em que foi escrita, mas tem inicio a partir do
tempo indefinivel e vago da leitura pelo sujeito e pela sua memoria, os quais
impactam significativamente a compreensdo textual e dotam tanto a obra

quanto a literatura de uma visdo maisampla e inclusiva.

Entende-se, portanto, que a intertextualidade se concretiza pelo
arcabouco literario do leitor, construido através do contato com outros textos.
Voltando um pouco, vimos que Genette define que é o texto A, ou o texto
“original”, que transforma o texto B, ou texto decorrente, mas aqui encontramos
um problema. Essa proposigao € significativa para aquele que escreve e que usa
0 seu repositorio literario para a composicao do texto; porém, para o leitor —
que,no geral, ndo esta interessado na ordem cronolégica dos livros que 1é — o
texto A, ou texto anterior, ndo é aquele que foi publicado antes, mas sim
aquele no qual ele primeiro colocou suas mé&os. E aqui peg¢o perdado pelo
abandono do preconizado uso da primeira pessoa do plural nos proximos

paragrafos.

3.10 palimpsesto e a cebola

Durante o curso de mestrado, um estimado professor decidiu que
deviamos assistir ao filme Salo ou os 120 Dias de Sodoma, de Pier Paolo
Pasolini (1976). Apos o choque inicial, meu unico pensamento presente era
como aquele filme nauseante me remetia diretamente a Jogos Vorazes, distopia

YA de Suzanne Collins (2008) que havia lido quando foi langada. Devo admitir

25 Aqui usamos o termo YA (young adult literature), pois os termos em portugués para este
género —ficcdo infanto-juvenil ou ficcdo juvenil — nao se adequam a série de livros de
Collins tdo bem quantoa designacédo em inglés.

71



que foi dificil convencer meu professor de que seria possivel fazer um cotejo
entre as obras. Caso semelhante aconteceu com ...E o Vento Levou, de
Margaret Mitchell, e Absaldo, Absaldo!, de William Faulkner, ambos de 1936.
Costumava assistir ao classico de Mitchell quando era crianga, com a minha
avo, e depois de anos resolvi ler o livro. Também no mestrado foi-me sugerida
a leitura da obra de Faulkner e, apos Ié-la, s6 conseguia pensar que essa triste
historia era uma versao mais tragica do romance de Mitchell. Qual deles foi o
texto primeiro? Para mim, como leitora, foi a histéria de Scarlett O’Hara.
Cronologicamente? N&o importa.

Se uma avo me fazia assistir a filmes antigos, a outra me incentivava a
ler, principalmente narrativas detetivescas. Foi assim que se tornou minha meta
na adolescéncia ler todos os livros de Agatha Christie, o que me levou a O Nome
da Rosa (Eco, 2022) antes de completar 18 anos. A primeira tentativa com
Umberto Eco foi fracassada — qual adolescente supera aquelas 100 ou mais
paginas iniciais que o préprio Eco chama de peniténcia ou iniciagdo26? No
entanto, segui com Miss Marple, Poirot, Tommy and Tuppence e os outros
protagonistas de Christie,revezando-os até tomar coragem de encarar O Nome
da Rosa novamente.

E foi assim que, para mim, as relagdes naturais entre os protagonistas de
Ecoe Christie eram de Guilherme de Baskerville com Hercule Poirot, e de Adso
de Melk com o Capitdo Hastings, ndo com os personagens de Arthur Conan
Doyle, inspiracdo admitida por Eco para a construgédo de seus protagonistas.
Anos mais tarde, quando li Conan Doyle, a cada meu caro Watson proferido por
Sherlock Holmes, a sensag¢do de familiaridade e carinho evocada vinha do
analogo meu caro Adsousado por Guilherme. A relagao entre texto A e texto B
€ aqui completamente invertida com o proposto por Genette.

Por fim, tenho um ultimo exemplo, que me veio como revelagao, talvez
um pouco tardiamente, € verdade, mas que jogou luz em uma personagem
importante da Divina Comédia (Alighieri, 2019). A mesma avé que gostava de

filmes de romance antigos gostava também de musica brasileira e, portanto, as

26 Em seu Posfacio, Umberto Eco explica que se recusou a diminuir as primeiras paginas,
pois, para ele, “quem quisesse entrar na abadia e viver la sete dias tinha de aceitar o ritmo
dela. Caso nado conseguisse, jamais conseguiria ler o livro inteiro. Logo, era fungao
penitencial, iniciatéria, das primeiras cem paginas, e quem ndo gostasse, azar, ficaria nas
encostas da colina” (Eco, 2022, p. 555).

72



vezes, antes de dormir, cantava MPB ao invés do Boi da Cara Preta ou de
Ciranda Cirandinha — lembremos que canc¢des também sio textos. Foi dessa
forma que se deu o meu primeiro contato com a musica Beatriz, de Chico
Buarque e Edu Lobo. Eu a escutei e cantei por anos, imaginando quem poderia
ser a inspiragao para aquela possivel atriz que dangava no sétimo céu, que um
dia, quem sabe, dele despencaria e em cuja vida o cantor queria entrar. Foi
apenas durante a leiturade Dante que fiz a ligacao entre as amadas do
florentino e a do carioca.

Essa epifania ndo s6 mudou a minha percepgao da cangdo como também
a minha leitura da Beatriz de Dante, e minha interpretagdo acabou nao sendo
uma leitura“limpa”, mas sim permeada pela Beatriz de Chico Buarque. Acho a
Beatriz de Dante morta, sem vida, ndo no sentido literal — o que, ironicamente,
ela também é —, mas no sentido de que ela n&o transpira emoc¢ao. Isso quando
forco uma leitura isolada da Divina Comédia. Mas a cancdao me traz um sera,
uma incerteza, uma sensacgao mais de mistério do que de frieza.

Mais ainda, pensar em Beatriz — seja musica ou personagem — me
remetiaa unica personagem feminina de O Nome da Rosa, a pobre camponesa
gue nem nome possui, € ao contraste entre a fama da primeira e 0 anonimato
da segunda. Isso ainda me fez pensar em como, mesmo em seus destinos
opostos, suas relacbes com seus amantes foi a mesma: a separacao.

Que a presenga do poema de Dante existe no romance de Eco, isso nao
ha duvida, a questao € como essa presenga € apreendida pelo leitor. Até muito
pouco tempo atras, havia encontrado apenas duas alusdes de Eco a Dante:
uma feita por Adso, ao recordar o momento no qual conheceu Ubertino de
Casale?’, na qual o novigco ainda alega que a obra do florentino seria uma
parafrase de escritos de Ubertino; e outra feita pelo personagem Guilherme,

que, referindo-se a ltalia, diz que

Neste pais, o maior filésofo de nosso século ndo foi um
monge, mas um herborista. Refiro-me aquele florentino de
cujo poema deves ter ouvido falar, que nunca li porque n&o

27 “Alguém até me dissera que o maior poeta daqueles tempos, Dante Alighieri de
Florenga, morto havia poucos anos, tinha composto um poema (que eu nao pude ler porque
estava escrito no vulgar toscano) para o qual contribuiram o céu e a terra, e no qual muitos
versos nao passavam de parafrase de trechos escritos por Ubertino em seu Arbor vitae
crucifixae” (Eco, 2022, p. 82).

73



entendo o seu vulgar e, pelo que sei, me agradaria muito
pouco, porque devaneia sobre coisas muito distantes de
nossa experiéncia (Eco, 2022, p. 242).

Porém, quando fazia uma revisdo das citagbes presentes nesta tese e
acabava me estendendo um pouco numa leitura hedonista?®, deparava-me com
passagens como Visdo da qual ainda hoje a custo a minha lingua consegue
dizer, usada por Adso para descrever a imagem que o marcou de forma téo
indelével, e que esta ligada ao sentimento de Dante quando de sua chegada ao
Paraiso, além de varios outros exemplos que preencheriam paginas e mais
paginas do que, a primeira vista, seriam ou conexdes 6bvias ou absurdas.
Todavia, nossa pesquisa nado pretende examinar por quais formas a
intertextualidade ou hipertextualidade esta presente nas obras trabalhadas — se
por alusao, referéncia, citagao, etc. — pelos seguintes motivos: primeiro, muitos
ja tentaram; segundo, muitos falharam; terceiro, o trabalho seria inconcluso; e,
quarto, acreditamos serimpossivel.

O que buscamos é mostrar as relagdes existentes entre as obras e como
a metafora do palimpsesto nos leva diretamente aquela da cebola, bem menos
imponente, € verdade, mas que representa o descobrimento de — folha por
folha, camada por camada — novos niveis de interpretacdo e reconhecimento
quemodificam a leitura dos textos.

Abandonando novamente a impessoalidade, digo que acredito que
alguém que tenha lido a Divina Comédia (Alighieri, 2019) antes de O Nome da
Rosa (Eco, 2022) tenha criado redes de compreensao intertextuais diferentes
das que aparecerao neste trabalho, mas redes intertextuais certamente terdo

sidotecidas:

toda literatura é intertextual, de fato, mas certos textos séo
mais intertextuais que outros! E por isso que trabalhamos com
citagbes visiveis, modelos reconhecidos ou uma biblioteca
dissimulada, [...] a fim de analisar ndo s6 as modificagbes do
enunciado emprestado como também, mais ainda, as
transformagdes que este enunciado opera na forma e no
conteudo do texto de acolhida (Samoyault, 2008, p. 125).

28 Borges assim se assume, afirmando que “Quanto a mim, posso dizer que sou um leitor
hedonista; nunca li um livro pelo fato de ele ser antigo. Li livros pela emogéo estética que
eles me oferecem e posterguei os comentarios e as criticas” (Borges, 2011, p. 83).

74



Acima, Samoyault (2008) afirma que toda a literatura € intertextual, mas
algumas obras sdo mais do que outras e, no caso em questdo, pode-se dizer
que tanto o poema quanto o romance sao formados a partir de relagdes
intertextuais, o que permite ao leitor a experiéncia da riqueza textual e criativa
da literatura. Pode-se dizer também que Umberto Eco percebia a inviabilidade
de se criar um texto absolutamente original e talvez, ainda, se alegrasse com
isso; caso contrario, suas obras de ficcdo ndo seriam tdo vigorosamente

palimpsésticas.

A leitura ingénua de O Nome da Rosa (Eco, 2022), por exemplo,
apenas como um simulacro detetivesco ambientado na Idade Média, ndo deve
ser desmerecida — ela certamente sera prazerosa —, mas o sentido completo
das narrativas de Eco s6 pode ser atingido se o leitor for atento e curioso o
suficiente para perceber que a chave do seu texto se encontra na propria
literatura.

Para nos, o ponto inicial, ou quem sabe a ponta do iceberg, € a propria
construgdo das narrativas. Na Divina Comédia (Alighieri, 2019), encontramos
Danteamedrontado e confuso em uma selva escura, até Virgilio ir a seu socorro
e contar-lhe sobre a tarefa que lhe foi dada: guiar Dante durante parte de sua
jornada em busca da redencéo de sua alma. A personagem Dante, ciente de ter
se desviado do caminho reto, aceita a extraordinaria oferta do poeta latino de
percorrer com ele o Inferno e o Purgatdrio para que, pelo exemplo dos pecadores
e de suas penas, ele possa encontrar o caminho da sua salvagao chegando
enfim ao Paraiso, no qual seu guia passara a ser a alma de Beatriz, paixdo da
juventude do poeta.

Mesmo aterrorizado, Dante sabe que, apds o caminho arduo que teraque
trilhar nos sete dias da sua jornada, iniciados na noite anterior a Sexta-Feira

Santa até a quarta-feira apos a Pascoa, na primavera de 1300, encontrara seu

antigo amor no Paraiso, e |14 sera agraciado pela presenga de Deus. Mesmo
possuido de anseios e medos, 0 poeta se agarra a ideia de ver Beatriz
novamente e ndo vacila muito em sua jornada.

Anos mais tarde, o relato de outra jornada excepcional sera contado
também como em Dante, em primeira pessoa, desta vez ndo por um homem no
meio de sua vida, mas por um monge idoso que esta “a espera de perder-me no
abismo sem fundo da divindade silenciosa e deserta, participando da luz

75



inconversivel das inteligéncias angélicas” (Eco, 2022, p. 43). Esse relato, ou
testemunho, como ele chama, € o de Adso de Melk, que, 27 anos apds a
viagem de Dante pelos trés reinos dos mortos, peregrinou também na
companhia de um sabio durante sete dias e por diferentes dominios, desta vez
dos vivos; mas, aoinvés de seguir o caminho ingreme, porém linear de Dante,
que foi da selva escura ao Amor que move o sol e as outras estrelas, viu-se
frente a um caminhoinstavel, mutavel e as vezes, mesmo, labirintico. Digo que
a historia de Adso foi contada 27 anos apds a de Dante; porém, ela foi escrita
mais de seis séculos depois. Essas jornadas, que sdo ao mesmo tempo
paralelas e distintas, podem ser vistas dessa forma por certos angulos que

serao analisados a seguir, sendo um deles o0 espaco.

3.20 absoluto e o multiplo

Quando falamos de narrativas, podemos elencar entre seus elementos
estruturantes o enredo, os personagens e 0 espago; existem outros que
poderiam ser listados, mas sem enredo, sem personagens € sem um espaco,
nao existenarrativa. Entre os elementos citados, talvez o que menos chame a
atencdo do leitor é o espaco. Ndo que ele seja esquecido, mas nosso
envolvimento com o enredo e com as agdes e destinos dos personagens
muitas vezes se sobressaem ao que esta ao seu redor, e ndo nos fixamos nas
descricoes feitas pelo autor. Dizemos que n&o nos fixamos, ndo que néao
percebemos.

Apesar de geralmente apenas pensarmos no espago como um cenario no
qual a agao se desenvolve, sua construcao € tdo complexa quanto aquelas dos
personagens e do enredo, pois ndo sé ela ajuda na sensagao de realidade e
verossimilhanga, facilitando a imersdo do leitor na historia, como também
estabelece a atmosfera e o tom da obra. Ainda, como nas obras discutidas
nesta tese, o espacgo pode dotar a narrativa de uma simbologia que aumente o
impacto do enredo e dos personagens; ou pode, também, ser visto como um
signo cuja fungdo esta no préprio sentido do texto, mais uma vez, como na
Divina Comédia (Alighieri, 2019) e em O Nome da Rosa (Eco, 2022).

Ademais, ha a nogdo de que podem-se conceber novos espacos,

76



totalmente imaginarios, mas ndo por isso menos tangiveis do que os que
podemos encontrar ao nosso redor, erguidos inteiramente através da
linguagem e com base em um espag¢o ou uma arquitetura real. Essa nogao nos
permite considerar que esse componente narrativo € muito mais do que apenas
um quadro no qual o enredose desenvolve: ele € um mecanismo que possibilita
ao autor fornecer pistaspara que o leitor ndo apenas se situe na narrativa, mas
faca inferéncias usando o conhecimento de espacgos ja visitados ou vistos.
Assim, por meio do espacgo, a obra carrega a experiéncia singular do leitor.

Em seu Dicionario de Lugares Imaginarios, Alberto Manguel (2013)
elenca “A Abadia”, posteriormente designada também de “A Abadia da Rosa"?,
como o primeiro verbete do dicionario, o qual possui cerca de 1000 paginas.
Nele, aqueles locais existentes apenas na literatura sao tratados como lugares
reais, os quais, se nao podem ser encontrados em um mapa, podem ser
localizados na cartografia da imaginagdo. Nessa obra, Manguel (2013) nao
inclui os trés reinos dos mortos descritos por Dante Alighieri na Divina Comédia

(Alighieri, 2019), pois, como ele proprio explicou durante uma entrevista,

Dissemos sempre a que nunca incluiriamos os céus e
infernos, € uma vez que comegassemos a abrir excepgoes
entrariamos em questdes teoldgicas e em todas as
espécies de potenciais localizagbes. Onde ficavam estes
céus e infernos? Houve uma questao pratica para termos
decidido deixar de fora esses mundos: saber exactamente
ou especular? Sobre o Inferno de Dante s6 daria para
especular. Mas eliminamos também por outra razdo: o
Inferno de Dante, como o Paraiso de Dante, como o
Purgatério, pertencem a concepcdes muito especificas do
mundo, no qual Dante pega em toda a tradicdo catdlica e
romanica e constréi o seu teatro a partir dai. Nao € uma
geografia como a de Tolkien ou da Alice no Pais das
Maravilhas. [...]. Nado me atreveria a inclui-lo entre os
outros3°,

Ja Umberto Eco, em Histérias das Terras e Lugares Lendarios (Eco,
2013), nao se concentra especificamente na construcao arquiteténica de Dante

e muito menos na de sua Abadia; no entanto, ao falar do paraiso terrestre, o

29 O verbete aparece da seguinte forma: “Os viajantes interessados na histéria da abadia
sdo encaminhados para Le Manuscrit de Dom Adson de Melk, traduit en frangais d’aprés
I'edition de Dom J. Mabillon, de um certo Abbe Vallet (Aux Presses de I’Abbaye de la
Source, Paris, 1842). Ha referéncias adicionais ao original de Adso em Milo Temesvar, On
the Use of Mirrors in the Game of Chess, Thbilisi, 1934” (Manguel, 2013, p. 4).

30 Disponivel em: https://www.publico.pt/2013/12/20/culturaipsilon/noticia/num-atlas-
imaginario- podese-tudo-e-sedentario-e-nomada-alberto-manguel-o-seu-lugar-e-uma-ilha-
deserta-cheia-de- livros-numa-aldeia-de-franca-328875. Acesso em: 19 set. 2024.

77



autor usa um dos espagosconcebidos por Dante Alighieri como referéncia para
designar um dos possiveislocais de tal espaco e inclui, ainda, o canto XXXI do
Paraiso e a famosa pintura de Domenico di Michelino®' que mostra Dante e a
arquitetura dos reinos dos mortos. A diferenga entre os compéndios de Eco e
Manguel € que, enquanto o ultimo enfatiza que os locais descritos existem
apenas na imaginagao, os lugares elencados pelo primeiro s&o locais que, se
nao reais, sao compreendidos como se houvessem realmente existido.
Contudo, tanto a Abadia de O Nome da Rosa (Eco, 2022) quanto o mundo dos
mortos da Divina Comédia (Alighieri, 2019) sdo capazes de serem vistos tanto

como lugares imaginarios quanto lugares lendarios.

Os reinos da Divina Comédia (Alighieri, 2019) sdo a representagcéo do
pos-vida para os cristdos. Isso significa que eles ndo sdo apenas imaginagao,
mas sim um lugar, o qual, se ndo é efetivo, é afetivo, mesmo n&o seguindo a
descrigdo dantesca; e qual ardoroso leitorde O Nome da Rosa (Eco, 2022) nao
tentou encontrar nas abadias ou escombros de construcdes italianas a Abadia
de Eco, ou ao menos a sua inspiracao? Além disso, tanto para Eco quanto para
Manguel, os espacgos tratados nesses compéndios sobre lugares imaginarios e
lendarios s&o mais abrangentes que a nossa realidade. Para Manguel, “os
lugares imaginarios da mente ndo carecem de materialidade para existir na
consciéncia” (Manguel, 2013, xii), “sdo lugares que visitamos em pensamento,
mas nao na realidade, embora sejam necessarios para aquilo a que chamamos
a condicdo humana” (Manguel, 2013, xiv). Enquanto isso, Eco (2013),

abordando especificamente um dos locais tratados nesta tese, explica que

mesmo quem nao cré na existéncia do Paraiso, seja
terrestre, seja celeste, quando olha a imagem da ‘candida
rosa’ de Doré e Ié o texto dantesco que ela ilustra, entende
que esta visdo é parte verdadeira da realidade do nosso
imaginario (Eco, 2013, p. 441).

Nesse trecho, Eco também se refere ao contrato narrativo, no qual,

mesmo sabendo que tais espacos nao existem, o leitor se torna cumplice no

31O pintor italiano renascentista Domenico di Michelino (1417—1491) é conhecido por sua
obra- prima Dante e a Divina Comédia, localizada em Florenca. A pintura mural de di
Michelino apresenta Dante segurando uma coépia de sua Divina Comédia, em um cenario
que inclui o Inferno, o Purgatério e o Paraiso tendo como fundo a cidade de Florenga. A
pintura funciona, ainda, comouma representagdo visual dos temas e da estrutura do
poema dantesco.

78



jogo da ficgcao e se propde a acreditar. Esses espagos passam a ser, de certa
forma, um paradoxo: verdadeiros por serem objetos de ficgdo. E é de ficgao
que tratamos aqui, pois tanto o romance de Eco quanto o poema de Dante s&o
relatos. Se existe duvida sobre esta concepgdo do poema dantesco, Borges
(2011) atribui o éxito duradouro da Divina Comédia ao seu carater narrativo®?,
e, perdao, mas se ndo podemos confiar em Borges, o que nos sobra?

As obras ficcionais tratadas nesta tese3? dependem da construgdo de
um espacgo arquitetdnico para se firmar, ainda que essa arquitetura possa nao
ter nenhuma coeréncia com a realidade. Da mesma forma como a narrativa é
construida no imaginario do autor, a arquitetura do espago no qual o enredo
sera desenvolvido tem origem no mesmo lugar e, portanto, € também um
processo imaginario, cuja precisdo e detalhamento impacta ndo s6 no enredo,
mas ainda na credibilidade e na autenticidade da construgao narrativa.

Aqueles que leram tanto a Divina Comédia (Alighieri, 2019) quanto O
Nome da Rosa (Eco, 2022) devem ter percebido o esmero com o qual os
autores constroem e descrevem em detalhes os espacgos nos quais as agdes
se desenvolvem, bem como o impacto que cada um desses espagos tem
durante a leitura, ndo s6 nos personagens, mas também no leitor. Num dos
capitulos — aptamente intitulado “Em que Adso admira o portal da igreja e
Guilherme reencontra Ubertino de Casale™* —, Eco (2022) escreve seis paginas
descrevendo o primeiro encontro de Adso com a igreja da Abadia, que,
inicialmente, ndo o tinha impressionado. Exagero? Talvez, mas necessario
para que o leitor compreenda o efeito que aquele encontro causou no jovem
monge, “visdo da qual ainda hoje a custo a minha lingua consegue dizer” (Eco,
2022, p. 74), e que mais tarde sera retomada quando o fogo iniciado na

biblioteca consumir o local.

32 Sobre o poema de Dante, Borges diz: “Mas o que a sustenta é o fato de ser uma
narrativa. Quando eu era jovem havia um desprezo pelo texto narrativo, chamavam-no
“anedota” e esqueciam que a poesia comegou sendo narrativa, que nas raizes da poesia
esta a épica, e que a épica é o género poético primordial, narrativo. Na épica esta o tempo,
na épica existe um antes,um enquanto € um depois; tudo isso esta na poesia” (Borges,
2011, p. 88).

38 Todas as obras precisam de um espaco, mas esse espacgo nao sera necessariamente
arquiteténico. Por exemplo, enquanto procurava artigos sobre esse tema, encontrei um que
argumentava que a fumacga do cigarro que rodeava o narrador, fumante convicto, seria o
espacgo daquela narrativa. Infelizmente, o artigo ndo ia ao encontro do meu propdsito, mas
mesmo assim foi um dos textos mais interessantes que li durante o periodo do doutorado,
talvez pelo simples prazer de ler algo desnecessario para mim naquele momento.

34 Terceira parte do Primeiro dia (Eco, 2022, p. 73-79).

79



Sobre o espago na Divina Comédia (Alighieri, 2019), Eric Auerbach
(2007) elucida que

As imagens de Dante nunca o levam além do que ele se
propds a dizer, nem a paixao jamais torna sua expressao
turgida ou imprecisa. Sua intengéo e sua genialidade o levam a
buscar uma concordancia exata: entre a expressdo e seu
objeto, entre as imagens sensiveis e o significado racional,
entre uma parte e outra, entre o todo e a pessoa do futuro
leitor” (Auerbach, 2007, p. 74).

Borges (2017), o qual afirmou que, na obra prima de Dante, nenhuma das
palavras usadas é injustificada3®, também comenta sobre a importancia da
descricdo do espaco feita pelo florentino e sobre o efeito que ela causa no leitor:
ela torna palpavel a jornada insolita do personagem Dante e conduz o leitor
junto a ele, fazendo-o sentir opressao, jubilo, compaixao, de acordo com o
sentimento experienciado pelo poeta. Ele explica que “Vemos Dante
aterrorizado pelo Inferno; ele precisa estar aterrorizado n&o por ser covarde,
mas porque € necessario que esteja aterrorizado para que acreditemos no
Inferno” (Borges, 2011, p. 90).

espirito buscar: é o mais escuro
e distante do Céu que nos encerra.Sei o caminho, estejas
pois seguro.

Este paul, que gréo fedor descerra, circunda toda a cidade
dolente

que nao vamos galgar sem muita guerra (Alighieri, 2019, p.
74)

Quanto ao espaco da Abadia, em seu Posfacio ao Nome da Rosa, Eco
(2022) explica sua deciséo de situar sua narrativa em um mosteiro medieval
pelo fato de sua imaginagao ser mais medieval do que contemporanea. Mesmo
assim, para que seu enredo funcionasse, foi preciso construir um mundo o mais
detalhado possivel no qual sua histéria fizesse sentido. Por essa razéo, o autor
fez “Longas pesquisas arquitetdnicas em fotos e projetos da enciclopédia da

arquitetura, para estabelecer a planta da abadia, as distancias, até o numerode

35 De acordo com Borges, “Dante proibe esse erro: em seu livro ndo existe palavra
injustificada.A precisdo que acabo de apontar ndo é um artificio retérico; é a afirmacéo da
probidade, da plenitude com que cada incidente do poema foi imaginado” (Borges, 2017, p.
10).

80



degraus que ha numa escada em caracol” (Eco, 2022, p. 548), chegando a
escrever os dialogos com a planta do espacgo a sua frente.

O empenho de Eco coaduna com o de Manguel, quando esse afirma que

Empora nao houvesse uma estrada conhecida até o Jardim
do Eden,o autor do Génesis achou necessario especificar
que os querubins que o guardavam estavam situados a
leste, e que a leste ficava a Terra de Nod, para onde Caim
seria mais tarde expulso” (Manguel, 2013, xiv).

Desta forma, mais do que localizagdo, cenario ou caracterizagao,
entendemos que esses espacos, através das escolhas arquitetonicas feitas
pelos autores Dante Alighieri e Umberto Eco, s&o portadores de significados
decisivos para a compreensao das obras. Eles estao entrelagados com o teor de
seus textos e também com a experiéncia dos personagens. Acreditamos
também que, além dos papéis que mencionamos acima, o espac¢o ainda tem
um outro: € ele que dita a estrutura da narrativa, funcionando como um
dispositivo que organizaa trama e os eventos e governando a jornada de cada
um dos narradores. E possivel afirmar que, nas obras aqui trabalhadas,
espaco, personagem e enredo se completam, ou seja, a agdo de um
personagem s € possivel em relagdo ao espago no qual ele se encontra.
Vejamos agora como foram estruturados os espagos em Dante e Eco.

Dante, diferentemente de Eco, ndo se ateve ao numero de degraus ou a
necessidade de aberturas para correr o0 ar em seus espacos, mas sua
composicao foi tdo detalhada e carregada de tanta importancia quanto a de seu
conterraneo. Em sua tese na area de Artes Visuais, Viana de Souza (2023)3
faz uma analise minuciosa acerca dos elementos arquitetbnicos presentes no
poema dantesco, como pontes, ruinas, torres, valas, etc. O autor inclui as
mengdes das passagens de um ciclo do Inferno ao outro e conclui que, no
geral, essas passagens nem sempre sao claras: muitas vezes, o leitor deve se
agarrar aquele pacto de suspensao aludido por Eco anteriormente neste
capitulo, bem como superar questdes ébvias de como uma passagem teria

acontecido quando ndo existem meng¢des de escadas ou rampasem um espaco

36 O autor faz um estudo das caracteristicas da arquitetura imaginaria do Inferno dantesco
através de diferentes vertentes do conhecimento, sejam elas arte, arquitetura ou
neuroestética, analisando os comentarios ou ilustragcdes de alguns artistas que se
aventuraram a recriar a obra de Dante em imagens, em especial Antonio Manetti e Sandro
Botticelli.

81



constituido como um cone invertido.

Dante, o personagem, passa de um circulo ao outro sem
necessariamente explicar como essa passagem ¢é feita.
Essa é eventualmente uma questdo menor para grande
parte dos leitores. Para a arquitetura € uma questao crucial.
E como se o arquiteto ou arquiteta apresentasse o projeto
de um edificio e ndo explicasse como se chega aos andares
superiores. Essas sdo pecas fundamentais para uma
arquitetura, mesmo que imaginaria (Viana de Souza, 2023,
p. 150).

Dante narra sua jornada contando que “desceu” de um circulo ao outro,
“‘caminhou” de um lugar até outro, “seguiu” até tal espacgo, etc. No entanto, as
passagens ndo sao claras, ou porque o narrador esta desacordado, ou
porque sua passagem é feita com a ajuda de seres que povoam o local, como o
monstro Gerion, que leva Dante e Virgilio do sétimo para o oitavo circulo em
suas costas.

Contudo, o espaco criado por Dante precisava ser, se nao familiar,
compreensivel ao leitor. Portanto, a insercdo de elementos arquitetdnicos ou
naturais em seus trés reinos dos mortos ajudava no posicionamento do leitor na
narrativa, mesmo que o objetivo de Dante ndo fosse o de “estabelecer a
topografia verdadeira ou verossimil do outro mundo” (Borges, 2018, p.13), mas
sim mostrar alegoricamente “as trés maneiras de ser da humanidade” (Borges,
2018, p.15).

Dessa forma, o florentino se ateve a astronomia ptolomaica e a teologia
cristad para descrever seu universo e “idealizou sua topografia da morte como um
artificio exigido pela escolastica e pela forma de seu poema (Borges, 2018, p.
11). Como pode ser visto na Figura 1 e na descrigao feita por Eric Auerbach
(2022), Dante escolheu Jerusalém para ser o ponto de entrada para seu mundo
dos mortos, onde, de acordo com a construcéo do poeta, haveria uma abertura
em forma de cone localizada exatamente abaixo da Terra Santa. Essa abertura
teria sido criadapela queda de Lucifer, cuja acdo também foi a responsavel pela
criagcdo da montanha do Purgatério, também em forma de cone, formado a

partir dasterras que irromperam durante a queda do anjo.

O globo terrestre esta no centro do universo; ao seu redor,
circulam nove esferas celestes encaixadas uma na outra, ao
passo que uma décima, que envolve as demais o Empireo,

82



a morada de Deus, é concebida em perfeito repouso. Sé
metade da terra, o hemisfério norte, é habitada; funcionando
como fronteiras a leste e a oeste [...] o rio Ganges e as
colunas de Hércules, e como seu centro, Jerusalém. No
interior da terra, ou para ser mais exato, da metade norte da
esfera, esta o inferno, que vai se afunilando rumo ao centro
da Terra; em sua regiao mais profunda, no préprio centro da
Terra, esta a morada de Lucifer, que, com sua queda,
imediatamente apds a criagdo, enfiou-se debaixo da Terra,
escavando e trazendo a superficie uma parte enorme de seu
interior, essa parte € a grande montanha que avulta solitaria
do hemisfério sul, coberto pelo Mediterraneo: o nome da
purificagdo, o purgatoério (Auerbach, 2022, p. 162).

Figura 1 — Os trés reinos dos mortos em Dante

Fonte: Dante - Divine Comedy / Book lllustration (Infographic): Behance. Disponivel em:
https://www.behance.net/gallery/35949627/Dante-Divine-Comedy-Book-lllustration-

%28Infographic%29. Acesso em: 23 set. 2024.

Nao obstante, apesar de ser essa a base de sua estrutura, Dante
incorporou varios outros elementos em sua arquitetura. Muito se discute oquao
fielmente Dante seguiu as diretrizes exigidas pelo periodo e quando, ou onde,
sua imaginacao se desviou da regra, da mesma forma como muito é debatido

sobre as discrepancias da Abadia criada por Eco em relacdo as abadias
83



medievais. Todavia, quando comparamos a autonomia dos autores quanto a
criacdo do espaco, pode-se inferir que Eco usufruiu de uma liberdade criativa
infinitamente maior que a de Dante, pois teve o beneficio de construir do zero
seu espaco narrativo, tendo como unica chancela a sua prépria.

Enquanto isso, o escopo no qual Dante trabalhou de certa maneira o
limitava. Em sua idealizagdo do mundo dos mortos, o autor considera a
“primeira parte [...] o vicio, chamando-o de Inferno; na segunda, a passagem do
vicio a virtude, chamando-a de Purgatério; na terceira, a condicado dos homens
perfeitos, chamando-a Paraiso” (Borges, 2018, p. 15), e essa idealizagdo
estava atrelada a uma doutrina. Pode-se dizer até que foi gragcas apenas a
genialidade de Dante que a Divina Comédia (Alighieri, 2019) saiu do ambito da
religido para se tornar uma “obra magica, uma estampa de ambito universal”
(Borges, 2018, p. 9), cuja “composicéo artistica e meticulosa dos poemas é
provavelmente inigualavel emtoda a literatura (Auerbach, 2007, p. 74).

Assim, espelhando a ideia de que o caminho ao pecado é muito mais facil
do que o guiado pela virtude, Dante, autor do magnifico poema, fez o Inferno
muito mais acessivel do que o Paraiso, o qual sé pode ser alcangcado pelos
poucos que merecem passar a eternidade na gloria divina depois de uma vida
de retiddo. O autor aderiu a um imaginario ja existente e a um preceito
religioso-filoséfico no qual os justos recebem a bem-aventuranga, sendo
recebidos no Paraiso, enquanto aqueles que se desviam do caminho indicado
pela fé e pela justica sdo condenados as penasinfernais. Com isso, Dante tinha
dois claros objetivos: mostrar todo o esplendor do seu talento e consolidar os
ideais de bem e mal propagados pela Igreja. Para isso, ele necessitava
testemunhar os dois extremos: ou a jornada dele iria do Paraiso ao Inferno, ou
do Inferno ao Paraiso, sem possibilidade de ficar no meio do caminho. Ao
iniciar sua obra com o Inferno, o autor Dante ja prenunciava qual caminho o
personagem Dante deveria percorrer.

Para atingir este nobre, mas audacioso fim, Dante se posicionou como um
personagem que precisa compreender que suas agdées no mundo dos vivos
acarretam consequéncias duras no poés-vida, sendo necessario observar, mas
nao vivenciar, 0 caminho para a sua salvagao. Dizemos apenas observar, pois,
mesmo que aterrorizado — lembremos do que escreveu Borges sobre isso: ele

deve estar com medo para que seus leitores também sintam medo —, Dante

84



nunca sofre os tormentos infernais ou as peniténcias do Purgatorio; ele se sabe
salvo, pois Virgilio ja lhe contou que seu caminho sera até o Paraiso. Ele se
compadece, sente terror, testemunha o sofrimento das almas, mas, por estar
vivo, ndo vivencia a experiéncia plena do mundo dos mortos de Alighieri (2019).

O caminho de Dante era arduo, mas era marcado pela consisténcia de
uma clara separagéo entre o que era certo ou errado, cabendo a ele apenas
refletir sobre a sua condigcao e testemunhar o pés-vida. Essa divisao entre certo
e errado, bem e mal, é atribuida por Bataille (2014) ao cristianismo, doutrina
dominante e estruturante no poema de Dante. De acordo com o francés, “a
atitude da Igreja tinha uma loégica. O que ela prépria tinha por sagrado, limites
precisos, limites formais, tornados tradicionais” (Bataille, 2014, p. 147). O autor
explica que

O cristianismo [...] definiu, a sua maneira, os limites do
mundo sagrado [...] O sagrado impuro foi desde entio
relegado ao mundo profano. Nada pdde subsistir, no mundo
sagrado do cristianismo, que denunciasse claramente o
carater fundamental do pecado, da transgressao. O diabo
— 0 anjo ou o deus da transgressao (da insubmissao e da
revolta) — foi cassado do mundo divino. Ele era de origem
divina, mas na ordem das coisas cristds (que prolongava a
mitologia judaica) a transgressdo ndo era mais o
fundamento de sua divindade, e sim o de sua queda. O diabo
estava destituido do privilégio divino, que ndo tinha possuido
senao para o perder. A bem verdade, ele nao se tornara
profano: guardava do mundo sagrado, de que surgira, um
carater sobrenatural (Bataille, 2014, p. 146).

Ainda, Bataille afirma que

Um lado do profano associou-se ao hemisfério puro, outro
ao hemisfério impuro do sagrado. O mal que ha no mundo
profano se uniu a parte diabodlica do sagrado, e o bem a
parte divina. O bem, qualquer que fosse o sentido de obra
pratica, recolheu a luz da santidade. A palavra santidade,
primitivamente, designava o sagrado, mas esse carater se
ligou a vida consagrada ao bem, consagrada ao mesmo
tempo ao bem e a Deus (Bataille, 2014, p. 146).

Em sua analise, o francés ndo toca diretamente em aspectos
arquiteténicos, mas é facil transpor seu conceito de polarizagdo do sagrado para
a construcao de Dante: a arquitetura de seus reinos € estritamente delimitada,
definida entre bem e mal. A “severa topografia com que Dante ergueu seu plano

infernal” (Borges, 2011, p. 10) € muito bem organizada e assegura que nao haja
85



contato entre um pecador e outro, ou entre um castigo e outro. Nao apenas sua
arquitetura € metodica, mas também a puni¢cdo de cada pecado € arranjada
como um contrapasso, uma instancia simbdlica da justica poética na qual os
condenados sao punidos em nove circulos — de cima para baixo no funil,
ilustrado na Figura 2 —, na propor¢cdo exata da gravidade crescente de seus

pecados, em um caminho que progride das penas mais leves as mais graves.

Figura 2 — Diviséo do Inferno®

o
mATE 'r_l"_||_l- E |:_———____
° i
1 ]
i i L]
- . .
2 C -
£ 'ELE]_—_-ﬂiﬂ_—_: -‘

AL AWOLEIA

O Y TLE

LTS

Fonte: Dante - Divine Comedy / Book lllustration (Infographic): Behance. Disponivel em:
https://www.behance.net/gallery/35949627/Dante-Divine-Comedy-Book-lllustration-
%28Infographic%29. Acesso em: 23 set. 2024.

370 Inferno, como visto na Figura 2, é dividido em nove circulos. No primeiro, o limbo,
estao as almas daqueles virtuosos que nao foram batizados ou que morreram antes da era
crista, e é onde se encontram as almas dos fildsofos, poetas e outros grandes pensadores
do mundo antigo; o segundo circulo é dedicado aqueles que cometeram o pecado da
luxdria; no terceiro estdo as almas daqueles que pecaram pela gula ou excesso; o quarto
circulo é o da avareza e da prodigalidade, onde estdo os que foram gananciosos ou
desperdigaram recursos; no quinto circulo estdo as almas daqueles que sucumbiram a ira
e ao ressentimento; o sexto circulo é reservado aos hereges, aqueles que negaram ou
distorceram as doutrinas da Igreja; o sétimo circulo, ligado a violéncia, é dividido em trés
subcirculos — um no qual estdo os que cometeram violéncia contra o préximo, outro para
aqueles que cometeram violéncia contra si e um ultimo para aqueles que cometeram
violéncia contra Deus ou contra a natureza; o oitavo circulo & dividido em dez valas, nas
quais se encontram as almas daqueles que cometeram diferentes tipos de fraude; por fim, no
nono circulo estdo as almas dos traidores, divididas em quatro zonas: Caina,para os
traidores de parentes; Antenora, para aqueles que trairam sua patria; Ptolomeia, para os
que trairam seus hdspedes ou quem confiou neles; e Judecca, zona na qual estdo aqueles
quetrairam seus mestres, benfeitores ou figuras de grande importancia.
86



O mesmo acontece no Purgatério, onde as almas expiam seus pecados
antes de poderem entrar no Paraiso. A montanha é dividida em varios niveis ou
"cornijas", sendo cada um desses niveis associado a um dos sete pecados
capitais — orgulho, inveja, ira, preguiga, avareza, gula e luxudria, nos quais as
peniténcias e os sofrimentos sdo adequados a natureza dos pecados e onde
existe a esperanga de redencdo. No Paraiso, por sua vez, as almas dos
merecedores se encontram, e a presenga divina lhes é revelada; ele é
estruturado em nove céus concéntricos, seguidos pelo Empireo, onde se
encontra a presenca direta de Deus.

E importante perceber que, mesmo em sua arquitetura mais ampla, o
poema de Dante tem os limites de seus espacgos bem definidos, ndo existindo
possibilidade de entremeios, ou misturas, pois sua polarizacéo é total. A fronteira
entre o Inferno e o Purgatério s6 pode ser trespassada escalando-se o corpo
de Lucifer® e descendo-se por suas costas, momento no qual a gravidade se
inverte®® e a transigdo entre o Hemisfério Norte, onde fica o Inferno, e o
Hemisfério Sul, onde se encontra o Purgatorio, € marcada. Para deixar o
Purgatodrio, apds chegar no Paraiso Terrestre, além de necessitar de um novo
guia — pois a Virgilio ndo € permitida a entrada —, Dante precisa apagar as
memorias do pecado no Rio Letes e beber das aguas do Rio Eunoé para
restaurar a memodria das suas boas a¢des*?. S6 depois disso ele pode ascender

ao Paraiso.

Obviamente, a concep¢ao de Bataille sobre como os seres humanos
atingem o sagrado de nada importaria a Dante: primeiro porque o francés

elaborou sua teoria cerca de seis séculos apds a composig¢ao do divino poema;

38 “Tomei-lhe o colo, como me pediu / e, de tempo e lugar, quando bem postas / as
condicbes, ealtas as asas, viu, / de Dite se agarrou as hirsutas costas; / de tufo em tufo foi
descendo entdo entre o seu pelo e as congeladas crostas” — Inferno, Canto XXXIV, 70-75
(Alighieri, 2019).

39 “e a geleira onde esta? E a que é devido / este aqui estar reverso, e tdo depressa / do
ocaso a aurora o Sol ja ter surgido? / E ele: “Creio que ainda permaneca / tua mente onde
iniciamos nossavia / no pelo deste que o mundo atravessa: / |a estavas quando contigo eu
descia, / mas, ao virar- me, atras permaneceu / o ponto que a si todo peso guia; / e agora
embaixo estas do oposto céu” — Inferno, Canto XXXIV, 103-112 (Alighieri, 2019).

40 “A agua que vés ndo surge de nascente / que restaura vapor que o frio converta, / como
rio queem seu curso apouque e aumente, / mas nasce de uma fonte firme e certa / que,
quanto a gragade Deus |he fornece, / tanto verte, para dois lados aberta. / Para esta parte,
co’ a virtude desce / que cancela a memodria do pecado, / noutra a das boas acbes
reestabelece. / Este é o Letes, e o do outro lado / chama-se Eunoé, mas nada vale / antes
de um e outro ser provado” — Purgatorio, Canto XXVIII, 121-132 (Alighieri, 2019).

87



e, segundo, porque a visdo de Bataille se opde diretamente aquela da doutrina
seguida por Dante. Enquanto Bataille argumenta que a soberania sé pode ser
atingida pelo excesso e pela transgressao, Tomas de Aquino postulava a
parciménia, aliada a razdo, como o meio de virtude. Apesar de outros doutos
terem impactado o pensamento de Dante, como Boaventura, Siger de Brabant
e Boécio, Borges esclarece que foi Aquino, mais do que todos, o guia filosofico

de Dante.

Contudo, o excesso é parte central tanto da filosofia de Tomas de Aquino
quanto da de Georges Bataille. Para o primeiro, é ele que leva ao pecado e,
portanto, Dante coloca no Inferno aqueles que se excederam. Se prestarmos
atencdo, seja na avareza, na luxuria, na ira ou na traicdo, o que sao essas
condutas além do desejo excessivo em prol da soberania do sujeito? Quanto
aqueles queforam moderados, cujas vidas estavam voltadas apenas a Deus, e
nao a sua experiéncia singular, estdo gozando da gléria divina no Paraiso. No
Inferno, Canto lll, 95, ha a expressao “pois 14, onde se pode o que se quer’
(Alighieri, 2019), repetida também no Canto V do Inferno e no Canto Il do
Paraiso. A expressao reflete essa concordancia entre a vontade individual e a
vontade divina: nenhum conflito, nenhum desejo, nenhuma conduta soberana
que possa ser desvencilhada de Deus.

A filosofia de Bataille trabalha com as nocbes de continuidade e
descontinuidade do ser. O autor entende que, como seres descontinuos,
regulados pela organizagdo e por limites mundanos, nés estamos sempre em
busca de uma continuidade, de um prolongamento da nossa existéncia na
esfera do sagrado, pois somos, em certa medida, incapazes de simplesmente

aceitar o fimda existéncia humana. Para Bataille,

A busca de uma continuidade do ser levada a cabo
sistematicamente para além do mundo imediato designa
uma abordagem essencialmente religiosa; sob sua forma
familiar no Ocidente [...] se confunde com a busca,
exatamente com o amor por Deus (Bataille, 2014, p. 39,
grifo do autor).
Essa continuidade que, como mostra a citagdo acima, € para o francés
encontrada no Cristianismo em Deus, aparece na construgdo dantesca nao
como um prolongamento continuo e sagrado, mas como um prolongamento da

existéncia descontinua do ser: os trés reinos do pés-vida sao construidos quase

88



como sociedades, cada qual com suas regras e limites impostos de acordo com
a existéncia descontinua de cada um dos mortos. A diferenca entre a
descontinuidade dos vivos e a dos mortos € que os ultimos ndo possuem a
chance, a oportunidade de buscar a sua continuidade de outra forma,forma essa
especificada por Bataille como a transgressao.

Bataille ainda alega que foi o Cristianismo que separou o0 mundo sagrado
em divino e demoniaco, quando, na verdade, ambos sao dotados da qualidade

sagrada. De acordo com o francés,

O cristianismo nao podia rechagar inteiramente a impureza,
nao podia rechagar a macula. Mas definiu a sua maneira os
limites do mundo sagrado: nessa definigdo nova, a
impureza, a macula, a culpabilidade eram rechagadas para
fora desses limites (Bataille, 2014, p. 146).

Assim, delimitou-se claramente o que era divino e 0 que era demoniaco:
divino era aquilo que era pregado pelo cristianismo, herege tudo o que lhe era
contrario; o impuro se tornou uma profanagao e o Mal se tornou pecado, uma
transgresséo. Entdo, depreendemos que todos os reinos do poema de Dante
sdo sagrados, e ndo apenas o Paraiso, pois estdo fora do mundo homogéneo,
mas o Inferno e o Purgatorio aparecem na Divina Comédia (Alighieri, 2019)
como uma extensao do mundo profano, espagos desenvolvidos de acordo com
as regras do mundo homogéneo. O que deveria ser gerenciado pelo caos
heterogéneo, é, na verdade, administrado ordenada e rigorosamente. Ademais,
se mantivermos a perspectiva de Bataille em mente, todas aquelas almas
retratadas no Inferno e no Purgatdrio atingiram um estatuto sagrado, que so6 é
possivel através da transgressao.

Desse entendimento, chega-se a outro que mostra a criagdo genial de
Dante. A puni¢ao dos pecadores pode ser vista ndo s6 como oriunda do tormento
de suas almas, mas do fato de estarem presos, de serem prisioneiros de uma
rotina infernal e purgatéria, mas ainda assim uma rotina. O Inferno, assim como
o Purgatério, com toda a sua arquitetura e regras controladas, € um espelho do
mundo homogéneo de onde essas almas partiram. Neste mundo eles poderiam
transgredir, mas ndo em seu reflexo sagrado.

Auerbach (2022) explica que todas as almas da Divina Comédia
(Alighieri, 2019) sado completas e ndo apenas uma sombra de seus eus

humanos, o que significa que estdo totalmente conscientes. Sua situagéo no
89



Purgatdrio pode ser temporaria, mas néo no Inferno, local no qual sabem que
sua existéncia eterna sera permanente: mesmo que nao haja agravamento de
suas penas, sabem também que nao lhes sera dada a oportunidade de alivio
ou reabilitacdo. Nao que essas almas pleiteiem por isso; aqueles no Inferno nao

expressam o desejo de serem absolvidos ou salvos, apenas aceitam sua

punicdo como retribuicdo por seus pecados e ndo demonstram desejo de
mudanca ou absolvigao.

Expressam, contudo, tristeza, ressentimento, rebelido ou até mesmo
orgulho pelo seu destino, como Farinata degli Uberti, no Canto X do Inferno, a
quem Dante descreve como “co'o peito / e com a fronte, reto ele se erguia, /
como se tivesseo Inferno em gréo despeito” (Alighieri, 2019, p. 80). Também é

o caso de Capaneus, no Canto XIV do Inferno:

“Mestre”, disse eu, “tu que tudo debelas, Exceto dos
demonios a arte dura
Que a entrada nos barrou em suas cancelas,

Quem é esse grande que, ao que mostra, atura O incéndio,
e jaz, despeitado e contorto
E nem mesmo esta chuva o amadura?”

E esse, que percebeu, antes absorto, Que dele eu
perguntava para meu guia, Gritou: “Como fui vivo assim sou
morto. (Alighieri, 2019, p. 104-106)

Mesmo em seus momentos de revolta, percebe-se que as manifestagdes
daqueles que estdo no Inferno, ou seja, cuja verdadeira natureza tende a
se exceder, ndo sao um pedido de absolvicdo, mas na verdade uma tentativa
de transgressdo. Essa tentativa € freada pela sua infinita condicdo de
impoténcia num mundo controlado pelo polo divino do sagrado argumentado
por Bataille, e nela, a consciéncia dessa situagao interminavel pode ser vista
como uma tortura em si.

Feitas as consideragdes sobre a arquitetura dantesca, vejamos agora o
espaco criado por Eco. Seria ele também polarizado? Certamente nao.

Da mesma maneira que Dante se empenhou na construcido de sua
arquitetura pés-vida, atribuindo-lhe significado, os espagos criados e descritos
minuciosamente por Eco sdo cheios de simbolismo, e cada adi¢do descritiva &
capaz de, se percebida, gerar novas interpretagdes. Apesar de mencionarmos

o simbolismo presente nas obras, esta tese ndo se atera a este topico — muito
90



ja foi escrito sobre ele.

Em O Nome da Rosa, Eco (2022) cria um ambiente rico e detalhado,
ambientado em uma abadia beneditina isolada nos Alpes italianos, durante o
século XIV. A descricao do espagco desempenha um papel crucial na narrativa,
nao apenas criando a atmosfera gética e misteriosa, mas também refletindo
temas presentes no romance. A riqueza de detalhes e a precisio historica nas
descricdes de Eco ajudam a criar um mundo imersivo e envolvente, que
permanece com o leitor muito tempo apds a leitura.

Porém, enquanto Dante constringiu suas descricdes de acordo com a
ordem e o ritmo de sua construgao poética, Eco teve a oportunidade de explicitar
em minimos detalhes aquilo que, para ele, possuia significado na trama. Ja
vimos que Borges credita a Dante o uso de palavras absolutamente necessarias
para criar a atmosfera; ndo sei se 0 mesmo pode ser dito de Eco.

Como leitora, muitas vezes me perguntei se tanto detalhamento e
precisao seria necessario para que o mundo da narragao deixasse de ser externo
€ passasse a ser uma experiéncia imersiva. Preciso realmente saber que “Dois
monges subiram ao pulpito e iniciaram o salmo noventa e quatro, Venite
exultemus” (Eco, 2022, p. 136), antes de um corpo ser encontrado? Ou que a
“Mastica: refreia os fluxos pulmonares e os catarros molestos” (Eco, 2022, p.
142), enquanto que algumas gotas de valeriana, “numa infusdo de outras ervas,
acalmam o coragdo que bate desordenadamente” (Eco, 2022, p. 141)?
Provavelmente ndo, mas a inclusio de tais detalhes pelo autor mostra que essas

informacgdes sao significativas, quer o leitor as entenda ou n&o*'.

41 A saber, o Salmo 94 ¢ articulado em torno do papel de Deus como juiz dos homens e como
Ele os castigara. Ja em relagdo as ervas e plantas mencionadas por Severino da
SantEmmerano no romance de Eco, a mastima, além das propriedades elencadas pelo
herborista, € também utilizada no combate a proliferacdo de virus e bactérias, tendo ainda
agao antiparasitaria, enquanto a valeriana, apesar de sua utilidade, possui efeitos negativos
quando usada em excesso. A razao pela qual Umberto Eco escolheu mencionar esse salmo e
essas ervas € algo que podemos apenas inferir, mas concordamos que o Salmo 94 é uma
passagem cabivel para a situagdo na qual a Abadia se encontrava. Contudo, esse salmo
contém ainda a seguinte passagem: ‘E o que ensina a0 homem o conhecimento, nao
sabera?”, fragmento que, para aqueles que conhecem profundamente a Biblia, ou para os
leitores que se dispdem a buscar minuciosamente cada intertexto, da uma nova dimenséo a
passagem. O mesmo acontece com itens elencados por Severino: o primeiro poderia ser uma
referéncia a proliferagdo do pecado na Abadia, e o segundo, uma alusio ao carater pharmakon
presente na obra. Essas trés possiveis explicagdes, devo deixar claro, foram feitas durante a
escritura desta tese e, fora a questdo do pharmakon, por puro acaso. Buscava exemplos de
detalhes que considerava desnecessarios, mas, ao me fixar neles, acabei encontrando novos
significados que se acumulam na interpretacao textual.

91



Mas o que salmos e ervas tém a ver com o espaco? Bem, eles sao
prova da amplitude conceitual e narrativa de Eco, cuja arquitetura ndo se limita
aquelestrés niveis que poderiamos relacionar, de forma mais ou menos direta,
aos da Divina Comédia (Alighieri, 2019): Inferno, Purgatério e Paraiso;
“Refeitério, scriptorium, biblioteca’, disse Guilherme” (Eco, 2022, p. 140).

Essa aparente correspondéncia, a qual foi o ponto inicial do nosso estudo,
seria argumentada a partir das analogias entre: Paraiso e biblioteca, os
espacos de mais dificil acesso por sua experiéncia estar relacionada ao
sagrado, seja por meio do divino cristdo ou da transgressdo, e assim sua
entrada seria reservada apenas aos verdadeiros merecedores; Purgatério e
scriptorium, locais de espera para aqueles que ainda ndao merecem O espago
mais almejado, mas que, apos aprendizado ou expiagao, podem vir a ser nele
admitidos; e Inferno e refeitdrio, onde as coisas mais sordidas e mundanas séo
retratadas e aos quais o acesso ¢ irrestrito.

Entretanto, essa anadlise, por mais interessante que fosse, ndo seria de
todo acurada. Nao pelo fato de os personagens na Divina Comédia (Alighieri,
2019), com excecgao de Dante, estarem mortos, mas sim pela caracteristica de
total separacdo entre os espagos que discutimos acima, o que ndo permite a
movimentagao, nem a agéncia, dos personagens.

A Abadia, com sua arquitetura complexa e atmosfera misteriosa, funciona
nao como cenario, mas como um personagem em si, refletindo os dilemas
morais e intelectuais dos protagonistas. A igreja na narrativa é descrita em
detalhes, com suas complexas obras de arte, vitrais e arquitetura, os quais
muitas vezes estdo conectados ao enredo, impressionam Adso e levam-no a
fazer conjecturas sobre os eventos que ocorrem na Abadia. O espago central
do claustro, um patio rodeado por colunas e arcos, serve como um local de
passagem entre diferentes partes arquitetbnicas. Os jardins sdo usados tanto
para a contemplacdo quanto para o trabalho, e até mesmo as casas de banho,
proximas a enfermaria, possuem um papel na trama, evidenciando que até
mesmo 0s espagos que poderiam ser considerados periféricos a agao central

tém um papel especifico na diegese.

92



Figura 3 — Planta da Abadia de O Nome da Rosa

THE AS88ETY

Lo

A Aedificium J o Bafneary
B Chervk K Infirmary
D Closater A Pigaties
F  Dormiory N Srables
H R Smuthy

Fonte: Eco (2022)

Quanto aos espagos nos quais a agao propriamente acontece, temos,
como ja antecipado pela citagdo do personagem Guilherme acima, o refeitério,
o scriptorium e a biblioteca. O primeiro € descrito como uma grande e espagosa
sala retangular, capaz de acomodar todos os monges, e cujas mesas S&o
dispostas em filas, refletindo a austeridade e a disciplina da vida monastica, na
qual siléncio e ordem sao exigidos. O refeitdrio possui passagens que o ligam a
outras espacgos, como o claustro, a cozinha, os dormitérios, etc.

Ja o scriptorium, no qual os monges copistas e iluminadores trabalham
em seus manuscritos, se encontra no andar acima das outras areas funcionais
da Abadia. O acesso a ele é feito através de uma escada localizada perto da
igreja do mosteiro que conecta o térreo ao segundo andar, e € a partir do
scriptorium que chega-se a biblioteca. E nesse espaco que grande parte das
discussdes teologicas ou filosoficas acontecem, em meio a longas mesas,
prateleiras cheiasde livros e manuscritos.

A biblioteca é estruturada como um labirinto. Ela é espacgo proibido na

93



Abadia, ao qual s6 o bibliotecario e seu assistente possuem acesso. Adso a

descreve assim:

Subimos de novo ao scriptorium, desta vez pela escada do
lado oriental, que também dava para o andar proibido, com
o0 lume alto diante de nés. [...] Fiquei surpreso, quando
emergimos no lugar onde nédo devéramos ter entrado, por
encontrar-me numa sala de sete lados, ndo muito ampla, sem
janelas, em que reinava, como de resto no andar inteiro, um
forte odor de ranco ou de mofo, nada de aterrador. A sala,
como disse, tinha sete paredes, mas em apenas quatro
delas, entre duas colunazinhas adossadas a parede, havia
uma abertura, uma passagem bastante ampla encimada por
um arco pleno. Ao Ilongo das paredes fechadas
encontravam-se enormes armarios, carregados de livros
dispostos com regularidade [...] No meio da sala, uma
mesa, também repleta de livros (Eco, 2022, p. 204).

Essa primeira impressao logo se transformara em panico, posto que Adso
e seu guia, Guilherme, ainda ndo haviam encontrado o génio arquiteténico que
havia planejado o labirinto, complexo e quase impenetravel, cheiode corredores

sinuosos e salas secretas como podemos ver na imagem abaixo.

Figura 4 — Planta da biblioteca labirintica*?

w

Fonte: dAP - The Name of the Rose - The monastic, labyrinthine library and a comparison
of its illustration in the book and the movie. Disponivel em:
https://www.architecturalpapers.ch/index8880.htmI?ID=75. Acesso em: 23 set. 2024.

42 A imagem a direita é o esbogo da planta, com anotagdes de Umberto Eco, e a imagem a
esquerda ¢é a planta final, que geralmente é reproduzida nas edigdes do romance.
94

™~



Em nossa dissertagdo, defendemos que o espaco da biblioteca da Abadia
edificada por Eco constituiria uma heterotopia*®, conceito desenvolvido por
Foucault (2009) em Outros Espacos. Para ele, heterotopias se referem a
espacos de alteridade que sdo simultaneamente fisicos e mentais, reais e
imaginados, Elas tém como contraponto a utopia, a qual se refere a espagos
idealizados e inexistentes, lugares que sO6 existem a medida que os
inventamos num movimento de expressao do desejo daquilo que poderia ou
deveria vir a ser. As heterotopias, por sua vez, sao lugares reais que existem
em todas as sociedades e funcionam de forma a refletir ou distorcer as normas
sociais da cultura que os criou, podendo variar a medida que as sociedades
evoluem. Nelas, ndo existe a funcao retificadora presente nas utopias, mas sim

a impressao de novos significados sobre os espacos reais.

[...] lugares reais, lugares efetivos, lugares que sé&o
delineados na prépria instituicdo da sociedade, e que sao
espécies de contraposicionamentos, espécies de utopias
efetivamente realizadas nas quais o0s posicionamentos
reais, todos os outros posicionamentos reais que se podem
encontrar no interior da cultura, estdo ao mesmo tempo
representados, contestados e invertidos, espécies de
lugares que estdo fora de todos os lugares, embora eles
sejam efetivamente localizaveis (Foucault, 2009, p. 415).

Ou seja, heterotopias sao construgdes imaginarias feitas justamente
sobre um espago necessariamente real, nas quais varios espagos que de outra
forma seriam incompativeis podem ser justapostos. Elas se configuram como
microcosmos da sociedade ao refletrem suas complexidades, suas

contradicdes e sua natureza mutavel.

Nosso entendimento de que a biblioteca retratada na narrativa de Eco se
constituiria como heterotopia tinha como justificativa o fato de ela englobar
multiplos espacgos, multiplos posicionamentos e multiplas fungdes em um uUnico
recinto. Ainda, segundo Foucault, esse tipo de espaco ¢é instalado sobre locais
cujo limite € mais que uma delimitagdo em si, determinando que cada unidade

espacial se realize inteiramente, e ndo como espagos fragmentados que se

43 Entre os exemplos de espacos heterotopicos elencados por Foucault, estdo cemitérios,
museus, bibliotecas, jardins, festivais e até navios, “heterotopias nas quais o tempo néo
cessa de se acumular e de se encarapitar no cume de si mesmo” (Foucault, 2009, p. 419).

95



constituem a partir de suas partes e que, obrigatoriamente, possuam um ponto

de entrada e um de saida. O ponto se traduz ou em uma submissdo ou em um

rito, que sacraliza o lugar transformando-o em outro, caso aparente em O Nome
da Rosa (Eco, 2022).

As bibliotecas reais, de acordo com Foucault, ja sdo um exemplo tipico de
espaco heterotopico. Ja na biblioteca erigida por Umberto Eco, nota-se essa
multiplicidade mais através de oposi¢des do que de semelhancgas, pois ela néo
se configura

como apenas um repositorio de saber: eram tanto locais de
esclarecimento quanto de proibicdo, local espiritual mas
também secular, um espaco publico que acolhia
estrangeiros, mas também particular a um Unico grupo, um
local de interditos e de transgressbes. Em suma, uma

sobreposi¢ao de posicionamentos primordialmente
incompativeis (Souza, 2018, p.16).

Porém, durante a elaboracdo desta tese, percebemos que ndo s6 a
biblioteca, mas todo o espaco arquitetdnico da Abadia pode ser percebido como
uma heterotopia. Tal compreensao da espago para novas interpretacgoes, ja que
a organizacao espacial da abadia, com espagos sagrados e profanos se
sobrepondo uns aos outros, reflete as hierarquias e tensdes presentes na
narrativa. Em Foucault, Borges, Heterotopia: Producing Knowledge in Other
Spaces, Robert J. Topinka (2010) argumenta, a partir do conceito criado por
Foucault, que heterotopias sao frequentemente entendidas como locais de
resisténcia, e que, ao justaporem e combinarem muitos espagos em um so,
elas problematizam o conhecimento recebido. Dessa forma, elas
desestabilizam o terreno no qual esse conhecimentoé construido, pois o papel
que desempenham na organizagdo do espago social € ou de reflexdo ou de
desafio.

O autor ressalta, porém, que as heterotopias permanecem sempre ligadas
a ordem dominante, e que quando ha um choque entre esta ordem e a
resisténcia ao poder, elas simultaneamente produzem novas formas de
conhecimento. Topinka privilegia a intensificacdo do conhecimento e ndo a

resisténcia, por entenderque heterotopias sido locais de reordenacao.

O autor afirma que elas “sao lugares nos quais as epistemes colidem e

96



se sobrepdem, criando uma intensificagdo do conhecimento**” (Topinka, 2010,
p. 55), e que a mudanga de foco “revela como as heterotopias tornam a
legibilidade da ordem telescopica de muitos espagos em um Unico local4®”
(Topinka, 2010, p. 55).

A questado levantada por Topinka sobre heterotopias é parte central na
narrativa de Eco. Percebe-se, na construgdo do prédio da abadia, a intencao
virtuosa dos arquitetos do mosteiro de reproduzir a virtude terrena da erudigao
e a virtude divina da caridade, “ndo s6 pela unidade na variedade, mastambém
pela variedade na unidade” (Eco, 2022, p. 53). No entanto, o local se tornou um
espaco de proibicbes e de avareza gragas a agdo da personagem Jorge de
Burgos, o ex-bibliotecario retratado na ficgdo, cuja intervencdo buscava nao
intensificar ou produzir conhecimento, mas obstrui-lo, levando outros
personagens a uma atitude de resisténcia.

E nesta comparacgéo entre o absoluto e o multiplo que encontramos o
modelo que vai pautar ambas as narrativas, influenciando ndo sé as agcdes dos
personagens, mas também o espirito das obras. Tanto A Divina Comédia
(Alighieri, 2019) quanto O Nome da Rosa (Eco, 2022) mostram através da
literatura a busca pelo divino, ou,se ndo exatamente por Deus, por algo que dé
mais possibilidades a existéncia humana. Portanto, sdo obras fortemente
carregadas de discussoées filosdficas e teoldgicas.

As obras trabalhadas aqui, que possuem tantos temas em comum, pode-
se dizer, tém sua mais evidente diferenca no espaco, o qual reflete o espirito
das narrativas. A Divina Comédia (Alighieri, 2019) traduz em verso a doutrina
religiosa do periodo retratado, tendo como foco e destino a salvagdo do
protagonista e indicando sempre o caminho reto a ser seguido. Ja O Nome da
Rosa (Eco, 2022), com seus espagos heterotdpicos, leva ao desnorteamento
espacial e racional dos personagens, pois esses se encontram perdidos, tanto
literalmente, no labirinto, quanto figuradamente, em suas dedugdes. Dessa forma,

a certeza de Dante se opde as duvidas dos personagens Guilherme e Adso.

4 No original: “Heterotopias are sites in which epistemes collide and overlap, creating
an intensification of knowledge”.

45 No original: “Yet a shift in focus from resistance to knowledge production reveals
how heterotopias make order legible by telescoping many spaces in one site”.

97



3.3 O estranho caso de Ulisses

Em nossa introdugdo, dissemos que, apesar considerar a Divina
Comédia em sua totalidade para esta tese, maior atengcdo seria dada ao
Inferno, sendo um dos motivos a crenga de que dentre as personagens
retratadas no romance de Eco nenhuma alcangaria o Paraiso e talvez nem
mesmo o Purgatdrio.

O espacgo construido por Eco é povoado por personagens que a todo
momento transgridem as regras de parcimdnia da Abadia em prol da luxuria,
seja ela da mente ou da carne: novigos e monges secretamente leem
manuscritos proibidos; o despenseiro Remigio e seu ajudante Salvatore
seduzem as jovens pobres do vilarejo ao redor do mosteiro com promessas de
alimento; o abade oculta sua ganancia sob um disfarce de fervor religioso; e
uma parte da abadia € dominada por uma ansia de conhecimento t&o
avassaladora que os conduz a perdigao.

Todas essas agdes coadunam com o entendimento do Topinka (2010)
de heterotopias como como locais de resisténcia, posicdo ausente num espaco
polarizado como o mundo dos mortos construido por Dante e, assim, todas as
condutas descritas acima e presentes em O Nome da Rosa estao presentes
também apenas no Inferno dantesco.

Poderiamos supor que Adelmo, Venancio, Remigio e Salvatore seriam
encaminhados para o Segundo Circulo criado por Dante, aquele dos luxuriosos,
ou dois ultimos ainda para o Sexto Circulo, o designado aos hereges, ou quica
para o Oitavo Circulo, aquele dos sedutores ou enganadores; o Abade para o
Quarto Circulo, onde séo punidos os avarentos; Adelmo e Jorge para o Sétimo
Circulo, o primeiro por cometer violéncia contra si e o segundo contra o
préximo, etc., ou ainda Jorge poderia sofrer os tormentos reservados para os
traidores do Nono Circulo. As possibilidades sdo multiplas.

Porém, em minha dissertacdo conclui que a manifestacdo de excesso
mais presente em O Nome da Rosa era o desejo de saber, ou a curiosidade, o

excesso responsavel pelas transgressdes que levaram a Abadia a ruina.

Assim, pode-se argumentar que foi a curiosidade, inicialmente
do monge Venancio (mas que acabou se espalhando entre
seus pares), o principio da derrocada. Caso Jorge nao tivesse
percebido que Venancio estava perto de descobrir seu

98



segredo*®, ndo haveria envenenado o livro causando as mortes
investigadas por Guilherme que, por sua vez, ndo haveria
perseguido com tanto animo a causa do mistério (Souza, 2018,
p. 103).

Entretanto, apesar de Dante detalhar as transgressdes que levariam ao
Inferno, nenhuma mengéo € feita a curiosidade, e, no entanto, la esta um
personagem que, como explica Alberto Manguel (2016) “pode em parte ser
considerado a encarnagao da curiosidade proibida” (Manguel, 2016, p.50). Para
o escritor argentino, discipulo de Borges, Ulisses ser mostrado sofrendo as
penas do Sétimo Circulo ndo se alinha com o critério usado por Dante: Ulisses
estaria la por sua participagcado no truque do Cavalo de Troia, no abandono de
Deidamia e no roubo do Paladio.

Manguel porém, afirma que sua falha, e o de Diomedes que compartilha
da sua punigdo, ndo é explicado claramente por Virgilio na Divina Comédia,
concluindo que “nenhum desses leva exatamente a natureza do erro que é
punido nesse circulo particular” (Manguel, 2016, p.53). Ja Borges (2011), afirma
sem vacilo que a razao de Ulisses estar no Inferno, certamente “n&o foi pela
artimanha do cavalo, visto que o momento culminante da sua vida, o que se
refere a Dante e nds, é outro; € o designio generoso, denodado, de querer
conhecer o proibido, o impossivel (Borges, 2011, p.101).

Os autores depreendem essa conclusao nao apenas pela incongruéncia
entre a falha de Ulisses e seu lugar no Oitavo Circulo do Inferno, mas ainda
pela narragdo do personagem quando Virgilio pede que relate sua morte.
Durante seu caminho pelo mundo dos mortos, Dante fica sabendo quais agbes
levaram os infelizes as suas respectivas penas ou através de Virgilio ou através
da interacdo que tem com alguns dos pecadores sendo Ulisses um deles. E
este o relato de Ulisses:

Logo, a ponta maior da chama antiga

comegou a agitar-se, murmurando,
como faz chama que o vento fatiga:

46 Sobre o envenenamento da Poética, Guilherme explica que Jorge roubou o veneno do
laboratério do monge herbalista Severino “porque ouviste alguém no scriptorium manifestar
curiosidade, quer sobre o finis Africae quer sobre o livro perdido de Aristoteles, quer sobre
ambos. Creio que guardaste a ampola por muito tempo, deixando para fazer uso dela quando
tivesses percebido um perigo. E o percebeste ha alguns dias, quando de um lado Venéancio
chegou demasiado perto do tema deste livro, e Berengario, por leviandade, por gabolice, para
impressionar Adelmo, revelou-se menos discreto do que tu esperavas. Entao viestes e armasse
a cilada. Bem a tempo porque algumas noites depois Venancio penetrou aqui, roubou o livro,
folheou-o com ansiedade quase fisica” (Eco, 2022, p.537)
99



depois, de ca pra la a ponta ondulando,
como se fosse a lingua que falasse,
jogou para fora e disse: “Quando

decidi que de Circe me afastasse,
que um ano me enleou |a por Gaeta,
antes que Enéas assim a nomeasse,

nem de filho ternura, nem afeta
pena do velho pai, nem juto amor
que alegraria Penélope dileta,

em mim puderam vencer o fervor
que me impelia a conhecer o mundo,
e dos homens os vicios e o valor;

me atirei ao mar aberto e fundo,
com um s6 lenho e a pequena companha
que inda era o meu haver fido e jucundo.

[...]
“O irmaos”, disse eu, “que por cem mil, vencidos,

perigos alcangastes o Ocidente;
a esta vigilia dos nossos sentidos,

tao breve, que nos € remanescente,
nao queirais recusar esta experiéncia
seguindo o Sol, de um mundo vao de gente.

Considerai a vossa procedéncia:

ndo fosse feitos para viver quais brutos,

mas para buscar virtude e sapiéncia” (Dante, 2019, p. 178-
179, grifos nossos).

Como podemos perceber, em nenhum momento Ulisses se refere as
acdes aludidas por Virgilio, seu foco € na sua ultima aventura, desencadeada
pelo desejo irrefreavel de conhecer, invocando uma razao a inteligéncia, uma
razao justa que, mesmo assim, o faz ser castigado. De forma andloga, o
mesmo destino tem Guilherme de Baskerville, 0 monge detetive de O Nome da
Rosa.

Inicialmente, foi dada a frei Guilherme a tarefa de descobrir o culpado
pelas mortes que assolavam a Abadia mas quando o abade o dispensou de
seus servicos, Guilherme se recusou a abandonar seu propdsito, ndo por
querer levar o criminoso a justica, mas pelo simples desejo de saber, sendo a
proibicdo do abade, ou seu interdito, que levou o detetive a uma acéo de

transgresséo.

100



Agora o desafio ndo é somente mim e Abbone, é entre mim e
todo o acontecimento, eu néo saio destas muralhas antes de
ter sabido. Quer que eu parta amanha? Bem, ele é o dono da
casa, mas até amanha eu preciso saber. Preciso” (Eco, 2022,
p.508).

Nos dois casos, tanto para o Ulisses dantesco quanto para Guilherme,
foi o desejo excessivo de conhecimento que conduziram a sua queda. Contudo,
Borges (2011) afirma que “Ulisses € um espelho de Dante, porque Dante sentiu
que talvez merecesse aquele castigo” (BORGES, 2011, p.103), pois, mesmo
que poeticamente, atreveu-se a se antecipar a Providéncia divina, desejando
conhecer o destino eterno daqueles elencados na Divina Comédia. Mas aqui
temos um problema: sabemos que a personagem Dante é dada a entrada no
Paraiso, o que ndo aconteceria caso sua conduta fosse a mesma de Ulisses e
de Guilherme.

Acreditamos haver duas possibilidades para resolver esse enigma. A
primeira € a mais simples: Dante tinha permisséao, ele foi chamado a conhecer,
nao burlando assim nenhum interdito. Ja para a segunda tomamos como base
Tomas de Aquino, cuja doutrina sabemos ter influenciado a narrativa de Dante.
Para Aquino, o desejo de saber se dividiria em duas formas: curiositas e
studiositas.

Enquanto a primeira representa o desejo excessivo por conhecimentos
alheios a Deus, caso exemplificado pelo Ulisses dantesco e por frei Guilherme,
a segunda é considerada uma virtude, valorizando a moderagéo e a busca pelo
saber da verdade divina. O poema de Dante é n&do apenas profundamente
influenciado pela teologia cristd medieval, mas reflete as crencgas, os valores e
a visdo de mundo do cristianismo, podendo ser visto como uma jornada da
alma em busca de Deus e de seu conhecimento.

Quando refletimos sobre o que foi discutido anteriormente sobre escrita e
literatura e como ambas podem ser consideradas um pharmakon, podemos
elencar também a curiosidade como detentora da mesma esséncia, mesmo
gue dois sejam os vocabulos que diferem o desejo por conhecimento. Enquanto
a studiositas estaria ao mesmo lado da literatura e da escrita que possuem uma
funcao social, a curiosidade se identificaria com o0 excesso e com toda série de
adjetivos que usamos para descrever tanto a escrita quanto a literatura:

perigosa, sedutora, transgressora e de uma poténcia imensuravel.

101



Consideragoes finais

Ao longo deste trabalho realizou-se uma reflexdo sobre diferentes
aspectos referentes ao fazer literario e a literatura, porém, apesar de ja termos
tecido algumas consideragées ao longo desta tese, parece ser fundamental
pingcar as principais inferéncias resultantes das analises feitas com o intuito de
sintetizar a série de informacdes encontradas nesta pesquisa.

O primeiro capitulo desta tese versou sobre a escritura, ponderando
sobre as criticas feitas a esse tipo de discurso, tendo como base principal para
nossa discussdo o mito narrado por Socrates a Fedro no didlogo de Platao
Fedro e a consequente analise feita por Jacques Derrida em A Farmacia de
Platdo. Visando fundamentar as analises propostas, estruturados nossos
subcapitulos em relagbes as acusagdes mais comuns a escrita: ela € rigida, ela
€ 0rfa, ela é profana e ela é sedutora.

Inicialmente abordamos os topicos da fixidez e da orfandade da escritura,
duas das condenagbes platdnicas ao discurso escrito. Platdo contrapde a
memoria viva, cujo veiculo € a fala, a uma rememoragdo morta para quem o
discurso escrito seria apenas um apoio e um simulacao e, portanto, inferior a
fala, essa sim a forma natural e apropriada para a dialética. Contudo, a partir do
uso do termo pharmakon no texto platénico, desenvolvemos uma analise do
papel deste “elemento” na poténcia da escrita, poténcia de ambivaléncia e de
jogo de significados. Ao invés da fixidez indicada por Platdo, a escrita, por esse
carater pharmakon, permite multiplos sentidos por se constituir o meio no qual
se opde os opostos, revertendo ou invertendo, substituindo um termo por outro
ou o substituindo completamente.

Quanto a sua orfandade, através da analise dos deuses indicados como
mensageiros mas nao criadores da escrita por Platdo e Derrida - Theuth e Thot,
respectivamente — verificamos como a “personalidade” desses deuses se
manifesta na natureza da escritura. Além disso, analisamos a afirmacao de
Jacques Derrida sobre a incapacidade de sustentacdo prépria da palavra escrita,
originalmente feita por Platdo e que, diferente da fala, ndo possui o sujeito
falante para |lhe dar respaldo e origem. Todavia, concluimos que a escrita
possui sim um pai, talvez nao “biolégico”, mas um que a adota e Ihe da sentido

e vida através da leitura: o leitor. Ainda neste subcapitulo nos apoiarmos em

102



Foucault e Agamben para evidenciar que o autor do discurso escrito pode
possuir aquilo que é chamado pelos autores de uma funcéo transdiscursiva que
estabelece o autor para além do conjunto de sua obra.

No nosso terceiro subcapitulo adicionamos uma questdo que, se nao é
encontrada na critica platdnica, poderia muito bem ser adicionada: a escrita é
profana. Baseamos nosso entendimento na origem sagrada do discurso escrito
aludina no Fedro como sendo a criagdo de um deus e que, foi mais tarde,
trazida para o uso comum, constituindo, assim, uma profanacio. A partir dessa
inferéncia, cuja base tedrica te Georges Bataille, Roger Caillois e Giorgio
Agamben, é feito uma comparagao entre a atitude de Theuth/ Thot com o tita
Prometeu, ambos a quem ¢é atribuido, de alguma forma, o desenvolvimento
humano.

Por fim, em nosso ultimo subcapitulo, abordamos a natureza sedutora da
escritura através de trés exemplos considerados pertinentes para esta tese: o
caso de Francesca, retratado na Divina Comédia e o caso do livro proibido e dos
monges que n&o resistiram a tentacdo de encontra-lo retratado em O Nome da
Rosa.

O capitulo 2 teve como foco a literatura e as acusagdes contra ela ao
longo dos anos. Em Definigdo por oposigdo, recapitulamos como, desde seu
surgimento, a literatura entrou em conflito com outros campos de saber que
buscavam o poder e, assim, acabou se tornando um bode expiatério do
discurso antiliterario - conceito desenvolvido por William Marx- , sempre culpada
de nao ser aquilo que deveria ser: ndo era filosofia, ndo era religido, etc.,
campos de saberes positivos enquanto que o objeto da literatura é elusivo.
Colocamos também literatura e escritura lado a lado, concluindo que ambas
compartilham das mesmas caracteristicas, incluindo a esséncia pharmakon, o
que potencializa o poder da escrita em forma literaria.

O subcapitulo seguinte, A recusa a profanagéo, discutimos porque,
diferentemente da escrita, a literatura nunca chega a ser totalmente profanada,
e concluimos que isso se deve ao carater de excesso que reside nela, uma
qualidade sagrada que nunca € extinta pois € consumada através de uma
experiéncia soberana desvinculada das regras sociais e econdmicas. Assim, a

inutilidade da literatura nao representa a sua fraqueza, mas sua poténcia.

Por fim, dedicamos o ultimo capitulo as questdes de intertextualidade

103



presentes nas obras escolhidas para a analise nesta tese: a Divina Comédia e
O Nome da Rosa. Apo6s discutir questbes de teoria intertextual a partir de
teéricos como Bahktin, Kristeva, Genette e Samoyault e agregando a esse
exame a importancia do repertério intertextual do leitor, partimos no subcapitulo
2 para uma analise espacial das diegeses, contrapondo o espago heterotopico
do romance de Eco a arquitetura polarizada de Dante, discutindo qual o seu

impacto no desenvolvimento do enredo.

Concluimos neste subcapitulo que a estrutura arquitetbnica tanto do
poema quanto do romance funcionam como um espacgo que delimita a acéo
dos personagens e da propria diegese. Assim, enquanto a narrativa de Dante
traduz em verso a doutrina dominante do cristianismo, sua arquitetura é definida
com limites precisos, sem entremeios, sem possiveis desvios por parte do
personagem e de seu guia. Enquanto isso, a arquitetura heterotopica da Abadia
de Eco reflete tanto as conjecturas tipicas do romance detetivesco quanto a
disposicdo dos personagens frente aos acontecidos da Abadia e aos meios

desviados pelos quais buscam chegar ao seu objetivo

No dultimo subcapitulo, fazemos um cotejo entre trés personagem
presentes nas narrativas e que compartiham um desejo de conhecimento:
Ulisses, frei Guilherme e Dante, concluindo que o qué diferencia os dois
primeiros do ultimo é a dicotomia referente ao desejo de saber - studiositas e
curiositas- que, assim como escrita e literatura, pode ser entendida como um

pharmakon .

104



Referéncias bibliograficas

AGAMBEN, G. Profanagdes. Tradugao e apresentagcdo Selvino J. Assmann. S&o
Paulo: Boitempo, 2007.

ALIGHIERI, D, Inferno. In: . A Divina Comédia. Tradugdo e notas
Italo Eugénio Mauro, Sao Paulo: Editora 34, 2019 (5° ed.) 232p.

ARISTOTELES. Poética. Traducdo, introducdo e notas Paulo Pinheiro. Sao
Paulo: Editora 34, 2017.

AUERBACH, E. Dante, poeta secular. Tradugéo e notas Lenin Bicudo Barbara.
Sé&o Paulo: Editora 34, 2022.

BATAILLE, G. A Experiéncia Interior.Tradugdo, apresentagcdo e organizagao
Fernando Scheibe. Belo Horizonte: Auténtica Editora, 2016.

BATAILLE, G. A Literatura e o Mal. Tradugdo Fernando Scheibe. Belo.
Horizonte: Auténtica Editora, 2015.

BATAILLE, G. O Erotismo. Tradugéo, apresentagdo e organizagdo Fernando
Scheibe. Belo Horizonte: Auténtica Editora, 2014.

BATAILLE. A nogéo de dispéndio. In: . A parte maldita. Tradugdo
Julio Castanon Guimaraes. — 19° ed. — Rio de Janeiro: Editora Auténtica, 12
reimp., 2016.

BIRMAN, J. Arquivo e Mal de Arquivo: uma leitura de Derrida sobre Freud.
Natureza Humana [online]. 2008, vol.10, n.1, pp. 105-128. Disponivel em
<http://pepsic.bvsalud.org/pdf/nh/v10n1/v10n1a05.pdf> Acesso em: 08 abr.
2016.

BORGES, J.L. Nove ensaios dantescos & a memoéria de Shakeaspeare.
Tradugao Heloisa Jahn. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2018.

BORGES, J.L. Borges, oral & sete Noites. Tradugc&o Heloisa Jahn. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2011.

CAILLOIS, R. El Hombre y lo Sagrado. Traducciéon de Juan José Domenchina.
México: Fondo de Cultura Econdmica, 1996.

CONTADOR BORGES, L.A. O Louvor do Excesso: Experiéncia, Soberania e

Linguagem em Bataille. 215f. Tese — Universidade de S&o Paulo: Sdo Paulo,

2011.

COSTA LIMA, L. A Ficgao e o poema. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2012.
105



DERRIDA, J. A Farmacia de Platdo. Tradugcdo Rogério Costa. Sao
Paulo: lluminuras, 12 reimp., 2015.

DERRIDA, J. Gramatologia. Tradu¢gao Miriam Chnaiderman e Renato Janine
Ribeiro. Sdo Paulo: Editora Perspectiva, 2017.

DERRIDA, J. Mal de arquivo: Uma impressao freudiana.Tradugédo Claudia de
Moraes Rego. Rio de Janeiro: Ed.Relume, 2001.

ECO, U. Histérias das Terras e Lugres Lendarios. Tradugao Eliane Aguiar. Rio
de Janeiro: Editora Record, 2013.

ECO, U. Posfacio ao Nome da Rosa. In: . O Nome da rosa.
Traducao Aurora Fornoni Bernadini, Homero Freitas de Andrade; revisdo de
traducao Ivone Benedetti. — 19° ed. — Rio de Janeiro: Record, 2022.

ECO, U. O Nome da rosa. Traducao Aurora Fornoni Bernadini, Homero Freitas
de Andrade; revisdo de tradugao Ivone Benedetti. — 19° ed. — Rio de Janeiro:
Record, 2022.

FOUCAULT, M. A arqueologia do saber. Rio de Janeiro: Forense Universitaria,
2015.

FOUCAULT, M. A Ordem do discurso. 3% ed. Sdo Paulo: Edi¢cées Loyola, 1996.

FOUCAULT, M. A vida dos homens infames. In: . FOUCAULT,
Michel: Estratégia, poder-saber. Ditos e escritos IV. Tradugdo Vera Lucia
Avellar Ribeiro. 22 ed. - Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2006 (p.203-
222).

FOUCAULT, M. O que é um autor? In: . FOUCAULT, Michel:
Estética: literatura e pintura, musica e cinema Ditos e escritos Ill. Tradug&o Inés
Autran Dourado Barbosa. Rio de Janeiro: ForenseUniversitaria, 2009. p.264-
298.

FOUCAULT, M. Outros espacos. In: FOUCAULT, Michel: Estética:
literatura e pintura, musica e cinema Ditos e escritos Ill. Tradugao Inés Autran
Dourado Barbosa. Rio de Janeiro: ForenseUniversitaria, 2009.p. 411-422.

FOUCAULT, M. Prefacio a transgressao. In: : . FOUCAULT,
Michel: Estética: literatura e pintura, musica e cinema Ditos e escritos Il
Traducgao Inés Autran Dourado Barbosa.Rio de Janeiro:Forense Universitaria,
2009. p.28-46.

GENETTE, G. Palimpsestos: a literatura de segunda méao. Edicdo digital.

10



Traducédo Cibele Braga et al. Belo Horizonte: Ed. Viva Voz, 2010.

KRISTEVA, J. Introducédo a semanalise. Traducao Lucia Helena Franca Ferraz.
32 ed. Revista e aumentada — Sdo Paulo: Perspectiva, 2012.

MANGUEL, A.; GUADALUPI, G. Dicionario de Lugares Imaginarios. Lisboa:
Tinta da China, 2013.

MANGUEL, A. Uma Historia Natural da Curiosidade. Sdo Paulo: Companhia
das Letras, 2016.

MARX, W. Odio & Literatura: uma histéria da antiliteratura. Tradugcdo Humberto
Pereira da Silva - Jundiai: Paco Editorial, 2019.

NASCIMENTO, E. Derrida e a literatura:”’notas” de literatira e filosofia nos textos
da desconstrugdo. Sdo Paulo: E Realizagdes, 2015.

ORDINE, N. A Utilidade do indtil: um manifesto. Traducdo Luiz Carlos
Bombassaro. Rio de Janeiro: Zahar., 2016

PLATAO. Fedro. Tradugdo e apresentacdo de José Cavalcante de Souza;
posfacio e notas de José Trindade dos Santos — Sao Paulo: Editora 34, 2016.

PLATAO. A Republica — traducéo, textos complementares e notas Edson Bini —
2.ed, - Sdo Paulo: EDIPRO, 2014.

RELLA, F. Georges Bataille, filésofo/ Franco Rella, Susanna Matti;
Floriandpolis: Ed. Da UFSC, 2010.

RIBEIRO, H.J.C. O apagamento do corpo-arquivo. Literatura e Autoritarismo,
[S. L], n. 25, 2015.

RIBEIRO, H.; SOUZA, L. S. e. O profano transformado em sagrado pelo interdito:
Uma analise de O Nome da Rosa, de Umberto Eco. Veritas (Porto Alegre), [S.
1], V. 67, n. 1, p. e42024, 2022. Disponivel em:
https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/veritas/article/view/42024.
Acesso em: 17 set. 2024.

SOUZA, L. S. Os discursos do poder e o arquivo do mal em O Nome da Rosa
de Umberto Eco. Dissertagao 124f. Universidade Federal de Pelotas, 2018.

SAMOYAULT, Tiphaine. A intertextualidade. Traducdo Sandra Nitrini. S&o
Paulo: Ed.Hucitec, 2008.

TOPINKA, R. J. Foucault, Borges, Heterotopia: Producing Knowledge in Other
Spaces. Foucault Studies, No. 9, pp. 54-70, September 2010.

10



TROUSSON, R. Prometeu. In. BRUNEL, P. Dicionario de mitos
literarios. Tradugdo Carlos Sussekind... [et al]; prefacio a edigdo brasileira
Nicolau Sevcenkio — 4° ed.- Rio de Janeiro: José Olympio, 2005.

VIANA DE SOUZA, P. Inferno: A Arquitetura Imaginaria de Dante. Tese
243f. Unicamp, 2023.

10



