
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS
Centro de Letras e Comunicação

Programa de Pós-Graduação em Letras

Dissertação de Mestrado

A poesia das Makumbas de Edimilson Pereira:
riscos e cruzos, axé e zamani

Jeean Karlos Souza Gomes

Pelotas, 2021



Jeean Karlos Souza Gomes

A poesia das Makumbas de Edimilson Pereira:
Riscos e Cruzos, axé e zamani

Dissertação apresentada ao Programa de
Pós-Graduação em Letras do Centro de Letras
e Comunicação da Universidade Federal de
Pelotas, como requisito parcial à obtenção do
título de Mestre em Letras.

Orientadora: Profa. Dra. Milena Kunrath

Coorientador: Prof. Dr. Helano Ribeiro

Pelotas, 2021



Dedico esta dissertação aos meus pais Zé

Carlos e Jedinha, e à  minha irmã, Aryane.



AGRADECIMENTOS

Realizar o mestrado em literatura foi um passo importante na minha

caminhada acadêmica. Foram anos de muito aprendizado, mudanças, bem como

incertezas. Já no segundo semestre, isso ficou bem evidente. A pandemia do

COVID-19 interrompeu a vida de muitos, uma dor irreparável. Devido ao alto grau de

contágio, a dinâmica social foi repensada. Assim, as aulas e orientações, a partir

daquele semestre, foram todas online. Não quero atribuir juízo de valor à modalidade

EAD, entretanto sinto falta da orientação face a face, dos colegas e da biblioteca.

Passar por esse momento sem pessoas tão amáveis para me apoiar seria

extremamente árduo, por isso muito obrigado a todos que citei e aqueles que por um

deslize não foram citados.

Agradeço inicialmente aos meus pais, pelo apoio moral e financeiro, bem

como o carinho que me tratam mesmo estando tão longe fisicamente, sem vocês

essa dissertação nunca existiria.

Sou imensamente grato ao meu coorientador professor Helano e minha

orientadora professora Milena. Ao professor Helano sou grato pela confiança em

aceitar orientar um trabalho com poucas publicações no meio acadêmico e por ter

sido tão certeiro nas indicações de obras que compuseram o referencial teórico. A

partir disso, pude delimitar e amarrar a pesquisa e, então, juntar o “lé com cré”, como

ele mesmo fala. À professora Milena sou grato por ter me acolhido e pela leitura tão

atenta que não deixava escapar uma vírgula. Uma pena, professora, não termos tido

a oportunidade de nos reunir presencialmente, contudo isso foi compensado com a

paciência em me escutar para compreender o que eu pretendia com as makumbas.

Pretendo incorporar no modo de meu trabalho o melhor de vocês dois: a paciência,

sagacidade, humor e leveza para lidar com todos os obstáculos.

Agradeço ao professor Uruguay Cortazzo por ter me cedido livros da

Biblioteca Negra, livros estes de valores inestimáveis que contribuíram para este

trabalho.

Ao meu amigo Edmilson Morais por também me ceder livros de sua biblioteca

particular e por ter me enviado o link da live “CAMINHO SOBRE CAMINHO:

epistemologias das encruzilhadas”, isso, com certeza, impactou positivamente em

minha pesquisa.



Ao professor João Ourique por ter me acompanhado na graduação e, ainda

lá, possibilitou o meu crescimento como pesquisador.

Aos meus amigos Douglas, Alan e Ana por dividirem angústias, expectativas

e sonhos.

Aos demais professores do PPGL da Universidade Federal de Pelotas com os

quais eu tive aula, em especial à professora Juliana que me possibilitou ler a poesia

de outra forma.

Aos professores Aulus e Rafael Haddock-Lobo por suas contribuições na

minha qualificação, agregaram novos arranjos no trabalho.

À minha namorada, Carolina, interlocutora número 1 das minhas ideias

absurdas; companheira sempre amável e paciente, mesmo quando o estresse do

meu percurso parecia não ter fim. Nas horas mais difíceis ela estava lá para me

resgatar. Apenas uma mulher valente, calma e dedicada para fazer tal feito, não se

pode negar que é filha de Oxalá.

Por fim, agradeço ao lindo panteão dos orixás: Exu, meu pai Ogum, Oxum,

Oxóssi, Xangô, Iemanjá, Iansã, Obaluaiê, Oxalá, Orunmilá, Oxumaré por ter me

acompanhado e ensinado a beleza do encantado.



Resumo: A leitura da poesia de makumba demanda o acesso à sabedoria da
ancestralidade e às epistemologias africanas e afro-brasileiras. Nesse sentido, este
trabalho se propôs a estudar aquelas epistemologias diante da poesia de Edimilson
de Almeida Pereira. Sobre essas novas epistemes, foi constatado o seu
epistemicídio, de acordo com as considerações de Freitas (2016). O corpus da
pesquisa foi delimitado nas seguintes obras: A roda do mundo (2004), Poesia +
(antologia 1985-2019) (2019), Livro de falas (2008) e Poemas para ler com palmas
(2017). O livro também de sua autoria Blue note: entrevista imaginada (2013) foi
consultado, no entanto não se trata de uma obra poética e sim de um compilado de
entrevistas reunidas, em que o autor expõe parte de seu processo criativo e sua
trajetória como escritor. Pereira se insere nos poetas contemporâneos, logo o fulcro
teórico partiu de Marcos Siscar (2010; 2017). A partir das considerações e
indagações de Siscar, os poemas analisados foram contextualizados. O autor aponta
o discurso da crise e como impacta na poesia atualmente. É encontro entre o
contemporâneo e o ancestral. Assim, o inaudito e o inexperienciável estão inseridos
na poesia de Edimilson, portanto nada é explícito. O inaudito é Exu, ele questiona o
etnocentrismo, o falocentrismo e o logocentrismo abalando, por conseguinte, a
estrutura centrada do conhecimento, visão proposta por Derrida (2017). Nessa
perspectiva, o mito passou a ser cerne epistemológico. O inexperienciável partiu das
considerações de Benjamin (2019), Ribeiro (2019) e Agamben (2005). Para
compreender Exu, fez-se necessário abordar aspectos das cosmovisões banto e
yorubá. Nessas visões de mundo, as concepções de palavra, tempo/ espaço,
pessoa, céu e terra recebem outros significados que destoam da visão ocidental.
Aqui inclui-se o tempo, pessoa, universo, o axé e a Força Vital. As investigações
desses elementos foram embasadas nos autores Luz (1995), Oliveira (2003; 2007),
Prandi (2001) e Ribeiro (1996). O que aqueles elementos apontaram diante da
poesia de Pereira foram cruzos e encruzilhada. Nesse ponto, os estudos de Simas e
Rufino (2018; 2019) e Haddock-Lobo (2020) formaram essa base teórica. Na
encruzilhada, Exu transforma-se e, constantemente, o devir é parte de si. Os
estudos de Deleuze e Gattarri (2012) sobre devir foram o fulcro teórico para essa
característica. Exu não se encaixa em nenhum binarismo, ele é polilógico e
polifônico (SOARES, 2008); em termos derridianos, é o dentro/ fora ao mesmo
tempo, portanto, ele articula a fala com a escritura. Destarte, a encruzilhada que se
forma é de sentidos, leituras, caminhos e possibilidades.

Palavras-chave: poesia afro-brasileira contemporânea; Edimilson Pereira; Exu; axé;
zamani.



Abstract: Reading Makumba's poetry demands access to the wisdom of ancestry
and African and Afro-Brazilian epistemologies. Therefore, this work proposed to
study those epistemologies in face of the poetry of Edimilson de Almeida Pereira.
About these new epistemes, its epistemicide was found, according to the
considerations of Freitas (2016). The research corpus was delimited in the following
books: A roda do mundo (2004), Poesia + (antologia 1985-2019) (2019), Livro de
falas (2008) and Poemas para ler com palmas (2017). The book also authored by
Blue note: imagined interview (2013) was consulted, however it is not a poetic work
but a compilation of collected interviews, where the author exposes part of his
creative process and his trajectory as a writer . Pereira is part of contemporary poets,
so the theoretical fulcrum came from Marcos Siscar (2010; 2017). Based on Siscar's
considerations and questions, the analyzed poems were contextualized. The author
points out the crisis discourse and how it impacts on poetry today. The unheard and
the inexperienced are embedded in Edimilson's poetry, so nothing is explicit. The
unheard of is Exu, he questions ethnocentrism, phallocentrism and logocentrism,
thus shaking the centered structure of knowledge, a view proposed by Derrida
(2017). From this perspective, the myth became the epistemological core. The
inexperienced came from the considerations of Benjamin (2019), Ribeiro (2019) and
Agamben (2005). To understand Exu, it was necessary to approach aspects of the
Bantu and Yoruba worldviews. In these worldviews, the concepts of word,
time/space, person, sky and earth receive other meanings that clash with the
Western view. This includes time, person, universe, axé and the Vital Force. The
investigations of these elements were based on the authors Luz (1995), Oliveira
(2003; 2007), Prandi (2001) and Ribeiro (1996). What these elements pointed to
Pereira's poetry were crossroads and crossroads. At this point, the studies by Simas
and Rufino (2018; 2019) and Haddock-Lobo (2020) formed this theoretical basis. At
the crossroads, Exu transforms himself and, constantly, becoming is part of himself.
Deleuze and Gattarri's (2012) studies on becoming were the theoretical fulcrum for
this characteristic. Exu does not fit into any binarism, it is polylogical and polyphonic
(SOARES, 2008); in Derridian terms, it's the inside/outside at the same time, so it
articulates speech with writing. Therefore the crossroads that are formed is one of
meanings, readings, paths and possibilities.

Keywords: contemporary Afro-Brazilian poetry; Edimilson Pereira; Exu; Axé;
Zamani.



Sumário

PADÊ…………………………………...……………….……………...………….… 9
AGÔ………………………………………..…………………………………...….…     11

1  FORÇA VITAL, AXÉ, EXU(S)...................................................................... 30

1.1 Que força é essa?...................................................................................... 30

1.2 Axé……………………………………………………………………………….     33

1.3 Exu(s)......................................................................................................... 39

1.4 Outro tom……………………………………………………….…………..…… 57

2 CRIAÇÃO DO AIYÊ………………….…………………………………….……. 62

2.1 Encavalgamento exposto…………………………………………….….……. 72

3 A POESIA COMPARECE PARA GUIAR O MUNDO…………….…………. 74

4 A OFERENDA……....…………………………………………………….……... 83

REFERÊNCIAS……………………..………………………………………........... 87



9

PADÊ

Lava-se o alguidar com pinga branca (cachaça), logo após mistura farinha,

dendê e miudinhos, está pronto o padê. É costume arreia-se na encruzilhada para

Exu. O padê torna-se imprescindível, pois ele prepara o terreno e é oferecido

primeiramente a Exu, porque ele sempre recebe as oferendas primeiro, como conta

a tradição oral. Aqui o padê é conceitual sem no entanto perder a sua essência. A

oferta do padê é um gesto político, é um ato de resistência contra o preconceito e a

opressão, em outras palavras

Ofertar padê é comprometer-se com a luta pelo fim das opressões. Significa
narrar as histórias dos heróis que lutaram pela dignidade e libertação de
cada pessoa neste país. É confessar que as condições adversas são
superáveis quando a coletividade dos vivos se une na profissão da memória
dos ancestrais  e promessa de um mundo igualitário aos que nascerão.
Preparar um padê é fazer um convite à alimentação comunitária. Significa
convidar a comunidade dos mortos, dos vivos e dos que nascerão à mesa.
Alimentação simbólica, ritual e real que renova, rematrícula, fortalece e
compromete os participantes com a vida comunitária.
Os ingredientes simbólicos do padê são as histórias dos que nos
antecederam, os ingredientes rituais são nosso compromisso em contar
essas histórias às novas gerações e os ingredientes reais são nossas
ações, nossa luta pelo fim de toda e qualquer opressão no planeta.
Misturar os elementos, o dendê e a farinha, é conclamar a confluência todas
e todos que sofrem. Padê não é síntese. É concluir os elementos, os
pertencimentos, as memórias, as lutas, as ações (ROSÁRIO; MORAES;
HADDOCK-LOBO, 2020, p. 16)

O padê evoca uma comunidade “significa literalmente reunião ou o ato de se

reunir” (SANTOS, 1986, p. 184), assim, é possível enxergá-lo como poesia, pois ela

também “cria comunidade” (SISCAR, 2010, p. 79), uma comunidade que não

representa o mainstream, os seus membros são

aqueles que se dão os meios de responder à sua estranheza, reivindicando
ou reinventando a herança da poesia. Por isso mesmo, uma ‘herança’,
qualquer que seja, não é um corpus fechado e disponível; ela está sempre
na iminência da ‘desaparição’ (segundo a palavra de Um lance de dados) e
exige continuamente a reinvenção de sua urgência, de seu sentido como
necessidade do presente (SISCAR, 2010, p. 79, grifos meus).

A herança do padê, por sua vez, é ancestral, é “wifi/ dos ancestrais/ Livre

acesso/ conexão/ Direto da fonte” (BAIANASYSTEM; BNegão, 2021). Aqueles que o

executam reinventam e relem uma tradição na iminência de desaparição. Neste

padê, os ingredientes também são simbólicos: a cachaça é a poesia, a farinha é o



10

texto, o dendê é a sintaxe, os miudinhos são os conceitos de cruzo e encruzilhada.

É portanto da casa de Exu que esse trabalho parte. Rufino (2019, p. 18) define

encruzilhada e cruzo desta forma:

O conceito de encruzilhada combate qualquer forma de absolutismo, seja os
ditos ocidentais, como também os ditos não ocidentais. A potência da
encruzilhada é o que eu chamo de cruzo, que é o movimento enquanto
sendo o próprio Exu. O cruzo é o devir, o movimento inacabado versa-se
como inacabado, saliente, não ordenado e inapreensível. O cruzo versa-se
como atravessamento, rasura, cisura, contaminação, catalisação,
bricolagem - efeitos exusíacos em suas faces de Elegbara e Enugbarijó. O
cruzo é a rigor uma perspectiva que mira e pratica transgressão e não
subversão, ele opera sem a pretensão de exterminar o outro com que se
joga, mas de engoli-lo, atravessá-lo, adicioná-lo como acúmulo de força
vital.

O cruzo é uma rasura no campo cartesiano, através de suas rasuras,

acontece a afirmação e a integração de outros saberes, saberes das ruas e dos

terreiros. O cruzo produz riscos, rasuras, desconstrói a linearidade. A encruzilhada

portanto é o lugar das possibilidades, dos encontros e desencontros. É por este

padê que preparo o terreno para o trabalho e arreio-o por aqui, à porta desta

dissertação.



11

AGÔ

O samba é blues, o rock é blues, o jazz é blues

O funk é blues, o soul é blues, eu sou Exu do Blues

(BLUES, 2018)

Agô é um termo utilizado nas religiões de matriz africana para pedir licença,

dessa forma, peço agô a Exu(s). Singular e plural, pois como diria Monique Augras

(2008, p. 94): “Exu é a unidade que se multiplica até o infinito [...]”. Ao se multiplicar

infinitamente, ele não se torna mímesis, pelo contrário, torna-se outro diferente de

antes. Com sua multiplicidade, ele é um eterno devir.

Ao pedir licença ao guardião da encruzilhada, solicito passagem para nela

transitar em seus caminhos de direções vastas e opostas que se entrecruzam. É,

portanto, no centro da encruzilhada que esta introdução se encontra, lugar de mitos,

mistérios, fantasmas, dúvidas e interpretações, afinal, aquele jagunço fez o pacto?

Até hoje não se sabe. Neste trabalho proponho estudar as epistemologias africanas

e afro-brasileiras insurgentes diante da poesia de Edimilson de Almeida Pereira. O

autor é natural de Juiz de Fora, Minas Gerais. Sua carreira como poeta iniciou

quando tinha 22 anos, com o lançamento do livro “Dormundo” (1985). Além de

escritor, é também professor do departamento de letras da UFJF, suas publicações

no âmbito acadêmico atravessam as áreas da educação, cultura e literatura. É na

união entre professor e poeta que a sua poesia é forjada, em suas palavras:

Sempre tive a poesia como um entre outros processos de criação de
conhecimento. Sempre pensei como uma maneira de produzir sentido para
a existência humana e para as outras existências com as quais a gente faz
contato. E ao pensar a poesia como conhecimento, há uma estrutura
didática que dialoga muito bem com minha conduta em sala de aula
(PEREIRA apud MORAIS, 2019, ONLINE).

Sua poesia, impregnada pelo conhecimento, produz então sentidos para

nossa existência, explora o popular e os elementos das culturas banto e yorubá,

trabalha com uma escritura que “fere a sintaxe” (PEREIRA, 2019, p. 98). Carrega a

memória da experiência diaspórica, atuando como bálsamo para cicatrizar as feridas

ainda expostas por aquele processo. É povoada por orixás, ressoa os lamentos do

blues, contém axé nas palavras, e é Exu “o que ordena e o que embaralha, ele é o

núcleo pivotante que atravessa a voz dos poemas [...]” (ZULAR, 2019, p. 13). A



12

poesia de Edimilson também redesenha mundos e tempos numa linguagem que

difere daquela oferecida pelo cânone consolidado. Ao longo de sua carreira, o poeta

mineiro coleciona vários prêmios, sua primeira premiação foi no ano de 1984, antes

de se lançar como escritor, naquele ano, Edimilson ganhou “o concurso de contos

‘Palavra/Vivani ’em Juiz de Fora-MG [...] e lhe concederam “menção honrosa no ‘I

Concurso de Contos da Academia Juizforana de Letras’” (LITERAFRO, online). Logo

após três anos, ganhou mais uma menção honrosa através da obra em co-autoria

com Núbia Pereira de Magalhães Gomes Assim se benze Minas Gerais. Em 1988,

vence “o primeiro lugar, na categoria poesia, no ‘Concurso Nacional de Literatura

Editora UFMG’” (LITERAFRO, online). A década de 80 portanto foi repleta de

premiações, fenômeno que ocorreu na década seguinte. A sua parceria com a

professora Núbia Gomes se mostrou produtiva, assim, ambos conquistaram os

prêmios:

No ano de 1994, foi-lhe concedido o primeiro lugar no “Prêmio João
Ribeiro”, da Academia Brasileira de Letras, pela publicação de Mundo
encaixado: significação da cultura popular (em co-autoria com a professora
Núbia Pereira de Magalhães Gomes/UFJF). Ao conjunto de 4 livros
publicados no projeto “Minas e Mineiros” (também em co-autoria com Núbia
Pereira de Magalhães Gomes) deve-se o prêmio “Dr. Antônio Procópio de
Andrade Teixeira”, oferecido pela Universidade Federal de Juiz de Fora, em
agosto de 1994; em novembro do mesmo ano, recebeu o prêmio “Marc
Ferrez”, conferido pela FUNARTE/RJ, pelo projeto de ensaio fotográfico e
textos intitulado Filhos do Rosário em nome do Pai (igualmente em
co-autoria com Núbia Pereira de Magalhães Gomes). Três anos mais tarde,
Edimilson de Almeida Pereira obtém o segundo lugar no “Concurso Sílvio
Romero de Monografias sobre Folclore e Cultura Popular “/FUNARTE/RJ,
devido ao trabalho Os tambores estão frios: estudo sobre a tradição banto
no ritual de Candomblé em Minas Gerais (novamente em co-autoria com
Núbia Pereira de Magalhães Gomes) (LITERAFRO, online).

Seus prêmios não param por aí, no final da década de 90 e início dos anos

2000, Edimilson segue sendo laureado por concursos pelo país:

O ano de 1998 trouxe dois prêmios para o autor: em março, o primeiro lugar
no “Concurso Nacional de Poesia Helena Kolody”, promovido pela
Secretaria Estadual de Cultura do Paraná; já em abril, o primeiro lugar no
“Concurso Nacional de Poesia Cidade de Belo Horizonte”, da Secretaria
Municipal de Cultura. Mais vitorioso que 1998 foi 2002. Desta vez, Edimilson
obtém três premiações: o primeiro lugar no “Concurso Sílvio
Romero/FUNARTE/Centro Nacional de Folclore Popular-RJ” graças à
monografia A saliva da fala: notas sobre a poética banto-católica do
Congado; o segundo lugar no “Concurso Nacional de poesia Cidade Juiz de
Fora/FUNALFA - Fundação Cultural Alfredo Ferreira Lage” com o livro Sete
Selado; e este mesmo livro dá ao escritor o segundo lugar no “Concurso
Nacional de Poesia Cidade de Belo Horizonte”, organizado pela Secretaria



13

Municipal de Cultura de Belo Horizonte-MG. 2004 segue trazendo vários
prêmios, como o segundo lugar no “Concurso Nacional de Poesia Cidade de
Belo Horizonte”, com a obra Uma nota só, o Hors Concours do prêmio
Alberto da Costa e Silva/RJ, na categoria poesia, devido ao livro As coisas
arcas: obra poética 4 e, finalmente, o primeiro lugar no “Concurso Nacional
de Literatura-2004” conferido pela Academia Mineira de Letras, e ainda o
Prêmio Vivaldi Moreira na categoria “ensaio” com o texto Os signos dos
ancestrais: significado sócio-cultural do candomblé em Minas Gerais
(LITERAFRO, online).

Todos esses prêmios destacam a relevância do poeta à literatura

contemporânea brasileira. Como Pereira está no grupo dos poetas contemporâneos,

a fortuna crítica não é abrangente. Além disso, o objeto poesia contemporânea

evoca outras questões. Foco na palavra contemporâneo.

O contemporâneo fascina e ao mesmo tempo gera debates. A metáfora

astrofísica de Agamben (2009, pp. 64-65) explica o conceito:

No universo em expansão, as galáxias mais remotas se distanciam de nós a
uma velocidade tão grande que sua luz não consegue nos alcançar. Aquilo
que percebemos como o escuro do céu é essa luz que viaja velocíssima até
nós e, no entanto, não pode nos alcançar, porque as galáxias das quais
provém se distanciam a uma velocidade superior àquela da luz.
Perceber no escuro do presente essa luz que procura nos alcançar e não
pode fazê-lo, isso significa ser contemporâneo. Por isso os contemporâneos
são raros. E por isso ser contemporâneo é, antes de tudo, uma questão de
coragem: porque significa ser capaz não apenas de manter fixo o olhar no
escuro da época, mas também de perceber nesse escuro uma luz que,
dirigida para nós, distancia-se infinitamente de nós. Ou ainda: ser pontual
num compromisso ao qual se pode apenas faltar.

O contemporâneo então deve manter um posicionamento, não aceitar

passivamente o tempo no qual está inserido; enxergar o escuro portanto significa ser

sensível a questões ocultas, que passam despercebidas, “Por isso os

contemporâneos são raros”. Explorando a metáfora do filósofo italiano, o escuro do

céu durante à noite, na astronomia, também é chamado de matéria escura, ou

também conhecida como matéria invisível, uma vez que não emite luz ou radiação

(ARAÚJO, 2018, online). Essa matéria, pelo que se calcula, corresponde “a mais ou

menos 95% do Universo” (ARAÚJO, 2018, online), ou seja, o invisível é abundante

no cosmo, no entanto, não temos a capacidade de notá-lo, nem mesmo com o

auxílio da nossa tecnologia; aqui retomo Edimilson que, com a sua percepção,

escreve a partir do invisível, em outras palavras, o autor escreve a partir do

encantando. Dessa forma, o poeta é o contemporâneo por excelência, pois ele deve

fixar o seu olhar no tempo, de olho no escuro, no invisível. Ao estudar a poesia



14

contemporânea de Edimilson, o invisível se faz presente, assim, as variadas

interpretações surgem.

Ao adentrar esse objeto, por conseguinte as incertezas aparecem, uma vez

que a contemporaneidade carrega o discurso da crise. Iniciada em Baudelaire e

continuada por Mallarmé, a crise poética se instaurou no modernismo e “de certo

modo continua em crise” (SISCAR, 2010, p. 32). “Para que poesia, afinal, ‘em

tempos de pobreza’?” (SISCAR, 2010, p. 32). Diante da questão feita por Siscar,

outras surgem: por que ler poesia? E por que estudá-la, afinal? Pois em tempos de

pobreza ela não tem lugar para chamar de seu e não consegue impactar de forma

subversiva. Ela então já “não é mais [...] uma ameaça ou uma alternativa geral à

centralidade do poder financeiro, à centralidade ou ao poder de seu discurso”

(SISCAR, 2010, p. 27). O que resta ao poeta, então? A sua única notoriedade são

prêmios, publicações em revistas e aparições em eventos, sem isso, cai no limbo.

Nos tempos de neoliberalismo, da lógica de mercado e do número (SISCAR, 2010),

em que o consumo desenfreado e o entretenimento rápido governam o modo de

vida da sociedade, como bem menciona Siscar (2010, p. 23): “o consumo é a ordem

que rege as relações no contemporâneo, um imediatismo que amortece o senso de

justiça”. A poesia fica deslocada, pois não compartilha dessas lógicas, sem valor

(lucro) ela é, nesse mundo, algo inútil. A crise, para Agamben (2005), é da

experiência, e entrando em consonância com Siscar, Agamben também aponta

Baudelaire como um divisor de águas na poesia. O que aquele chama de crise, esse

chama de expropriação da experiência, em suas palavras:

Em Baudelaire, um homem que foi expropriado da experiência se oferece
sem nenhuma proteção ao recebimento dos choques. À expropriação da
experiência, a poesia responde transformando esta expropriação em uma
razão de sobrevivência e fazendo o experienciável a sua condição normal.
Nesta perspectiva, a busca do <<novo>> não se apresenta como a procura
de um novo objeto da experiência, mas implica, ao contrário, uma elipse e
uma suspensão da experiência. Novo é aquilo de que não se pode fazer
experiência, porque jaz <<no fundo do desconhecido>>: a coisa em si
kantiana, o inexperienciável como tal (AGAMBEN, 2005, p. 52).

O que Baudelaire deixou para os poetas é o não experimentado, sendo

assim, o poeta moderno opera no inexperienciável. Na poesia de Edimilson Pereira,

essa característica apresenta-se a partir da cosmogonia banto e yorubá; através

dessas cosmovisões é possível experimentar o inexperienciável, os ritos, presentes

nesses universos — incluídos aqui o padê, o transe, a dança, a gira etc — são



15

exemplos de como se dá essa experiência. Se há padê, Exu vem primeiro, de forma

sutil, o padê ao orixá da encruzilhada é arriado no início do livro, como por exemplo,

o poema “Visitação”, que abre o Livro de falas (2008), o seu conteúdo trata de Exu e

do transe. O poeta então oferece primeiramente a Exu. O transe, no seu turno, fica

explícito no verso cinco “O cavalo sou eu e também a sua negação” (PEREIRA,

2008, p. 16). O eu lírico assume, portanto, o papel de cavalo e, dessa forma,

O possuído [cavalo] pode, com completa impunidade, expressar idéias que
ele hesitaria vociferar em seu estado normal. É freqüentemente notado que
o possuído faz declarações ou comete atos agressivos que podem ser
explicados apenas pelos sentimentos escondidos (MÉTRAUX apud
OLIVEIRA, 2008, p. 28)

Por isso, o poeta é o cavalo e a negação simultaneamente, ora os atos de

uma possessão ninguém quer responder.

A dança é o próprio congado, o tambor, a capoeira, é na dança do poema que

a gira vai girando, textualmente, através da anáfora, conforme o verso um do poema

“Dança”

No círculo que gira

gira

gira

um casal de mãos dadas (PEREIRA, 2017, p. 39).

A repetição da palavra “gira” oferece o ambiente de vertigem, a roda gira, o

casal gira, o seu significado, nesse contexto, pode ser entendido assim:

A gira, o feminino do giro, sua feição mulher que, não apenas gira como o
giro no sentido de mudar, desviar, promover deslocamentos, mas que
também gira como a festa, a roda, o encontro que abre os caminhos e que é
marcado pelo termo quimbundo njira (HADDOCK-LOBO, 2020, p. 141).

A roda é o contrário do plano cartesiano, não se tem ponto fixo, é, por

conseguinte, o fluxo da encruzilhada de caminhos. O casal girando é a metáfora do

giro dos encontros e dos caminhos, o casal, pois, protagoniza o inexperienciável.

Outra característica são as melodias síncopas, os cortes, as ausências fazem

parte do texto poético de Pereira. Os próximos versos carregam síncopa:

IANSÃ



16

Quando sopra tempestade.

Quando fala    tempestade.

Quando cobra         tempestade.

Porém,

quando tempestade, Iansã

é suave.

Em seus cabelos e braços

giram as cidades.

Umas rodeadas de sol

outras na   tempestade (PEREIRA, 2017, p. 44).

Trata-se de um poema em homenagem à Iansã, orixá dos ventos e da

tempestade, como fica evidente nos três primeiros versos. Eles obedecem à métrica

de redondilha maior, ou seja, sete sílabas por verso. Além de seguirem a mesma

métrica, as palavras “quando” e “tempestade” funcionam como anáfora se repetindo

uma no início e a outra no final, elas também garantem o ritmo constante dessa

primeira estrofe, suas batidas, isto é, suas sílabas tônicas aparecem nas mesmas

posições nesses três versos, na primeira, terceira e sétima sílaba. A palavra-chave,

“tempestade”, é usada de forma denotativa, facilmente se percebe que se trata de

ações da orixá da quarta-feira, entretanto, na segunda estrofe, a carga de significado

de “tempestade” é deslocada, como logo veremos.

A partir do segundo verso uma síncopa surge — a síncopa que observo aqui

refere-se ao ritmo e não à grafia das palavras que utilizam apóstrofes —, trata-se do

prolongamento do verso evidenciado pelo espaçamento em excesso entre “fala” e

“tempestade”. O mesmo ocorre no verso seguinte, a última palavra se repete e a

síncopa é prolongada, alterando o seu ritmo. Os espaços em excesso também

constroem uma tensão para, no quarto verso, relaxar. Sodré define essa alteração

desta forma: “A síncopa... é uma alteração rítmica que consiste no prolongamento do

som de um tempo fraco em um tempo forte” (1979, p. 24 apud LUZ, 1995, p. 572).

No quarto verso, portanto, a métrica é interrompida e a síncopa se torna mais

perceptível. Esse verso possui apenas duas sílabas, sua batida fica na segunda



17

sílaba, contrastando com o ritmo anterior. Aqui o poema segue um ritmo não linear,

composto por versos livres. A tensão da estrofe anterior relaxa na adversativa

“Porém”, quebrando não apenas o ritmo mas também desmontando a imagem da

tempestade, tão anunciada desde o primeiro verso. O relaxamento de ritmo prepara

o ambiente para aparecer Iansã, destacada no verso seguinte pelo encavalgamento,

o verso seis então desloca o significado de tempestade na forma de Iansã, sendo ela

portanto “suave” mesmo quando tempestade. A partir do verso sete, a grandeza do

movimento dos cabelos aos braços cria um movimento circular em que “giram as

cidades”. Essa e a próxima estrofe descrevem a grandeza da orixá que rodeia, o que

pode ser entendido como abraça, as cidades em sua forma suave, a tempestade.

A síncopa é um dos elementos da poesia de Edimilson, os próximos poemas

tratam das demais características do poeta.

Para esse trabalho, os poemas foram extraídos das obras Livro de falas

(2008), Poesia + (antologia 1985 - 2019) (2019), Poemas para ler com palmas

(2018). A ordem na qual os poemas se apresentam no trabalho não obedece à

cronologia do lançamento das obras mas sim às questões argumentativas ao longo

do texto.

No blog literafro.com, já citado acima, coordenado pelo professor Eduardo de

Assis Duarte, da UFMG, mostra-se um importante veículo para divulgação de

trabalhos, lá encontram-se reunidos escritos sobre Literatura Negra e/ou

Afro-brasileira, além de ser um espaço de divulgação para escritores e escritoras

negros e negras. Foi nesse blog que tive o primeiro contato com a crítica sobre a

poesia de Pereira. O livro O tigre na floresta de signos: estudos sobre poesia e

demandas sociais no Brasil (2010), organizado pelo próprio Edimilson, há variados

artigos sobre a literatura Negra e/ou Afro-brasileira e seus desdobramentos. A obra

busca atender à demanda de interessados sobre o tema, tornar acessíveis para

leitores, analisar e estimular a pesquisa (PEREIRA, 2010). Nas palavras do autor:

estimular a investigação sobre várias fontes estéticas vinculadas às culturas
afrodescendentes no Brasil. Procuramos, enfim, demonstrar que o repertório
literário proveniente das culturas afrodescendentes é diversificado, incluindo
diferentes sujeitos em performances também variadas. Nessa direção, a
abordagem das performances rituais, especialmente do caráter estético que
as orienta, fornece dados que nos ajudam a representar as fronteiras do
cânone literário brasileiro. Ou seja, nos convoca para a vivência de uma
outra sensibilidade estética, que faz da palavra, do corpo e da voz uma
página-palimpsesto (PEREIRA, 2010, p. 35).



18

Com o palimpsesto formado não apenas por palavras mas também pelo corpo

e vozes que a Literatura Negra e/ou Afro-brasileira se insere na nossa sociedade,

urge, pois, um conceito que abranja os elementos dessa literatura. Aqui a base

dessa temática é o artigo de Duarte “Por um conceito de literatura afro-brasileira”

(2010). Alertando sobre a armadilha da terminologia, que “poderia confinar ainda

mais essa escritura ao gueto, afastando-a, consequentemente, das instâncias de

canonização” (DUARTE, 2010, p. 121), o autor elenca os elementos constituintes

dessa escrita, em suas palavras:

uma voz autoral afrodescendente, explícita ou não no discurso; temas
afro-brasileiros; construções linguísticas marcadas por uma afro-brasilidade
de tom, ritmo, sintaxe ou sentido; um projeto de transitividade discursiva,
explícito ou não, com vistas ao universo recepcional; mas, sobretudo, um
ponto de vista ou lugar de enunciação política e culturalmente identificado à
afrodescendência, como fim e começo. (DUARTE, 2010, p. 122).

Todos esses elementos são entendidos a partir das epistemologias africana e

afro-brasileira. Elas destacam a potência do mito para entender o universo. Oliveira

argumenta que

o mito é um corpo (coletivo) em movimento. Parte-se do corpo como fonte e
condição do conhecimento porque não pode haver filosofia sem um corpo. E
filosofar desde o corpo é inverter a perspectiva hegemônica na filosofia, isto
é, ao invés de um cérebro que centraliza todo conhecimento e processa
todas as sensações, temos milhões de cérebros distribuídos por todo o
corpo e cada qual faz sua própria revolução perceptiva e cognitiva e, em
conjunto, compõe a filosofia do corpo (OLIVEIRA, 2007, p. 214)

O corpo/ mito, com seus milhões de cérebros espalhados, descentraliza,

portanto, o conhecimento. O cérebro (centro) é deslocado da estrutura centrada,

conceito esse que, para Derrida (2014, p. 408), “é contraditoriamente coerente”.

Portanto, a partir da proposta de abalo do centro, a falibilidade do binarismo

estrutural é exposta, assim, constitui-se a crítica ao etnocentrismo, falocentrismo e

logocentrismo. Embora o valor e a potência do mito sejam rejeitados nos ambientes

acadêmicos logocêntricos, ele tem um papel imprescindível na filosofia

negro-africana, sobretudo nos povos bantos e yorubás. Na sociedade

contemporânea, o encanto pelo mito se perdeu e ao pronunciar tal palavra remete à

falsidade (FORD, 1999). Luz (1995, p. 19) no entanto assinala a importância do mito

na produção de conhecimento: “Para nós, o mito, ao contrário do que falam na

redoma universitária, é o discurso básico do conhecimento de nossa gente”. Nesse



19

sentido, o mito é aceito como cerne epistemológico, através dele, portanto,

constitui-se uma a crítica ao logos que, “devido às luzes do Esclarecimento e da

razão”, (RIBEIRO, 2019, p. 65) acaba ofuscando outras formas de ler/ compreender

o mundo. A cultura negro-africana busca compreender o real a partir da alteridade e

dinamicidade, isso destoa da cultura ocidental, que compreende a realidade a partir

da imutabilidade (OLIVEIRA, 2003). Essa imutabilidade está inserida na

desconstrução derridiana do centro já mencionada, pois lá “é proibida a permuta ou

a transformação dos elementos [...]” (DERRIDA, 2014, p. 408).

Sem espaço para o dinamismo e a alteridade, as epistemologias africanas e

afro-brasileiras são relegadas às margens do conhecimento, e como adverte Freitas

essa discriminação resulta em pilhagens teóricas e epistêmicas:

Chamamos pilhagens epistemológicas uma das perversões do epistemicídio
que consiste na subtração ou apropriação de elementos constitutivos dos
saberes subalternos (aqueles que consistem as cosmogonias indígenas,
africanas, negro-brasileiras ou as tecnologias sociais e linguísticas dos
pobres) sem qualquer agenciamento e muitas vezes mesmo referenciação
dos sujeitos dessas gnoses. Nesse sentido, é pilhagem, porque saqueia-se
o outro naquilo que se reconhece como mais valioso para incorporando em
seu repertório como estratégia de projeção individual ou de um grupo
completamente diferente daquele que gestou os saberes em foco.
(FREITAS, 2016, p. 39).

Reconhecendo a importância das epistemologias africanas e afro-brasileiras,

aqui serão lentes para lermos e interpretarmos a poesia afro-brasileira, dessa forma,

a luz ofuscante é afastada pelo(s) Exu(s), lançando o olhar para linguagem subjetiva

da obra poética. Essa linguagem, que é multimodal,1 é então contextualizada. Aliada

à subversividade, ela é explorada na poesia com uma musicalidade singular.

A sua musicalidade única está presente nos textos de Edimilson de Almeida

Pereira. O autor resgata a sua ancestralidade e transforma em matéria prima para

compor seus poemas. Os elementos da cosmovisão banto e yorubá são

ressignificados em seus versos, contudo nada é explícito, palavras, sinais de

pontuação, versos e ritmo oferecem várias direções e interpretações. Retorno ao

ritmo. Como já foi demonstrado, ele não é linear, assumindo sua característica

sincopada. Se por um lado o tambor “cria um ritmo sincopado que retém algo do que

veio antes nas dobras do porvir [...]” (ZULAR, 2019, p. 15), por outro, “a guitarra

1 Os autores Luz (1995) e Freitas (2016) apontam para a estética-ética negra no Brasil, em que som,
dança, ritmo, rito etc. fazem parte das obras. Nesse caso, a linguagem multimodal estaria presente na
literatura Afro-brasileira.



20

elétrica de Ogum” (PEREIRA, 2019, p. 232) cria melodias síncopas, extraídas do

lamento do blues2 com a sua blue note3 ou ghost note (nota fantasma), característica

do estilo afro-americano. Tais notas fracas e acentuadas nem sempre são

percebidas, perdem-se na encruzilhada e ressoam pelo Orun e Aiye4. Perdem-se

justamente, porque não estamos acostumados com o invisível, a matéria escura, o

fantasma e o inaudito. Com efeito, “Na poesia o dito não é tão importante como na

ciência. A poesia ultrapassa o dito pela forma. Ultrapassa a forma pelo sentimento

que desperta, que afeta, que mobiliza” (OLIVEIRA, 2007, p. 163).

Para compreender a poesia de Pereira é preciso ler, ouvir e enxergar o que

não está dado, é preciso, portanto, evocando a metáfora proposta por Agamben,

prestar atenção ao escuro e ao invisível. Como o escuro abundante no céu à noite,

fomos nos acostumando a não notá-lo, da mesma forma, ocorreu na arte. A

não-prática de considerar aqueles elementos condicionou a forma de compreender a

arte durante séculos. Georges Didi-Huberman quebra esse paradigma ao propor um

olhar acurado ao vazio na pintura:

Para Didi-Huberman, o não saber da imagem obnubilado pelas luzes, seu
próprio in-visível, aquilo que não é dado à lei do lógos enquanto razão, nos
coloca um problema que é, sobretudo da ordem do inconsciente, ou seja, da
linguagem. Um exemplo dessa tese está em sua análise sobre o quadro de
Fra Angelico, o afresco A Anunciação, em que ele perscruta detalhes
anteriormente ignorados na crítica da arte, como a brancura, o vazio que o
branco provoca e que pouco havia sido comentado na história da arte até
então. (RIBEIRO, 2019, p. 65).

Com esse movimento, o crítico de arte francês clama para o que antes era

ignorado e sem relevância, e que provaram, todavia, ser detalhes fundamentais para

a interpretação da obra de arte. Na poesia Afro-brasileira, como ocorreu na pintura, é

preciso inclinar atenção ao invisível, ao vazio, ao dito e também ao inaudito, dessa

4 Esses dois termos, segundo Beniste, são: “[...] as denominações que revelam os locais onde se
desenvolve todo o processo de existência: àiyé indica o mundo físico, habitado por todos os seres, a
humanidade em geral, denominados ara àiyé; o órun, que é mundo sobrenatural, habitado pelas
divindades. Os Òrìsà, ancestrais e todas as formas de espíritos são denominados ara òrun.” (2004, p.
49).

3 Blue note ou ghost note é a uma nota acrescentada na escala musical pentatônica, gerando um
intervalo de quinta bemol. Como se trata de uma nota outside, não possui um tom definido, fica entre
um tom e outro, logo não é recomendável que o instrumentista estacione nesta nota para não causar
uma dissonância indesejada. A blue note então é uma nota de passagem.

2 Sendo um estilo musical, surgido nos Estados Unidos, mais precisamente no estado de Mississipi,
era uma válvula de escape de uma vida injusta ceifada ferozmente nos campos de plantação de
algodão. Os escravizados catalisavam suas angústias para transformar em blues. Os ecos de seus
ancestrais e antepassados reverberavam nas canções.



21

forma, o leitor se movimenta na encruzilhada de sentidos múltiplos e entrecruzados.

Na encruzilhada se “realiza o experimentum linguae [...] arrisca-se em uma

dimensão perfeitamente vazia [...]” (AGAMBEN, 2005, p. 13). Ou seja, lá se realiza

uma experiência do inconsciente por intermédio da linguagem, e no vazio variadas

leituras são possíveis. No entanto, na poesia de Edimilson, é preciso reconhecer a

ancestralidade e compreender o seu encantamento. Cito Roberto Zular que, no

prefácio da antologia Poesia + (antologia 1985-2019) (2019), de Edimilson de

Almeida Pereira, faz uma leitura do poema “Tambores”, publicado pela primeira vez

no livro Árvore dos Arturos (1988). Zular identifica o ritmo sincopado e o invisível

presente nos seguintes versos poema :

São três os tambores, como

os fogos. Nos antigos os meninos: são dois

e o terceiro tempo mordido.

o santana, o santaninha e o

são três os tambores sagrados (PEREIRA, 2019, p. 248).

Os versos acima, para Zular, evocam:

um hiato no qual os antigos e os meninos, a ancestralidade e a infância, são
dois, mas, ao mesmo tempo, por uma síncopa no ritmo-pensamento, são
também um terceiro (como os tambores do Candombe: o Santana, o
Santaninha e o… Jeremia, não mencionado no poema). Esse terceiro
implica em novas relações, produzindo um hiato, um tempo mordido entre a
memória e a imaginação, o passado e o futuro que passa do
micromovimento no poema para o movimento dos tambores e destes para
os movimentos sociais e cosmológicos. (ZULAR, 2019, p. 15)

Essa interpretação entra em consonância com as propostas de

Didi-Huberman e Agamben, Zular identifica portanto o invisível no poema, localizado

de forma imprecisa depois do artigo definido “o”. Caminhando, um pouco, no campo

da morfologia, o que sucede um artigo é um substantivo. Observo então a licença

poética de Pereira ocorrendo uma subversão da regra gramatical. Jeremia, o

substantivo, está presente/ ausente simultaneamente, ele é o dito e o inaudito, é a

representação do terceiro tambor, é um fantasma invisível para o signo da escrita e a

sua invisibilidade proporciona outras leituras dos versos. Em outras palavras,

Jeremia é a nota dissonante, é a blue note, aquela nota fantasma que o

instrumentista e o poeta não devem estacionar na melodia para não causar a



22

dissonância indesejada. Por conta disso, o verso “o santana, o santaninha e o”

(PEREIRA, 2019, p. 248) não tem um ponto final, visto que não se repousa na nota

fantasma; ela é então sutilmente acrescentada ao poema, assim, “o próprio

imperceptível torna-se um necessariamente percebido, ao mesmo tempo em que a

percepção torna-se necessariamente molecular” (DELEUZE; GUATTARI, 2012, p.

80).

A intimidade de Pereira com o blues é intensa, além de elementos como a

guitarra, a nota fantasma, o poema “Blues du chômage” (PEREIRA, 2019, p. 166),

que carrega o nome do gênero musical. Outro livro de poesia, já mencionado,

Zeosório blues: obra poética I (2002) traz elementos da música afro-americana. O

blues também é reverenciado além de seu trabalho poético, seu livro de não poesia

é um exemplo, intitulado: Blues note: uma entrevista imaginada (2013). Trata-se de

um livro com perguntas e respostas sobre sua carreira como escritor e sobre seu

processo criativo. E o eu lírico do poema “Signos” afirma “O blues me atravessa uma

rajada de espíritos”, como notamos, atravessa a poesia e o poeta.

O blues é a raiz que alimenta outros estilos afinal: “O samba é blues, o rock é

blues, o jazz é blues/ O funk é blues, o soul é blues, eu sou Exu do Blues” (Blues,

2018). Esse estilo musical tem um panteão de músicos virtuosos, de lendas que

desafiam o logos, de pactos selados na encruzilhada e de almas vendidas ao Diabo,

também chamado, no sertão do Brasil, por Demo, Dado, Danado, Lúcifer e Satanaz

(ROSA, 2019). Sem dúvida, uma das mais conhecidas é a história de Robert

Johnson. Robert Johnson, conta a lenda, não se destacava por suas habilidades na

guitarra, obstinado a se tornar uma estrela do blues, decide formalizar o pacto com o

Danado na encruzilhada, em Mississippi, Estados Unidos. Pacto feito, Johnson

então se torna um exímio guitarrista, e até hoje, é uma das maiores referências no

meio blues. E o pacto, foi real? Não se sabe.

Entre os músicos brasileiros também é viva a tradição dos pactos:

No Brasil caipira, há mitos sobre a destreza que alguns violeiros
conseguiam ao evocar o sobrenatural num cruzamento de caminho.
O violeiro Paulo Freire (músico e historiador do instrumento) conta que um
dos ritos de mandinga era enfiar a mão no buraco de uma parede de taipa
de uma igreja deserta, localizada em uma encruzilhada, à meia-noite.
Bastava então invocar o Sete Peles e sentir uma mão agarrar e quebrar
todos os seus dedos. Após a recuperação das fraturas, o dom para o
instrumento iria aflorar. (SIMASA e RUFINO, 2018, p. 18).



23

Pelo blues, Edimilson Pereira transita na encruzilhada, fazendo Makumba.5

Escrita desse jeito, o “k” denuncia a falibilidade da phoné. Em termos derridianos, é

a différance que “escapa à ordem do sensível, fixado apenas uma relação invisível

entre termos, traço de um relação inaparente” (SANTIAGO, 1976, p. 22).

Escrevendo uma poesia que desloca a noção de cânone, ela propõe um

embate àquele sistema tão consolidado, que, muitas vezes, não reconhece ou não

deposita a devida atenção a escritores e escritoras e logo são apagados da

memória. O poema “A mão de Carolina” homenageia uma escritora excluída, não

apenas do cânone mas também da sociedade:

A MÃO DE CAROLINA

fere a sintaxe. Tanto engenho

em sua arte mas livro após livro

insistem em falar sobre o lixo

e a coragem de uma estranha

que escreve, apesar do cânone.

Apesar da fome e dos bichos

que servem ao escritor-pose

para dizer            — “é o caos”.

Apesar da entrada de serviço,

do país e da sífilis. Apesar de

a mão contesta o esquecimento.

5 Makumba e yorubá aparecerão escritos dessa forma, “y” ao invés de “i”, “k” ao invés de “c”, Oliveira
justifica da seguinte forma: “O que dizer, todavia, desses y e k? Bem, o iorubá (ou yorùbá) é uma
língua oral africana, com a qual grande parte dos escravos africanos trazidos para o Brasil se
comunicava, e que fora levada a uma forma escrita pelos primeiros missionários do século XIX na
África que desejavam traduzir para o idioma local as escrituras sagradas dos cristãos. [...] Para os
lusófonos, e para os objetivos deste trabalho, poderíamos nos reduzir a duas características da língua
africana em sua forma escrita: k no lugar do que seria um c ou q em português; e y para o som de i –
quando acompanhado de vogais. Muitos dos textos e termos africanos dessa tradição nos chegam
através dos mais diversos livros grafados da mesma maneira”. (OLIVEIRA, 2008, p. 46). Seguindo
essa perspectiva, este trabalho também busca conservar a língua africana em sua escrita. É certo
que ao optar por essa escrita, o trabalho se inclina à afrocentricidade, entretanto, não é esse o
objetivo. Ma(k)umba então não é uma tentativa de produzir uma escrita africana mas sim de
cruzar/encruzilhar o português com uma língua oral yorùbá. A influência de Derrida se encontra desde
o título do trabalho, portanto. Em termos derridianos, a letra “k”, aqui neste trabalho, evidencia a
falibilidade da phoné, de acordo com sua teoria detalhada em Gramatologia (2017). Segundo o
próprio autor, “mesmo na escritura dita fonética, o significante ‘gráfico’ remete ao fonema através de
uma rede com várias dimensões que o liga, como todo significante, a outro significantes escritos e
orais, no interior de um sistema ‘total’, ou seja, aberto a todas as cargas de sentidos possíveis”
(DERRIDA, 2017, p. 55). Dessa forma, makumbas abre a outros significantes que tensionam o seu
significado.



24

Quem a ler, leia sob o impacto

dos nervos, leia-se: preparado

para o desvio que faz os vivos.

— A mão que suporta o verbo

não deveria ceder ao comércio.

Espera-se dela, ontem e agora,

algo mais que receber prêmios.

A mão carolina

escreve em acusação sem volta. (PEREIRA, 2019, p. 98)

O poema foi publicado pela primeira vez no livro E (2017), o seu título “A mão

de Carolina” é uma metonímia de uma parte referente ao todo. Nesse caso,

refere-se à Carolina Maria de Jesus, Carolina de Jesus para os íntimos. A escritora

ganhou visibilidade a partir do lançamento de seu livro Quarto de Despejo: Diário de

uma favelada (1960). No poema acima, o eu lírico descreve a forma da escrita de

Carolina e o ambiente hostil à sua volta. A mão da escritora, pois, assume uma

metonímia poderosa, através dela desenrola-se a escrita, a arma “que suporta o

verbo”. O primeiro verso é a continuação do título, pois nota-se que ele começa com

a letra minúscula, assim, a forma inicial do poema refere escrita de Carolina que

foge do padrão sintático convencional, e consequentemente “fere a sintaxe”. A

sintaxe que prossegue até o quinto verso é direta, o autor demonstra uma

preocupação com a “mensagem”: apresentar e descrever a situação da escritora,

além do mais, a sintaxe nesta forma se aproxima da linguagem oral do cotidiano, a

mesma forma da escrita de Carolina, segundo Arruda (2015, p. 35) “As

características observadas em seus textos – a linguagem oral, a sintaxe

fragmentada e não padrão, a denúncia, a exposição do sujeito, entre outras –

performatizam a escrita da escritora mineira”. Se por um lado a sintaxe do poema se

aproxima da escritora, por outro, a forma também cumpre a mesma função. A

maioria dos versos possuem enjambement, são os cortes, os ferimentos deferidos

na sintaxe convencional, fraturando, consequentemente, o ritmo do poema que é

assimétrico, varia entre sete sílabas — os menores versos — e doze sílabas — o

maior verso. Seu ritmo portanto se aproxima da linguagem de Carolina, igualmente

fraturada, como aponta Arruda: “A linguagem fraturada de Carolina deve ser

entendida pelo que de fato é: a tentativa de uma pessoa das camadas subalternas

de dominar os códigos da cidade letrada” (SOUSA apud ARRUDA, 2015, p. 24).



25

A sua engenhosidade se revela em seus vários livros sobre os temas lixo e da

vida da própria autora. Portanto com a sua habilidade de transformar lixo em

literatura, com a coragem de uma forasteira em terras que não lhe pertencem, seus

livros continuam sendo escritos, mesmo com a imposição do cânone, assinalada

pelo advérbio “apesar”, no quinto verso. Advérbio, por sinal, incansável, por mais

três vezes ele se repetirá ao longo do poema: “Apesar da fome e dos bichos/ que

servem ao escritor-pose/ para dizer — “é o caos”/ Apesar da entrada de serviço,/

do país e da sífilis. Apesar de/ a mão contesta o esquecimento.”[...]. Tal advérbio

funciona como uma anáfora, ele se repete para transmitir o fardo que a escritora

carregou, enfrentando as diversidades. A palavra “apesar”, de certa forma, deixa a

leitura menos fluida, e o ritmo mais arrastado, pois além de sua repetição, a ordem

da sintaxe é quebrada, sem, no entanto, comprometer a “mensagem” inicial.

“Apesar” cumpre, pois, a função de sensibilizar o leitor para a condição da escritora.

Além do mais, cada verso com a presença daquele advérbio, expõe suas

adversidades. São nos versos seis, sete e oito, que o eu lírico critica o escritor

distante da realidade cruel da pobreza, da fome e dos bichos, para aquele escritor,

são apenas temas de seus escritos e, a partir deles, reafirma o que é escancarado:

“é o caos”. Para a autora do Quarto de despejo, esse caos já recai em sua vida

antes da contestação do “escritor-pose”. Assumindo apenas essa pose, o escritor

não faz parte daquele mundo.

O separatismo de classe é constante na vida da escritora, a partir do verso

nove, essa discriminação é expressa da seguinte forma: “Apesar da entrada de

serviço/ do país e da sífilis ”. A entrada de serviço a coloca em seu lugar, sendo

assim, a entrada principal não lhe pertence. O verso dez é a continuação do verso

anterior, continuação do advérbio apesar. Apesar do país desigual e da doença, a

escrita Carolina é resiliente; apesar dos pesares, a mão segue firme escrevendo.

A partir do verso doze, o eu lírico adverte como se deve ler a obra impactante

de Carolina de Jesus, uma obra que está além de premiações, é subversiva com

suas acusações.

Prosseguindo com a leitura da antologia, o próximo poema, é intitulado “O

Bicho”, publicado inicialmente no livro Blanco (2003). Esse é um dos casos em que a

disposição dos textos poéticos chama atenção, não é mera coincidência que logo

após “A mão de Carolina”, este poema aparece:



26

O BICHO

Rastreio a palavra para não cair do cavalo.

Não estou entre os que se refugiaram

em Ítaca, Curvelo ou Tombuctu: há muito

a floresta de signos foi incendiada

e se abriu à escrita do corpo. O passado

está salvo, mas não salva a hora presente.

O bicho, Bandeira, quer dizer, o homem

que alimentou o seu poema ainda nutre

o meu com a sua fome. A poesia se repete

ou a mão que ajuda não cresce? Rastreio

para não trair a palavra do meu tempo. (PEREIRA, 2019, p. 99)

Ambos os poemas tratam dos mesmos temas: pobreza, hostilidade, fome e

indiferença. “A mão de Carolina” é implícito na intertextualidade com a escritora, “O

bicho”, por sua vez, é explícito na intertextualidade com o poema homônimo de

Manuel Bandeira. Ao lermos o poema de Bandeira, percebemos suas aproximações:

O bicho

Vi ontem um bicho

Na imundície do pátio

Catando comida entre os detritos.

Quando achava alguma coisa,

Não examinava nem cheirava:

Engolia com voracidade.

O bicho não era um cão,

Não era um gato,

Não era um rato.

O bicho, meu Deus, era um homem (BANDEIRA, 1996, p. 283).

O eu lírico observa uma criatura “Catando comida entre os detritos”. Por conta

de sua fome atroz, o bicho, revela a segunda estrofe, engolia rapidamente sem



27

critério do olfato. Na terceira estrofe, a figura desse bicho vai sendo revelada, e no

último verso o eu lírico tem uma surpresa ao perceber que o bicho “era um homem”.

O bicho, pois, trata-se de um pedinte que cata a sua comida no lixo.

Ao retornar no texto de Edimilson, observo que antes da intertextualidade

proposta, o eu lírico faz uma reflexão, com a ênfase recaindo sobre a palavra.

Destaco o primeiro verso: “Rastreio a palavra para não cair do cavalo”, a expressão

popular cair do cavalo significa se decepcionar com alguma coisa. Portanto o eu

lírico expressa o cuidado justamente para não se decepcionar com algo que ainda

não sabemos. Como ocorre em “A mão de Carolina”, a leitura fluida e com a sintaxe

na ordem direta. Seus verbos são nos tempos passado e presente. Dessa forma,

constitui-se os saltos entre presente e passado, abordados adiante. Seus versos

são livres e não possuem rima. Chamo atenção ao léxico, até o sexto verso, não

remete aos temas já mencionados: pobreza, hostilidade e fome, mas sim um

verdadeiro rastreio da palavra “bicho”. É a partir do sétimo verso que a

intertextualidade com Bandeira surge. Ainda nesse verso, o corte enjambement põe

em destaque a palavra “homem”, é justamente essa palavra a última do poema de

Bandeira, fazendo referência direta.

O rastreio da palavra “bicho” é um salto tigrino (FILHO 2008). Esse salto é em

direção ao passado. O poema, portanto, nos conduz ao passado inacabado, para

guiar-nos por ali, recorro ao conceito Ursprung (origem), de Walter Benjamin. Em

“Passagens” (2006), Benjamin demonstra seu objetivo filosófico e metodológico:

Origem (Ursprung) ̵ eis o conceito de fenômeno originário transposto do
contexto pagão da natureza para os contextos judaicos da história. Agora,
nas Passagens, empreendo também um estudo da origem. Na verdade,
persigo a origem das formas e das transformações das passagens
parisienses desde seu surgimento até seu ocaso, e a apreendo nos fatos
econômicos. Estes fatos, do ponto de vista da casualidade, ou seja, como
causas —, não seriam fenômenos originários; tornam-se tais apenas
quando, em seu próprio desenvolvimento — um termo mais adequado seria
desdobramento — fazem surgir a série das formas históricas concretas das
passagens, assim como a folha, ao abrir-se, desvenda toda a riqueza do
mundo empírico das plantas (BENJAMIN, 2006, p. 504).

Ao revistar o passado, é possível perceber a sua latência no presente,

exemplifico a partir da leitura intertextual dos poemas homônimos. Além do título

denunciar a intertextualidade explícita, a partir do verso sete, Pereira conversa com

Bandeira, o vocativo “Bandeira” evidencia isso. O diálogo é sobre o homem que

ainda é confundido com bicho.



28

Levando em conta o salto tigrino entre as escritas de Bandeira e Pereira, nos

anos 1947 e de 2019, respectivamente, a realidade atual poderia ter sido alterada,

contudo não é isso que enxerga o eu lírico de Edimilson Pereira. Sendo explícito,

Pereira constata a dura e obstinada realidade através do paradoxo, iniciado no verso

sete e finalizado no verso nove: “o homem/ que alimentou o seu poema ainda nutre/

o meu com a sua fome”. Paradoxo, porque o homem/ bicho, ainda com fome,

continua alimentando a escrita do poema através da escassez de comida.

Segundo Ribeiro,

Essa origem é, portanto, dinâmica, móvel, não se deixa fechar por nenhuma
tentativa de totalidade. É processo intermitente que impede qualquer
modelo de fechamento, é um projeto que, quando ameaça findar, aponta
para outra direção, ou seja, para seu começo arqueológico [...] (RIBEIRO,
2013, p. 122)

A origem para Benjamin é sempre inacabada, remete à casualidade “O

Bicho”, de Bandeira é, pois, um fenômeno original, sem com isso representar a

gênese (Herkunft). Dele então houve o desdobramento que é o poema homônimo de

Edimilson Pereira. Esse, por sua vez, aponta para outra direção, aponta o presente e

passado concomitantemente. A intertextualidade dos poemas então nos guia não

apenas àquele passado, trata-se da interrupção na cronologia (RIBEIRO, 2013),

dessa forma, “O passado/ está salvo, mas não salva a hora presente”, o eu lírico

então está ciente do passado não superado, pois ele reverbera de forma estridente

no presente.

O poeta segue o rastro da palavra bicho e, segundo Derrida, o “rastro é a

diferença que abre o aparecer e a significação” (2017, p. 80). Essa significação é

articulada com — ainda em termos derridianos — presente-passado, dessa forma,

“bicho”, rastreado nos versos, remete à passividade rasurada. No décimo verso, o

eco do rastro se mostra com a palavra “rastreio”, remetendo ao primeiro verso. O

exercício de rastreio, portanto, mostra-se importante não apenas para a escrita do

poema mas também para a percepção de um tempo/ espaço que nos toca.

A poesia de Edimilson Pereira se insere portanto na encruzilhada de sentidos

e signos, que expande as interpretações. Como trata-se de uma encruzilhada, aqui

me aproprio das palavras de Oliveira (2007, p. 205): “Permanecer na encruzilhada é

muito perigoso”. Com esse tom sombrio, o autor adverte sobre os riscos assumidos

por quem na encruzilhada se encontra, é, portanto, de responsabilidade própria



29

escolher um caminho dos vários dispostos. Dessa forma, escolhi “Força Vital, axé,

Exu(s) e orixás” para ser o capítulo 1. Ele é subdividido em três partes em que

exponho os conceitos para depois relacionar à poesia. O capítulo 2, “Criação do

Aiyê”, refere-se à criação do mundo de acordo com a concepção banto e yorubá.

Bem como abordo os tempos sasa e zamani, propondo uma leitura comparada nos

tempos Cronos e Aion, de Deleuze. Esses tempos se tornam então operadores de

leitura. O capítulo 3 trata da diáspora e suas consequências a partir das

considerações de Derrida (2004), e para contextualizar os poemas no mundo atual,

a crítica de Siscar (2016) foi utilizada como base teórica. As considerações de

Mbembe (2014), Ford (1999) foram a teoria para contextualizar a situação do negro

e da negritude na contemporaneidade.



30

1 FORÇA VITAL, AXÉ, EXU(S) E ORIXÁS

1.1 Que força é essa?6

“Que força é essa?” é a terceira faixa do disco Fé brasileira (1986), da banda

de axé music Chiclete com Banana. Proponho, neste subcapítulo, uma interlocução

com o eu lírico da canção da banda soteropolitana e Nietzsche, a fim de entender a

Força Vital. O eu lírico, ao longo do refrão, lança perguntas ao ar, às quais ele não

pretende responder. O seu questionamento é gerado a partir de algo incognoscível:

a presença de uma força para além da sua compreensão. Sendo assim, ele julga

desnecessário nomeá-la, entendê-la ou analisá-la, apenas segue cantando e

vivendo conforme o refrão: “Responder/ Todo mistério da vida/ Pra quê/ De onde

vem essa força/ Por quê/ Se o importante é viver”. Em um diálogo entre Chiclete e

Nietzsche ambos entram em acordo “o importante é viver”. No entanto, ao seu

procedimento niilista, o filósofo alemão cria o conceito de amor fati. É por esse

conceito que ele se guia para viver e esclarece: “Minha fórmula para a grandeza no

homem é amor fati: nada querer diferente, seja para trás, seja para frente, seja em

toda a eternidade. Não apenas suporta o necessário, menos ainda ocultá-lo (...) mas

amá-lo...” (NIETZSCHE apud RUBIRA, 2008, p. 229). Amar o necessário, ou seja,

amar a vida independente de como ela seja. Mas aquelas questões não podem ficar

jogadas ao ar da retórica, a minha contribuição para o diálogo é portanto tentar

respondê-las. Para esse efeito, recorro à cosmovisão africana.

Essa cosmovisão concebe o humano, o universo, a família, o tempo, o

governo por uma perspectiva ímpar. Em seu livro Cosmovisão Africana no Brasil:

elementos para uma filosofia afrodescendente (2003), Oliveira detalha cada uma

dessas concepções. Discorrendo sobre o universo, em que o sagrado é onipresente,

o autor elenca um item idiossincrático dessa filosofia: a Força Vital. Que força é

essa, afinal? É da filosofia banto que vem a resposta. A Força é a expressão do

sagrado, segundo Oliveira,

A Força Vital como vitalidade universal é capaz de individualizar-se nas
relações entre o homem e a natureza. A profunda relação daquele com esta

6 Música disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=E8dK0FieOaM. Acesso em 8 de dez. de
2020.



31

está nela sedimentada, uma vez que ela é a força capaz de gerir tal
relação. Essas relações não se restringem apenas à relação
homem-natureza, mas também incide sobre a realidade social bem como
sobre a relação do Homem com o sobrenatural (OLIVEIRA, 2003, p. 43)

E, segundo Leite (1997, p. 104), “refere-se àquela energia inerente aos seres

que faz configurar o ser-força ou força-ser, não havendo separação possível entre as

duas instâncias, que, dessa forma, constituem uma única realidade.”. A Força e o

ser são entrelaçados, um não existe sem o outro. Ela portanto mostra-se

imprescindível à vida e às relações entre homem e natureza. Essa força, pois,

anima, gere vigor e vitalidade, e cada um de nós a carregamos e expressamos

através da palavra:

[...] a palavra aparece como substância da vitalidade divina utilizada para a
criação do mundo, confundindo-se com o chamado sopro ou fluido vital,
sendo que no homem essa herança manifesta-se, em uma de suas
formulações, através da respiração. O conjunto força vital/ palavra/
respiração é elemento constitutivo da personalidade, emergindo plenamente
quando o homem o estrutura de maneira a criar a linguagem e o exterioriza
através da voz. [...] Nesse sentido deve ser lembrado que a palavra é
elemento desencadeador de ações ou energias vitais. (LEITE, 1997, p.
105).

Sendo a palavra inerente à Força Vital, o que com aquela produzimos contém

a vitalidade da força, a literatura7 que utiliza a palavra como matéria prima se inclui

como uma de suas expressões. Na filosofia banto, a palavra ganha outro significado,

extrapolando a visão ocidental, nesse sentido, o próprio conceito de literatura é

portanto tencionado,8 e uma vez que a palavra é detentora de tal poder, Oliveira

(2003, p. 45) assevera:

Deve-se lembrar, entretanto, que a palavra, uma vez proferida, é uma
energia nem sempre controlável e interfere na existência. Daí a necessidade
de quem as pronuncia deter os conhecimentos necessários para que faça
bom uso da energia-palavra, posto que ela é capaz de engendrar coisas,
tanto construtivas quanto destrutivas.

8 Tanto a cultura yorubá quanto a banto transmitiam seu conhecimento através da oralidade, é então
pela palavra oral que a sua produção literária se deu. Freitas cita um exemplos dessa literatura: “Mãe
Stella de Oxóssi, ialorixá do Ilê AxéOpô Afonjá, membro da Academia de Letras da Bahia, é uma
escritora singular, pois sua palavra literária no espaço afro-diaspórico do terreiro: grafa livros
imateriais através da oratura em uma rede secular desde África, tecendo pontes que fundem
tempo-espaço; sulca as folhas, transmutando as páginas escritas em importantes obras que ganham
as bibliotecas mundo afora; grifa o verbo em outras folhas, agora as das árvores sagradas,
macerando-as para extrair o sumo, insumo da palavra que se transforma em fármaco de corpos,
corpus poético ainda ilegível aos não-iniciados. [...] por meio da análise dos provérbios que ‘evocam’
uma sabedoria-síntese restaurante ao próprio campo dos Estudos Literários”  (FREITAS, 2016, p. 74).

7 A literatura a qual me refiro é à poesia de rua, poesia afro-brasileira/ negra, ao rap e hip hop, à
oraliteratura, à literatura de terreiro, dentre outras expressões da linguagem.



32

Por alterar a existência, a palavra, além de ser sagrada, é também política. E

como a palavra é detentora desta dicotomia: construtiva ou destrutiva, pode gerar

uma política embasada em uma daquelas características. A serviço da destruição, a

política ganha o prefixo “necro”, relativo à morte, resultando em "Necropolítica''

(MBEMBE, 2011). Nesse ensaio intitulado “Necropolítica”, Mbembe dilata o conceito

de biopolítica, de Foucault, que é pautado em “uma cesura biológica” (MBEMBE,

2011, p. 128), ou seja, a raça como a principal tecnologia de separatismo de um

Estado soberano (MBEMBE, 2011). O teórico camaronês ainda explica como a

necropolítica se instala nas organizações soberanas conhecidas, são elas: a colônia,

o Estado nazista, a ocupação colonial contemporâneo, na Palestina, por exemplo, e

o Estado moderno. O que todos eles têm em comum? A arma biológica, a raça.

Direciono a questão ao Estado moderno, ainda me apropriando das palavras de

Mbembe:

em nosso mundo contemporâneo, armas de fogo são implantadas no
interesse da destruição máxima de pessoas e da criação de “mundos de
morte”, formas novas e únicas da existência social, nas quais vastas
populações são submetidas a condições de vida que lhes conferem o status
de “mortos-vivos (MBEMBE, 2011, p. 146).

No Brasil, à população negra é imposta o status de “mortos-vivos”, e “80 tiros

te lembram que existe pele alva e pele alvo/ Quem disparou usava farda (Mais uma

vez)” (EMICIDA, 2019). Os versos contundentes de Emicida deixam registrado que

os 80 tiros foram disparados por militares, matando o músico Edvaldo dos Santos

Rosa, 46 anos, a sua pele, para os atiradores, era “pele alvo”. Casos de racismo e

abuso de poder não são exclusividades do Brasil; nos Estados Unidos a população

negra também está sob a mira da necropolítica. Em 2020, o caso de George Floyd

gerou comoção mundial. Floyd foi asfixiado por um policial branco, durante uma

abordagem, mesmo clamando por vida dizendo: “I can’t breathe” — Não consigo

respirar —, George Floyd foi morto no local. Através do poder destrutivo, o Estado,

guiado pela necropolítica, elege quem morre, sendo assim, morte, “doença,

corrupção, miséria, guerra” (OLIVEIRA, 2003, p. 119) visam à destruição do

indivíduo, e consequentemente diminuem a Força Vital. Por outro lado, o que

aumenta a Força Vital “é saúde, prosperidade, fertilidade, ética etc. (OLIVEIRA,

2003, p. 119). Uma outra maneira de restituir a Força, - abordado no próximo



33

subcapítulo -, é a realização da Makumba, do ebó que se utiliza de vários elementos

da natureza que contém a Força Vital.

Além de se manifestar na palavra, essa Força está presente nos vegetais,

minerais, animais, seres inanimados e seres humanos (RIBEIRO, 1996); nas

proporções subatômicas “as partículas são também ondas de energia.” e logo após

os estudos da Teoria da Relatividade Geral, de Einstein, “As partículas passaram a

ser tratadas a partir de então como ‘pacotes de energia’ denominados quanta e,

mais tarde, fótons” (CORREIA, 1999); nos textos e hipertextos, nas entrelinhas, na

intertextualidade, nos sentidos e nas interpretações que a palavra pode principiar. A

Força Vital portanto sempre esteve presente, o que diferencia, contudo, são seus

nomes, para alguns são partículas; outros a chamam de energia e fótons; para os

Jedis - da saga Star Wars9 (LUCAS, 1977) - é apenas Força; para os bantos e

yorubás, a Força Vital é o axé.

Embora o eu lírico da canção homônima ao subtítulo queira apenas desfrutar

e sentir a vitalidade da força, gostaria, ainda assim, de responder às suas

indagações. “Que força é essa?” Essa força é a Força Vital, a energia, os fótons, as

partículas, é o axé. “De onde vem essa força?” Vem do preexistente, ela é “O

sagrado que premeia todos os espaços da vida dos africanos” (OLIVEIRA, 2003, p.

44) “ela é tomada como fonte primordial da energia que engendra a ordem natural

do universo [...]” (OLIVEIRA, 2003, p. 44). Como é vital, o axé deve ser conservado,

e quem o conserva é Exu, como veremos adiante. Todavia fecho este subcapítulo

concordando com o eu lírico do Chiclete e Nietzsche, “o importante é viver”.

1.2 Axé, ancestrais e orixás

O axé é a Força Vital e dinâmica, presente no ser, no pulsar do ritmo e do

coração, no sangue, na relação entre humanos, ancestrais e orixás. Portanto é a

“força mágico-sagrada, a energia que flui entre todos os seres, todos componentes

da natureza” (AUGRAS, 2008, p. 64). Sendo polissemântico, é possível ler o axé de

três maneiras, Beniste (2004, pp. 276-278) as define:

9 Nessa saga, criada por George Lucas, a Força é usada de duas formas: os cavaleiros Jedi a usam
pela justiça, e os Sith a usam de maneira deturpada, agindo por interesse próprio, guiados pela
necropolítica. A Força dos Jedi é muito próxima da Força Vital dos banto, Obi-Wan Kenobi a descreve
desta maneira: “A Força é o que dá poder ao Jedi, É um campo de energia criado por todos os seres
vivos, ela nos envolve e penetra. É o que mantém a galáxia unida” (STAR apud FABRO, 2019).



34

Àṣẹ — como palavra, representa o “Que assim seja”, definido o conceito de
que é Deus, O Ser Supremo, somente Ele, que permite a realização de um
pedido ou da outorga de algum poder. Ao dizer Àṣẹ ao final de uma oração
ou um pedido, a idéia é a de que “Deus é quem irá decidir se o pedido será
aceito ou não”, embora a oração seja destinada a um òrìṣà. Nestes casos, o
òrìṣà exerce a sua função de intermediário, intercedendo junto ao Ser
Supremo [...].
Àṣẹ — como matéria, representa as forças e o poder de todos os elementos
representados por símbolos que se identificam com as divindades, ṣàṣàrà,
oṣẹ, àbèbè, as folhas (ewè), árvores, cânticos, rezas, e o próprio
Candomblé, muito apropriadamente definido como Ilê Àṣẹ, Casa do Àṣẹ, e
sua dirigente definida como Ìyálàṣẹ, a Zeladora do àṣẹ.
Àṣẹ — como fluido mágico que não tem forma mas é sentido, e que dá vida
e forma a tudo que existe. Em sua ação de criar e recriar, se desgasta e é
preciso ser revivido com preceitos, ervas e cânticos, com rituais diversos
que permitirão a relação constante entre o àiyê e o òrun.

Fico com a terceira definição. Ela é a que melhor se encaixa para os objetivos

deste trabalho. No terreiro, o axé é plantado e transmitido para todos os seu

membros e elementos (SANTOS, 1986), aqui ele é plantado na poesia e transmitido

aos seus leitores, em sua forma mágica, portanto, transpassa os textos dando

sentido e vida.

Além de ser inerente à vida, é imprescindível para a comunicação, conforme

aponta Luz: “A transmissão de axé religa as dimensões transcendentes e imanentes

características da prática ritual, que [...] constitui as identidades dos seres humanos

e da própria comunidade ou sociedade, e sua articulação com a Natureza” (1995, p.

565). Simas e Rufino argumentam que o axé funda a sua própria cultura, em suas

palavras:

Em síntese, entendemos a cultura de axé como aquela que designa um
modo de relacionamento com o real fundamentado na crença em uma
energia vital — que reside em cada um, na coletividade, em objetos
sagrados, alimentos, elementos da natureza, práticas rituais, na
sacralização dos corpos pela dança, no diálogo dos corpos com o tambor e
entre outras formas — que deve ser constantemente alimentada, restituída
e trocada para que não se disperse (SIMAS; RUFINO, 2019b, p. 89).

Nessa cultura o axé, portanto, impregna homens e mulheres, objetos e

elementos; precisa no entanto ser restituído, pois “como toda força, pode diminuir ou

aumentar” (SANTOS, 1986, p. 40). Por ser caracterizado como força, é possível

analisá-lo e senti-lo, Ribeiro (1996) traça meticulosamente seis leis a respeito do

axé, algo parecido com o que Isaac Newton fez ao observar a queda da maçã:

(1) é absorvível, desgastável, elaborável e acumulável; (2) é transmissível
através de certos elementos materiais, de certas substâncias; (3) uma vez



35

transferido por essas substâncias a seres e objetos, neles mantém e renova
o poder de realização; (4) pode ser aplicado a diversas finalidades; (5) sua
qualidade varia segundo a combinação de elementos que o constituem e
que são, por sua vez, portadores de uma determinada carga, de uma
particular energia e de um particular poder de realização. O axé dos orixás,
por exemplo, é realimentado através de oferendas e de ação ritual,
transmitido por intermédio da iniciação e ativado pela conduta individual e
ritual; (6) pode diminuir ou aumentar. (RIBEIRO, 1996, p. 51).

O axé, através dessas leis, "permite o acontecer e o devir” (SANTOS, 1986, p.

39). Longe de querer trancar o axé nos moldes das ciências exatas, as leis acima

são apenas para nos guiar em seu entendimento. A lei de número 1 revela a sua

característica de absorção, os indivíduos iniciados no candomblé, absorvem-no, por

intermédio da “Ìyálôrìsà – mãe dos òrisà” (SANTOS, 1986, p. 43), tornando-se enfim

“um receptor e um impulsor de àse.” (SANTOS, 1986, p. 37). Os elementos da lei 2

são água doce e salgada, sangue vermelho, branco e preto, leito do rio, pedras,

coração, pulmão, raízes etc (SANTOS, 1986). A lei 3 é autoexplicativa. Uma das

finalidades da lei 4, como aponta Luz (1996), é reforçar os seres do Aiyê e as

entidades do Orun para dinamizarem a expansão do ciclo vital. A lei de número 5,

por sua vez, nos explica como funciona o processo para restabelecer o axé dos

orixás, dessa forma, ele está presente na relação entre esses e os humanos.

Por fim, a lei 6 nos lembra de conservar a força, pois ela pode tanto diminuir

ou aumentar. Como já mencionado, a morte diminui a Força, o axé, entretanto,

Oliveira esclarece:
[...] Quando morre um membro da comunidade, sua energia vital pode ser
reconstituída através do funeral ritualizado que tem a função de transformar
a energia vital deste indivíduo em Força Vital para a comunidade. [...] Vida e
morte são etapas de perda e restituição de energia que anima o universo. O
pensamento banto busca compreender e experimentar essa movimentação
da vida. Por isso, os ritos funerários não enterram defuntos, mas geram
ancestrais (OLIVEIRA, 2003, p. 112).

Através desse movimento de passagem, que é a morte, nascem os

ancestrais. Nesse sentido, eles “são os mortos que vivem na memória coletiva das

comunidades ou no sangue de seus descendentes. Logo, para além da

sobrevivência mágica os ancestrais têm uma sobrevivência histórica e hereditária

(ROSÁRIO, 2020, p. 38). Considero a diferença entre orixás e ancestrais, no entanto

vale ressaltar que “Alguns autores sustentam que o òrìsà [...] são ancestrais

divinizados, chefes de linhagens ou de clãs que, através de atos excepcionais

durante suas vidas, transcenderam os limites de sua família ou de sua dinastia [...]



36

(SANTOS, 1986, p. 102). Ancestrais e orixás não são portanto sinônimos, os

segundos

são deuses que receberam de Olodumare ou Olorum também chamado de
Olofim em Cuba, o Ser Supremo, a incubência de criar e governar o mundo,
ficando cada um deles responsável por alguns aspectos da natureza e
certas dimensões da vida em sociedade e da condição humana (PRANDI,
2001, p. 20).

Santos (1986, p. 102) sinaliza essa diferença: “os òrìsàs então especialmente

associados à estrutura da natureza, do cosmo; os ancestrais, à estrutura da

sociedade”. Por conta dessa relação, cada orixá então assume poderes da natureza,

cito alguns exemplos: Xangô, muito comparado ao Thor da Escandinávia e da

Marvel, é o orixá da justiça e dos raios, a sua arma é o machado duplo, o oxé. Iansã

é a orixá dos ventos; Ogum é o orixá da guerra e da metalurgia; Oxóssi é o orixá da

caça e mata, sua arma é o ofá; Oxum é a orixá das águas doces. São essas

algumas divindades que formam o extenso panteão yorubá.

Os orixás então com o poder do axé se manifestam, murmuram em nosso

coração, “convivem” conosco. O poema “Inquices” (PEREIRA, 2004, pp. 13-14),

tratam dessa convivência:

INQUICES

São os antigos.

Morrem de um jeito

vivem de outro.

Vivem na gente

não sendo sangue.

Não sendo sangue

molham os ossos.

São os mesmos

que não eram antes.

São os que murmuram.



37

Sabemos deles

os apelidos.

Chamar é senti-los

andando em nós.

Andando em nós

alegres ou tristes.

Como uns velhos

quando meninos.

São os que matam.

Por encomenda

ou acerto de contas.

Também educam no

seu carinho.

No seu carinho

que não tocamos

O lado quente

da morte.

Os inquices são e são.

Porque comeram

o miolo da vida.

Com dentes

e fome.

Fome que se tem

todas as horas.

Ouvimos a lição

dos inquices.

Os que não morrem.

Inquice, também escrito nkisi, refere-se a orixás no candomblé de Angola e

Congo (LOPES, 2006). No Brasil, devido à diáspora, os inquices sofreram

transformações e, assim, “esses espíritos perderam a força que tinham na África,



38

visto que o sujeito foi retirado de seu clã familiar e de sua terra” (HASSELMANN,

2018, p. 92), para a leitura do poema, considero portanto a definição de Lopes

(2006), e a do glossário do livro A roda do mundo, ele define Inquice da seguinte

forma: “entidade dos cultos de origem banto correspondente ao orixá nagô”

(PEREIRA, ALEIXO, 2004, p. 45). O poema é então um mergulho na cosmovisão

banto. Formado por versos curtos dentre eles cinco monósticos, que destacam as

características das divindades, e oito quarteto, que reafirmam os versos isolados, o

poema abre com um único verso: “São os antigos”. Isso indica pois que eles estão

presentes desde o pré existente, fora da ordem cronológica, isto é, nos tempos Aion

e zamani,10 num futuro e passado ilimitados (MONEGALHA, 2018). O verbo “ser” na

terceira pessoa do plural irá sempre se referir aos inquices, repete-se por mais seis

vezes, enfatizando as essências dos orixás, a estrofe dez é a mais enfática e apenas

diz: “Os inquices são e são”. A dupla aparição desse verbo reafirma a potência das

divindades. A morte, abordada na segunda estrofe, tem uma conotação diferente

dos mortais, porque eles são imateriais (VERGER, 2012). “Vivem na gente/”, pois,

conforme explica Prandi (2001, p. 24), “Os iorubás acreditam que homens e

mulheres descendem dos orixás, não tendo, pois, uma origem única e comum, como

no cristianismo”.

O quinto verso “não sendo sangue” remete ao fato de que “Os humanos são

apenas cópias esmaecidas dos orixás dos quais descendem” (PRANDI, 2001, p. 24).

A terceira estrofe, sobretudo os versos oito e nove, revelam a multiplicidade dos

orixás que ocorre por conta de serem cultuados em diferentes territórios, sendo

assim, recebem variados nomes (BENISTE, 2004) portanto “São os mesmos/ que

não eram antes”. Esses nomes também são apelidos.

A quinta estrofe refere-se ao processo de criação das pessoas, de acordo

com Oliveira (2003, p. 53) “A pessoa é o resultado de forças divinas como naturais.

Sua essência está indissociavelmente ligada às divindades como aos elementos da

natureza”. Dessa forma, os inquices estão “Andando em nós”, fazem parte de nós,

deles herdamos suas “características, propensões e desejos, tudo como está

relatado nos mitos” (PRANDI, 2001, p. 24). Os versos “São que mata/ por

encomenda/ ou por acerto de contas" expõe que essas divindades são temidas, no

entanto elas impõem respeito e “educam no/ seu carinho”, nos protegem do “lado

10 No capítulo Criação do Aiyê explico as categorias dos tempos Aion e zamani detalhadamente.



39

quente/ da morte”. Os inquices têm fome de vida, assim sendo, comem “o miolo da

vida”.

O último monóstico, “Os que não morrem”, isto é, mesmo passando pelo

trauma da diáspora e da escravidão, os orixás resistiram, no culto e na memória,

transformaram-se através da releitura que foi o sincretismo religioso ocorrido no

Brasil. Os orixás manipulam o axé através dos elementos naturais, conforme

escreve Beniste (2004, p. 79):

Os Òrìṣà representam a personificação das forças da natureza e dos
fenômenos naturais: nascimento e morte, saúde e doença, as chuvas e o
orvalho, as árvores e os rios. Representam os quatro grandes elementos:
fogo, ar, terra, água, e os três estados físicos dos corpos: sólido, líquido e
gasoso. Representam ainda os três reinos: mineral, vegetal e animal, além
dos princípios masculino e feminino, também presentes em sua
representatividade. Tudo isso representa o poder vital, a energia, a grande
força de todas as coisas existentes e que é denominada àṣẹ.

O axé, todavia, precisa de um transmissor, alguém ágil o suficiente para

atalhar pelos caminhos; esse transmissor cria um elo entre os mundos Aiyê e Orum,

assume, então, o papel de mensageiro, desse modo, as oferendas chegam e a

comunicação é estabelecida. Esse mensageiro, por excelência, quebra o código,

restitui o axé para todos e todas (OLIVEIRA, 2007), ele é Exu.

Com o axé provindo das palavras; com Exu bagunçando e ordenando os

signos, produzindo, assim, outros significantes; com orixás e ancestrais os versos de

Edimilson se constroem; geram um embate com o logos, ataca o preconceito racial e

reafirmam seu lugar na poesia contemporânea.

1.3 Exu(s) e riscos

Exu é responsável pelo transporte do ebó11 e pela comunicação entre o Orun

e o Aiyê, portanto ele “é o que escuta todos os seres, pois mora no Reino dos

Sentido e faz tudo se comunicar [...]” (OLIVEIRA, 2007, p. 144). Dessa forma, a

11 De acordo com Beniste, “um ẹbọ pode ser definido como um ato de se fazer uma oferenda, do
reino animal, vegetal ou mineral, de comidas, bebidas e qualquer objeto, a uma divindade ou entidade
espiritual. É um ato mágico-religioso que se utiliza das forças naturais existentes nesses elementos
para um determinado fim. Por este motivo, costuma-se dizer que o ẹbọ revela-se como a maior fonte
de comunicação entre todas as forças do universo” (BENISTE, 2004, p. 280). O autor ainda explica a
etimologia da palavra: “ẹbọ significa sacrifício e vem de bo - alimentar, palavra utilizada somente para
òrìsà, coisas e animais, nunca para uma pessoa. [...] Na língua yorubá, não há diferentes nomes para
definir o sacrifício de animais, de plantas, de oferendas ou trabalhos determinados pelos odù-Ifá.
Tudo é conhecido por um só nome - ẹbọ” (BENISTE, 2004, p. 280).



40

conexão entre homens e orixás acontece. Por ser mensageiro, Exu é comparado a

Hermes, deus grego “das estradas e guardião dos caminhos” (ASSUNÇÃO, 2016, p.

45). Exu, assim como Hermes, guarda os caminhos e transita nas estradas da

encruzilhada. Ali na encruzilhada, ele fez a sua morada, por conta de um pedido de

Oxalá, segundo Barbosa Júnior (2014, p. 28)

[...] Oxalá pediu a Exu para ficar na encruzilhada por onde passavam os
visitantes, não permitindo que passassem os que nada trouxessem ao velho
Orixá. Exu, então, recolhia as oferendas e entregava a Oxalá, que resolveu
recompensar algo para Exu.

Como Exu assumiu o posto de guardião da encruzilhada, carece receber a

oferenda antes dos outros orixás, conforme explica Prandi:

Exu deve então receber os sacrifícios votivos, deve ser propiciado, sempre
que algum orixá recebe oferenda, pois o sacrifício é o único mecanismo
através do qual os humanos se dirigem aos orixás, e o sacrifício significa a
reafirmação dos laços de lealdade, solidariedade e retribuição entre os
habitantes do Aiê e os habitantes do Orum (PRANDI, 2001, p. 50).

Isso faz de Exu um dos mais importantes membros do panteão yorubá e a

“Sua presença está consignada até mesmo no primeiro ato da Criação: sem Exu

nada é possível” (PRANDI, 2001, p. 50). No entanto ele é conhecido por seu caráter

gaiato, prega peças nas divindades e nos seres humanos. Um itan12, recolhido e

contado no livro Mitologia dos Orixás, de Prandi (2001), conta que Exu tentou trocar

a morada dos deuses, deslocando o deus-sol, Orum, para a casa de Olocum,

deus-mar, Oxu, deus-lua, para a casa de Orum e Olocum para a casa de Oxu. Outro

itan do mesmo livro revela que as travessuras de Exu não se restringem apenas ao

Orun, no Aiyê, prossegue da mesma forma, seja atiçando dois amigos para brigarem

até a morte seja ensinando o homem a trapacear. O guardião da encruzilhada “é

frequentemente representado por um ògo, um porrete, um bastão fálico e/ou por

cabaças, búzios e uma flauta que indicam seu alto poder de controle da magia”

(FERNANDES, 2015, p. 149). Suas características como trapaceiro, fértil, cor

vermelha, pênis exagerado escandalizaram os colonizadores europeus, assim, “Os

primeiros missionários”, escreve Verger (2012, p. 119), “espantados com tal

12 Itan, segundo Souza e Souza, “é o conjunto de mitos e lendas do panteão africano” (2018, p. 99).
Luz destaca a importância dos itans à cosmovisão nagô: “Os itans constituem-se, portanto, numa das
principais fontes de conhecimento do mundo nagô. Em sua originalidade, eles fazem parte do sistema
oracular e caracterizam-se como uma das principais referências do corpus oral religioso (1995, p. 36).



41

conjunto, assimilaram-no ao Diabo e fizeram dele o símbolo de tudo que é maldade,

perversidade, abjeção e ódio, em oposição à bondade, pureza, elevação e amor a

Deus”. É natural surgir esta pergunta: “como criticar o falocentrismo a partir de um

orixá que tem o pênis como um de seus símbolos?”, já realizaram essa pergunta a

Lobo (2020, p. 50), aproprio-me de suas palavras:

Mas pensar a desconstrução do falocentrismo a partir da figura de Exu,
figura sempre considerada como o representante maior do poder fálico, não
seria um absoluto contrassenso. Acredito que não. [...] E é também desde
então que ele empunha seu símbolo do poder que, vindo do cruzo, não é
um, mas sempre dois, e que, por ser o encontro entre-dois, não sendo por
isso nunca apenas dois, passa a ser três e daí em diante. O ogó, para além
do poder fálico tal como concebe o ocidente, é o instrumento de guarda do
local em que duas diferenças, dois caminhos se encontram e tornam
mais-que-dois, é o poder de uma singularidade radical, constituída no
cruzamento de duas força que, nem bem nem mal, nem homem nem
mulher, deixam-se representar dildologicamente por uma representação
hiperbólica do órgão masculino, feito de madeira e cabaças, que, artesanal,
artificial, não pode nunca ter origem de coisa alguma, pois só adquire seu
poder de força caso seja erguido, portado, por aquele que gargalha,
dissimula e que, com suas duas cabeças, dança e reina em suas sete (ou
mais) encruzilhadas.

Retorno a Prandi, o autor ainda cita escritos do viajante John Ducan, que

ficou perplexo com o tamanho do pênis do orixá: “As partes baixas [a genitália] da

estátua são grandes, desproporcionais e expostas de maneira mais nojenta”

(DUCAN, 1847, v. I, p. 114 apud PRANDI, 2001, p. 48). Aí, Exu passa de

mensageiro a Diabo (PRANDI, 2001).

A invasão e a ganância da Europa sob a África fizeram com que até mesmo

os povos africanos voltassem contra si. No prefácio do livro Exu e a ordem do

universo (RIBEIRO, 2011), Rodrigo Frias conta de forma sucinta a trajetória de Adjai,

de origem yorubá, capturado e educado nos princípios cristãos, e logo batizado de

Samuel Crowthert. Destituído de seu nome, terra e identidade, Samuel torna-se

bispo, e para catequizar ele “traduziu trechos da Bíblia sagrada para o iorubá”

(FRIAS, 2011, p. 10), o bispo portanto trabalhou com a linguagem e textos sagrados,

e sua linguagem, não poderia ser diferente, era enviesada pelos princípios cristãos.

Assim, ele segue a tradição de endemonizar Exu, segundo Frias

Como na concepção protestante a noção de um Bem absoluto,
personificado pelo Rei da Glória, implica a noção de um Mal absoluto,
personificado pelo Inimigo, coube a Exu representar esse papel — no
vocabulário do Bispo Samuel como nos livros de viagem de seus colegas de
formação. Assim, em relação ao orixá primordial mais importante, o



42

reverendo apresenta o seguinte verbete: “Èṣú, s. devil, Satan, demon,
adversary, fiend. — Èṣú kò ni ìwà ako ilè rẹ si ìta, ‘As the devil has no
(kindliness of) disposition, his house is made for him in the street’.”
(CROWHTHERT, 1843, p. 72-3): “(...) Como o diabo não possui disposição
alguma (é desprovido de bondade), sua casa é construída para ele na rua”.
O termo fiend pode ser vertido ao português como malicioso, e também
como besta, monstro, selvagem, alguém desprovido de bondade. Não se
trata apenas, portanto, de uma criatura má entre tantas outras, de um
pequeno demônio ou de um adversário qualquer: Exu, associado ao Satã
em pessoa, é, segundo esse Vocabulário, o grande Inimigo, o próprio
Adversário (FRIAS, 2011, p. 11)

A releitura de Exu, feita pelo bispo Samuel, gera uma lista de adjetivos

pejorativos para difamar de forma sistemática o orixá. Até a encruzilhada passa a ser

vista desprovida de beleza, a luz cristã cega a magia das possibilidades, da

alteridade e dos múltiplos caminhos; a casa de Exu é sim erguida na rua, na

encruzilhada, ali ele abre e fecha os caminhos, sua reinação, contudo, não deve ser

reduzida ao Diabo, afinal ele é bem/ mal ao mesmo tempo, é uma terceira margem.

O encontro sangrento entre Europa e África proporcionou portanto a invasão

do demônio no continente africano, destruindo reinos, tribos, organizações civis,

cultura, ética e, por fim, escravizando os povos nativos daquele continente. Antes

disso, o anjo caído existia apenas na Europa. Ford explica a sequela da luta forçada

entre duas mitologias distintas:

Na época em que se intensificaram os contatos entre a Europa e a África,
nos séculos XV e XVI, já estava bem firmada uma mitologia européia de
deificação e de demonismos: os deuses tinham pele branca, os diabos, pele
negra, e era dever dos deuses subjugar os diabos. Grande parte da história
do Ocidente incorpora essa mitologia simples, mas devastadora, que lança
as pessoas de pele branca contra as de pele negra — uma cultura
mitológica que nos assola até hoje [...] (FORD, 1999, p. 35).

Como lemos, a sequela dessa luta mitológica é o racismo, ele deu o “aval” da

diáspora. Através desse processo, chefiado pela máquina colonial, a sabedoria e os

descendentes africanos foram arrancados de suas terras e espalhados pelo mundo

afora (OLIVEIRA, 2007). A diáspora, sem dúvida, foi uma injustiça social irreparável,

com ela, contudo, surgiram os cruzos e deles as potências. O cruzo significa um ato

de resistência que se desdobra e são inúmeros, cruzos das línguas, regiões,

religiões, danças etc, expressos pelos corpos. Sendo assim, o corpo negro também

exerce um papel de resistência, com aponta Simas e Rufino:

É através do corpo negro em diáspora que emerge o poder das múltiplas
sabedorias africanas transladadas pela Atlântico. O corpo objetificado,



43

desencantado, como pretendido pelo colonialismo, dribla e golpeia a lógica
dominante. A partir de suas potências, sabedorias encarnadas nos
esquemas corporais, recriam-se mundos e encantam-se as mais variadas
formas de vida. Essa dinâmica só é possível por meio do corpo, suporte de
saber e memória, que nos ritos reinventa a vida e ressalta suas potências
(SIMAS e RUFINO, 2018, p. 49).

O corpo negro, coisificado pelos colonizadores, lutou à sua maneira no Novo

Mundo; sua sabedoria cimentou territórios/ terreiros,13 que hoje se proliferam e

espalham a filosofia da Makumba nos

mais diversos espaços — o terreiro, a esquina, o estádio de futebol, o
puteiro, a universidade (puteiro por excelência), o quilombo, a aldeia, a
igreja, a favela, o subúrbio, o fundo do quintal, sambas, sertões e mares —,
as escritas das encruzilhadas se escrevem em corpos, muros, praias,
matas, ruas, cadernos e computadores (ROSARIO; MORAES;
HADDOCK-LOBO, 2020, p. 17).

Quando impedido de cultuar suas divindades, conforme ocorria na África, o

golpe desferido na lógica dominante foi o cruzo. Embora tenha se constituído por

vias traumáticas, ainda assim, esses cruzos permitiram que as religiões banto e

nagô respirassem nos trópicos daqui. O que aqui chamo de cruzo, é muito comum

ser confundido por sincretismo. Cabe então diferenciar um do outro. Cruzo é um

cruzamento que está além do encontro convencional, sendo alógico, ele risca a

lógica; aqui cito algumas definições de cruzo. No glossário de Arruaças (2020), a sua

definição é a seguinte: “Dimensão teórico-metodológica das travessias, confluências

e rasuras de saberes nas macumbas” (SIMAS, 2020, p. 187), o cruzo é então uma

ferramenta teórica indispensável no campo da makumba. Rufino, por sua vez,

define-o associando diretamente com Exu, por este se apresentar sempre de forma

dinâmica:

A arte do cruzo só pode vir a ser praticada a partir de uma inovação e
motivação exuística. O cruzo é a arte da rasura, das desautorizações, das
transgressões necessárias, da resiliência, das possibilidades, das
reivenções e transformações. O cruzo, como perspectiva
teórico-metodológica, dá o tom do caráter dinâmico, inventivo e inacabado
de Exu (RUFINO, 2019, p. 86).

13 Para Simas e Rufino (2018, p. 42), “As invenções dos terreiros na diáspora salientam a
complexidade dos modos de vida aqui praticados e as possibilidades de relações tecidas. Assim, as
muitas possibilidades de configuração de terreiro apontam que os mesmos podem refletir desde uma
busca por ressignificação da vida referenciada por um imaginário em África, como também aponta
para as disputas, negociações, conflitos, hibridações e alianças que se travam na recodificação de
novas práticas, territórios, sociabilidades e laços associativos”.



44

Cruzo com suas rasuras então é diferente do sincretismo na medida em que o

sincretismo reduz a cultura do outro reivindicando o lugar para si. Essa é, pois, uma

prática dos colonizadores/exploradores menosprezar e destruir a cultura alheia e

afirmar que a sua é a verdadeira e única, visando a unidade do colonizado e

impondo a “civilização”. A colônia é então um lugar onde a violência é lei. Silviano

Santiago tece um argumento abrangente sobre a América Latina no seu período

colonial que cabe mencionar. Os colonizadores, com intuito de exterminar os índios,

recolhiam nos hospitais as roupas infeccionadas das vítimas de varíola para
dependurá-las com outros presentes nos atalhos frequentados pelas tribos.
No novo e infatigável movimento de oposição — de mancha racial, de
sabotagem dos valores culturais e sociais impostos pelos conquistadores
—, uma transformação maior se opera na superfície, mas que afeta
definitivamente a correção dos dois sistemas principais que contribuíram
para a propagação da cultura ocidental entre nós: o código lingüístico e o
código religioso. Esses códigos perdem estatuto de pureza e pouco a
pouco se deixam enriquecer por novas aquisições, por miúda metamorfose,
por estranhas corrupções, que transformam a integridade do Livro Santo e
do Dicionário e da Gramática europeus. O elemento híbrido reina.
A maior contribuição da América Latina para a cultura ocidental vem da
destruição sistemática dos conceitos de unidade e de pureza: estes dois
conceitos perdem o contorno exato de seu significado, perdem seu peso
esmagador, se sinal de superioridade cultural, à medida que o trabalho de
contaminação dos latino-americanos se afirma, se mostra mais e mais
eficaz. A América Latina institui seu lugar no mapa da civilização ocidental
graças ao movimento de desvio da norma, ativo e destruidor, que transfigura
os elementos feitos e imutáveis que os europeus exportavam para o Novo
Mundo (SANTIAGO, 2000, pp. 15-16, grifos meus).

O elemento híbrido reina porque aqui foi palco dos cruzos e não de

sincretismo. É híbrido porque o cruzamento de culturas aconteceu no Brasil e na

América Latina em geral. O código religioso, depois do fenômeno cruzo, nunca foi

mais o mesmo, enquanto o sincretismo tentou manter a unidade e pureza, no cruzo

perdeu-se a noção das categorias. O cruzo, portanto, riscou os elementos

religiosos, criou rasuras antes impensáveis pelos colonizadores. Aqui no Brasil, um

dos cruzamentos bem difundidos é o de Ogum e São Jorge.

O cruzamento dessas entidades é um dos exemplos que uso para diferenciar

cruzo de sincretismo. No cruzo, ambos ocupam o espaço ao mesmo tempo. No

sincretismo, pelo contrário, sobra apenas São Jorge, uma marca da violência

simbólica da colonização, violência, pois não se reconhece as divindades dos

escravizados, descartando a riqueza mística dos povos. Haddock-Lobo (2020)

diferencia o cruzo de sincretismo:



45

Alguns chamam isso de sincretismo — e normalmente é para meter o
malho. Mas a questão não tem nada a ver com sincretismo. O que
aconteceu nessas terras encruzilhadas do Brasil foi uma grande sequência
de encontros. Encontros que geraram potências, pois foram muitos os
guerreiros que se juntaram nesse campo de batalha que é o colonialismo.
Assim, Ogùn é Ogún, Gú é Gú, Nkosi é Nkosi e Jorge é Jorge. Todos foram
se juntando nessa batalha, que começou há mais de quinhentos anos na
beira do mar. Todos esses guerreiros, com a benção dos caciques daqui,
ergueram suas lanças, flechas, espadas e zarabatanas e estão até hoje
lutando contra essa colonização violenta que muitos fingem acreditar que já
acabou (HADDOCK-LOBO, 2020, pp. 184-185).

Para o autor então o sincretismo é incapaz de explicar o fenômeno que

ocorreu nas bandas daqui, que envolve conflitos, explorados e exploradores.

Se o continente africano foi o primeiro campo de batalha para guerra entre

orixás e santos, no Brasil essa guerra continuou. Ainda citando o orixá da guerra,

Ogum assume o comando da resistência e o seu arquétipo católico, São Jorge, vira

casaca, como prossegue Haddock-Lobo (2020, pp. 183-184):

O que os portugueses não esperavam é que teriam ainda uma baita baixa:
trazido para cá pela mão desses supostos bravos exploradores (e
exploradores era mesmo), o Santo da Capadócia imediatamente viu que
não podia ficar do lado daqueles lá da Portugália e debandou para o lado
dos guerreiros protetores. [...]
Desde a chegada dos colonizadores por aqui, podemos dizer que São Jorge
entra em campo para defender os trabalhadores e trabalhadoras dessa
terra, empunhando sua espada. Mas não foram os brancos que botaram
São Jorge em cima do congá. A depender dos brancos, não haveria
macumba nenhuma, não teria sobrado nenhum vestígio de deuses pretos
ou indígenas. Aqueles que conheciam os mistérios do mariô é que
esconderam seus santos por baixo do pano branco e, em cima, botaram a
imagem de Jorge, escolhendo-o como aliado.

Nesse embate, os orixás seguiram com resiliência assim como seu povo

vindo de África.

Luz (1995) interpreta o sincretismo a partir das ideias de Umberto Eco,

contidas no livro Obra aberta (1968). Para Luz, o negro leu o catolicismo no Brasil de

fato como se fosse uma obra aberta em que os signos daquela religião foram

reinterpretados aos moldes da cultura banto e nagô. Entretanto, como se trata de um

sincretismo, os signos das religiões vindas da África também passaram por releitura,

aqui retorno a Exu e cito o seu exemplo, o orixá foi um dos mais afetados pelo

sincretismo.

Diferentemente do cruzo, o sincretismo é acompanhado pelo maniqueísmo de

origem judaíco/cristão, tentou, por conseguinte, conceber Exu nos seus moldes, já



46

bem conhecidos: bem e mal. O resultado não poderia ser outro, é impossível

enxergá-lo através dessa dicotomia, uma vez que essa visão de mundo não

pertencia à África (PRANDI, 2001). Lá, “Os poderes ‘bem’ e ‘mal’, se equilibram”,

desse modo, “Não existe o essencialmente mal e o essencialmente bom. As

energias estão espalhadas pelo universo” (OLIVEIRA, 2003, p. 69). Do sincretismo

entre o candomblé e o catolicismo nascem portanto a umbanda e a quimbanda.

Nessas religiões, diferentemente do candomblé vindo da África, Exu assume o papel

do Diabo e do mal, e “Como quem esconde o diabo, a umbanda esconde Exu na

quimbanda” (PRANDI, 2001, p. 53). Para esse trabalho, adoto a visão do

candomblé.

Exu é contraditório em sua essência como aponta Oliveira: “Exu é

caracterizado por sua ambigüidade, bem/mal, homem/mulher dentro/fora

fortuna/desgraça” (OLIVEIRA, 2008, p. 61). Dessa forma, a sua expressão é através

de uma filosofia do paradoxo. (OLIVEIRA, 2007). Na cosmovisão yorubá, Exu é o

princípio dinâmico (OLIVEIRA, 2007) responsável pela dinâmica do universo. Sendo

dinâmico, ele é o eterno devir ou devires entrecruzados na encruzilhada filosófica. O

orixá dos caminhos assume o posto de “Empreendimento infinito” (DELEUZE;

GUATTARI, 2012, p. 78). “Devir”, entretanto, “não é progredir e nem regredir”

(DELEUZE; GUATTARI, 2012, p. 53), é, pois, movimentos independentes

formadores de blocos (DELEUZE; GUATTARI, 2012). Aqui polifonia portanto emana

de seu ser e ressignifica o signo subvertendo o código.

O código me refiro à escritura, evoco então Derrida à encruzilhada. Antes de

mim, no entanto, o autor já foi convidado para caminhar por essas bandas. Rodrigo

Lopes Oliveira, em sua dissertação intitulada Derrida com Makumba: O dom, o

tabaco e a magia negra (2008), propõe um estudo entre Derrida e a cosmovisão

africana. Oliveira foi então sensível ao perceber essa intersecção e considera:

“DERRIDA, UM MAKUMBEYRO” (OLIVEIRA, 2008, p. 10). É Makumba com Derrida

e Derrida com Makumba, um complementa o sentido do outro, contudo o autor

deixa claro: “Escrever ‘Derrida com Makumba’ é a tentativa de estabelecer uma

relação não-hierárquica, ambos considerados da mesma maneira” (OLIVEIRA, 2008,

p. 10). Pretendo seguir essa perspectiva.

Não obstante qual o significado de Makumba? Para as pessoas presas no

preconceito judaico-cristão, o termo remete instantaneamente à má sorte, aquilo que

deve ser abolido, entre aquelas pessoas é comum escutar: “chuta que é macumba”.



47

Essa frase, dita em tom de chacota, é impregnada por um discurso de ódio ao

estranho, às religiões afro-brasileiras e à cultura negra. Para desconstruir esse

preconceito sobre a Makumba, recorro à definição de Simas e Rufino:

A expressão macumba vem muito provavelmente do quicongo kumba:
feiticeiro (o prefixo “ma”, no quicongo, forma o plural). Kumba também
designa os encantadores das palavras, poetas.
Macumba seria, então, a terra dos poetas do feitiço; os encantadores de
corpos e palavras que podem fustigar e atanazar a razão intransigente e
propor maneiras plurais de reexistência pela radicalidade de encanto, em
meio às doenças geradas pela retidão castradora do mundo como
experiência singular de morte. (SIMAS; RUFINO, 2018, p. NOTA
INTRODUTÓRIA).

Ora, se makumbeiro significa ser poeta, Edimilson Pereira também assume

esse status. Na Makumba portanto ele se situa resistindo com sua arma poética

diante do padrão colossal insistente e intacto. Só através das lutas e dos feitiços

para o colosso começar a ruir e, “Se o escritor é um feiticeiro é porque escrever é

um devir, escrever é atravessado por estranhos devires que não são devires escritor,

mas devires-rato, devir-inseto, devires-lobo, etc” (DELUZE; GUATTARI, 2012, p. 31).

Esses devires entendo como devires de Exu(s). Conforme mencionei em Agô, Exu

não se torna mimese ao se multiplicar, portanto devir é o movimento, a dinâmica do

universo, assim, ”Não se imita; constitui-se um bloco de devir [...]” (DELEUZE;

GUATTARI, 2012, p. 113). Um bloco que torna-se muitos, dentro de si o movimento é

frenético, a todo instante e a todo lado.

Contudo para compreender os devires é necessário para uma experiência do

inconsciente. Se Derrida já foi evocado para encruzilhada, de minha parte, evoco

Benjamin e Agamben. Em seu ensaio “Sobre o programa da filosofia por vir” (2019),

Benjamin revisa o pensamento de Kant, reconhecendo “quais elementos do

pensamento kantiano devem ser apreendidos e desenvolvidos, quais devem ser

modificados e quais devem ser rejeitados'' (2019, pp. 17-19). Os elementos que

devem ser rejeitados são os “elementos primitivos de uma metafísica infecunda que

exclui qualquer outra” (BENJAMIN, 2019, p. 21), através dos domínios daquela

metafísica, a experiência é vista sob suspeita, a loucura, o devaneio, o devir são

excluídos da epistemologia, ou seja, o subjetivo é posto para fora do campo do

conhecimento, contudo “a natureza subjetiva da consciência cognoscente provém do

fato de ter sido constituída analogicamente a respeito da consciência empírica,

diante da qual, com efeito, encontram-se os objetos” (BENJAMIN, 2019, p. 25).



48

Simas e Rufino, escrevendo sobre a epistemologia da makumba, entram em

consonância com Benjamin, para eles:

O conhecimento é compreendido não como acúmulo de informação, mas
como experiência. [...] é prudente que se recuse qualquer condição de
conhecimento prévio que venha a afetar os princípios que inferem
mobilidade nas dinâmicas do saber (SIMAS; RUFINO, 2018, p. 38).

A epistemologia da Makumba, então, não nega o subjetivo e não concebe o

conhecimento como algo estanque; ela traz um novo elemento epistemológico:

rodopio. Ainda citando Simas e Rufino:

O rodopio configura-se como o giro que desloca os eixos referenciais,
fazendo com que aqueles princípios que comumente são compreendidos
como objetos a serem investigados e que por uma série de relações de
saber/poder são mantidos sobre uma espécie de regulação discursiva sejam
credibilizados como potências emergentes e transgressivas (SIMAS;
RUFINO, 2018, p. 35).

Rodopio, cruzo, encruzilhada e Exu aqui se tornam elementos para uma

epistemologia da experiência interior, cito Agamben (2005, p. 46): “a experiência

interior revela-se como uma ‘corrente de consciência’ que não tem início ou fim e

que, sendo puramente qualitativa, não pode ser nem detida nem mensurada”. Essa

corrente imensurável causa vertigem que do mesmo modo “não tem começo, nem

finalidade, nem direção” (OLIVEIRA, 2007, p. 199). É, então, uma experiência

vertiginosa sem início nem fim de leituras, pensamentos, textos, saltos ao passado,

rasuras, possibilidades, inquietações constantes, desconstruções. Ainda

mencionando Benjamin “Esse novo conceito de experiência, baseado em novas

condições de conhecimento do conhecimento, seria ele mesmo o lugar e a

possibilidade lógicos da metafísica” (BENJAMIN, 2019, p. 31). Esse conhecimento

pela experiência aqui se dá por aqueles elementos e sobretudo por Exu que, no seu

turno, “risca o ponto da encruzilhada transatlântica” (SIMAS; RUFINO, 2018, p. 42),

risca também o plano cartesiano. De seus riscos, surgem as rasuras no

conhecimento tecnicista, o desmonte — no bom sentido do termo — acontece, e os

holofotes se voltam para o poeta declamar: “A mão que desmonta enfrenta/ o

cálculo/ Afronta a lição colonial” (PEREIRA, 2019, p. 88). A única maneira de

descolonizar o pensamento e o conhecimento é portanto afrontar o que está posto, é

desconstruir o logocentrismo.



49

Detenho-me a Derrida (2017). O autor propõe uma leitura em que significados

e significantes se confrontam na escritura. Assim, o operador da desconstrução se

aproxima de Exu à medida que seus devires também são entendidos como devires

da linguagem, Oliveira percebe:

Exu está mais para significante do que para significado. Ele, em última
análise, é o signo de referência que dá significado aos outros signos. Mas
não é um signo déspota que se comporta como equivalente único de
significação nem como modelo último da realidade. Exu é, em si mesmo,
múltiplo. (OLIVEIRA, 2003, p. 108).

Inclinado ao significante, Exu abre o caminho para múltiplos significados. É

reconhecido no enunciado, nas linhas e entrelinhas, no dito e no inaudito. Essa

última antítese evoca a polilógica e a polifonia de Exu (SOARES, 2008). A sua

polilógica desafia o logos predominante nos discursos do conhecimento, a sua

polifonia é capaz de abalar as interpretações, permitindo outras possibilidades de

leituras, Exu é pois o suplemento. Para Derrida (2017, p. 178) “O suplemento

supre: Ele não se acrescenta senão para substituir. Intervém ou se insinua

em-lugar-de; se ele colma, é como se cumula um vazio. Se ele representa e faz

imagem, é pela falta anterior de uma presença”. O guardião da encruzilhada

acrescenta, apronta, insinua-se, provoca a polifonia através das rasuras, e é

perigoso como o suplemento, o filósofo argelino explica o perigo: “é propriamente

sedutor: conduz o desejo do bom caminho, o faz errar longe das vias naturais,

conduz em direção à sua perda ou sua queda e é por isso que ele é uma espécie de

lapso ou de escândalo [...]” (DERRIDA, 2017, p. 185). Isto é, o perigo para a razão

(DERRIDA, 2017). Exu, perigoso que é, ameaça a razão através de sua vertigem.

Ainda seguindo a linha derridiana, a “ciência da linguagem deveria

reencontrar relações naturais, isto é, simples e originais, entre fala e escritura, isto é,

entre um dentro e um fora” (DERRIDA, 2017, p. 43, grifos meus). Dentro/ fora

remete uma das características ambíguas de Exu, já mencionadas aqui por Oliveira

(2008). Exu seria esse elo natural entre fala e escritura, nesse sentido, o orixá da

encruzilhada assume “a natureza das relações entre o fora e o dentro” (DERRIDA,

2017, p. 43).

O poema “Pintores”, publicado inicialmente no livro Blanco (2003), é dividido

em cinco partes com versos livres, para cada parte, Pereira homenageia um pintor.



50

Chamo atenção para a terceira parte, intitulada “Jorge dos Anjos”, seguem os

versos:

JORGE DOS ANJOS

cercado de Exus é a um tempo o sangue

e metal de sua escultura. O que pinta (se esculpe)

pode parecer a alguns dever de filho-de-santo.

Mas o que fixa é luta de pensamento e espaço.

Preceitos de Ogum. O pintor Jorge dos Anjos

se orienta nos objetos. E cada um lhe abre

janelas. Para fazer as cores usa ferrugem como

intuímos nos panos que Ossaim não veste.

Em Jorge se vê cálculo que mede superfícies.

Ideias de quem reza aproveitando as galerias

de praças, ruas, igrejas. E quando se exibe,

um orixá barroco, incorpora a geometria (PEREIRA, 2019, p. 102).

Jorge dos Anjos é um artista plástico de Ouro Preto, Minas Gerais, e suas

obras carregam “Ideias de quem reza aproveitando as galerias/ de praças, ruas,

igrejas”. Reza aos orixás e santos, aproveita a sabedoria das ruas, e incorpora em

suas criações que trazem elementos do candomblé. Ciente disso, Edimilson o

homenageia com versos em que estão presentes os orixás e seus elementos. O

poeta, assim como o artista plástico, esculpe sua obra na palavra, trabalha em seus

versos longos e livres. O primeiro verso é o menor, sendo ele decassílabo. E o maior

tem dezesseis sílabas. Trata-se, pois, de um processo de geometria em que diminui

e expande os versos como numa escultura. Dessa forma, o poeta também “mede

superfície”. Se, por um lado, o pintor/ escultor “se orienta nos objetos", por outro, o

poeta se orienta por versos.

O conteúdo do poema traz uma cena em que o escultor Jorge do Anjos está

em seu atelier, do primeiro ao último verso, o conteúdo não se modifica. O artista é

então “cercado de Exus”, no plural porque trata-se de Exu mulher/ homem,

pombagira, Exu bem/ mal, dentro/ fora, desgraça/ fortuna, ou seja, são os devires do

orixá da rasura. O envolvimento do pintor com sua criação é tão forte que ele mesmo

é “o sangue e o metal de sua escultura”, é sangue, pois dá vida e o metal é relativo à

estrutura, que sustenta a obra. O próprio criador participa desses devires, da sua



51

forma ele “(se esculpe)”. Quem contempla essa cena pode inferir que parece uma

tarefa litúrgica de um iniciado, a adversativa “Mas” quebra essa inferência, no

entanto. O que de fato ocorre é a “luta de pensamento e espaço”, o pensamento e o

tempo são vertiginosos, os devires pulsam, e os limites são fixados apenas pela

linguagem (DELEUZE, 2007). Entretanto a própria linguagem quebra esse limite na

medida em que

O paradoxo deste puro devir, com a sua capacidade de furtar-se ao
presente, e a identidade infinita: identidade infinita dos dois sentidos ao
mesmo tempo, do futuro e do passado, da véspera e do amanhã, do mais e
do menos, do demasiado e do insuficiente, do ativo e do passivo, da causa
e do efeito. É a linguagem que fixa os limites (por exemplo, momento em
que começa o demasiado), mas é ela também que ultrapassa os limites e os
restitui a equivalência infinita de um devir ilimitado [...] (DELEUZE, 2007, p.
4).

Nos paradoxos, no devir, Exu então se confunde com a linguagem

(FERNANDES, 2015). É o esperado, afinal sem ele não há comunicação, não há

dinâmica e nem restituição do axé. Faz-se confundir com a linguagem porque é de

sua essência ser trapaceiro, brincalhão, embaralha os signos. E, como na escultura,

o orixá é “Símbolo de um processo de crescimento, Exu conduz o pensamento à

vertigem [...]” (FERNANDES, 2018, p. 9). O resultado é o orixá barroco que se exibe.

Estilo artístico e orixá se fundem e se confundem, uma vez que o estilo é conhecido

por ser dinâmico e possuir ambiguidades: fé e razão, paganismo e cristianismo,

assim, como Exu que “incorpora a sua geometria”. O poeta então aproxima o

guardião da encruzilhada com o barroco. Formando, portanto, uma imagem dialética

a partir de uma alegoria. No sentido estabelecido por Benjamin, a alegoria está além

de uma ilustração (BRETAS, 2009), ela é uma “expressão, como a linguagem, e

como a escrita” (BENJAMIN apud BRETAS, 2009, p. 65). Essa expressão no poema

indica a similaridade do barroco e de Exu, uma vez que “a obra de arte barroca é

sempre aberta, diversa, não indicando nunca uma coisa acabada, perfeita, mas

sempre o tumulto, a confusão [...]” (PEREIRA, 2007, p. 51). A aproximação de Exu

com o barroco encontra então similaridades, sendo os dois igualmente inacabados.

Os devires que a vertigem gera viram poesia na mão de Edimilson. O poema

a seguir ainda retoma esse tema.

“Emissários” foi publicado pela primeira vez em Livro de falas (2008), pela

editora Mazza Edições. Anos depois, o poema foi selecionado para integrar a

antologia poética Poesia + (antologia 1985-2019) (2019), pela editora 34. Aquele



52

livro foi escrito a partir de um diálogo com o panteão yorubá, Edimilson então celebra

alguns orixás como Iemanjá, Xangô, Orumilá, Exu, Ifá, Oxumaré e Oxalá e

características das divindades. Beniste nos conta que os orixás foram criados por

Olodumare - o deus supremo na cultura yorubá - para servirem à humanidade, e

“seriam divindades primordiais pela convivência com o Ser Supremo nos primórdios

dos acontecimentos” (BENISTE, 2004, p. 77).

Como Edimilson Pereira não pertence à religião de matriz africana, sua fonte

de pesquisa e inspiração foram os estudos da psicóloga Monique Augras,14 adiante

comentarei a respeito deles.

A experiência de leitura do Livro de falas foi colocada em primeiro plano, os

seus poemas mais ocultam do que revelam. O poeta tem plena consciência desse

efeito devido a escolha estética para compor o livro. Seus poemas são nos moldes

surrealistas, desconectados com a realidade, atendendo a uma afetividade, que o

escritor enxerga como “uma das faces dessa nova sensibilidade significa olhar e

entender o mundo a partir de experiência afetiva, histórica e social dos homens e

mulheres negras” (PEREIRA, 2013, p. 51). E dessa experiência, o surrealismo se

aproxima do candomblé (PEREIRA, 2013).

O surrealismo, diante da poesia afro-brasileira, atendeu não apenas à

experimentação estética e experiência de leitura, mas também contribuiu para a

aspiração do poema: a desrealização. Sobre o conceito Siscar escreve

Desrealizar (processo que é também chamado, em determinado momento,
de ‘destruição da realidade’) é um efeito do poema e é a sua aspiração. A
poesia moderna procura se colocar em hiato com relação ao espaço e ao
tempo da coisa concreta. Sua palavra de ordem é a obscuridade, o
hermetismo. Friedrich lembra que o poema moderno busca sempre a
ambivalência, a conotação, e nunca a precisão de sentido. ‘Sua obscuridade
é premeditada’ (FRIEDRICH, 1999, p. 14). Trata-se, portanto, de uma
obscuridade voluntária, cujo dispositivo estético é a desrealização, ou seja,
o esvaziamento mimético como princípio diretor de poesia. A poesia não
quer ser lida com os parâmetros do real e por isso deixa de lado
voluntariamente os conteúdos dessa realidade, incluindo aí até mesmo o
uso da linguagem como ferramenta de comunicação (SISCAR, 2016, p. 145,
grifos meus)

A obscuridade voluntária, o hermetismo, descritos por Siscar, estão presentes

nos pilares da composição do Livro de falas, as epígrafes, contidas em todos os

14 Monique Augras é uma psicóloga de origem francesa e com cidadania brasileira. Augras dedicou
parte de sua pesquisa às religiões de matrizes africanas cultuadas aqui no Brasil.



53

poemas da primeira parte, e o formato fragmentado com imagens justapostas são

trabalhadas para atingir a desrealização. Dessa forma, a leitura se torna densa, pois

além daqueles elementos, os mitos das cosmovisões banto e yorubá propõem o

diálogo entre tradição e modernidade, o próprio autor tece considerações sobre o

livro: “O Livro de falas, assim como meus outros livros, não é obra explicação. É

obra de provocação ao diálogo, de busca de experimentação de novas

sensibilidades” (PEREIRA, 2013, p. 51).

Siscar assevera que

Num primeiro momento, podemos dizer que o conceito de desrealização
resume uma série de aspectos antimiméticos, caracterizando um princípio
teleológico da poesia moderna. Assim como, em pintura, entendemos a
época moderna como passagem da figuração para a abstração, o percurso
da poesia iria sempre do maior para o menor grau de representação.
Entretanto, a desrealização não é apenas um conceito operatório: como
procedimento ‘premeditado’ da poesia moderna, ela tende a confirmar ou
aprofundar, indiretamente, uma ideia de ‘autonomia’: a história da poesia
moderna seria a história da busca de um absoluto especulativo, que
coincide também com o lugar estético da autossuficiência [...] (SISCAR,
2016, p. 146).

A autossuficiência é uma característica do livro, sua linguagem e processo de

escrita garantem tal feito. Fico com a leitura do poema “Emissários”.

Apenas essa leitura ingênua do título não é possível relacionar a algum

membro do panteão dos orixás. Recorro à semântica, portanto. A palavra significa

alguém destinado a executar uma missão ou entregar uma mensagem, logo

emissário pode ser um mensageiro. Nessa perspectiva, é possível fazer uma relação

ao orixá da encruzilhada, o mensageiro que entrega o ebó e por conseguinte

fortalece o axé. É, pois, pelo título do poema que as referências ao orixá começam a

surgir. Chamo atenção para o plural da palavra, não é apenas um mensageiro e sim

mais de um, porém não temos como mensurar, por conta do seu constante devir.

Segue o poema:

EMISSÁRIOS

“É múltiplo e indômito… Como a própria vida,
transforma-se sem parar, e assim faz o universo
funcionar. Ficou com o encargo de receber as oferendas
e distribuir os dons.”



54

1. O ENCONTRO

Como a cidade no mofo a rosa de um morto
sobre os jardins. Estaríamos aliviados se a
limpeza dos lustres não rompesse a pedra
enigmática que conduzimos. Nossa morte
repousa, vontade merecida de um incêndio.
Também eles desmontam as flores auxiliados
pelos arlequins. E não sabemos por que somos
a intenção dos raios. Como a cidade a rosa de
um morto nas escolas.

“Ele transforma tudo, por ter engolido
e devolvido tudo. Exu é a vida, como todas as
suas contradições e sínteses.”

2. ENCOMENDA

Rejeitamos proteção pela ausência do que
entregamos. Deveríamos dizer-lhes, mas talvez
perdessem a barba na constelação dos
esqueletos. As toalhas sobre as marquises,
talvez lhes tirássemos a vida. Mas a encomenda
nos acompanha e um livro se castiga na manhã
das palavras. Se lhes disséssemos arruinariam
as esquinas onde se amam as flechas. Passemos
sob as árvores.

“Exu é a unidade que se multiplica até o
infinito… Tudo o que se une, se multiplica, se
separa, se transforma, tudo isso é Exu.”

3. ANDAÇÕES

E sob os canais de uma cidade onde o beijo
martiriza os bosques. Logo estaremos na
estação e nenhum orvalho cederá. As esquinas
afiam severamente o destino. Então o abraço,
noutra cidade, e elas se sucederão. Não
contaremos castelos, resíduos, serão tantas
humilhações que o medo partirá o perfume
das flores. Cada punição sobre a felicidade. E sob as
árvores o rastro das cidadelas. Passemos sob
as árvores mortas dos canais. (PEREIRA, 2019, p. 236- 237).

As epígrafes fazem referências direta ao orixá das cores vermelho e preto.

São retiradas do livro O duplo e a metamorfose: a identidade mítica em

comunidades nagô, de Monique Augras (2008). Desse livro, Pereira extrai citações



55

para escrever seus poemas nos moldes Surrealista e, assim, compõe o Livro de

falas (2008). Todos os poemas da primeira parte do livro contém uma epígrafe para

atuarem

como uma introdução aos diferentes orixás que servem de foco para os
poemas. Nestes, temos uma conexão entre a tradicional e a moderna
cultura afro-brasileira. As epígrafes são o mito original e o poema, então,
dialoga com o mito. Em algumas passagens, as imagens dos mitos originais
são justapostas a imagens criadas, segundo Edimilson de Almeida Pereira,
por meio da técnica surrealista (CAMPOS, 2008, p. 94).

As epígrafes são, portanto, trechos carregados com as potências dos mitos.

Assim, recorrendo à fonte original, Pereira compôs os poemas desse livro.

O poema “Emissários” é dividido em três partes e contém três epígrafes. A

primeira epígrafe do poema aponta à característica múltipla de Exu, refere-se então

ao seu devir e também ao seu papel em fazer o universo se movimentar. A primeira

parte, “O ENCONTRO”, menciona, já no primeiro verso, a cidade: “Como a cidade

no mofo [...]”. Para entender a cidade no surrealismo, evoco mais uma vez Benjamin

(1987). O autor alemão, no texto “Surrealismo: o último instantâneo da inteligência

europeia”, discorre sobre o movimento surrealista, “E nenhum rosto”, para ele, “é tão

surrealista quanto o rosto verdadeiro de uma cidade” (BENJAMIN, 1987, p. 26), é

então o rosto com autenticidade surrealista que abre a primeira parte do poema.

“Também” prossegue Benjamin, “ali existem encruzilhadas, nas quais sinais

fantasmagóricos cintilam através do trópico” (BENJAMIN, 1987, p. 27).

Aqui para explicar a segunda epígrafe, retomo o livro Blue note: uma

entrevista imaginada (2013). Uma das perguntas selecionadas trata do processo de

escrita de Livro de falas (2008), o autor responde:

Eu sempre alimentei a vontade de que minha poesia pudesse ser
enriquecida com a poesia que existe na mitologia iorubá. Mas eu não sou
iniciado, por isso não conheço sua constituição do sagrado tão
profundamente quanto eu deveria e desejaria conhecer. Por outro lado, eu
não pretendia simplesmente contar os mitos do Candomblé com minha
palavras. Na Bahia, o Mestre Didi (Deoscóredes Maximiniano dos Santos),
que é descendente de uma linhagem de sacerdotes de origem ketu e
iniciado nos mais altos postos sagrados, realizou, de modo magnífico, o
trabalho de contar os mitos do Candomblé. [...] Eu queria escrever poemas
que despertassem emoção e mostrassem o esforço do poeta para conhecer
as palavras. A epígrafe do livro fala de Exu, que engole todas as coisas e
depois as devolve ao mundo. Eu sentia a necessidade de internalizar ou de
engolir a beleza dos mitos para depois devolvê-los ao mundo. Trazer os
mitos para dentro de mim era uma maneira de conhecê-los, ainda que
parcialmente. E o que me atraía mais era devolver os mitos com algum



56

sentido a mais, além dos sentidos sagrados que eles possuem no
Candomblé. O “outro” sentido para os mitos está na minha experiência de
não-iniciado, ou seja, do homem moderno e fragmentado que deseja se
reaproximar do sagrado. Daí, vem o segundo ponto de orientação para o
Livro de falas: estabelecer uma ligação entre a tradição e a modernidade
da cultura afro-brasileira. As epígrafes de cada poema remetem ao mito
original e os poemas procuram ser uma outra voz, conversando com o mito
original. Na voz dos poemas está meu encantamento pelo sagrado e minha
perplexidade por vê-lo apenas de fora. O Livro de falas não é livro do poeta
que se entrega a lamentar a totalidade, mas que se compreende parte da
modernidade fragmentária.
Do diálogo entre tradição e modernidade, me propus a criar uma linguagem
que nascesse da riqueza estética da cultura afro-brasileira. Diante de um
poema que faz referência à tradição greco-romana, afinamos a sensibilidade
e o intelecto para chegarmos a algum de seus muitos sentidos. O Livro de
falas propõe experiência semelhante, porém a “tradição clássica”, neste
caso, tem como referenciais a cultura afro-brasileira. Os deuses são negros,
as regras de sacrifício e premiação pertencem a outro modelo de cultura.
[...] Por ser um livro de diálogos, o Livro de falas quer despertar as mais
diferentes sensibilidades, de pessoas negras e não negras. É interessante
observar como algumas imagens dos mitos originais do Candomblé trazem
uma estimulação que lembra ao Surrealismo. Em algumas passagens do
Livro de falas, usei, intencionalmente, imagens de mitos originais
colocadas junto de imagens criadas pelas técnicas surrealistas. Em resumo,
me propus realizar poucas coisas quando escrevi o Livro de falas. Hoje, ele
parece ter crescido tanto que devo ficar à sua sombra, ouvindo-o para
aprender de novo. aprender sobre os mitos iorubás e sobre o quase mito em
que o livro se transformou para mim mesmo (PEREIRA, 2013, pp. 49-51).

A partir dessa resposta, Pereira revela sua aproximação com o candomblé e

sua fascinação é de alguém não iniciado na religião, os poemas, todavia, são

homenagens ao panteão yorubá, de um poeta com a ótica de fora. Assim como Exu,

que engole tudo e devolve, o poeta se utilizou dessa metáfora para escrever seus

versos. Introdução feita, as imagens criadas pelo poeta se completam no processo

de justaposição, criando vertigens que não se enquadram num sentido lógico.

Fugindo dessa lógica, é possível estabelecer um diálogo com o surrealismo. Para

esse movimento dos sonhos, o poeta consegue trazer a cosmovisão do candomblé,

despertando outras sensações. A proposta de Pereira é então resgatar os mitos

numa sociedade imperada pela razão, isso vai ao encontro de Ford (1999, pp.

31-32) “É triste que a sociedade moderna tenha perdido o encanto pelo poder do

mito. Hoje usamos essa palavra mais como sinônimo de falsidade do que como

expressão de verdades eternas”. Ford ainda afirma que é possível conceber o mito

de duas formas. A primeira enxerga-o como mentira, essa é a preferida da

sociedade atual. Uma visão fria desprovida de imaginação que não faz jus à

mitologia. A segunda, porém, enxerga o mito como metáfora, usa a imaginação, ler e

reler a sabedoria contida nele. Escolho a última. Através dela, a experiência do



57

inconsciente ganha espaço, a crítica ao logocentrismo se estabelece e o binarismo

se desmantela, pois “a reflexão mitológica começa onde pára a investigação

científica” (FORD, 1999, p. 32). A escrita do poeta mineiro então reafirma essas

verdades eternas e abre para novas reflexões e sensibilidades a partir da

cosmovisão do candomblé.

1.4 Outro tom

A escrita de Livro de falas, como já mencionado, é sob o manto do

surrealismo, o livro Poemas para ler com palmas modula o tom, sem quaisquer

resquícios de surrealismo daquele livro. Para ler os poemas do segundo livro é

preciso se ater nas figuras táteis

Embora poesia e música tenham relações estreitas, a noção de tom diverge

uma da outra. Enquanto na música o tom implica na altura das notas, na poesia o

tom é sobre a atitude do poeta, como ele diz aquilo que está dizendo. Ao modular,

pois, o tom não fica restrito apenas ao tema, conforme explica Siscar:

O tom, justamente, não é apenas o tema, ele é também o modo como se diz
algo, a atitude. Por isso, seria preciso entender aquilo que, no fundo,
singulariza essa atitude de desconfiança em relação ao conteúdo de
realidade de um texto [...] (2016, p. 112).

No caso de Edmilson a atitude é ética e estética; ética, pois explora os temas

das cosmovisões banto e yorubá os transformando em poesia e atribuindo-lhes lugar

de fala, a estética por conta de sua inovação com a linguagem, misturando mitos,

linguagem popular, ritos etc.

A mudança de tom exemplifico com um poema sobre Exu:

Exu

Preto e vermelho

são suas cores.

Abre os caminhos

com elas.

Em seus calcanhares



58

as asas

de grande pássaro.

Vai devagar,

depressa também.

Nos dias pares,

pensa nos rumores

da festa.

Nas noites ímpares,

desce a lua

das alturas.

Preto e vermelho

são as cores

que movimenta

para dar direção

a todos os caminhos (PEREIRA, 2017, p. 42).

O poema é composto por estrofes pequenas, em sua maioria, são dísticos, o

que difere da forma do poema “Emissários” com imagens justapostas e estrofes

longas, nesse poema portanto a estética e a experimentação ficou acima da

experiência de leitura. Em “Exu”, por outro lado, a comunicação é direta, Edimilson

utiliza o estrato visual nas tonalidades preto e vermelho, cores do orixá da

encruzilhada. Logo, dado o tom sinestésico, as cores parecem se derramar ao longo

do poema, permeando cada estrofe e verso, afinal elas abrem os caminhos, como

evidencia a segunda estrofe “Abre os caminhos/ com elas”. Os versos cinco e seis

dão a dimensão da velocidade que Exu possui, as asas em seu calcanhares é uma

metáfora de como o orixá se movimenta entre os caminhos, tais asas fazem dele um

alípede, ou seja, alguém muito veloz. Aqui se tem uma comparação explícita com a

imagem de Hermes, da mitologia grega, assim como Exu, o deus grego também se

movimentava velozmente entre os caminhos.

O encavalgamento dos versos seis e sete dá destaque a asas e grande

pássaro, dessa forma, segue a comparação com Hermes, Graves comenta que “O



59

‘pássaro de grandes asas’ de Apolo era provavelmente o próprio grou sagrado de

Hermes” (2018, n. p.). Exu anda como quer depressa e devagar, ninguém o governa.

Do verso dez a doze está implícito a ambiguidade e o devir de Exu, isto é, as

suas características estão inseridas na metáfora dos rumores da festa. Festa essa

que não há menção no poema, entretanto trata-se do carnaval que, no seu turno, há

contradições em sua essência, ali ocorre o inesperado, o encontro entre o sagrado e

o profano e, além do mais, é mutável, como explica o antropólogo Ordep Serra, em

seu livro Rumores de festa: o sagrado e o profano na Bahia (2009), o autor comenta

sobre a mutabilidade de seu objeto de estudo, o carnaval é visto então como um

devir eterno, exatamente como o orixá guardião da encruzilhada. Exu portanto

“pensa nos rumores/ da festa” se faz presente nas avenidas, dançando e praticando

sua malandragem.

Nos seguintes versos, treze a quinze, é uma imagem que se forma a partir da

intertextualidade com o “Ponto de Exu”.15 O orixá “desce a lua” é uma metonímia que

se refere ao brilho do satélite terrestre, o seu brilho portanto revela a encruzilhada. O

verso dezesseis é a repetição do verso um soando como um eco, derramando as

cores novamente “para dar direção/ a todos os caminhos”. Preto e vermelho são as

cores de Exu.

Prosseguindo com Poemas para ler com palmas, outra modulação perceptível

é em relação aos poemas “Oxalá” e “Princípio”.16 Em “Oxalá”, assim como ocorreu

em “Exu”, não há mais o tom surrealista, a sua comunicação também é direta,

nota-se logo que o processo de composição se assemelha com o poema de Exu:

versos dísticos, o título ganha o nome do orixá em questão, divergindo de Livro de

falas, em que o título se refere sutilmente à cada divindade, e o poeta utiliza, já no

primeiro verso, uma característica do orixá. Segue o poema:

Oxalá

Debaixo de seu manto

branco

16 Esse poema vai ser analisado no capítulo 2.

15 Pontos ou Pontos Cantados “são cânticos ritualísticos acompanhados por percussão em atabaques
consagrados e entoados pelos sacerdotes músicos da Umbanda, os Ogans. Estes cânticos possuem
informações sobre o passado colonial brasileiro, a história da Umbanda, o imaginário de seus
praticantes etc” (ALMEIDA; SOUZA, 2012, p. 1). O link a seguir é do “Ponto de Exu - A lua clareou a
meia-noite a encruzilhada”, a intertextualidade entre ele e o poema fica mais evidente ao escutar o
Ponto.



60

todos os seres

do mundo.

Todas as flores

do mundo,

todas as cabeças

que pensam

o mundo.

A força de seu cajado

toca os frutos

da terra

o vento e as águas.

Sob o branco

do seu manto

guarda os segredos

do mundo (PEREIRA, 2017, p. 49).

A característica presente no primeiro verso é a grandeza de seu manto

branco. Esse verso possui 6 sílabas de/ bai/ xo/ de/ seu/ man/ to sendo um dos

maiores versos do poema, ficando atrás apenas do verso 10, com 7 sílabas. O

segundo verso possui apenas o adjetivo, “branco”, que caracteriza o manto, ganha

destaque por dois motivos: o encavalgamento e por está isolado, enfatizando, assim,

a sua cor. O seu manto parece cobrir todo o poema resguardando tudo e todos,

como o eu lírico menciona do verso 3 ao 9. A anáfora constituída pelas palavras

“todas” e “mundo” criam a dimensão da grandeza do manto, por suas repetições é

enfatizada a sua característica. Esse efeito de “cobertura” pelo manto branco é

possível por conta da utilização do encavalgamento, o poeta utiliza esse recurso

para que os versos seguintes, neste caso até o verso 9, caibam debaixo do manto e

da proteção de Oxalá. No verso 10 a força de seu cajado não se contém abaixo do

manto, com esse verso composto por 7 sílabas, ela se expande — isso fica evidente



61

na forma do poema que se expande em sílabas, uma vez que esse verso é maior do

que o primeiro — para tocar os frutos e elementos da natureza.

A partir do verso 14, até o verso derradeiro, há alguns encavalgamentos. Do

verso 14 ao 15 verso 15 tanto a cor quanto o manto ganham destaque, uma vez que

estão no final de ambos os versos. O manto é então um escudo que protege o

mundo e quem nele habita.

Assim como em “Exu”, o poeta dá atenção aos itens e cores dos orixás no

livro Poemas para ler com palma, como ele é dividido em cinco partes, a parte

nomeada “Orixás” é então um xirê que celebra algumas divindades do panteão

yorubá.



62

2 A CRIAÇÃO DO AIYÊ

Na mitologia yorubá, Olorum incumbiu Oxalá à missão de criar a Terra, e

como o conhecimento nas culturas africanas é repassado de forma oral, existem

dois itans sobre a criação do Aiyê. Um deles conta que foi através de um conflito

entre Oxalá e Oduduwa que a Terra surgiu. Sendo Oxalá, “O princípio masculino da

existência se relaciona com a cor branca, o ar, a prata, as grandes árvores e o

sêmen [...]” (LUZ, 1995, p. 41), e Oduduwa, “O princípio feminino, por outro lado, se

relaciona à terra e às águas nela contida, ao poder de gestação, do interior da terra

e das águas, e ao corrimento menstrual [...]” (LUZ, 1995, p. 42). A rivalidade entre

ambos orixás é narrada por Luz (1995):

A história conta que Obatalá fora chamado por Olorum, Ser Supremo, para
receber os preceitos e a responsabilidade da criação do mundo. [...] não deu
atenção a Exú, que encontrara em seu caminho.
Este, sentindo-se revoltado com a desconsideração, resolveu atrapalhar as
realizações de Obatalá.
Fez com que sentisse enorme sede, que ele só conseguiu saciar bebendo a
seiva da palmeira igi-ope. Em seguida, caiu desacordado.
Foi então que Oduduwa, passando por ali, vendo-o naquele estado, pegou o
saco da existência, apo-iwa, e levou de volta a Olorum, relatando o
acontecido.
Olorum, então, resolveu entregar-lhe a grande tarefa da criação. [...]
Foi-lhe designado a fazer uma grande oferenda. Exu, satisfeito em receber
a parte dele, abriu os caminhos e aconselhou-a a levar uma corrente, os
pombos, as galinhas e o camaleão, que faziam parte do preceito.
Olorum, quando soube que ela não havia ainda partido, chamou-a,
aborrecido. Mas se acalmou quando ela lhe ofereceu da água dos caracóis,
omi-ero.
Em seguida, sentido-se preparada, pôs-se a caminho, acompanhada dos
orixás-filhos, que a ajudaram, então, a criar a terra.
Ela foi o primeiro orixá a pisar no aiyê, e sua marca está presente em Ilé Ifé.
Quando Obatalá acordou, foi direto a Olorum lamentar-se do ocorrido. Este,
penalizado, deu-lhe a tarefa de criar os seres que habitariam o aiyê. [...]
Quando a criação se completou, os seres humanos se dividiram em
opiniões para saber qual o orixá mais digno de maior adoração: se Obatalá
ou Oduduwa. (LUZ, 1995, pp. 39-40).

A partir desse itan, Oxalá, por ter se descuidado em não oferecer o ebó a

Exu, acabou criando os seres humanos, e o Aiyê foi criado por Oduduwa. Isso gerou

uma rivalidade de dimensões cosmogônicas entre os dois orixás, apenas o Ser

Supremo para cessar com essa guerra, portanto, Olorum chamou Oxalá e Oduduwa:

sentando o primeiro a sua direita e a segunda a sua esquerda, declarou que
ambos possuíam as maiores qualidades, e mais, que essas qualidades de
um e de outro se completavam e que a criação envolvia o que ambos



63

haviam criado e que só a harmonização entre seus poderes permitiria a
expansão do que tinham realizado. (LUZ, 1995, p. 40).

Essa rivalidade dos orixás está além de uma peleia qualquer. Ela evidencia

que na cosmovisão banto e yorubá não existe o conceito de origem nos moldes da

metafísica ocidental, conforme Derrida

O conceito de origem ou de natureza não é pois senão o mito de adição, da
suplementariedade anulada por ser puramente aditiva. É o mito do
apagamento do rastro, isto é, de uma diferência originária que não é nem
ausência nem presença, nem negativa nem positiva. A diferência originária
é a suplementariedade como estrutura, estrutura aqui quer dizer a
complexidade irredutível no interior da qual pode-se somente inflectir ou
deslocar o jogo da presença e da ausência. Aquilo dentro do que a
metafísica pode-se produzir mas que ela não pode pensar (DERRIDA, 2017,
p. 204).

A origem única, portanto, não existe, assim como a origem da linguagem. Na

cosmovisão banto e yorubá, — diferente do cristianismo que concebe a origem de a

partir do “Gêneses” — a origem do mundo é múltipla, pelos princípios femininos e

masculinos, Oduduwa e Oxalá, respectivamente. Outro itan de criação atribui

apenas a Oxalá esse feito:

Orixanlá cria a Terra17

No começo, o mundo era todo pantanoso e cheio d’água,
um lugar inóspito, sem nenhuma serventia.
Acima dele havia o Céu, onde viviam Olorum e todos os orixás,
que às vezes desciam para brincar nos pântanos insalubres.
Desciam por teias de aranha penduradas no vazio.
Ainda não havia terra firme, nem o homem existia.
Um dia Olorum chamou à sua presença Orixanlá, o Grande Orixá.
Disse-lhe que queria criar terra firme lá embaixo
e pediu-lhe que realizasse tal tarefa.
Para a missão, deu-lhe uma concha marinha com terra,
uma pomba e uma galinha com pés de cinco dedos.
Orixanlá desceu ao pântano e depositou a terra da concha.
Sobre a terra pôs a pomba e a galinha
e ambas começaram a ciscar.
Foram assim espalhando a terra que viera na concha
até que terra firme se formou por toda parte.
Orixanlá voltou a Olorum e relatou-lhe o sucedido.
Olorum enviou um camaleão para inspecionar a obra de Oxalá
e ele não pôde andar sobre o solo que ainda não era firme.
O camaleão voltou dizendo que a Terra era ampla,
mas ainda não suficientemente seca.
Numa segunda viagem o camaleão trouxe notícia
de que a Terra era ampla e suficientemente sólida,

17 Itan retirado de Geoffrey Parrinder, 1967, p. 20; Klaas Woortmann, 1978, p. 18. A semana iorubá
tem quatro dias. A cidade de Ifé é considerada pelos iorubás o berço da humanidade.



64

podendo-se agora viver em sua superfície.
O lugar mais tarde chamado de Ifé, que quer dizer ampla morada.
Depois Olorum mandou Orixanlá de volta à Terra
para plantar árvores e dar alimentos e riquezas ao homem.
E veio a chuva para regar as árvores.
Foi assim que tudo começou.
Foi ali, em Ifé, durante uma semana de quatro dias,
que Orixá Nlá criou o mundo e tudo que existe nele (PRANDI, 2001, p. 502).

Esses dois itans da criação deslocam o conceito de origem, eles são

exemplos de que não podemos alcançá-la.

Oxalá é comumente conhecido no Brasil, por ser o orixá da criação

(VERGER, 2012). Obatalá é seu nome, “mas, nos terreiros brasileiros, é antes

designado pelo seu título de Deus Grande, Oriṣà nlà, que, por contração, deu Oxalá

(AUGRAS, 2008, p. 162). Está sempre de posse de seu cajado, apaxorô, o mesmo

cajado que usou como arma para enfrentar o Exu de Vadinho em Dona Flor e seus

dois maridos (2008):

A cidade se elevou nos ares e os relógios marcaram ao mesmo tempo,
meio-dia e meia-noite na guerra dos santos: todos os orixás reunidos para
enterrar Vadinho, egun rebelde e seu carrego de amor, e Exu sozinho a
defendê-lo [...] Empunhando o paxorô de prata, lança invencível. Oxalá era
dois: o moço Oxoguiã e o velho Oxolufã. Ao seu passo de dança todos se
curvavam (AMADO, 2008, n.p.).

Esse trecho descreve mais uma rivalidade entre os orixás, Vadinho recusando

ser enterrado, acaba causando a briga dos santos. Oxalá é obrigado a usar seu

cajado de forma repressiva. A cor desse orixá é branca porque “o branco inclui todas

as demais cores (AUGRAS, 2008, p. 162). No sincretismo, por ter duas qualidades,

ele foi comparado com Jesus Cristo e Senhor do Bonfim, conforme explica Barbosa

Junior (2014, p. 77)

Possui duas qualidades básicas: Oxalufã (Oxalá velho) e Oxaguiã (o Oxalá
novo). Enquanto o primeiro é sincretizado com Deus Pai cristão, o segundo
encontra correspondência com Jesus Cristo e, de modo especial, com
Nosso Senhor do Bonfim. Também há uma correlação entre Oxalá e Jesus
menino, daí a importância especial da festa de Natal para algumas casas

Edimilson se inspira no itan em que o orixá da cor branca cria a terra, dessa

forma, esse feito é eternizado em seus versos. Assim como “Emissários”, “Princípio”

também foi publicado pela primeira vez no Livro de falas (2008) e também é



65

integrado à antologia poética de 2019. Este poema remete ao tempo da criação do

Aiyê e é dividido em duas estrofes:

PRINCÍPIO

Oxalá “é o grande deus da brancura… Dele
dependem todos os seres do céu e da terra. Ele
é a brancura do indeterminado, o deus de
todos os começos e de todas as realizações. A
vida e a morte abrigam-se debaixo do seu pálio.”

As árvores presenciam a criação do mundo.
Sendo eu a respiração das aves, serei
novamente água e árvore. Nascerei após o
fogo, arderei antes de mim mesmo. Um raio
espera em meus pensamentos, sei a morte e
a vida, razão porque silêncio e canto. Sou a
face que não possuo, renasço sem mesmo
desaparecer (PEREIRA, 2019, p. 238).

Como se trata de um poema de O livro de falas, a primeira estrofe são as

palavras de Augras. No entanto, é uma epígrafe que funciona para além da forma do

texto poético. O eu lírico evoca o orixá da cor branca pronunciando o seu nome, e

logo as aspas aparecem. A citação portanto funciona como uma voz coletiva. As

aspas, então, demarcam o início e fim dessa voz, ela se sobressai na estrofe. É

entoada por aqueles que cultuam Oxalá, entretanto não partilham apenas da crença

aos cultos dos orixás mas também de uma experiência coletiva.

Ao final de cada verso há encavalgamento são eles: “Dele/ dependem [...]”,

“Ele/ é a brancura[...]”, “A/ vida e a morte [...]” e “o deus de/ todos os começos [...]”.

Nos dois primeiros o destaque recai sobre o orixá da cor branca, pois, ao cortar o

verso, faz com que o verso seguinte ganhe sentido com o verso anterior. As palavras

“Dele” e “Ele” ressoam até se completarem com seus versos seguintes. No terceiro e

quarto versos o corte enaltece as características de Oxalá, o deus do começo,

detentor do domínio da vida e da morte.

Como ocorre na primeira estrofe, a segunda estrofe é permeada por

encavalgamento, o eu lírico, dessa vez, é o próprio Oxalá que reafirma o que foi



66

entoado na primeira parte. Assim, além da forma do poema, o conteúdo das duas

estrofes dialogam. Oxalá é o orixá mais respeitado no panteão africano, o orixá da

cor branca narra suas ações no tempo da criação. O primeiro verso dessa estrofe

contém uma prosopopeia, as árvores despertam atenção e, através delas, segundo

Oliveira: “Podemos viajar no tempo na direção do passado e encontrar ali nossos

ancestrais”, (2007, p. 72).

Apoiando-me nas filosofias banto e yorubá, busco base para entender esse

poema como possibilidades do tempo do encantamento. Naquelas filosofias há duas

concepções tempo: sasa e zamani. Aquele, segundo Ribeiro,

[...] é o período mais significativo para um indivíduo, o lapso de tempo em
que as pessoas permanecem conscientes da própria existência, projetando
a si mesmas no curto futuro e, principalmente, no longo passado. Sasa
constitui em si, uma dimensão completa de tempo, incluindo futuro breve,
presente dinâmico e passado já experienciado. (RIBEIRO, 1996, p. 24).

E zamani,

por sua vez, não se restringe ao que chamamos "o passado". Inclui
presente e futuro. Em ampla escala, sasa mergulha em zamani. Porém,
antes de serem os eventos incorporados em zamani, precisam ocorrer em
sasa. Uma vez ocorridos, movem-se para trás, de sasa para zamani.
(RIBEIRO, 1996, p. 24-25).

O poema então leva o leitor do sasa ao zamani para esse tempo fora da

cronologia, para o tempo mágicos dos ancestrais e orixás. De alguma forma, esses

versos quebram a esteira movimento da sociedade moderna a qual sempre vive

conectada ao futuro e, sob hipótese alguma, essa esteira não para, muito menos

realizar o movimento inverso. “Princípio” é então a esteira do movimento inverso,

nela “o tempo move-se para trás mais do que para a frente” (RIBEIRO, 1996, p. 23).

Aqui forma-se um cruzo. Trago Deleuze (2007) para encruzilhada. O cruzamento de

textos de Pereira, Ribeiro e Deleuze permite tensionar o conceito de tempo e de

linguagem. Equanto Ribeiro utiliza o estudo de Mbiti (1969) em que o autor recorre

aos “vocábulos swahili - sasa e zamani -” (RIBEIRO, 1996, p. 24) para compreender

o tempo, Deleuze recorre aos mitos gregos Cronos e Aion. Aquele é um titã e deus

do tempo. Esse é o tempo ilimitado, sua característica contrasta com o titã do tempo.

Detenho-me a Aion, por enquanto.

O cruzo entre aion e zamani é inevitável, as esquinas formadas por ambos

permitem refletir sobre seus encantos. De acordo com Deleuze, o tempo aiônico é



67

também o tempo da linguagem, ela surge num tempo que extrapola a temporalidade

como a conhecemos e daí nasce o sentido, ou seja, surge a linguagem. De

qualquer modo: “Aion se estende em linha reta, ilimitada nos dois sentidos”

(DELEUZE, 2007, p. 94).

Zamani e aion portanto se cruzam em suas características místicas, um

complementa o outro. Os tempos sasa e cronos fazem a mesma coisa, porém sem a

misticidade, que é própria daqueles tempos. Sasa é o tempo em que os seres vivos

e as demais coisas habitam. Cronos segue princípios parecidos. O poema dos

tempos sasa e cronos é “SALVADOR”, publicado originalmente no livro Ô lapassi &

outros ritmos de ouvido (1990).

SALVADOR

sob os olhos divinos o mundo e sua carne se arranham

Em Salvador a manhã e uma oferenda ajuntam

os homens quando toda lei do mundo oculta

em cartões-postais o esqueleto do outro.

Com a manhã o mar se oferece ao chão e o

pensar dos muitos cresce cidade adentro

as letras de seus olhos gravando como se lessem

a verdade dos deuses. Em Salvador o tempo. (PEREIRA, 2019, p. 126).

Se o “Princípio” é uma porta para o passado nos deslocando para fora do

cronos, o poema “Salvador” está contido no tempo sasa, os corpos presentes em

cronos. A epígrafe abaixo do título lembra a integração do homem com o restante, é

uma síntese do processo simbiótico, de acordo com a cosmovisão africana. Oliveira

(2003, p. 42) menciona o seguinte:

[...] o Homem está intimamente ligado a todos os elementos da natureza e
ao seu criador. Essa relação simbiótica com a natureza (mundo natural) e
com o próprio Deus (mundo sobrenatural) compõe a própria essência do
Homem, que por sua vez divide sua essência particular com a totalidade do



68

universo. Dito de outra forma: o Homem é a micro-síntese de todos os
elementos que compõem o universo. Ele é um micro-cosmos.

Nesse processo, “o mundo e a carne se arranham”, interligam-se, formam-se

um coletivo. O homem portanto é inserido em uma totalidade, pois “A pessoa [...]

não pode ser compreendida como um ente individual. Com efeito, a pessoa é o

resultado de uma ação coletiva” (OLIVEIRA, 2003, p. 53). No primeiro verso do

poema, a capital baiana é enunciada como palco, em que os homens são

“ajuntados” de manhã, realçando aquela totalidade. Os versos seis e sete também

mencionam sobre a simbiose: “as letras de seus olhos gravando como se lessem/ a

verdade dos deuses”, para além da totalidade entre os humanos, trata-se da relação

do mundo natural com o mundo sobrenatural. O eu lírico projeta um tempo no

presente, a ocorrência da “manhã”, no primeiro e no quarto verso, exprime um

presente que não se desloca ao passado ou futuro e, de acordo com Deleuze em

seus escritos sobre Cronos, “só o presente existe no tempo. Passado, presente e

futuro não são três dimensões do tempo; só o presente preenche o tempo, o

passado e o futuro são duas dimensões relativas ao presente no tempo.”

(DELEUZE, 2007, p. 167). À primeira vista, o tempo cronos parece inflexível como o

titã homônimo, isso poderia justificar seu nome. Todavia, ao examiná-lo com mais

atenção, a sua inflexibilidade é diluída, ainda com Deleuze: “Há sempre um mais

vasto presente que absorve o passado e o futuro. [...] O deus vive como presente o

que é futuro ou passado para mim, que vivo sobre presentes mais limitados”

(DELEUZE, 2007, p. 167). Nesse aspecto, cronos aproxima-se de sasa, retomo a

citação de Ribeiro: “Sasa constitui em si, uma dimensão completa de tempo,

incluindo futuro breve, presente dinâmico e passado já experienciado.” (RIBEIRO,

1996, p. 24). O último verso apenas diz “Em Salvador o tempo”, o eu lírico não se

explicita qual é o tempo, entretanto infiro que esse tempo é resultado do cruzo entre

cronos e sasa, tempo do presente e do indivíduo consciente.

O poema “Tríptico” abre o livro Esse Corpo, não é mera coincidência, pois o

poema remete à criação do corpo humano. Segundo a lenda iorubá, Oxalá criou os

humanos a partir da lama dada por Naña, Prandi (2001) reconta esse itan, intitulado

“Naña fornece a lama para a modelagem do homem”18:

18 Itan retirado em Reginaldo Prandi, pesquisa de campo, Salvador, 1988. Narrado por Mãe Pierina
Ferreira de Oxum. Variante conta que, depois de terem sido testadas várias matérias para se fazer o
homem, tentou-se a lama, mas ela chorou e não aceitou ser usada para a modelagem. Foi levada



69

Dizem que quando Olorum encarregou Oxalá
de fazer o mundo e modelar o ser humano,
o orixá tentou vários caminhos.
Tentou fazer o homem de ar, como ele.
Não deu certo, pois o homem logo se desvaneceu.
Tentou fazer de pau, mas a criatura ficou dura.
De pedra ainda a tentativa foi pior.
Fez de fogo e o homem se consumiu.
Tentou azeite, água e até vinho de palma, e nada.
Foi então que Naña Burucu veio em seu socorro.
Apontou para o fundo do lago com seu ibiri, seu cetro e arma,
e de lá retirou uma porção de lama.
Naña deu a porção de lama a Oxalá,
o barro do fundo da lagoa onde morava ela,
a lama sob as águas, que é Naña.
Oxalá criou o homem, modelou no barro.
Com o sopro de Olorum ele caminhou.
Com a ajuda dos orixás povoou a Terra.
Mas tem um dia que o homem morre
e seu corpo tem que retornar à terra,
voltar à natureza de Naña Burucu.
Naña deu a matéria no começo
mas quer de volta no final tudo o que é seu (PRANDI, 2001, pp. 196-197).

Depois de várias tentativas inglórias, Naña lhe apresenta a lama, matéria

prima dos seres humanos. Antes de Oxalá iniciar a sua modelagem, a lama era,

pois, inerte e ganha vida após Olorum assoprar a alma nos moldes feitos pelo orixá

da cor branca. O poeta, não iniciado, transforma em poema o itan acima:

TRÍPTICO

I

Sob a lama, o silêncio.

O canto
prova-se
lâmina.

Quietude sob a lama.

O canto
recusa
a infâmia.

II

então por Icu, que não teve pena dela. Em contrapartida, foi prometido a ela que haveria de retornar
depois de um certo tempo (Juana Elbein dos Santos, 1976, p. 107; Ronilda Ribeiro, 1996, p. 158).



70

No oco – cavado
por quem?

O podre, breu
da esfera.

No bojo – levado
por quem?

O sangue, letra
zero.

III

Escuro = verde
lagarto.

Verde = escuro
pássaro.

Mundo cifrado.
Nós (PEREIRA, 2019, pp. 29-30).

“Tríptico” foi lançado no livro Guelras (2016), o seu título remete à uma

pintura formada por três partes dispostas na posição horizontal. O poema então

evoca essa técnica de pintura, aponto, porém, uma divergência: as partes do poema

são dispostas na vertical. Não obstante, as três partes compõem, assim como ocorre

na pintura, uma única obra. Chamo atenção, portanto, para a forma do poema.

Ocorre um afunilamento devido a seus versos vão encurtando, aqui lanço mão da

escansão. Seu primeiro verso contém seis sílabas poéticas, dispostas do seguinte

modo: “Sob-a-la-mao-si-lên-cio”. O segundo verso contém apenas duas sílabas:

“O-can-to”. O terceiro, três: “pro-va-se”, o quarto apenas uma sílaba: “lâ-mi-na. A

causa do afunilamento é o canto, iniciado no segundo verso e continua até o final do

poema, em que o seu último verso contém apenas uma sílaba.

O eu lírico forma uma imagem destacando a lama, visto que ela aparece logo

após a preposição “Sob”. Abaixo da lama, — elemento primordial para formação do

corpo humano —, há apenas silêncio. Aquilo que o rompe se revela tão afiado

quanto ao fio de uma lâmina, o canto então provoca cortes precisos na lama que são

poeticamente transcritos pelo encavalgamento (enjambement). O poeta então corta

o mito e, para Prandi:



71

O mito é a palavra rasa, a superfície da fala. É lâmina bruta. Para cortar,
para exibir a vida pulsando, o sangue correndo nas veias, precisa ser
afiada.
Então vem o afiador de palavras e revela o mito em versos refeitos, que
raspam a palavra antiga para ver o que há sob a casca, para mostrar o que
está escondido. O poeta sabe fazer isso, é sua profissão, é afiador de
palavras. No afiar das falas embotadas do mito, ele tira a brilhante lâmina do
rosto humano do orixá que ainda corta o tempo. Aí ele começa a falar do
mundo, de tudo, do resto. Ela fala de si e de nós. Na fala refeita, como está
previsto no mito, o novo se enxerga no velho, e o velho já não é o mesmo.
O afiador de palavras aprende que tudo é como era antes e, ao mesmo
tempo, que tudo é diferente. Porque tudo se repete, inventa e reinventa. O
mito continua vivo. Os sentidos e sentimentos afloram. (PRANDI, 2008, pp.
7-8).

Nessa perspectiva, Edimilson de Almeida Pereira seria um afiador de

palavras, ainda segundo Prandi:

O afiador de palavras é poeta e sabe manejar o sentido das palavras, não
se deixa enganar, sente o que está escondido, destapa, mostra e desvenda
o mistério. Faz sua poesia e reinventa todas as histórias que ouviu contar. O
afiador de palavras cria novos mistérios. Olha na cara do orixá e se deixa
enxergar nela. Aí ele junta tudo e nos dá, solidário, a sua descoberta. [...].
(PRANDI, 2008, pp. 8)

“Tríptico” é, então, um poema fruto dos cortes feitos por Edimilson nos itans, é

a atualização do mito através da linguagem poética. Ainda na primeira parte, a partir

do quinto verso, os cortes seguem, os versos seis, sete e oito contém, cada um,

duas sílabas. O canto ainda presente na lama inerte. A segunda parte conserva os

cortes, e seus versos ficam dispostos da seguinte forma: “Noo-co-ca-va-do”,

quatportantoro sílabas; “por-quem”, duas sílabas; “o-po-dre-breu”, quatro sílabas;

“daes-fe-ra”, duas sílabas. Os versos nove e dez deixam uma pergunta: “No oco –

cavado/ por quem?”. Essa indagação remete àquela rivalidade entre os orixás que

disputam o cargo de orixá mais importante, o eu lírico demonstra, portanto, dúvida a

qual divindade deve ser atribuída à criação da humanidade, resgatando, pois, o itan

aqui já contado por Luz (1995).

No verso quinze, o sangue aparece, elemento vermelho da natureza, aparece

como parte do axé, como já foi mencionado no capítulo 1. Aqui cito Augras: “O

princípio do axé, a quintessência da energia que se encontra na natureza, é obtida a

partir de uma química específica”. (AUGRAS, 2008, p. 65). Nessa química, as cores

vermelha, branca e preta ganham um novo significado. Augras prossegue: “O

elemento vermelho está presente no sangue dos animais sacrificados, dos homens e

das mulheres” (AUGRAS, 2008, p. 65). O sangue é a parte fundamental do corpo



72

humano, dessa forma, somos formados também pelo axé, que circula por todo

nosso corpo. Aqui retomo a discussão sobre sangue e axé, iniciada no capítulo 1,

Santos destaca quais os órgãos possuem a maior quantidade de Axé, são eles: “o

coração, o fígado, os pulmões, os órgãos genitais” (SANTOS, 1986, p. 42).

A terceira parte, os cortes ficam dispostos da seguinte forma:

“Es-cu-ro-ver-de”, quatro sílabas; “la-gar-to”, duas sílabas; “Ver-dees-cu-ro”, três

sílabas; “pás-sa-ro”, uma sílaba; “Mun-do-ci-fra-do”, quatro sílabas; “Nós”, uma

sílaba. O último elemento que aparece é a cor verde. O eu lírico considera o verde e

o escuro sendo iguais, “pois o verde é considerado como uma variedade da cor

preta” (AUGRAS, 2008, p. 66). Como já foi mencionado, o último verso contém

apenas uma sílaba, sendo o resultado dos cortes e da fusão dos elementos: “Nós”,

portanto, nascemos da fusão dos elementos e dos cortes precisos do orixá da

criação.

Esse poema revela-nos à tona nossa origem sagrada, somos constituídos por

axé e outros elementos da natureza, ela é a própria experimentum linguae,

questiona os discurso dados como verdades inabaláveis; guia o mundo portada de

uma sabedoria ancestral, que ainda não aprendemos nem a ler ou escutar.

2.1 Encavalgamento exposto

Nota-se até aqui que os poemas de Pereira contém muitos encavalgamentos

(enjambement), é um recurso poético de nível sintático, também chamado de

encadeamento ou cavalgamento. Goldstein o define desta maneira: “é a construção

sintática especial que liga um verso ao seguinte, para completar o seu sentido”

(1985, p. 63). De fato, é um recurso exclusivo da poesia, bem como observa

Agamben no livro Ideia da Prosa (1999). Esse livro é formado por ensaios curtos em

que o filósofo italiano discorre sobre vários temas, entre eles música, amor,

comunismo, prosa etc. A constituição curta de ensaios é associada à performance

que o autor pretende alcançar, ideias fragmentadas assim como o encadeamento.

No ensaio homônimo do livro, o autor compara prosa e poesia, fazendo uma

declaração inicial:

É um facto sobre o qual nunca se reflectirá o suficiente que nenhuma
definição do verso é perfeitamente satisfatória, excepto aquela que
assegura a sua identidade em relação à prosa através da possibilidade do



73

enjambement. Nem a quantidade, nem o ritmo, nem o número de sílabas —
todos eles elementos que podem também ocorrer na prosa — fornecem,
deste ponto de vista, uma distinção suficiente: mas é, sem mais, poesia
aquele discurso no qual é possível opor um limite métrico a um limite
sintáctico (todo o verso no qual o enjambement não está efectivamente
presente será então um verso de enjambement zero), e prosa aquele
discurso no qual isto não é possível (1999, p. 30).

O encavalgamento se torna portanto um elemento que distingue a prosa da

poesia. Ele fragmenta o verso atribuindo outro ritmo e sentido. O poeta mineiro,

como ficou evidente, utiliza o encadeamento na maioria de seus poemas, tornando

sua linguagem fragmentária como é evidente em “A mão de Carolina”, cortada como

aparece em “Tríptico” e “Princípio”. Agamben cita que o poeta Caproni utiliza

fortemente o encadeamento, sendo assim, “o enjambement devora o verso” (1999,

p. 30). Em Edimilson, o encadeamento faz do mesmo modo, a forma como o poeta o

utiliza em cada texto, sugere um novo sentido, tenciona o nível sintático, vai para o

nível da experiência, uma experimentum linguae, o encavalgamento denuncia então

as fraturas causadas ainda na colônia. Mesmo com a mudança de tom, desenvolvido

no subcapítulo “Outro tom”, o encavalgamento continua ali, exposto.

Dessa forma, nomeio como encavalgamento exposto, a técnica que o poeta

traduz os traumas e fraturas do período colonial. Desde esse período então as

marcas estão bem expostas, com efeito, isso verte na estética de sua obra, com

uma linguagem fragmentada permeada de fraturas.



74

3 A POESIA COMPARECE PARA GUIAR O MUNDO

Atravessamos pro outro lado/ No rio vermelho do mar

sagrado/ Os center shoppings superlotados/ De

retirantes refugiados

(TRIBALISTAS, 2017).

O título deste capítulo é inspirado em dois versos de Pereira: “A poesia

comparece/ para nomear o mundo” (PEREIRA, p. 71, 2019), do poema “Santo

Antônio dos Crioulos”. A poesia então guia, nomeia, destrói as estruturas, propõe

outras leituras, desnaturaliza o “normal”, ela dá sentido às experiências, e a diáspora

se constituiu uma experiência traumática que ainda causa danos, conforme escreve

Edimilson:

Quando o autor que se exprime é um sujeito negro, o texto se impõe a partir
daquilo que se vivencia como um sujeito negro da história, destacando-se aí
a necessidade de se atualizar uma gama de discursos que a diáspora, a
escravidão e a violência impediram de germinar (PEREIRA, 2010, pp.
330-331).

Para germinar os discursos enterrados pela injustiça histórica, a poesia abre

terreno em que sua linguagem cria sentidos. Simas e Rufino (2019, p. 17)

questionam as heranças indesejáveis do colonialismo:

O que herdamos durante mais de cinco séculos de implantação de um
estado de terror? Perguntas que não são fáceis de serem respondidas ou
sequer podem ser, mas que tencionam as nossas subjetividades para que
se engatilhem ações rebeldes e não nos contenhamos com a naturalização
da barbárie imposta. Dessa forma, a invocação é para que nossas
existências, em sua multiplicidade, ao serem interrogadas, substanciem
inconformismo e que nossos atos transgridam os padrões aqui implantados,
nos reconstruindo enquanto seres.

O colonialismo então engatilhou a diáspora. Depois de sua aparente queda,

surgiu uma nova configuração de mundo: a globalização. Aí, o neoliberalismo

torna-se regra. Nesse contexto, está o Negro e a raça, Mbembe (2014) concebe uma

nova categoria para compreendê-los, em suas palavras:

Pela primeira vez na história humana, o nome Negro deixa de remeter
unicamente para a condição atribuída aos genes de origem africana durante
o primeiro capitalismo (predações de toda a espécie, desapontamento da
autodeterminação e, sobretudo, das duas matrizes do possível, que são o



75

futuro e o tempo). A este novo carácter descartável e solúvel, à sua
institucionalização enquanto padrão de vida e à sua generalização ao
mundo inteiro, chamamos o devir-negro do mundo (MBEMBE, 2014, p. 18).

O conceito de Mbembe traduz a experiência coletiva, que se inicia na

diáspora e desemboca no mundo contemporâneo neoliberal, onde o devir-negro é a

diluição da condição de grupos subalternos. Para se fazer essa leitura, como fica

evidente, parto do passado colonial, assim, considero enxergar o passado como um

processo fundamental para entender o status quo. Entro em consonância com

comentário de Siscar (2016, p. 69): “o passado está latente no que quer que

façamos; volta como fantasma [...]”. Esse fantasma é um espectro que nos

assombra, urge portanto uma atitude nossa: exorcizá-lo, aprender ou ensinar com

ele (NASCIMENTO; NAMBÁ, 2020). Siscar prefere os dois últimos verbos, segundo

afirma:

Não quero dizer, evidentemente, que precisamos redimir o passado, voltar a
ele, entendê-lo enfim; nem sequer quero dizer que precisamos aprender a
perdoá-lo. Não há retorno, assim como não há absolvição: não se trata de
perdoar aquilo que é perdoável, uma vez que sendo suscetível de perdão já
está perdoado de antemão. Quero dizer que o que interessa no passado é
aquilo que ele tem de imperdoável, aquilo que nos constitui tal como somos,
o qual nos cabe colocar em perspectiva. Então, não basta fazer oposição
aos erros das ‘gerações anteriores’, ao seu radicalismo, declarar o tédio
diante da repetição e reativar as mesmas estratégias, adaptando-se às
novas referências culturais e éticas, aos novos entusiasmos ou aos novos
pânicos de nossa época. É preciso também, ao mesmo tempo, considerar o
modo pelo qual nos reinscrevemos na ordem histórica da querela entre
antigos e modernos, apocalípticos e integrados, defensores do transitório e
defensores do universal, ordem do mercado e ordem do cânone, e por aí
vai. Talvez a própria demanda por ‘questões’ — ou por ‘grandes questões’
— no contemporâneo, a demanda de preocupação ética, a demanda de
critérios (estéticos ou outros), sejam formas de reação a isso, a esse enfado
que nos faz saltar etapas. Nem digo que se trata de reação às proposições
literárias do presente, mas ao ambiente cultural no qual elas se banham
(SISCAR, 2016, p. 70).

O autor então considera o passado para entender a poesia no mundo atual, o

seu trabalho de crítica poética se mostra importante para compreender a obra de

Edimilson, seus poemas tratam dos espectros do passado e consequentemente

refletem na estética de seu texto. A poesia de Pereira portanto emerge daí e gera

incômodo, é um campo discursivo e crítico, conforme escreve Siscar: “A poesia

torna-se o nome daquele lugar discursivo em que a linguagem crítica

obsessivamente manifesta um questionamento sobre a situação contemporânea”

(SISCAR, 2010, p. 176). A situação contemporânea, nos textos poéticos de



76

Edimilson, é acompanhada por orixás e imaginário banto e yorubá, no entanto,

diante da crise da poesia ela pode assumir essa responsabilidade? Retomo a

questão de Siscar, mencionadas em Agô, por que a poesia? Talvez ela dê sentido,

expresse o sentimento de resistência diante da situação contemporânea que é de

fraturas, traumas causados pela diáspora, como desenvolvi no subcapítulo

“Encavalgamento exposto”. Nesse sentido, seu texto poético é também um exercício

de visualizar o passado.

O lance de olhar o passado é realizado por Derrida no livro Espectros de Marx

(1994), ao perceber os espectros de comunismo pairados na Europa, o autor

escreve “espectros” no plural diverge do Manifesto Comunista, pois para Derrida,

são

Os espectros de Marx. Por que esse plural? Haveria mais de um? Mais de
um, isso pode significar uma multidão, quando não massas, a horda ou a
sociedade, ou então uma população qualquer de fantasmas com o seu
povo, tal comunidade com ou sem chefe mas também o menos de um da
pura e simples dispersão. (1994, p. 17).

De fato, alguns, hoje em dia, embalados numa histeria coletiva, pensam que o

comunismo vai dominar o Brasil, destituir governo, tomar suas posses e congelar

suas poupanças, mesmo não tendo qualquer indício de tal guinada comunista. Os

espectros que trato aqui, entretanto, são do passado escravocrata e diaspórico,

esses sim assombram o nosso presente. Dessa maneira, utilizo a metáfora

inaugurada por Marx, perpetuada por Derrida: o espectro. O modo como o filósofo

argelino trata o espectro do comunismo é por dualidades, isto é, vivo e morto,

presente e ausente, em suas palavras:

É alguma coisa, justamente, e não se sabe se precisamente isto é, se isto
existe, se isso responde por um nome e corresponde a uma essência. Não
se sabe: não por ignorância, mas porque esse não-objeto, esse presente
não presente, esse estar-aí de um ausente ou de um desaparecido não
pertence mais ao saber [...] Não se sabe se está vivo ou morto. Eis aqui, ou
eis ali, lá longe, uma coisa inominável ou quase [...] A coisa ainda está
invisível, ela não é nada de visível (‘I have seene nothing’), no momento em
que se fala dela, e para se perguntar se ela reapareceu. Ela ainda não é
nada que se possa ver quando se fala dela (DERRIDA, 1994, p. 21).

A forma como trato os espectros aqui se equivale. Para Derrida, os espectros

do comunismo ou de Marx nunca deixam de existir, sempre nos rondando vivos e

mortos ao mesmo tempo. É similar ao que ocorre com os espectros que trato aqui,



77

eles estão presentes e ausentes, pairados ali e acolá assombrando nosso presente.

São eles os Specters of Colonialidade (RODRIGUES; HADDOCK-LOBO; MORAES,

2020). Neste artigo, os autores nomeiam espectros da colonialidade para

compreender o presente, fruto de uma história traumática e violenta, iniciada lá no

ano 1492, quando os europeus chegaram nas Américas e, presunçosamente,

anunciaram o seu “descobrimento”, o espectro é da morte, portanto

Therefore, the Europeans produced a narcissism and an ethnocentrism
impossible to measure.The 1492 landing marked the arrival of death, of
death’s specter. Indeed, it would be more adequate to say: of a phalanx of
specters. Among those ghosts and specters, there arrived not only European
men, but a whole range of values, ideals, ways of living, models, concepts,
thoughts, practices, arts, religions, sciences, etc., all committed to a
becoming that would repeat and re-found itself until the present day, seeking
to maintain that supposed first foundation (RODRIGUES; HADDOCK-LOBO;
MORAES, 2020, p. 164).

Desde a chegada dos europeus o espectro da morte então ronda as

Américas, no contexto nacional, a herança desse espectro é a polícia. Essa herança

indesejada da colônia se manifesta, pois, na violência da polícia urbana. Assim,

The element of police violence, disguised by the syntagma of ‘public
security,’ makes the coloniality of power work, integrating racism and the
oppression of labour in strategies of domination. The police kill or arrest in
penitentiary conditions similar to death in life and in both cases there is a
naturalization of this death as a part of the life of the people to which this
violence destines itself, as if dying were really the only destiny that the future
can offer to those to whom the only existence attributed is hauntological19

(RODRIGUES; HADDOCK-LOBO; MORAES, 2020, p. 153)

A forma truculenta da polícia é o espectro da morte contemporâneo, ele

persiste nas velhas práticas racistas e segregacionistas do império português. Para

conversar com os espectros, então, a poesia comparece e dá sentido ao passado,

futuro e presente. Os poemas de Edimilson, pois, tratam disso.

Pego um exemplo: “Cemitério Marinho”. Esse poema é contextualizado no

processo colonial escravocrata no Brasil, e, do mesmo modo como a expectativa de

Derrida foi atendida ao reler Manifesto Comunista: “Eu bem sabia que nele um

fantasma esperava, e desde a abertura, desde o correr da cortina” (1994, p. 18), os

19 Hauntological é um neologismo. Os autores deixam claro que uma tradução para o português não é
equivalente, embora haja tentativa de se traduzir como “espectrologia” e “assombrologia”, nem essa
nem aquela funcionam adequadamente. De fato, esse neologismo soa estranho, é justamente essa a
proposta dos autores: escrever sobre os espectros com termo estranho, longe e distante ao mesmo
tempo. (RODRIGUES; HADDOCK-LOBO; MORAES, 2020)



78

fantasmas/ espectros do passado diaspórico me aguardavam nesse poema. Fico

com a primeira cena:

CENA 1

: embarcados, como

avaliar a tempestade

não é fora que a lâmina

arruína, mas

nas veias

o grito (lagarto que

os dias emagrecem)

insulta a diversão

do escorbuto

onde uma perna

outra

lista de mercadorias

que valessem

peça

por

peça

nesse cômodo

mal se tira a costela

e a morte instala sua

força-tarefa

no vermelho da hora

um baque

outro

espanto, deveras

o corpo

— o que expõe em mulher

ou guelra

exasperado?



79

: embarcados, às vezes

nos desembarcam

antes da ilha, em meio

às ondas

como sacos de aniagem

entregues ao calunga

grande, o que resta?

uma

cilada, outro revés?

à

superfície um brigue

é

o

que

é [...] (PEREIRA, 2019, pp. 134-136).

Esse poema é composto por sete partes que o autor chama de “cenas”,

lembrando a um texto dramático. Cenas que passam diante de nós, os verbos no

presente garantem essa proximidade. O primeiro verso começa com um adjetivo

“embarcados” que, no plano lexical, tem conexão com o título, essa palavra vai

moldar a atmosfera do poema bem como estabelecer relações com o que se

desenrola.

Assim como o restante do poema, a “Cena 1” é sugestiva nos planos explícito

e implícito. No explícito, a cena que se passa é a embarcação, que, pelo contexto da

diáspora, logo deferimos que se trata dos escravizados vindos de África. Os

primeiros versos sugerem uma embarcação diante da tempestade — esse

substantivo dá continuidade à atmosfera proposta no início do verso, “embarcação” e

“tempestade” têm proximidades, são comuns em ambiente marinho —, que não há

como avaliar porque não se pode enxergar.

No plano implícito, entretanto, os significados das palavras são tensionados,

aqui ocorre uma leitura profunda. O adjetivo “embarcados” é possível ler como

“raptados” e “saqueados”, o substantivo “tempestade” pode ser lido no seu sentido

figurado, refere-se então o problema, perigo e turbulência, assim, presos nos navios



80

negreiros, aquelas pessoas não podiam imaginar o quão grave era a tempestade, ou

seja, não podiam mensurar o perigo da travessia e o peso da escravidão.

A segunda estrofe fica mais clara com a leitura da terceira, explico: a lâmina

interna trata-se da hemorragia, causada pelo escorbuto. Na terceira estrofe, o grito,

comparado com um lagarto de tão insignificante que ele é, perde fôlego a cada dia;

grito de protesto e desespero, no porão do navio negreiro ele não tem força. A ironia

presente nessa estrofe ajuda a compor a maldade do ambiente, a diversão da

doença causada por falta de vitamina C remete à má alimentação, pois ela é

causada por falta de frutas ricas dessa vitamina; o sangramento, a lâmina interna,

pôs fim na vida de muitos que atravessaram.

Da quarta à sexta estrofe, revela-se a real condição das pessoas

escravizadas, são tratadas como mercadoria. Uma vez que,

Entendia-se por peça o africano escravizado de 15 a 25 anos, com altura
aproximada de 1,80m. Eram denominados molecões aqueles cuja idade
variava entre 8 e 15 anos e os que estavam entre 25 e 35 anos não
chegavam a constituir uma peça: era preciso reunir três deles para compor
duas peças (RIBEIRO, 1996, p. 118)

Na quinta estrofe ocorre a aliteração da letra “p” “peça/ por/ peça”. Pela

consoante “p” ser oclusiva bilabial surda, o grito do poema ressoa nessa estrofe, sua

fonação surda abafa o pedido de socorro. Além do estrato auditivo, o estrato visual

chama atenção, o modo como essa estrofe está distribuída remete às peças de

moeda caindo.

Na estrofe seis, o cômodo que já estava presente, agora fica explícito, longe

de ser um cômodo de casa convencional, mas sim o porão do navio negreiro em que

as pessoas são tratadas como mercadoria, a morte se instaura. Assim, a metáfora

da estrofe seguinte “no vermelho da hora” recebe sentido, é, pois, sobre a morte; o

baque pode ser entendido como cair do corpo, como a estrofe seguinte deixa claro,

a guelra é sobre os corpos que são jogados no oceano.

As estrofes oito a dez são permeadas por eufemismo e metáfora para a

morte, dessa forma, essas figuras de linguagem se conectam ao título do poema,

“Cemitério Marinho”. O primeiro verso da oitava estrofe é um eco do verso que abre

o poema, ela nos lembra da embarcação forçada, agora, entretanto, acontece o

inverso, são desembarcados, uma metáfora para a morte. Aqui mais uma vez, o

plano implícito é bem sugestivo, a palavra “desembarcar” significa que a viagem



81

chegou ao fim, desse modo, as pessoas descem do navio. Contudo não é essa cena

que se desenrola, o desembarque, o qual o eu lírico se refere, são das pessoas

atiradas em alto mar, às vezes até vivas, entregues para a morte certa. O pronome

oblíquo átono “nos” remete à não-autonomia dos escravizados, ou seja, para eles

não havia escolha.

As pessoas são jogadas às ondas como se fossem “sacos de aniagem”. Na

décima estrofe a metáfora envolve a entidade calunga, dos bantos. Os versos

“entregues ao calunga/ grande” é, portanto, outra metáfora para a morte, segundo

Schwarcz (2001, p. 227): “Calunga grande é o mar, a enormidade de seu destino e

de seu horizonte”. Calunga também é a divindade dos bantos que representa o mar

e a morte (PEREIRA; ALEIXO, 2004, p. 45). Nesse poema, Calunga grande é o mar

que recebe os corpos. Ainda nessa estrofe, duas perguntas retóricas são feitas: “o

que resta?/ [...] outro revés?” elas somam à carga negativa que o poema constrói e

se intensifica nas figuras de linguagem. Afinal, o que resta a alguém que é entregue

a calunga, a última pergunta parece responder, “um revés”, isso é, uma má sorte. Na

última estrofe, o eu lírico descreve a última imagem que o atirado no mar vê, um

brigue na superfície, ou seja, um navio movido à vela. O encavalgamento dos

últimos versos “é/ o/ que/ é” enfatiza o tom determinista daquela situação imposta.

Os embarcados fizeram a travessia pelo Atlântico negro, são os heróis da

resistência que resistem até hoje. O calunga grande é lugar de um “epicentro de

uma nova concatenação de mundos, o lugar de onde emergiu uma nova consciência

planetária” (MBEMBE, 2014, p. 31). Essa consciência possui sabedoria ancestral e

sobreviveu de forma heroica, aqui entro em consonância com Ford:

[...] se a experiência dos afro-descendentes pudesse ser reduzida a um só
personagem, como seria a vida dela? Trágica, sofrida, triste, singular,
arriscada, queixosa, triunfante? Tudo isso estaria correto em épocas
diferentes. Porém, vem a todo momento, como o insistente movimento das
ondas, a palavra heróica. A princípio ela me parece estranha, porque sinto
nossa história em grande parte como uma tragédia imensurável. Mas, ao
refletir sobre a sobrevivência da minha personagem à Travessia, vem à
mente, “uma viagem por um oceano negro”; e ao pensar na sobrevivência
ao sofrimento durante a escravidão, “a noite escura da alma”; e não é que
ela entrou nas “entranhas da fera” para lutar por liberdade, justiça e
igualdade na América? Essas frases denunciam a viagem de um herói
(1999, p. 30).

O questionamento de Ford lança uma reflexão sobre como poderia sintetizar

a vida dos escravizados. A única palavra que melhor faz isso, é “heroica”. Dessa



82

travessia, portanto, surgem os heróis, são eles os negros e negras que enfrentaram,

de forma resiliente, o regime colonial racista, e desde lá conseguiram sobreviver às

adversidades impostas. Na poesia de Pereira, os heróis negros são os orixás, sendo

celebrados, como ocorre nos poemas “Iansã”, “Exu”, “Princípio”. Em “Cemitério

marinho” os heróis são de carne e osso, ganham vozes mesmo no hostil porão do

navio negreiro. É nessa poesia, afro-brasileira, que as marcas daquele regime

permanecem, ela então se volta ao passado para compreender o presente, se volta

ao inexperienciável, aqui é o encantado.

E por que a poesia, afinal? Ela é esse entrelugar, é a desrealização do mundo

com marcas expostas. Em Edimilson Pereira é a expressão da experiências dos

negros e negras (PEREIRA, 2013), a voz dos ancestrais, é a conexão com o

passado não apenas o colonial/ diaspórico mas também ao encantado, que a

sociedade moderna já o esqueceu há muito tempo, porém requer nossa atenção;

talvez esta seja a forma mais subversiva da obra do poeta mineiro: conecctar às

nossas raízes ancestrais, da sua maneira propõe um embate desleal com a indústria

do consumo Se a poesia ainda é lida e estudada é porque ela sempre tem algo para

nos dizer ou ocultar.



83

4 A OFERENDA

Nesse momento, escrevem-se histórias
a sangue e fogo.

Teus ancestrais levaram esse peso
nos ombros.

Tu.
Provavelmente teus filhos.

Com ele, a vida
e a incompreensão do seu preço.

Nesse momento, um braço ergue o arame.
Um pássaro erra o domingo.

A dois passos de ti explode outra fraude.

Edimilson de Almeida Pereira

Nesta encruzilhada, depois de transitar por seus vários caminhos, o que se

tem são fluxos constantes de leituras. Neste trabalho propus portanto possíveis

leituras do recorte da obra de Edimilson de Almeida Pereira. Dentro dele, foi

estabelecido, como objetivo primário, ler os poemas afro-brasileiros a partir das

epistemologias negras, entendendo Exu como um eterno devir Deleuze e Gattarri

(2012), dentro e fora da linguagem, embasado na teoria de Derrida (2017).

Pereira, por sua vez, situa-se como um poeta makumbeiro contemporâneo

produzindo e publicando livros, formando ao longo de sua carreira uma extensa

obra; possui uma sensibilidade para questões inacessíveis aos olhos nus, ele

observa o invisível, — tão ignorado e ao mesmo tempo tão abundante no universo,

na forma de matéria escura — e lhe concebe sentido, através de uma linguagem

moldada de forma singular, aí encontra-se espectros/ fantasmas, orixás, uma

encruzilhada de leituras possíveis que formam cruzos e riscos. A categoria de cruzo

não deve ser confundida com o sincretismo, este reduz, o cruzo soma. Os cruzos

elucidam que não há origem determinada, não há centro, não há pureza, o que há

são caminhos entrelaçados, em outras palavras, os cruzos formam o entre-lugar

(SANTIAGO, 2000). Aqui os estudos de filosofia popular brasileira se mostraram

proeminentes para entender essas categorias, estudos esses encabeçados por três

cariocas: Simas, Rufino e Haddock-Lobo. Nesse sentido, esta pesquisa também

utilizou as filosofias das ruas, da feira e do mato para se fazer uma leitura fora do

eurocentrismo. Dessas filosofias, emergem as epistemologias das makumbas,

sempre deixadas de fora do jogo acadêmico, ocasionando o epistemicídio

(FREITAS, 2016). Através delas busquei rasurar o plano cartesiano, produzindo



84

risco(s) que perpassa(m) os eixos. Como foi desenvolvido ao longo da pesquisa,

através dessas novas epistemes é possível ler a poesia afro-brasileira.

Estive e continuo no território das makumbas de fato, devo seguir então a

tradição e ofertar primeiro a Exu, por isso, o Padê abre essa dissertação. Ele

enquanto ato político, comunitário e poético cria uma comunidade que se vê com

uma herança inacabada e imprevisível como um lance de dados (SISCAR, 2010).

Em Edimilson, essa herança é lapidada na linguagem poética, porém não estagnada

em si mesmo; a cada intertextualidade com os itans, a cada elemento percebido

entre eles axé, cores, manto, apaxorô, sempre uma nova leitura.

Para eu preparar o Padê, comparei a poesia com a cachaça, por um motivo:

esse paraíso artificial é usado para termos a experiência da embriaguez, viajar no

sentido metafórico, — a embriaguez seria, em outras palavras, algo da ordem do

inexperienciável —, assim como a poesia que embriaga-nos e transporta-nos a

outros tempos e lugares, deslocam os conceitos tão engendrados.

Dessa forma, para tentar aproveitar essa viagem foi necessário reaprender os

conceitos que divergem da visão ocidental, incluindo aí a questão do tempo, pessoa,

palavra, axé, universo etc. As considerações de Oliveira (2003), (2007), Ribeiro

(1997), Luz (1995) e Oliveira (2008) foram imprescindíveis para a assimilação

desses novos conceitos. Como foi discutido no capítulo 1, o axé é a Força Vital que

dá fôlego à vida, é inerente à palavra. Os poemas de Edimilson emanam o axé de

suas palavras.

Sua poesia, como foi desenvolvido, possui a síncopa em seu rítmo, emerge

dos traumas e fraturas nunca reparados do processo colonial, são fraturas ainda

expostas, refletindo na estética de sua obra, na forma de encadeamento, muito

presentes nos poemas de Edimilson. Desenvolvi no subcapítulo “Encavalgamento

exposto” como o poeta usa a técnica para compor essa forma de linguagem, por

uma estética fraturada compreendi que os traumas e fraturas ainda não foram

curados, pelo contrário, eles estão bem expostos.

Além dessa latência do período colonial e diaspórico, o período em que se

insere Pereira, contemporaneidade, é incerto, com várias definições e ao mesmo

tempo sem definição alguma. Diante desse caos, os discursos de crise, como foi

desenvolvido na introdução, estão orbitando o pensamento desde Baudelaire

(SISCAR, 2010). A poesia do poeta mineiro se insere nesse lugar não muito bem

definido. Aqui a crítica poética de Siscar (2010), (2016) foi suporte teórico para situar



85

sua obra. Siscar discorre sobre a crise do verso, da poética, do livro, e, por fim, a

crise humanitária. Retomando uma passagem do autor: “o consumo é a ordem que

rege as relações no contemporâneo, um imediatismo que amortece o senso de

justiça” (SISCAR, 2010, p. 23). A contemporaneidade é da velocidade, de consumo

fácil e instantâneo, a poesia, como foi mencionado, não é atrativa, não tem função

para tal consumo. O que ela propõe, por outro lado, é uma pausa ou então um

anti-progresso direcionando-se ao passado, à ancestralidade — aqui a forma que

escolhi fazer essa conexão foi lendo e citando os itans recolhidos e publicados por

Prandi no livro Mitologia dos Orixás (2001) —, fugindo então do consumo

instantâneo. No caso da poesia de Edimilson isso é refletido em Exu, o inaudito, que

confunde e embaralha os signos (ZULAR, 2019). Signos embaralhados, não há

como existir consumo fácil nessa poesia. Como foi desenvolvido, ao longo do

trabalho, para ler essa poesia é preciso se conectar à ancestralidade, reduzir a

velocidade do consumo e enxergar o escuro/ invisível. O poeta contemporâneo faz

isso levando para o seu texto.

Retomando uma passagem de Agamben (2009, p. 65): “os contemporâneos

são raros”. Raros porque se atinam ao escuro/ invisível, não aceitam o seu tempo de

forma passiva, Pereira é portanto um contemporâneo por excelência, faz de sua

obra expressão da experiência dos negros e das negras raptados de suas terras

(PEREIRA, 2013).

No capítulo 2, as categorias dos tempos foram operadores de leitura. Esses

tempos são estranhos ao tempo ocidental são eles: sasa e zamani. A poesia de

Pereira carrega esses tempos, em sasa, exemplificado no poema “Salvador”, é o dia

a dia dos vivos, tempo do cotidiano, e em zamani, exemplificado no poema

“Princípio”, o tempo encantado que não tem compromisso com o progresso. Tempo

do sentido. Os poemas então deslocam-se e nos levam juntos a esses tempos, o

seu deslocamento lembra ao deslocamento do centro do conhecimento proposto por

Derrida (2017), isto é, consequentemente, ocorre o abalo no centro do conhecimento

expondo a falibilidade do binarismo do conhecimento. Como Exu está presente, esse

binarismo é desmantelado, o conhecimento, por sua vez, é proveniente de cruzos,

oferecendo rasuras nos ambientes logocentristas. Essas rasuras implicam, portanto,

uma crítica ao logos, em outras palavras, uma crítica à razão. Quando escrevo

razão, refiro-me a Kant, a sua filosofia influenciou o modo de pensar e jogou as luzes

no conhecimento, aproveitando apenas o que era suscetível à experiência empírica,



86

aquilo que não é passível de experiência se descarta, abolindo então o

inexperienciável. Ao fazer dessa forma, uma gama de fatores ficam fora do processo

de conhecimento cito a loucura, o devaneio, o invisível, os fantasmas/ espectros.

Para compreender o inexperiênciável, recorri às considerações de Ribeiro (2019) e

Benjamin (2019), busquei compreender o que está fora da experiência, que, no

entanto, é um caminho possível para ler a obra de Pereira. Uma vez que ali está

presente o invisível, o inaudito, a nota fantasma, blue note, o deslocamento dos

tempos, os espectros da colonialidade, enfim o inexperienciável.

Os espectros da colônia são os da morte, como foi discutido no capítulo 3 a

partir das concepções filosóficas de Derrida em Espectros de Marx (1994) e do

artigo Specters of Colonialidade (RODRIGUES; HADDOCK-LOBO; MORAES, 2020).

A escrita de Pereira capta esses espectros, pairados ainda nos observando. Além

daquele artigo que foi um dos fios condutores, as considerações de Siscar sobre a

importância de enxergar o passado e com ele aprender, também foram

proeminentes para a leitura derradeira do poema “Cemitério marinho”. O oceano,

calunga grande, é esse cemitério, das pessoas escravizadas que perderam a vida

na travessia. Aqui se encerram estas linhas, um fim não acabado, diante dessa

encruzilhada de sentidos.



87

REFERÊNCIAS:

AGAMBEN, Giorgio. Infância e história: destruição da experiência e origem da
história. Trad. Henrique Burigo. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2005.

______. O que é o contemporâneo? e outros ensaios. Trad. Vinícius Nicastro
Honesko. Chapecó: Argos, 2009.

______. Ideias da Prosa. Trad. João Barrento. Lisboa: Cotovia, 1999.

ALEIXO, Ricardo; PEREIRA, Edimilson de Almeida. A roda do mundo. 2. ed. Belo
Horizonte: Objeto livro, 2004.

ALMEIDA, André Luiz Monteiro; SOUZA, Ana Guiomar Rêgo. Analisando Pontos
Cantados da Umbanda – hibridações e representações sociais. In: III Congresso
Internacional do Curso de História da (UFG), 3, 2012, Jataí. Anais eletrônicos. Jataí:
História, diversidade e cultura, 2012, p. 1-11. Disponível em:
http://docplayer.com.br/8361661-Analisando-pontos-cantados-da-umbanda-hibridaco
es-e-representacoes-sociais-andre-luiz-monteiro-de-almeida-ana-guiomar-rego-souz
a.html. Acesso em: 06 de julho de 2021.

AMADO, Jorge. Dona Flor e seus dois maridos. São Paulo: Companhia das
Letras, 2008. Livro eletrônico, não paginado.

ARRUDA, Aline Alves. Carolina Maria de Jesus [manuscrito] : projeto literário e
edição crítica de um romance inédito. Tese (Doutorado). Faculdade de Letras da
Universidade Federal de Minas Gerais Programa de Pós-Graduação em Estudos
Literários. Belo Horizonte, p. 257, 2015.

ASSUNÇÃO, de Jefferson Machado. Exu e Hermes: um xirê intercultural?
Dissertação (Mestrado em Educação) - Universidade Federal Rural do Rio de
Janeiro. Seropédica, p. 129. 2016.

AUGRAS, Monique. O duplo e a metamorfose: a identidade mítica em
comunidade nagô. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 2008.

BANDEIRA, Manuel. Poesia completa e prosa. Rio de Janeiro: Editora Nova
Aquilar S. A., 1996.

BARBOSA JÚNIOR, Ademir. Mitologia dos orixás: lições e aprendizados. São
Paulo: Anúbis, 2014.

BENISTE, José. Òrun - Àiyé: o encontro de dois mundos: o sistema de
relacionamento nagô-yorubá entre o céu e a Terra. 4. ed. Rio de Janeiro:
Bertrand Brasil, 2004.

BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política. Tradução: Paulo Sérgio
Rouanet. São Paulo: Brasiliense, 1987.



88

______. Sobre o programa da filosofia por vir. Tradução de Helano Ribeiro. 1. ed.
Rio de Janeiro, 7 Letras, 2019.

______. Passagens. Tradução de Irene Aron e Cleonice Paes Barreto Mourão. Belo
Horizonte: Ed. UFMG; São Paulo: Imprensa Oficial do Estado de São Paulo, 2006.

BRETAS, Aléxia. Imagens do pensamento em Walter Benjamin. Artefilosofia. Ouro
Preto. v. 4, n. 6, p. 63-75, abr. 2009. Disponível em:
https://periodicos.ufop.br/raf/article/view/696. Acesso em: 22 de jul. de 2021.

CORREIA, L. G. P. S. AXÉ: a força vital do Candomblé e o mundo dinâmico da
Física moderna. CAOS – Revista Eletrônica de Ciências Sociais, v. 1, n. zero, 4
jun. 2019. Disponível em:
https://periodicos.ufpb.br/index.php/caos/article/view/46245. Acesso em 31 de jan. de
2021. Não paginado.

DELEUZE, G.; GUATTARI, F. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia 2. Tradução
de Suely Rolnik. 2 ed. São Paulo: Editora 34, v. 4. 2012.

______. Lógica do sentido. São Paulo: Perspectiva, 2007.

DERRIDA, Jacques. Gramatologia. Tradução de Miriam Chnaiderman e Renato
Janine Ribeiro. São Paulo: Perspectiva, 2017.

______. A escritura e a diferença. Trad. de Maria Beatriz Marques Nizza da Silva,
Pedro Leite Lopes e Pérola de Carvalho. São Paulo: Perspectiva, 2014.

______. Espectros de Marx: o estado da dívida, o trabalho do luto e a nova
Internacional. Trad. Anamaria Skinner. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994.

DUARTE, Eduardo de Assis. Por um conceito de literatura afro-brasileira. Revista
Terceira Margem, v. 14, n. 23: Rio de Janeiro, p. 113-138, 2010.

ECO, Umberto. Obra aberta. São Paulo: Editora perspectiva, 1968.

FERNANDES, Alexandre de Oliveira. AXÉ: Apontamentos para uma a-tese sobre
Exu que jamais (se) escreverá. Tese (Doutorado). Faculdade de Letras Programa
de Pós-Graduação em Ciência de Literatura (Literatura Comparada) da Universidade
Federal do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro, p. 344, 2015.

______. Espirais da linguagem de Exu: por uma filosofia do Òkòtó. Dossiê:
Epistemologias Queer, Feministas e de Gênero. Revista Espaço Acadêmico.
Periódicos.uem.br. v. 18, n. 207, p. 4-15, ago. 2018. Disponível em:
http://www.periodicos.uem.br/ojs/index.php/EspacoAcademico/article/view/43160.
Acesso em: 13 de fev. de 2021.



89

FILHO, B. J. G. Na contra-mão da História: um olhar das Teses sobre o conceito de
história de Walter Benjamin. Trilhas filosóficas. Seridó, n. 1, p. 78-94, jan/jun, 2009.
Disponível em:
http://www.uern.br/outros/trilhat56sfilosoficas/conteudo/N_03/II_1_art_6_GoisFilho.p
df. Acesso em: 09 de fev. 2021.

FORD, Clyde W. O herói com rosto africano: mitos da África. Trad. Carlos
Mendes Rosa. São Paulo: Summus, 1999.

FREITAS, Henrique. O arco e a arkhé: ensaios sobre literatura e cultura.
Salvador: Ogum’s Toques Negros, 2016.

FRIAS, Rodrigo Ribeiro. Prefácio in: SÀLÀMI, Sikirú King, RIBEIRO, Ronilda
Iyakemi, Exu e a ordem do universo. São Paulo: Editora Oduduwa, 2011.

GRAVES, Robert. Os mitos gregos [recurso eletrônico]: Volume 1 e 2. Trad.
Fernando Klabin, 3 ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2018.

GOLDSTEIN, Norma. Versos, sons, ritmos. 2. ed. São Paulo: Editora Ática, 1985.

HASSELMANN, J. G. Ancestralidade e natureza: um estudo de caso sobre os
saberes tradicionais de cosmovisão africana no NZO Nkise Nzazi. Dissertação
(Mestrado em Património e Sociedade) - Universidade da região de Joinville,
(Univille). Joinville, p. 152, 2018.

LEITE, F. (1997). Valores civilizatórios em sociedades negro-africanas. África,
(18-19), 103-118. Disponível em:
https://doi.org/10.11606/issn.2526-303X.v0i18-19p103-118

HADDOCK-LOBO, R. Os gêneros das (e nas) ruas. In: (org.). Encruzilhadas
filosóficas. Rio de Janeiro: Ape’Ku, 2020. p. 48-61.

______. Ogum Beira-Mar na encruzilhada do Brasil. In: HADDOCK-LOBO, R.;
SIMAS, L.; RUFINO, L. (org.). Arruaças. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo: 2020.

______. A gira macumbística. In: HADDOCK-LOBO, R. (org.). Os fantasmas da
colônia: Notas de Desconstrução e Filosofia Popular Brasileira. Rio de Janeiro:
Ape’Ku, 2020.

LOPES, Nei. Bantos, Malês e Identidade Negra. Belo Horizonte: Autêntica, 2006.

LUZ, Marco Aurélio de Oliveira. Agadá: dinâmica da civilização
africano-brasileira. Salvador: Centro Editorial e Didático da UFBa: Sociedade de
Estudos da Cultura Negra no Brasil, 1995.



90

MBEMBE, Achille. Necropolítica. Trad. Renata Santini. São Paulo: n-1 edições,
2011.

______. Crítica da razão negra. Trad. Marta Lança. Antígona: Lisboa, 2014.

MONEGALHA, Fernanda. O tempo do sentido: Cronos e Aion no pensamento
deleuzeano.  Dossiê: Deleuze e a linguagem. O manguezal: revista filosófica, São
Cristóvão, v. 1, n. 2, p. 88-95, jan./jun. 2018. Disponível em:
https://seer.ufs.br/index.php/omanguezal/article/view/9411. Acesso em: 12 de fev. de
2021.

MORAIS, Moura. Edimilson de Almeida Pereira: poeta revisa obra e luta por
agora. Tribuna de Minas. [S. I.] 2019. Disponível em:
https://tribunademinas.com.br/noticias/cultura/15-12-2019/minha-escrita-sonha-e-luta
-pelo-agora-diz-escritor-edimilson-de-almeida-pereira.html. Acesso em: 15 de fev. de
2021.

NASCIMENTO, Márcia dos Santos. Duas margens do Atlântico: Brasil e Angola
paisagens escritas no percurso poético de Edimilson de Almeida Pereira e Ruy
Duarte Carvalho. Tese (Doutorado). Universidade Federal Fluminense Programa
Pós-graduação em Letras, Niterói, p. 157, 2010.

NASCIMENTO, Wanderson Flor; NAMBÁ, Tata Nkosi. Pensar desde a travessia. In:
LOBO, R. H. (org.). Os fantasmas da colônia: Notas de Desconstrução e
Filosofia Popular Brasileira. Rio de Janeiro: Ape’Ku, 2020.

OLIVEIRA, David Eduardo de. Cosmovisão Africana no Brasil: elementos para
uma filosofia afrodescendente. Fortaleza: LCR, 2003.

______. Filosofia da ancestralidade: corpo de mito na filosofia da educação
brasileira. Curitiba: Editora Gráfica Popular, 2007.

OLIVEIRA, Rodrigo Lopes de Barros. Derrida com Makumba: O dom, o tabaco e
magia negra. Dissertação (Mestrado em Literatura) - Universidade Federal de Santa
Catarina. Ilha de Santa Catarina, p. 172. 2008.

PEREIRA, Edimilson de Almeida. Poesia +. (antologia 1985-2019). São Paulo:
Editora 34, 2019.

______. Livro de falas. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2008.

______. Blue note: entrevista imaginada. Belo Horizonte: Nandyala, 2013

______. (org.) Um tigre na floresta de signos: estudos sobre poesia e
demandas sociais no Brasil. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2010.



91

______. Pulsações da poesia brasileira contemporânea: o Grupo Quilombhoje e a
vertente afro-brasileira. In: (org.). Um tigre na floresta de signos: estudos sobre
poesia e demandas sociais no Brasil. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2010. p.
329-355.

PEREIRA, Marcelo de Andrade. Barroco, Símbolo e Alegoria em Walter Benjamin.
Analecta. Guarapuava, v.8, n.2, p. 47-54, jul./dez. 2007. Disponível em:
https://revistas.unicentro.br/index.php/analecta/article/view/1806/1602. Acesso em:
22 de jul. de 2021.

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. São Paulo, Companhia das Letras,

2001.

______. Exu, de mensageiro a Diabo. Revista USP, São Paulo, n. 50, p. 46-63,
jun/ago. 2001. Disponível em: http://www.revistas.usp.br/revusp/issue/view/1902.
Acesso em: 31 de jan de 2021.

______. O afiador de palavras. Prefácio in: PEREIRA, Edimilson de Almeida. Livro
de falas. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2008.

RIBEIRO, Helano. Posfácio. In: BENJAMIN, Walter. Sobre o programa da filosofia
por vir. Tradução de Helano Ribeiro. 1. ed. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2019.

______. Thomas Bernhard e Walter Benjamin: por uma origem redentora. Aletria:
Revista de Estudos de Literatura, Belo Horizonte, n. 2, v. 23, p. 119-127, mai./ago.
2013. Disponível em:
http://www.periodicos.letras.ufmg.br/index.php/aletria/article/view/4503. Acesso em:
06 de fev. 2021.

RIBEIRO, Ronilda Yakemi. Alma Africana no Brasil. Os Iorubás. São Paulo:
Oduduwa, 1996.

RODRIGUES, Carla; HADDOCK-LOBO, Rafael; MORAES, Marcelo José Derzi.
Specters of Colonialidade: A Forum on Jacques Derrida’s Specters of Marx after 25
Years, Part V. Contexto Internacional, 42(1), 149-171, Jan/Apr. 2020. Disponível
em: https://www.scielo.br/j/cint/a/9P3pqF8TRHJScrByRBJYpWH/?lang=en. Acesso
em: 06 de julho de 2021.

ROSA, João Guimarães. Grande sertão: veredas – “O diabo na rua, no meio do
redemoinho...”. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.

ROSARIO, F. B. Nas encruzilhadas com Derrida. In: ROSARIO, F.; MORAES, M.;
LOBO, R (org.). Encruzilhadas filosóficas. Rio de Janeiro: Ape’Ku, 2020. p. 29-41.

ROSARIO, F. B.; MORAES. M. J. D.; LOBO; R. H. Toco, farofa, marafo. In: (org.).
Encruzilhadas filosóficas. Rio de Janeiro: Ape’Ku, 2020. p. 13-18.



92

RUBIRA, Luís. O amor fati em Nietzshe: condição necessária para a
transvalorização? Polymatheia - Revista de Filosofia, Fortaleza, v.4, n. 6, p.
227-236, jul./dez. 2008. Disponível em:
http://seer.uece.br/?journal=PRF&page=article&op=view&path%5B%5D=489&path%
5B%5D=558. Acesso em: 12 de fev de 2021.

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula Editorial,
2019.

SANTIAGO, Silviano. Glossário de Derrida. Rio de Janeiro: Livraria Francisco Alves
Editora S. A., 1976.

______. “O entre-lugar do discurso latino americano”. In: Uma literatura nos
trópicos: ensaios sobre dependência cultural. Rio de Janeiro: Editora Rocco,
2000.

SCHWARCZ, L. K. M. (2001). Carlos Eugênio Marcondes de Moura. A travessia da
Calunga Grande. Três séculos de imagens sobre o Negro no Brasil. (1637-1899),
São Paulo, Edusp, 2000, 694 pp. Revista De Antropologia, 44(2), 227-230.
Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0034-77012001000200010.

SERRA, Ordep. Rumores de festa : o sagrado e o profano na Bahia. 2. ed.
Salvador: EDUFBA, 2009.

SIMAS, L. A.; RUFINO, L. Fogo no mato: a ciência encantada das macumbas. 1.
ed. Rio de Janeiro: Mórula, 2018.

______. Flecha no tempo. 1. ed. Rio de Janeiro: Mórula, 2019.

SISCAR, Marcos. Poesia e crise: ensaios sobre a “crise da poesia” como topos
da modernidades. Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2010.

______. De volta ao fim: O “fim das vanguardas” como questão da poesia
contemporânea. 1. ed. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2016.

SOARES, Emanoel Luís Roque. As vinte e uma faces de Exu na filosofia
afrodescendente da educação: imagens discursos e narrativas. Tese
(Doutorado em Educação) - Faculdade de Educação da Universidade Federal do
Ceará. Fortaleza, p. 188. 2008.

SOUZA, D. B.; SOUZA, A. J. Itan: entre o mito e a lenda. Revista Letras Escreve,
Macapá: Universidade Federal do Amapá – V. 8, n. 4, p. 99-113. Segundo semestre,
2018.

VERGER, Pierre Fatumbi. Notas sobre o Culto aos Orixás e Voduns na Bahia de
Todos os Santos, no Brasil, e na Antiga Costa dos Escravos, na África.



93

Tradução de Carlos Eugênio Marcondes de Moura. 2 ed. São Paulo: Editora da
Universidade de São Paulo, 2012.

ZULAR, Roberto. Prefácio. In: PEREIRA, Edimilson de Almeida. Poesia +
(antologia 1985-2019). São Paulo: Editora 34, 2019.

Sites ou blogs:

ARAÚJO, Tarso. O que é matéria escura? Superinteressante, 2018. Disponível em:
https://super.abril.com.br/mundo-estranho/o-que-e-materia-escura-2/. Acesso em: 27
abril 2021.

EDIMILSON de Almeida Pereira: Dados bibliográficos. Literafro, Belo Horizonte, 13
janeiro 2021. Disponível em:
http://www.letras.ufmg.br/literafro/autores/225-edimilson-de-almeida-pereira. Acesso
em 24 abril 2021.

FABRO, Nathalia. O que é a Força de Star Wars? Revista Galileu, São Paulo, 14 de
dez. de 2019. Disponível em:
https://revistagalileu.globo.com/Cultura/noticia/2019/12/o-que-e-forca-de-star-wars.ht
ml. Acesso em: 15 de jan. de 2021.

Músicas:

BAIANASYSTEM; BNegão. Reza Forte. Salvador: Máquina de Louco, 2021.
Disponível: https://soundcloud.com/baianasystem/sets/navio-pirata-2. Acesso em 22
de abr. de 2021.

BLUES, Baco Exu do. Bluesman. São Paulo: Selo EAEO Records, 2018. Disponível
em: https://www.youtube.com/watch?v=82pH37Y0qC8. Acesso em 3 de nov. 2020.

BANANA, Chilete com. Que força é essa? São Paulo: Continental, 1987. Disponível
em: https://www.youtube.com/watch?v=E8dK0FieOaM. Acesso em 8 de dez. de
2020.

EMICIDA. Ismália. São Paulo: Sony Music; Laboratório Fantasma, 2019. Disponível
em: https://www.youtube.com/watch?v=4pBp8hRmynI. Acesso em 25 de jan. de
2021.

TRIBALISTAS. Diáspora. Salvador: Candyall Music (SLEM); Rio de Janeiro: Monte
Songs, 2017. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=neR2vTRrs4M.
Acesso em: 07 de jul. de 2021.


