
 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

Programa de Pós-Graduação em Educação Física 

 
 

 

 

 
 

 

 

 

 Dissertação 
 

 

 

 

MEMÓRIAS DAS DANÇAS DO MARABAIXO E DO BATUQUE: 

cultura quilombola e corporeidade na comunidade do  

Curiaú em Macapá-AP 
 

 

 

 

Francisco Marlon da Silva Gomes 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pelotas/RS – outubro 2012 

 

 

http://www.ufpel.edu.br/


 
2 

 

 
FRANCISCO MARLON DA SILVA GOMES 

 

 

 

 

 

 
MEMÓRIAS DAS DANÇAS DO MARABAIXO E DO BATUQUE: 

CULTURA QUILOMBOLA E CORPOREIDADE NA COMUNIDADE 

DO CURIAÚ EM MACAPÁ-AP 

 

 

 

 

 
Dissertação apresentada ao 
Programa de Pós-Graduação em 
Educação Física da Universidade 
Federal de Pelotas, como requisito 
parcial à obtenção do título de Mestre 
em Ciências. Área do conhecimento: 
Educação Física.  

 

 

 
Orientador: Dr. Márcio Xavier Bonorino Figueiredo  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pelotas, outubro 2012  

 



 
3 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

          Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

 

  G633m             

                     Gomes, Francisco Marlon da Silva 

 

Memórias das danças do Marabaixo e do Batuque: cultura quilombola e 

corporeidade na comunidade do Curiaú em Macapá – AP / Francisco Marlon da Silva 

Gomes; Márcio Xavier Bonorino Figueiredo orientador – Pelotas: UFPel: ESEF, 2012. 

99f. : il. 

 

Dissertação (Mestrado) Programa de Pós Graduação em Educação Física. Escola 

Superior de Educação Física. Universidade Federal de Pelotas. Pelotas, 2012.    

 

  1. Quilombolas. 2. Cultura. 3. Corporeidade. I. Título. II. Figueiredo, Márcio Xavier 

Bonorino. 

           

   CDD 793.3 

Dissertação (Mestrado) Programa de Pós Graduação em Educação 

Física. Escola Superior de Educação Física. Universidade Federal de 

Pelotas. Pelotas, 2012 

Catalogação na Fonte: Raquel Siegel Barcellos CRB 10/2037 

 

 



 
4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Banca Examinadora 

 

      __________________________________ 

         Dr. Márcio Xavier Bonorino Figueiredo  

                        (Orientador) 

Escola Superior de Educação Física (ESEF/UFPel) 

      Faculdade de Educação (Fae/UFPel) 

 

 

 

     __________________________________ 

          Dra. Georgina Helena Lima Nunes 

         Faculdade de Educação (FaE/UFPel) 

 

 

 

 

    __________________________________ 

              Dra. Mariângela da Rosa Afonso 

Escola Superior de Educação Física (ESEF/UFPel) 

 

 

 

 

    __________________________________               

                 Dra. Marta Nornberg 

        Faculdade de Educação (FaE/UFPel)  

 

 

 

 



 
5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Um dia uma criança chegou diante de um pensador  

E perguntou-lhe: “Que tamanho tem o universo?”  

Acariciando a cabeça, ele olhou para o infinito  

E respondeu: “O universo tem o tamanho de seu mundo”  

Perturbada, ela novamente indagou  

“Que tamanho tem seu mundo?” O pensador respondeu:  

“Tem o tamanho dos teus sonhos.”  

Do Livro, “Nunca desista dos seus sonhos” - Augusto Cury, 2004. 

 

 

 



 
6 

Agradecimentos 

 

Agradeço primeiramente ao meu grande mestre JESUS, por ter estado cada 

minuto ao meu lado, nas horas em que muitos diziam: “não”, e ele falava no meu 

coração “vá eu estou aqui”. 

Agradeço ao meu grande professor, humilde, paciente, sempre se expressando 

com seus ditados populares, Marcio Xavier, chamado carinhosamente por muito de 

Marcinho, desde o primeiro encontro até o dia de hoje, este se apresentou uma excelente 

pessoa.  

Aos meus pais seu Francisco e Elisomar, por ter me dado à oportunidade de 

estudar, tanto no ensino básico quanto no superior no interior de São Paulo, em Ribeirão 

Preto, longe de todos os meus familiares, que aos 20 anos, ainda novo, deixava meu lar 

para ir rumo ao desconhecido, mas com a educação que me deram, consegui sobreviver. 

Aproveito para pedir desculpa pelo tempo de ausência que tive longe de vocês. 

Agradeço a minha esposa Marceli Mello, pela paciência, por ter acreditado em 

mim quando resolvi em apenas 3 meses que iriamos mudar de cidade, ela nem 

imaginava em que fria ela estava se metendo, uma fria mesmo de 32º máxima e 24º 

minima de temperatura para 22º, 18º e foi baixando para 8º e até chegar 3º, que fria ela 

se meteu, em nossa cidade Macapá-AP a temperatura mínima no inverno chega no 

mínimo 22º.  

E a minha querida filha e minha princesa Mayara Gomes, que passou por tudo 

que a mãe passou e nem um momento reclamou da situação. Tudo era novo, lindo e 

maravilhoso - Realmente, Pelotas-RS é tudo isso e muito mais. 

Agradeço aos meus irmãos, pela força espiritual que me emanavam a cada 

conquista e por cuidar de meus pais quando eu não estava presente. Pela preocupação 

que sentiam não só por mim, mas também por minha família. 

Agradeço aos grandes amigos que nessa grande cidade conheci: Círio e família, 

que confiaram nesse macapaense, sem nunca ter conhecido, alugou sua residência sem 

ser necessário comprovante nenhum (renda, fiador...). Ao amigo Antônio e sua esposa 

Rosa, que nos receberam maravilhosamente em sua residência e nos apresentaram o 

Tango argentino. Tia Maurícia e sua filha Rita, pela companhia em longas conversas. 

Não me esqueci de você Rita, trabalhando com o professor Márcio Xavier, 

também contribuiu com sua experiência em nosso trabalho. 



 
7 

Agradeço a todos os meus professores da ESEF – UFPel, pelo aprendizado e 

contribuição. 

A todos vocês, agradeço de coração todo o esforço prestado por cada um para 

mim e minha família nesta grandiosa fase de minha vida. Meu muito OBRIDADO! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
8 

Sumário 

 

 

1. Apresentação...............................................................................................................09  

 

2. Projeto de pesquisa......................................................................................................10  

 

3. Relatório de campo.................................................................................................... 35  

4. Artigo: MEMÓRIAS DAS DANÇAS DO MARABAIXO E DO BATUQUE: cultura 

quilombola e corporeidade na comunidade do Curiaú em Macapá-AP ....................... 50 

 

5. Anexos..................................................................................................................... 91 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
9 

Apresentação 

 

A presente dissertação de mestrado, exigência para obtenção do título de mestre 

pelo curso de Mestrado em Educação Física, é composta pelos seguintes itens:  

 

1) - Projeto de pesquisa (apresentado e defendido em dez/2011) com incorporações das 

sugestões dadas pelos revisores, Profa. Dra. Mariângela da Rosa Afonso (ESEF/UFPel); 

Profa. Dra. Georgina Helena Lima Nunes (FaE/UFPel); Profa. Dra. Marta Nornberg 

(FaE/UFPel).  

2) -  Relatório de campo.  

3) - Artigo intitulado: “MEMÓRIAS DAS DANÇAS DO MARABAIXO E DO 

BATUQUE: cultura quilombola e corporeidade na comunidade do Curiaú em Macapá-

AP”, o qual servirá de base para os pareceres da banca. Após apreciação dos mesmos, 

será enviado para o periódico Cadernos de Educação FAE/UFPel.  

 

4) - Apresentação a Secretaria de Educação do Estado do Amapá, do livro  “Curiaú: 

Poemas, versos, fatos e fotos”, realizado com os alunos da Escola Estadual José 

Bonifácio na comunidade do Quilombo do Curiaú.  

 

5) - Anexos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
10 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2. PROJETO DE PESQUISA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
11 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

Programa de Pós-Graduação em Educação Física 

 

 

 

 

 

Projeto de Defesa 

 

 

MEMÓRIAS DO MARABAIXO E DO BATUQUE: cultura quilombola e 

corporeidade na comunidade do Curiaú em Macapá-AP 

 

 

 

FRANCISCO MARLON DA SILVA GOMES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pelotas, setembro 2012 

http://www.ufpel.edu.br/


 
12 

Francisco Marlon da Silva Gomes 

 

 

 

MEMÓRIAS DO MARABAIXO E DO BATUQUE: cultura quilombola e 

corporeidade na comunidade do Curiaú em Macapá-AP 

 

 

 

Projeto apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Educação Física da 

Universidade Federal de Pelotas, como 

requisito parcial à obtenção da Defesa do 

título de Mestre em Ciências (área de 

conhecimento: Educação Física). 

 

 

Orientador:  Dr. Márcio Xavier Bonorino Figueiredo 

 

 

 

 

 

 

 

Pelotas, setembro 2012 



 
13 

 

 

 

 

 

Banca Examinadora 

 

_____________________________ 

Dr. Márcio Xavier Bonorino Figueiredo  

Faculdade de Educação (Fae/UFPel) 

Escola Superior de Educação Física (ESEF/UFPel) 

Orientador 

_____________________________ 

Dra. Georgina Helena Lima Nunes 

Faculdade de Educação (FaE/UFPel) 

_____________________________ 

Dra. Mariângela da Rosa Afonso 

Escola Superior de Educação Física (ESEF/UFPel) 

_____________________________ 

Dra. Marta Nornberg 

Faculdade de Educação (FaE/UFPel)  

 

 

 



 
14 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

Programa de Pós-Graduação em Educação Física 

 

 

 

 

 

Projeto de Qualificação 

 

 

MEMÓRIAS DO MARABAIXO: cultura quilombola e corporeidade na 

comunidade do Curiaú em Macapá  

 

 

 

FRANCISCO MARLON DA SILVA GOMES 

 

 

 

 

 

Pelotas 

2011 

http://www.ufpel.edu.br/


 
15 

Francisco Marlon da Silva Gomes 

 

 

 

MEMÓRIAS DAS DANÇAS DO MARABAIXO: cultura quilombola e 

corporeidade na comunidade do Curiaú em Macapá-AP 

 

 

 

Projeto apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Educação Física da 

Universidade Federal de Pelotas, como 

requisito parcial à obtenção da 

Qualificação do título de Mestre em 

Ciências (área de conhecimento: 

Educação Física). 

 

 

Orientador: Márcio Xavier Bonorino Figueiredo 

 

 

 

 

 

 

Pelotas 

2011 



 
16 

 

 

 

Banca Examinadora 

 

_____________________________ 

Dr. Márcio Xavier Bonorino Figueiredo  

Faculdade de Educação (Fae/UFPel) 

Escola Superior de Educação Física (ESEF/UFPel) 

Orientador 

_____________________________ 

Dra. Georgina Helena Lima Nunes 

Faculdade de Educação (FaE/UFPel) 

_____________________________ 

Dra. Mariângela da Rosa Afonso 

Escola Superior de Educação Física (ESEF/UFPel) 

_____________________________ 

Dra. Marta Nornberg 

Faculdade de Educação (FaE/UFPel) 

 

 

 

 

 



 
17 

SÚMARIO 

 

 

INTRODUÇÃO....................................................................................................18 

1 – O CONTEXTO DA PESQUISA... ..................................................................23 

1.1 – A comunidade do Curiaú: As singularidades... ...............................................23 

2. DANÇA DO MARABAIXO: memórias e corporeidade (em construção)........26 

2.1. Dança do Marabaixo: perspectivas educacionais e diversidade cultural........26 

3 – METODOLOGIA: Construindo os caminhos................................................28 

4 - ORÇAMENTO DA PESQUISA.....................................................................29 

4.1 - Despesas com materiais..................................................................................30 

4.2 - Despesas pessoais..........................................................................................30 

4.3 – Valor das despesas........................................................................................31 

5 – CRONOGRAMAS..........................................................................................31 

5.1 – Pesquisa em 2011.........................................................................................31 

5.2 – Pesquisa em 2012........................................................................................32 

6 – REFERÊNCIAS............................................................................................33 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
18 

INTRODUÇÃO 

 

Este trabalho se insere no âmbito da pesquisa qualitativa e está intimamente 

ligado á minha trajetória na figura de cidadão brasileiro do norte, mais precisamente de 

Macapá-AP, onde estão enraizadas minhas origens e preocupações com a formação 

humana. Nesse lugar chamado história é que estou plantado e imerso, mas intenciono 

me afastar, para teoricamente poder compreender e contribuir com as práticas 

educativas advindas desse contexto, no qual sou ao mesmo tempo construto e construtor 

de modos de ser, tão peculiares e caros á esquecida realidade diversos e por vezes, 

adversa, nos jeitos de ser brasileiros. 

Demarcar academicamente o lugar ao qual pertenço me fortalece e me 

abastece, para por em pratica educações na diversidade, não apenas narrada, mas vivida, 

experimentada, enfim, tomada como parte de minha história de vida. Assim, este 

trabalho também sou eu, com minhas historias de infância, juventude e adultez e com os 

olhares que trago, impregnados de vida, para poder pensar a dança sob o prisma da 

cultura e suas interfaces com a educação, com as memórias e com a cultura 

corporal.  

A pesquisa será realizada na comunidade do Quilombo do Curiaú em 

Macapá, capital do Amapá. O objetivo primordial é compreender qual o significado da 

dança do “Marabaixo e do Batuque” na memória dos moradores dessa Comunidade. 

O meu interesse nessa investigação surgiu durante um ensaio fotográfico dos hábitos 

culturais
1
 dessa comunidade. Ao coordenar em 2009 o projeto de Esporte denominado 

Atleta do Futuro, desenvolvido pelo Serviço Social da Indústria – SESI, com a 

participação de 150 alunos da comunidade, me aproximei sensivelmente desse lugar. 

Fui seduzido pela dança do Marabaixo e observei as potencialidades representadas pelo 

acervo histórico-oral-expressivo presente nesta cultura. Fiquei me indagando, na função 

de educador, com formação em educação física, o que a preservação desses aspectos 

culturais poderia contribuir na formação dos jovens da escola pública. Pensei que o 

Marabaixo está fora da escola regular, mas poderia ou deveria fazer parte da 

escolarização dessas crianças, como conteúdo de vida.  

                                                           

1
 Produção da farinha de mandioca, desde colheita, ralação da mandioca, à extração do tucupi, 

o assamento da farinha e o ritual do festejo realizado no período de agosto em celebração a 
São Joaquim. 



 
19 

Tomo como contribuição o debate de Moscovici (2005) para o qual 

compreender consiste em processar informações. Neste sentido é que se procura 

entender a representação social que a dança proporciona na vida dessas pessoas 

descendentes de negros. Para uma melhor compreensão da dança como manifestação 

artística religiosa e cultural, faz-se necessário alguns questionamentos sobre o 

Marabaixo e o Batuque: Que sentido tem a dança para essa comunidade? Em que 

situações eles e elas dançam? Com quem aprenderam a dançar? Existe uma idade para 

aprender a dançar? O que representa a dança na e para comunidade principalmente os 

guardados nas memórias dos velhos? Que valores estão imbuídos na dança dessa 

comunidade? São questionamentos como esses que me motivaram a fazer esta 

investigação que envolve a cultura da dança quilombola da Comunidade do Curiaú no 

Estado do Amapá. 

Este trabalho justifica-se pela pouca produção acadêmica existente que 

discuta a dança como cultura, envolvendo o conhecimento e a participação dos adultos e 

em específico, remanescentes quilombolas em Macapá em relação á cultura corporal. 

Queremos saber como ocorre à construção da identidade dos dançantes 

nessa comunidade, nos festejos que ocorrem nas manifestações culturais religiosas, nas 

apresentações artísticas com os antigos moradores.  

        Pensando na temática das memórias Bosi (2003, p. 15) salienta que: 

A memória dos velhos pode ser trabalhada como um mediador entre a 

nossa geração e as testemunhas do passado. Ela é o intermediário 

informal da cultura, visto que existem mediadores formalizados 

constituídas pelas instituições e que existe a transmissão de valores de 

conteúdos, de atitudes, enfim, os constituintes da cultura. 

 

Utilizarei nesta pesquisa, entrevistas com crianças, jovens e pessoas velhas 

que detenham conhecimentos da dança na comunidade do Curiaú. Será utilizada 

entrevista pautada na perspectiva da história Oral.  Alberti, (2004), afirma que através 

das metodologias propostas pela história oral acessamos informações que não 

encontramos em documento de outra natureza: acontecimentos poucos esclarecidos ou 

nunca apresentados, experiências pessoais, impressões particulares etc. Nos dias atuais, 

em que é mais fácil dar-se um telefonema, passar um e-mail, ou viajar rapidamente de 

um lugar para o outro, muitas informações são trocadas prescindindo da forma escrita, 

informações que podem ser resgatadas durante uma entrevista de história oral e 

confrontadas com outros documentos escritos e/ou orais.  



 
20 

 Embora inexperiente nas pesquisas utilizando das imagens, pretendo 

filmar e fotografar a experiência do Marabaixo e do Batuque, para melhor poder captar 

as representações e as significações dessas culturas. 

Essas informações após coletadas e analisadas, serão apresentadas á 

comunidade. Posteriormente, o trabalho passará á forma de artigos e produção de 

material didático, a ser entregue à Secretaria de Estado e Educação do Amapá, para 

reprodução e distribuição nas escolas públicas e privadas, servindo de material 

pedagógico.  

No caminho da pesquisa estabeleci na figura dos objetivos específicos os 

seguintes: a) compreender qual o significado da dança do “Marabaixo e do 

Batuque” na memória dos moradores velhos da Comunidade do Quilombo do 

Curiaú; b) investigar que valores, sociais, culturais são atribuídos à dança do 

“Marabaixo e do Batuque” nas memórias de crianças, jovens e velhos da 

Comunidade quilombola do Curiaú. 

Fui influenciado pelas decisões políticas, oriundas das lutas pelo reconhecimento da 

cultura afrodescendente na educação brasileira. Em 9 de janeiro de 2003, o Presidente 

da Republica sancionou a Lei Federal nº 10.639/2003, com ela instituindo a 

obrigatoriedade do ensino de História da África e da Cultura Afro-Brasileira. No ano de 

2004, o Conselho Nacional de Educação aprovou o parecer que propõe as Diretrizes 

Curriculares para a Educação das Relações Ético-Raciais e para o Ensino de História e 

Cultura Africanas e Afro-Brasileiras, diretrizes emitidas em complementação aos 

Parâmetros Curriculares Nacionais (PCN), após muitos estudos e seminários a respeitos. 

De acordo com Souza (2008), entre as medidas legais que vêm sendo adotadas está à 

obrigatoriedade de tratar a cultura afro-brasileira e da história da África nas escolas. 

Ferreira (2006), afirma que desde 1998, através dos PCN, foi feita a 

inserção da questão étnica dentro da temática da pluralidade cultural e também foi 

incluída a Lei Federal nº 10.639/2003, que insere no currículo escolar, o conteúdo de 

História e Cultura Afro-Brasileira e Africana, a serem ministradas em todas as 

disciplinas do currículo escolar e, em especial nas disciplinas de Educação Artística, 

Literatura e História. Esse conjunto de leis criou novas oportunidades e a 

obrigatoriedade dos professores trabalharem como conteúdo escolar a origem de sua 

Comunidade. 

Descendentes de escravos negros, os quilombolas sobrevivem muitas das 

vezes nas antigas fazendas deixadas por outros proprietários. Apesar de existirem desde 



 
21 

a escravatura, no fim do século XIX, sua visibilidade social é recente, fruto de luta 

pela terra, da qual, na maioria das vezes, não possuem escritura, mas tiveram seus 

direitos garantidos com a Constituição de 1988. Vive geralmente com trabalhos 

relacionados com a agricultura, artesanato, extrativismo e pesca, (Diegues & Arruda, 

2001). E essas atividades variam de acordo com as regiões em que estão situados. 

Em 1749, se estabeleceu no Amapá o primeiro grupo de negros, formados 

por fugitivos do estado do Pará, no qual fundaram um quilombo as margens do rio 

Anauerapucú no município de Mazagão no estado do Amapá. Ocasionalmente foram 

descobertos por caçadores de índios e para evitar outros encontros deixaram os o local e 

foram mais para o norte do estado (Santos, 1998). Com medo de serem capturados pelos 

caçadores, os negros buscavam outros abrigos onde podiam caçar pescar e ter um lugar 

onde pudessem vive tranquilamente. 

Em 1771, Com a criação da Vila de Mazagão, as 136 famílias que ali se 

estabeleceram, trouxeram 103 escravos, mas o maior contingente chegou quando da 

construção da Fortaleza de São José, com início em 1764 e concluída em 1782 (Santos 

1998). Ainda Santos, acusa que os registros de 1788 constam 750 escravos, muitos 

remanescentes dos trabalhos do forte de Macapá, e que, nos dezoitos anos da 

construção, 29 escravos não agüentaram os excessos de trabalho e a brutalidade dos 

construtores militar e por doenças como: sarampo e a malária. Muitos desses negros 

escravos, inconformados com os maus tratos, rebelavam-se e fugiam formando os 

quilombos de Maruanum, Igarapé do lago, Ambé, Cunani e em destaque, o Curiaú 

(Santos,1998). Essa comunidade quilombola faz parte da formação cultural, econômica 

e política do Amapá.  

Na educação, a transmissão de conhecimento hoje não se restringe a quatro 

paredes. Ao contrário, muitas vezes as escolas estão buscando informações mais 

recentes e de fácil, rápido e direto acesso nas redes de comunicações como a internet. 

Mas além, não podemos nos esquecer de que as exigências da sociedade tecnológicas, 

em permanente transformação, obrigam ao um novo posicionamento do sentido do que 

é educação, formação, ensino e aprendizagem (Kenski, 1996, p.2). Isso não é o fim da 

escola que por vários anos menosprezou o corpo, a arte e a dança. 

Com a ajuda dos PCN, definiram-se os objetivos da dança, que estão 

organizados em três pilares: 1º) a dança na expressão e na comunicação humana; 2º) a 

dança como manifestação coletiva; e em 3º) a dança como produto cultural e apreciação 

estética (GARCIA E HASS, 2003).  



 
22 

Por tanto, ao conhecer a historia da comunidade o professor de educação 

física terá a oportunidade de contribuir na educação, ensinando as danças praticadas 

pelos quilombolas, e mais, estará apresentando e reforçando para o educando a cultura 

desse povo. 

É através da dança, seja ela praticada na escola ou na comunidade, são 

desenvolvidas ações que estimulam e possibilitam a expressão corporal, o 

autoconhecimento e o conhecimento das outras pessoas, a disciplina, o espírito de 

grupo, as trocas culturais, de forma a construir uma nova ordem sócio-cultural, em que 

as crianças e adolescentes atendidas sejam respeitadas no seu processo de 

desenvolvimento. As atividades como dança melhoram as compreensões e 

desempenhos relacionados à gestualidade de seus praticantes. 

Penso que seja o momento da escola se aproximar e aprender educação com 

as comunidades quilombolas e a partir delas. Por que menosprezar na escola, aquilo que 

é vivido com tanta intensidade na comunidade? A escola pode ser lugar para aprender a 

dança com qualidade, profundidade, compromisso, amplitude e responsabilidade. Com 

os conhecimentos da dança de forma a serem trabalhados na educação física, a escola é 

hoje, sem dúvida, um lugar privilegiado para que isso aconteça.   

  



 
23 

1 – O CONTEXTO DA PESQUISA 

1.1 - A COMUNIDADE DO CURIAÚ: As singularidades  

Estes africanos, apesar das adversidades do cativeiro, fizeram da música e 

dança uma maneira eficiente de lembrar-se de si como ser humano, uma manifestação 

estetizada de sua identidade. Sua música, repleta de imagens e sentidos de um passado 

distante, mistificado, seria reelaborada a partir das referências locais, advindas, 

sobretudo, do catolicismo popular. O Marabaixo e o Batuque, expressão maior deste 

encontro, reúnem os aspectos lúdicos, religiosos e transgressores que transpõem os 

limites entre o lícito e o não lícito, entre o sagrado e o profano. 

São muitos os significados atribuídos ao termo Marabaixo. Uma das versões 

(QUINTELA, 1992, p. 09), repleta de romantismo, diz que o ritmo da batida dos remos 

nas caravelas que levavam os negros mar-a-baixo, da mãe África ao Brasil, teria 

sugerido a denominação e até mesmo a batida das caixas. Já Nunes Pereira, 

reconhecendo a impossibilidade de uma definição precisa sobre a origem do termo, nos 

diz: ”Ligar-se-á, por acaso, às longas e dramáticas travessias do Atlântico, ao léo das 

correntes marinhas e dos ventos alísios. (PEREIRA, 1951, p. 12).  

Há quem elabore associações etnológicas da palavra, remetendo às origens 

histórico-geográficas dos africanos desembarcados em Mazagão, como pretende 

Fernando Canto: O termo Marabaixo é provavelmente uma variação de marabuto ou 

marabut
2
, Portanto, é apenas um resquício ou fragmento do ritual malê, do grande 

Império afro-sudanês do século XVI (CANTO, 1998, p. 18-9). Contudo, muitos 

pesquisadores defenderam o contrário: [...] nada se sabe com segurança sobre sua 

origem, havendo quem a diga de procedência bantu, sem esclarecer, porém, se do Sul ou 

do Oeste [...]. (PEREIRA, 1951, p. 12). 

Os motivos que faziam da região importante para Portugal eram, dentre 

outros: a garantia de poder da Coroa; a proteção das riquezas extrativistas das minas de 

ouro da região, a agregação da população dispersa; a dinamização econômica da região 

(GOMES et al, 1999). Com a existência de ouro na região Macapá era querida por 

muitos estrangeiros inclusive Portugal, que foi incansável, mas não tiveram êxito.  

Para o sustento dessas atividades, se utilizou de mão-de-obra escrava, 

primeiramente do indígena, e depois do negro africano. Na edificação da mais 

imponente Fortaleza de São José, mega construção, que demorou 18 anos para ficarem 

prontas, insatisfeitos com o tratamento adotado pelos portugueses, os cativos passaram a 

                                                           

2
 Do árabe Morabit, sacerdote do malês. 



 
24 

fugir e a se refugiarem no mato constituindo suas moradias chamadas de Quilombo do 

Curiaú, sendo a origem do termo controversa: os idosos dizem que o nome original é 

“Criaú” que significa “localidade boa pra se criar gado” (FOSTER, 2004), reconhecido 

como Patrimônio Cultural do Amapá e considerada Área de Proteção Ambiental 

(GARCIA & PASQUIS, 2000). 

A região do Curiaú próxima do núcleo urbano de Macapá, é considerado um 

Sítio Histórico e Ecológico, é composta por cinco núcleos populacionais: Curiaú de 

Dentro, Curiaú de Fora, Casa Grande, Curralinho e Mocambo, cuja população é 

constituída de negros remanescentes de escravos africanos, que ali originaram um 

quilombo, formadas por várias famílias, ligadas entre si, por laços de sangue e 

afinidade. 

A área do Curiaú por apresentar características singulares que condiciona a 

existência e formação de habitats e nichos ecológicos variáveis tanto em origem quanto 

em extensão, é determinante para a presença de uma fauna representativa e variada. O 

Cerrado com suas Ilhas de Mata apresentam uma fauna típica para cada ambiente, onde 

a ordem dos Passeriformes
3
 está muito bem representada.  Ainda neste ambiente 

existem os animais de médio porte, representados principalmente por roedores e répteis 

(CHAGAS, 1997). Todas essas espécies podem ser encontradas com facilidades na 

região. 

Nos Campos Inundáveis, juntamente com seus igarapés e canais de 

drenagem, desenvolve-se uma ictiofauna
4
 bastante diversificada e muitas dessas 

espécies é que constituem a base alimentar dos moradores de Curiaú, como: a Traíra, o 

Jejú, o Tambaqui, o Tamoatá, o Aracú, e o Tucunaré, entre outros (CHAGAS, 1997). 

Sendo estas espécies capturadas somente para sobrevivência da família local, não se 

utilizando de venda externa. 

Segundo (SILVA, 2002 apud MARIN, 1997), a comunidade de Curiaú tem 

um enraizamento histórico camponês, com seu modo de vida e práticas culturais. A 

atividade moderna desenvolvidas na cidade de Macapá pelo trabalho organizado teve 

pouco peso, não chegando a provocar um engajamento considerável dos moradores de 

Curiaú nas atividades urbanas (SILVA, 2002 apud MARIN, 1997). Muito pelo 

contrário, grande parte dos que desenvolvem suas atividades na capital, procuram de 

alguma forma conciliar seu tempo para poderem trabalhar na agricultura e na pecuária. 

                                                           
3
 Uma ordem da classe Aves. Popularmente seus integrantes são chamados de pássaros ou 

passarinhos 
4
  Conjunto das espécies de peixes que existem numa determinada região biogeográfica. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Aves
http://pt.wikipedia.org/wiki/Esp%C3%A9cie
http://pt.wikipedia.org/wiki/Peixe
http://pt.wikipedia.org/wiki/Regi%C3%A3o_biogeogr%C3%A1fica


 
25 

A comunidade do Curiaú nos dizeres de Facundes e Gibson (2000) vive 

basicamente da agricultura de subsistência extensiva, atividade que, praticamente, 

apenas satisfaz às necessidades básicas da sua alimentação. Utilizando-se de técnicas 

primitivas e rudimentares, limitando o cultivo a pequenas áreas. Para a limpeza do 

terreno é feita a derrubada e posterior queimada e o preparo do solo com enxadas, o que 

acarreta o mau aproveitamento dos recursos do solo, e esgotando-o em pouco tempo.  

As atividades agrícolas consistem principalmente no cultivo da mandioca 

para a produção de farinha e no de hortaliças em pequena escala. Esse último é 

desenvolvido em áreas sob a influência de várzea e em cerrado, com o uso de técnicas 

envolvendo adubação mineral e orgânica, irrigação e defensivos.   

As culturas permanentes são resumidas àquelas de fundo de quintal nas 

pequenas propriedades rurais e nas imediações dos núcleos populacionais. Basicamente, 

são usadas apenas para o consumo local, sem nenhuma conotação e importância 

comercial. 

Outra dimensão que se faz presente nessa comunidade é a criação de gado 

bovino está identificada com a história de ocupação de Curiaú e os moradores sempre 

dispuseram de algumas cabeças. Essa pecuária é um complemento da agricultura 

(SILVA, 2002 apud MARIN, 1997). A criação bovina é uma das principais atividades 

desenvolvidas no Curiaú e é praticada por pequenos criadores principalmente com a 

criação extensiva de búfalos, mas também há a criação de gado bovino, de carneiros e 

de cavalos, se bem que em menor escala. A pastagem utilizada é eminentemente natural, 

aproveitando-se das áreas de campos inundáveis que, além de abundantes, oferecem 

boas condições de forragens e baixos custos de manutenção. 

O extrativismo representa um papel muito importante no regime alimentar 

das comunidades do Curiaú sendo a pesca uma das suas principais atividades, 

juntamente com a extração seletiva de madeira e coleta do açaí
5
 nos ambientes de 

floresta de várzea. De forma menos significativa, tem-se a utilização da andiroba
6
 para a 

produção de óleo e coleta de outras espécies frutíferas próprias da várzea. No cerrado, 

são utilizadas várias espécies como ervas medicinais (FACUNDES & GIBSON, 2000). 

A caça nas matas de Curiaú já foi abundante, mas hoje com a proximidade 

da cidade e a própria pressão nas zonas de caça, promovidas em escala alta por 

                                                           
5
 ou Juçara é o fruto bacáceo , de cor roxa, que dá em cacho na palmeira conhecida como 

açaizeiro. 
6
 árvore da família Meliaceae. O nome deriva de "andi-roba", a palavra tupi-guarani que refere 

as sementes desta árvore e que significa gosto amargo. É reconhecida oficialmente pelo 
Ministério da Saúde do Brasil como possuidora de propriedades fitoterápicas.  

http://pt.wikipedia.org/wiki/Palmeira
http://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81rvore
http://pt.wikipedia.org/wiki/Meliaceae
http://pt.wikipedia.org/wiki/Tupi-guarani
http://pt.wikipedia.org/wiki/Minist%C3%A9rio_da_Sa%C3%BAde_(Brasil)
http://pt.wikipedia.org/wiki/Fitoter%C3%A1pico


 
26 

caçadores vindos principalmente de Macapá, e também pela legislação ambiental, 

levou a atividade a sair da área de prioridade dos moradores para conseguir proteína 

animal. 

2. DANÇA DO MARABAIXO: memórias e corporeidade  

2.1. Dança do Marabaixo: perspectivas educacionais e diversidade cultural  

É representada através de gestos, expressões e movimentos corporais 

associados aos ritmos, pode ser no dizeres do Coletivo de Autores (1992, p.82) que é: 

 

Considerada uma expressão representativa de diversos aspectos da 

vida do homem, como linguagem social que permite a transmissão de 

sentimentos, emoções da afetividade vivida nas esferas da 

religiosidade, do trabalho, dos costumes, hábitos, da saúde, da guerra.   
 

 

A partir desta concepção, podemos perceber e entender a dança como mais 

uma herança dos nossos ancestrais, expressão da nossa condição humana manifestada 

nas diferentes culturas. 

Interrogamos o que será a Dança nessa comunidade? Sabemos que na visão 

popular e cotidiana, na sua origem é considerada Arte, sendo a manifestação mais antiga 

artística criada pelo homem. No resgate da história da dança constatamos que as 

manifestações dançadas (rituais e cultos primitivos) antecedem às formas de 

comunicação verbal, ou seja, em sua evolução, “o ser humano dançou antes de falar. 

Esta foi sua primeira manifestação social que sempre serviu para auxiliá-lo a afirmar-se 

como membro da sociedade” (BREGOLATO, 1994, p.57).   

Partindo da idéia de que os povos primitivos dançavam sem precisar de 

aulas para isso, e se comunicavam pela dança, é impossível aceitar quando as pessoas, 

hoje em dia, dizem que não sabem dançar. Todos sabem dançar, muitos não sabem que 

sabem, apenas não foram estimulados. 

A partir das manifestações dançadas dos povos primitivos, a dança passou 

por diversas fases originando inúmeras vertentes. Estas diferenciações vão surgindo de 

acordo com o desenvolvimento histórico cultural dos povos. Isso explica a diversidade 

de estilos da dança existentes na atualidade.  

Eles se interpenetram, trocam informações, retrocedem a estilos às vezes 

esquecidos e vão se multiplicando e se desenvolvendo de forma dinâmica, 

acompanhando as criações culturais das diferentes sociedades.  

Para Bregolato (1994, p. 58) “A dança exprime a alma de um povo, as 

características de sua formação étnica, seus hábitos, as tradições de seus costumes, um 



 
27 

ritmo próprio expresso no compasso de suas músicas”. Para ela
7
, tem mudado assim 

como a cultura humana, pois a dança é criada por indivíduos que pertencem a meios 

particulares”. A miscigenação dos estilos possibilitou a diversificação e proliferação da 

dança; ao mesmo tempo em que a elitizou, na medida em que a desviou da sua essência 

como manifestação individual, forma de comunicação entre as pessoas.  

Marques (2007), diz que o ensino da arte tem sofrido as conseqüências de 

posturas racionalistas, e a escola formal está fundada em valores:  

A arte, freqüentemente associada ao trabalho manual, foi também 

associada à condição escrava, não é de ser admirar, portanto que uma 

arte como a dança, que trabalha diretamente e primordialmente com o 

corpo, tenha sido durante séculos “presa nos porões e escondidas nas 

senzalas”: foi banida do convívio de outras disciplinas na escola, ou, 

então, atrelada ao tronco e chicoteada, até que alguma alma boa 

pudesse convencer “o feitor” de sua “inocência.   

  

As senzalas era o único lugar em que os escravos podiam expressar sua 

dança, ficando proibida a sua manifestação fora dela.  

Conforme Brasil (1997), ao citar os objetivos gerais de educação física no 

ensino fundamental, espera-se que ao final do ensino fundamental os alunos sejam 

capazes de: “Conhecer, valorizar, respeitar e desfrutar da pluralidade de manifestações 

de cultura corporal do Brasil e do mundo, percebendo-as como recurso valioso para a 

integração entre pessoas e entre diferentes grupos sociais”. 

Consta nos PCN as Atividades Rítmicas e Expressivas como um dos 

conteúdos a serem trabalhados na Área de Educação Física. No meu ponto de vista 

inclui as manifestações da dança, que têm como características comuns a expressão e a 

comunicação mediante gestos e a presença de estímulos sonoros como referência para o 

movimento corporal. As danças e brincadeiras cantadas constituem o acervo imaterial 

da cultura oral do povo Amapaense. Por meio das danças e brincadeiras as pessoas 

conhecem as qualidades do movimento, intensidade, duração, direção, sendo capaz de 

analisá-los a partir destes referenciais; conhecem técnicas de execução de movimentos e 

utilizam-se delas; são capazes de improvisar, de construir coreografias, e, por fim, de 

adotar atitudes de valorização e apreciação dessas manifestações expressivas. Poderia a 

dança do Marabaixo e do Batuque, constituir-se em conteúdo escolar, sem perder suas 

propriedades culturais? 

                                                           

7
 Idem 



 
28 

A dança pode representar um fator de comunhão cultural, transmitido 

idéias de costumes de uma geração a outra, sobretudo nas formas folclóricas. Baseando-

se em tradições, essas formas prolongam no tempo o espírito de comunidade, sendo 

inegável o seu valor cultural. Na Grécia antiga, as danças exigem preparo intelectual do 

praticante e eram as preferidas pelas elites. Relaciona-se com diversas artes e ciências, 

quais sejam: a música de cujo conhecimento de ritmo, fraseado, estilos e formas não 

pode prescindir; a literatura onde irá buscar temas para balé de argumento breve ou de 

longa duração; a poesia onde poderá buscar idéias para os balé impressionistas; a 

pintura que prestará sua colaboração nos cenários e a escultura com diversas sugestões 

que movimento, havendo que dissesse que a escultura é um instante de dança. A dança 

solicita ainda conhecimento de história, da história da dança, da geografia, de folclore, e 

também aos que se dedicam à coreografia. Incontestavelmente, a dança é a atividade 

física e mental elevada e a mais completa das artes.  

Estando a disciplinas presentes na arte da dança, ela contribui 

eficientemente neste campo da vida social. O grupo que dança sente e atua um 

organismo único: enquanto dançam, as pessoas estão num estado de unificação social 

completa. O espírito de solidariedade e cooperação é exigido, sobretudo na dança em 

conjunto. O conjunto, na sua totalidade, significará não só os bailarinos, mas os 

músculos, coreógrafos, cenógrafos, costureiros e outros elementos de apoio. O trabalho 

é de equipe. O bom resultado só será conseguido se houver solidariedade e cooperação.  

 

3 – METODOLOGIA: Construindo os caminhos...  

As fotografias e filmagens também serão recursos de registros utilizados, 

pois, ampliam o conhecimento do estudo ao proporcionarem momentos ou situações 

que representam o cotidiano. 

Será uma pesquisa qualitativa, para Neves (apud Maanen, 1979), a 

expressão “pesquisa qualitativa” assume diferentes significados no campo das ciências 

sociais. Compreendem um conjunto de diferentes técnicas interpretativas que visam a 

descrever e a decodificar os componentes de um sistema complexo de significados e 

tem por objetivo de traduzir e expressar o sentido dos fenômenos do mundo social trata-

se de reduzir a distância entre indicador e indicado, entre teoria e dados, contexto e 

ação. 

Será descritiva por descrever as entrevistas abertas coletadas pelos 

participantes. Para Duarte (2005), a entrevista aberta se caracteriza por ter um tema 



 
29 

central que flui livremente, sendo aprofundado em determinado rumo de acordo com 

aspectos significativos pelo entrevistador enquanto o entrevistado define a resposta 

segundo seus próprios termos, utilizando como referência seu conhecimento, percepção, 

linguagem, realidade, experiência.  

E como cita Gil (2009, p.41-2), as pesquisas descritivas têm com o objetivo 

primordial a descrição das características de determinadas população ou fenômeno.  

Para tal, usarei documentos, como: Os Parâmetros Curriculares Nacionais – 

Educação Física; Proposta Curricular para o Ensino de Educação Física do primeiro ao 

quarto Ciclo, documentos sobre a constituição do Curiaú, bibliografias sobre a dança, 

enfim registros advindos das entrevistas. 

Conforme afirma Gil (2009, p.41-2), as pesquisas exploratórias têm como 

objetivo proporcionar maior familiaridade com o problema, com vistas a torná-lo mais 

explícitos ou a construir hipóteses, o aprimoramento de idéias ou a descobertas de 

intuições. Na maioria dos casos, essas pesquisas envolvem: a) levantamento 

bibliográfico; b) entrevistas com pessoas que tiveram experiências práticas com o 

problema pesquisado; c) análise de exemplos que “estimulem a compreensão”. Por tanto 

também será exploratória essa pesquisa 

4 - ORÇAMENTO DA PESQUISA 

4.1 - Despesas com materiais: 

 

ÍTEM UNIDADE VALOR EM R$ TOTAL 

Folhas de ofício, 

Boreal A4 
2  

11,90 
R$ 23,80 

Cartuchos de Tinta 

Preta Epson 117 
2  

19,90 
R$ 39,80 

Gravador Panasonic 

RR-US551 

1 140,00 R$ 140,00 

Câmera fotográfica 

Lumix 

1 350,00 R$ 350,00 



 
30 

Computador 

Notebook CCE 

1 1100,00 R$ 1.100,00 

TOTAL R$ 3.748,60 

Obs.: Os materiais acima foram utilizados na impressão de textos, 

documentos, atas, etc. e o gravador foi adquirido a fim de realizar as entrevistas semi-

estruturadas, a câmera fotográfica para o registro do trabalho, o computador para 

digitação e organização do projeto e a mídia para armazenamento dos dados coletados.  

4.2 - Despesas pessoais: 

 

ÍTEM DIAS VALOR R$ TOTAL 

Gasolina 

(deslocamento) 
120 

10,00 
R$ 1.200,00 

Passagem aérea 

Pelotas/ Macapá  
2 

1.200 
R$2.400,00 

Passagem aérea 

Macapá/Pelotas 
2 

1.200 
R$ 2.400,00 

TOTAL R$ 6.000,00 

Obs.: Nesta tabela calculei os valores aproximados dos gastos com 

deslocamento para as observações de campo e entrevistas na localidade do Curiaú, 

localizada na Zona Norte de Macapá à 16 km considerando minha residência no bairro 

do Trem, zona sul da cidade. 

4.3 – Valor das despesas 

 

VALOR DAS DESPESAS 

DESPESAS MATERIAIS R$ 3.748,60 



 
31 

DESPESAS PESSOAIS R$ 6.000,00 

VALOR TOTAL DAS DESPESAS R$ 9.748,60 

O gasto desta pesquisa será de minha inteira responsabilidade. 

5 – CRONOGRAMAS DE PESQUISAS 

5.1 – Pesquisas 2011 

ATIVIDADES JAN  FEV  MAR  ABR  MAI JUN JUL AGO SET OUT NOV DEZ 

Escolha do Campo X X X          

Levantamento 

Bibliográfico 

  X X X X X X X X X X 

Leituras    X X X X X X X X X 

Autorização da 

pesquisa pela 

comunidade 

quilombola 

         

X 

   

Envio do projeto ao 

CEP Ed. Física* 
           X 

Qualificação            X 

Elaboração bases 

teóricas 
          X X 

Entrevistas           X X 

*O Comitê de ética da Esef/UFPel . 

ATIVIDADES JAN FEV MAR ABR MAI JUN JUL AGO SET OUT NOV DEZ 

Coleta de Dados X X X X         

Aprofundamento 

sugestões Banca  

X X X          



 
32 

5.2 – Pesquisas em 2012 

 

Análise e 

interpretação dos 

dados 

 X X X X        

Eventos X    X        

Elaboração Artigos   X X         

Organização 

material pedagógico 

   X X X X X X    

Defesa Dissertação-

artigo 

         X   

Submissão á 

Revistas UFPel 

         X X  



 
33 

6 – REFERÊNCIAS 

REFERÊNCIAS 

 

ALBERTI, V. Manual de História Oral. 2ª ed. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2004. 

ARROYO, Miguel G. Imagens quebradas: trajetórias e tempos de alunos e mestres. 

Petrópolis: Vozes, 2004.  

BRASIL. Secretaria de Educação Fundamental. Parâmetros curriculares 

nacionais: Educação física / Secretaria de Educação Fundamental. Brasília: MEC/SEF, 

1997.96p. 

________. Lei Federal nº. 10.639/2003. Institui a obrigatoriedade do ensino de História 

da África e da Cultura Afro-Brasileira. Brasília. 2003 

________. Secretaria de Politicas de Promoção da Igualdade Racial. Estatuto da 

Igualdade Racial. Brasília: SEPPIR/PR, 2010. 

BARTHES, Roland. A Câmara Clara: nota sobre a fotografia. Trad. Júlio Castañon. 

Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1984. 

BREGOLATO, R. A. Textos de Educação Física para a sala de aula. 2ª. ed. 

Cascavel, Assoeste,1994. 

BOSI, E. O tempo vivido da memória: ensaio de psicologia social. São Paulo: Ateliê 

Editorial, 2003. 

CANTO, Fernando. A água benta e o diabo. 2ª ed. Macapá: FUNDECAP, 1998. 

CLAVAL, Paul. A geografia cultural. Tradução de Luiz F. Pimenta e Margareth de C. 

A. Pimenta. 2. ed. Florianópolis: Ed. UFSC, 2001. 

COLETIVO DE AUTORES. Metodologia do Ensino da Educação Física. São Paulo: 

Cortez, 1992. 

CHAGAS, M. A. Curiaú: Dossiê da Área de Proteção Ambiental: Macapá: 

GEA/SEMA, 1997.  

DIEGUES, A. C. & ARRUDA, R. S. V. (Orgs.). Saberes tradicionais e 

biodiversidade no Brasil. Brasília: Ministério do Meio Ambiente; São Paulo: USP, 

2001. 

DUARTE, J. B. A. (Orgs.) Método e técnicas de pesquisa em comunicação. São Paulo: 

Atlas, 2005. 



 
34 

FACUNDES, F. S. & GIBSON, V. M. Recursos naturais e diagnósticos ambiental 

da APA do Rio Curiaú – Macapá: UNIFAP, 2000. (Trabalho de Conclusão de Curso). 

58 p., 2000. 

FOSTER, E. L. S. Racismo e movimentos instituístes na escola. Tese (Doutorado em 

Educação) Rio de Janeiro, Universidade Federal Fluminense, 2004.  

FERREIRA, A. B. H. Novo Dicionário Aurélio da Língua Portuguesa. 3ª. ed. 

Curitiba: Editora Positivo, 2004. 

FERREIRA, A. J. Formação de Professores. Raça/Etnia: Reflexões e sugestões de 

materiais de ensino em português e Inglês. Cascavel, PR: Coluna do Saber, 2006. 

GARCIA, M.; PASQUIS, R. Diagnóstico e zoneamento participativos: atelier 

Curralinho, APA Curiaú. Macapá: SEMA, 2000. 25 p.  

GARCIA, A. & HASS, A. N. Ritmo e dança. Ed. Canoas, RS. Editora da ULBRA, 

2003. 

GOLDENBERG, M. A arte de pesquisar: como fazer pesquisa qualitativa em Ciências 

Sociais. Rio de Janeiro: Record, 1997. 

GONÇALVES, C. W. P. A invenção de novas geografias. In: Territórios. Programa 

de pós-graduação em geografia. UFF/AGB. Niterói, 2002, p. 257-284.  

GONZALEZ, L. Racismo e sexíssimo na cultura brasileira. In: Ciências sociais hoje. 

ANPOCS (Associação Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa em Ciências Sociais), 

1984, p. 223-244.  

GOMES, F. S. (Org.) Nas terras do cabo norte: fronteiras, colonização e escravidão 

na guiana brasileira – séculos XVIII/XIX. Belém: Editora Universitária/UFPA, 1999.  

GOMES, P. C. C. A condição urbana: ensaios de geopolítica da cidade. Rio de 

Janeiro: Bertrand Brasil, 2002.  

GIL, A. C. Como elaborar projetos de pesquisa. São Paulo: Atlas, 2009. 

KENSKI, V. A vivência escolar dos estágios e a prática da pesquisa em estágio 

supervisionado. In S. PICONEZ (Org.) A prática de ensino e o estágio supervisionado. 

Campinas, Papirus, 1991. 

MARQUES, I. A. Dançando na escola / Isabel A. Marques. 4ª. ed. São Paulo: Cortez, 

2007. 

MELLO, A. C. Metodologia de pesquisa: livro didático. Palhoça (SC): Unisul Virtual, 

2006. 

MERLEAU-PONTY, M. Fenomenologia da percepção. São Paulo: Martins Fontes, 

1999. 



 
35 

MORIN, E. O método III: o conhecimento do conhecimento. Portugal: Publicações 

Europa-América, 1996. 

MOSCOVICI, S. Representações Sociais: Investigações em psicologia social. 

Petrópolis: Vozes, 2005. 

NANNI, D. Dança-Educação: pré-escola à universidade. Rio de Janeiro: 4
a 

ed. Sprint 

2003. 

NEVES, J. L. Pesquisa quantitativa, uso e possibilidade. Disponível em 

<http://www.ead.fea.usp.br/cad-pesquisa//c03-art06.pdf 

PEREIRA, N. O sahiré e o marabaixo: Tradições da Amazônia. Contribuição ao 

Primeiro Encontro Brasileiro de Folclore. 1951. 

QUINTELA, E. Marabaixo. Tipiti. Macapá, 22 de abril de 1992.  

RAFFESTIN, Claude. Por uma geografia do poder . Dissertação (Mestrado em Letras 

e Lingüística). Universidade Federal de Goiás, Goiânia, Ática, 1993. 

RATTS, A. J. P. As etnias e os outros: as espacialidades dos encontros/confrontos. 

Espaço e cultura, Rio de Janeiro, nº 17-18, jan/dez.2004, p. 77-88. 

SILVA, R. B. L e. A etnobotânica de plantas medicinais da comunidade quilombola 

de Curiaú, Macapá-AP, Brasil. 2002. 172 p. Dissertação (Mestrado em Agronomia) – 

Universidade Federal Rural da Amazônia, Belém 2002. 

SANTOS, M. As exclusões da globalização: pobres e negros. In: FERREIRA, A. M. 

(Org.). Na própria pele: os negros no Rio Grande do Sul. Porto Alegre, 

CORAG/Secretaria de estado da Cultura, 2000. 

_______. Ser negro no Brasil hoje. In: O país distorcido: o Brasil, a globalização e a 

cidadania. São Paulo: Publifolha, 2002. 

_______. Ser intelectual na era da globalização. Conferência na cerimônia de outorga 

do título de Professor Emérito da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da 

USP. São Paulo, 1997. 

SANTOS, F. R. História do Amapá. 4ª ed. Macapá: VALCAN, 1998.  

SOUZA, M. M. África e Brasil africano. 2ª ed. São Paulo: Ática, 2008. 

FOTOGRAFIA: Francisco Marlon da Silva Gomes (autor). 

 

 

 

 

 



 
36 

 

 

 

 

 

 

3. RELATÓRIO DE CAMPO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Relatório de coleta de dados 

 

Apresento aqui informações referentes ao trabalho realizado em campo. A 

pesquisa denominada “MEMÓRIAS DO MARABAIXO E DO BATUQUE: cultura 

quilombola e corporeidade na comunidade do Curiaú em Macapá-AP”. 



 
37 

Esta é uma pesquisa qualitativa, do tipo de estudo de caso, no qual 

busquei através da entrevista e observação, diário de campo, compreender a questão 

proposta pela pesquisa. 

 

A escolha da Comunidade 

         Para escolha da população pesquisada, busquei-me ao recordar de 

inúmeras vezes em idas a comunidade Quilombola do Curiaú, nos fins de semana para 

os belos banhos de rio com minha família e até mesmo quando adolescente estudante, 

quando participei de inúmeros passeios com a turma do colégio Estadual Gabriel de 

Almeida Café, hoje Escola Estadual Gabriel de Almeida Café ao balneário do Curiaú.  

       Já adulto amante pela arte de fotografar, ficou cada vez mais fascinado pela 

beleza que Curiaú proporciona a todos que ali vão. Belíssima paisagem, pôr do sol entre 

as esculturas dos rios, campos vastos, o caboclo conduzindo em pé sua canoa, 

deslizando entre as matas marinhas, nas suas plantações, colheitas, na fabricação de 

farinha, tapioca, tucupi, nas danças eloquentes do Batuque e do Marabaixo, inúmeros 

foram os grandiosos momentos de prazer a flor da pele. 

         Por ter o Curiaú na sua cultura um resgate da cultura africana, tendo um 

laço forte com a Dança, busco investigar essa atividade que contagia toda a 

comunidade. Entrei em contato por telefone com a presidente da Associação dos 

Moradores do Curiaú, representada pela Senhorita. Josineide Araujo, que imediatamente 

foi bastante acessível à pesquisa, organizei os documentos necessários para a pesquisa e 

ela autorizou mediante assinatura do Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 

(ANEXO A) e a Carta de Anuência (ANEXO B).  

           Depois de reunidos os documentos necessários para a pesquisa, enviei-os 

para o Comitê de Ética para a avaliação do mesmo. 

 

O caminho percorrido 

Na oportunidade da liberação da pesquisa, a Senhorita Josineide, me 

informou os grupos e pessoas que ali participavam da dança naquela comunidade.            

Na oportunidade conheci D. Chiquinha de 93 anos de idade, ex-lavadeira 

aposentada pelo INSS e pensionista. Dançadeira e cantadeira de Marabaixo e Batuque e 

com experiência de 80 anos envolvida pela dança me proporcionou um vasto 

conhecimento das danças daqueles quilombolas. Depois da morte de seu esposo, com 

83 anos, “ainda novo”, como disse D. Chiquinha, ela deixou um pouco mais de dançar, 



 
38 

mas o tempo foi passando e a pedido de seus filhos, ela entendeu que ele não gostaria 

de vê-la triste e aos poucos ela foi retornando aos festejos. Quando ela dança, relembra 

de sua família e muita das vezes chora por lembrar o sofrimento que passaram nos anos 

anteriores. Ela conta que um dia em um festejo de Marabaixo em uma localidade 

vizinha chamada Casa Grande ela não conseguiu cantar toda a música pela emoção forte 

que sentiu da saudade de sua mãe, pai, filho e esposo e chorou até o fim desta.  

D. Chiquinha relatou que pela participação do Marabaixo, pode conhecer a 

“cidade Maravilhosa” o estado do Rio de Janeiro e Caiena, situada na Guiana Francesa, 

fronteira ao extremo norte com o município de Oiapoque no estado do Amapá. A sua 

participação nos cantos hoje são mais suaves por problemas de garganta devido à idade 

avançada, mas esse pequeno problema não é o suficiente para deixar de cantar. 

Conheci a Senhora Esmeraldina dos santos, 56 anos de idade, filha de D. 

Chiquinha, mãe e divorciado, escritora e empreendedora. Quando marquei uma 

entrevista para conversarmos sobre a dança do Marabaixo e do batuque e o que ocorrer, 

ela ficou interessadíssima, pois queria me mostrar o seu novo livro “As Aventuras de 

Dona Florzinha”, feito com uma metodologia para crianças, pintar e conhecer um pouco 

de sua comunidade quilombola. Era sobre um livro de história de uma onça que havia 

passado por ali, e que por alguns dias havia deixado um clima de terror e medo em toda 

comunidade, já que os moradores na maioria se deslocam a pé ou de bicicleta, e a onça 

estava atacando os bovinos e suínos. Esmeraldina com sua espertes criou seu livro. 

 Conversamos livremente sobre a dança na comunidade. Em relação aos 

acessórios utilizado na danças temos a toalha que tanto no Marabaixo ou no batuque, 

faz-se o uso no ombro. Como os banheiros eram feitos e muitos ainda são feitos uma 

certa distância (mais ou menos de 10 a 15m) do lado de fora das residências, e quando 

dançavam elas suavam muito e com o corpo quente ela não iam até o banheiros, 

colocava-se as toalhas no ombro e ao suar limpava-se o suor e muitas das vezes 

colocava-se a toalha na cabeça para proteger-se do sereno da madrugada, que em muitas 

festanças acaba-se ao raiar do dia. 

Em época de festas, todos os membros da família vinham de varias 

localidades, e eram feito ao redor do barraco
8
, pequenas casas, maloquinas dito por ela, 

de palhas, às vezes com encerados para abrigar as famílias das pessoas que vinha de 

longe, de outras comunidades para passarem a noite toda na festa, que iam até o 

amanhecer. Penduravam-se as redes para as crianças dormirem, na época era difícil a 

                                                           

8
 Local onde se realizavam as danças, muitas das vezes denominadas Barracão. 



 
39 

utilização da cama, era muito cara, somente pessoa com poder financeiro elevado 

tinha como comprar. Dessa forma, os dançantes poderiam a qualquer momento observar 

seus filhos.  

       Por causa do Marabaixo Esmeraldina retornou com os estudos, ela é 

estudante, e teve seu retorno a sala de aula depois de muitos anos havia deixado a escola 

fora de seus objetivos, pois precisava trabalhar para o sustento da família, sentia-se 

como todos os de mais idade no Curiaú, a preocupação com os filhos, com a  

alimentação e vestimenta, depois se desse preocupava-se com ela mesma. Mas com o 

incentivo dos filhos, D. Esmeraldina voltou a cursar o ensino fundamental e hoje ela se 

encontra no fim do Ensino médio com dois livros publicados, com assuntos referentes à 

comunidade em que vive. 

 Dona Esmeraldinha aproveita-se da ocasião, de fatos que acontece em sua 

comunidade e escreve esses fatos, do mesmo modo que assim são feitos os ladrões
9
 de 

Marabaixo e as Bandaias
10

 no Batuque. 

        O Marabaixo e o Batuque deu a Esmeraldina após o lançamento de seus 

livros, a oportunidade de conhecer os estados de São Paulo, Brasília e Belém, antes ela 

se perguntava “será que eu um dia vou poder viajar?” Mas a dança foi seu passaporte 

para esse prazer que a muito tempo aguardava e não tinha se quer condições para o 

acontecimento.  

Ela e sua família tiveram a oportunidade de participar do programa do 

Evandro Mesquita na emissora bandeirante onde mostrava a cultura amapaense.  

O Marabaixo foi para ela o principal motivo das portas se abrirem sem ele 

ela não vê de outra forma como isso poderia acontecer. Ela sempre luta para demonstrar 

o que é o Marabaixo e o Batuque, por que as pessoas que não tem o conhecimento da 

dança, misturam e confundem muito com o candomblé a umbanda, na escola onde ela 

estuda, é uma escola que não pertence a sua comunidade, pois a escola da sua 

comunidade não atende alunos para o ensino médio.  Ela é uma grande contribuinte na 

disseminação da cultura afro-amapaense, sempre chamada para proferir palestras e 

representar sua escola em eventos estaduais. 

A representação do Marabaixo para Esmeraldina representa na maioria das 

vezes a “tristeza”, ela dança para cultivar a cultura, pois representa a grande tristeza dos 

escravos, a vida sofrida durante a escravidão. Ela diz que: “A dança com os pés juntos 

representava as correntes postas nos pés dos antigos escravos, por isso que os passos do 

                                                           
9
 Versos da músicas do Marabaixo feitos com as histórias “roubadas” ocorridas na comunidade. 

10
 Versos do música do Batuque. 



 
40 

Marabaixo é lento e com arrastar dos pés”. Ela nos mostrar versos através de um 

ladrão feito após uma desgraça de uma matança de família, ex: 

 

Ai, meu Deus, ai meu Deus 

                     Maldito mata-mata                bis 

 

Estava na minha roça 

                   Mandioca eu fui ralar              bis 

 

Quando eu recebi notícia 

                  Do maldito mata-mata             bis 

 

Deus quando fez o mundo 

                     Fez toda separação                bis 

 

Separou água da terra 

                     Da nossa labutação                bis 

 

Ai meu Deus, ai meu Deus 

                     Da nossa labutação                bis 

 

Essa sina essa sina 

                  Essa sina e essa sorte              bis 

 

Antes assim fosse à vida 

                Do que na hora da morte           bis 

 

Contada por  D. Esmeraldina 

 

Essa história foi contada pela D, Esmeraldina. O Mata-mata
11

, apareceu na 

casa de uma família (a) que teve intrigas com outra (b), e essa (a) descobriu que haviam 

enviado para (b), um feitiço e logo buscou auxilio de outro feiticeiro e reenviou através 

do mata-mata, quando a família (b) achou o animal, foi prepara-lo para servi no almoço, 

e ao cortá-lo foi observado que invés de carne havia matapá
12

 dentro do mata-mata, com 

isso a família adquiriu esse feitiço que desgraçou toda um grupo familiar. E na música 

há um arrependimento da maldade que havia começado e que não esperava o seu 

retorno, logo não gostaria de sofrer. 

      Esmeraldina disse que durante a dança do Marabaixo as pessoas costumam 

abaixar a cabeça, e outras que não entendem às vezes pedem para levantar, mas elas não 

compreendem o verdadeiro significado, o Marabaixo repassa tristeza. Já o Batuque é 

alegria, é o momento onde os participantes celebram a liberdade, uma boa colheita, 

                                                           
11

 Um jabuti tracajá, comum na região. 
12

 Mato do campo 



 
41 

fazendo se deu momento de lazer, do tempo livre, um descanso lúdico e prazeroso, 

com forme os versos abaixo: 

Me chamaram de puxa-saco 

Puxa-saco eu não sou 

Só vim dar o convite 

Conforme o homem mandou. 

 

As quatro horas da tarde, 

Quando o rádio falou 

A notícia que eu vou te dar 

É que o território acabou. 

 

Se este território acabar o que será dos arigós, 

Tenho pena dos arigós  

E de meus parentes brasileiros 

Já desprezaram suas lavras 

 por causa desse dinheiro. 

 

       Conforme Esmeraldina, na comunidade não tem idade para começar a 

dançar o Marabaixo e o Batuque. Ela tem uma neta de cinco anos e já faz parte do 

grupo, ela diz que depende muito dos pais, a participação dos mesmos nos eventos da 

comunidade. A criança participa quando todos estão presente dançando, e também não 

há professor de dança dessas modalidades, os professores são substituídos pelos grupos 

que dança de fazem suas demonstrações e na observação as crianças vão construindo 

seus passos pela visualização dos corpos em movimentos dos participantes.  

  Ela informou que nas escolas de localizadas fora da comunidade 

quilombola, ainda tem um grande preconceito da dança do Marabaixo e do Batuque. O 

governo do estado realizou o projeto “Viva o canto do Quilombo”, realizado nas escolas 

da cidade, foram apenas um encontro de quilombolas com os alunos da escola, e nessa 

oportunidade os alunos ficaram ainda muitos tímidos com a presença dos quilombolas. 

A missão era apresentar aos escolares mapaenses o que é o Marabaixo e o Batuque, que 

são danças quase aparecidas, mas com significados e instrumentos diferentes, houve 

poucos alunos participantes, mas foi o começo para o projeto. 

         Em sua residência há um barracão e nele é oferecida às crianças a 

oportunidade de aprender a confeccionar caixa e pandeiro, e a tocar os instrumentos do 

Marabaixo e do batuque. Ela se reporta a preocupação da aprendizagem dessas crianças 

para que essa atividade não se perca ao tempo. 

        Tive a oportunidade em outro momento de marcar uma conversa com o 

Senhor Pedro Rosário dos Santos, mas conhecido de “Pedro Bolão” com 53 anos de 



 
42 

idade, Fabricante de Caixa
13

, bandeiro e tambor e macaco
14

, filho de dona Chiquinha 

e irmão de Esmeraldina, que possui um grupo de Dança denominado “Raízes do 

Bolão”, onde organiza neste grupo participação de crianças e adolescentes que praticam 

a dança do Marabaixo e do Batuque, participam também de oficina de Instrumentos 

musicais. Com o conhecimento adquirido pelo pai ainda na adolescência, Bolão oferece 

grandes lições de paciência e persistência na comunidade em relação à valorização e 

divulgação de sua cultura. Ele me explicou da importância deste projeto quando cita 

que: “...comecei a fazer as caixas, por que já estavam aparecendo instrumentos vindo de fora 

da comunidade, estes instrumentos são davam um bom som, essas pessoas que faziam, não se 

preocupavam com isso, achavam que podia ser feito de qualquer forma. Aí eu resolvi ensinar 

na comunidade para as crianças, para que elas aprendessem a construir seu próprio 

instrumento. Isso aconteceu igualmente com o pandeiro e os tambores utilizados no batuque, 

que também fazemos aqui, com nossas madeiras e sobra de caixas usadas e com couros de 

carneiro e búfalo”. 

Na escola Estadual José Bonifácio, a única da Comunidade quilombola, é 

oferecido somente o ensino Fundamental, e nela possui um grupo de dança de 

Marabaixo e Batuque, onde a professora responsável a Srtª Rosália, de 40 anos de idade, 

que organiza seus alunos para pequenos encontros, a professora disse que não é 

necessário ensaiar os passos, são apenas encontros para que os alunos pratiquem e é 

uma maneira de interagirem entre eles, diz ela: “não treinamos os passos. Faço isso 

para não ficar uma dança técnica, ela deve fluir livremente pelos alunos, eu não cobro 

deles a perfeição, com isso, eles conseguem transmitir seu sentimento através do 

Movimento Corporal, adquirido na comunidade”. 

Nesta mesma instituição, é trabalhada a cultura afrodescendente de seus 

antepassados e inclusive a religiosidade que nela é bastante frequente. Há um grupo de 

meninos que participam da ladainha
15

 mirim, esse grupo é só de meninos, as meninas 

não participam, já é de tradição a ausência das meninas. Na ladainha se destaca o aluno 

Everton de 12 anos, que seu papel é representar o mestre-sala
16

, este grupo é organizado 

pelas professoras Socorro Lino, de 52 anos de idade, bibliotecária e a Professora 

                                                           
13

 Instrumento musical utilizado para a dança do Marabaixo, parecido com um tambor, feito de madeira 

de caixa de verdura, corda e couro de carneiro. 
14

 Instrumento musical utilizado no Batuque; Atabaque roliço de metragem em média 1 metro de 

comprimento e 15 de diâmetro, coberto em uma das extremidade por couro de carneiro. 
15

 Resas católicas em latim. 
16

 O membro participante responsável pela organização e andamento ladainha, sendo este respeitado por 

todos. Podendo o mestre sala dá um castigo (punição) para o participante que no desenvolvimento da 

ladainha  comportar-se de forma  inadequada com brincadeirinhas e desrespeito ao outro. O nome se deu 

pela necessidade de ter uma pessoas responsável pelo evento, se deu o nome de mestre e era realizado nas 

salas da casas, assim ficou, mestre-sala. 



 
43 

Deusiane, de 38 anos de idade pedagoga ambas da escola. O grupo foi organizado 

pela preocupação da extinção da ladainha pelos adultos, visto que poucos adulto 

estavam fazendo parte deste ritual, com isso as professoras sentiram a necessidade de 

criar o grupo com crianças, e estas serão o futuro do grupo dos foliões.   

Conversei com a professora Sheila, de 33 anos de idade, que leciona a 

disciplina de Literatura Infantil, onde na escola esta desenvolve um projeto que os 

alunos podem através do desenho contar suas histórias, desejos e fantasias. Eu disse que 

gostaria desenvolver um projeto com os alunos da escola um pouco parecido com o 

dela, onde os alunos teriam que organizar em poucas linhas um texto, e que este texto 

poderia ser de forma de verso, poesia, contos e histórias sobre as danças do batuque ou 

do Marabaixo dos jogos e brincadeiras, mas que o tema central seria o Curiaú. Ela logo 

indagou que era somente professora do ensino fundamental das séries iniciais, no caso 

de 1ª a 4ª serie, e que somente os alunos de 4ª série poderiam ajudar no trabalho e que 

eu teria que está com ela nos dias de suas aulas. Então eu a informei que gostaria 

também da participação da família nesse trabalho, com a contribuição deles seria 

primordial na construção da atividade, o pai, o tio se ainda não contaram alguns fatos ou 

causos que aconteceram na comunidade, agora seria o momento de pais e filhos na 

contribuição do projeto. 

No encontro com a direção da escola, eu propus o projeto à escola e a 

diretora ficou contente em saber que, pessoas de fora da comunidade têm um interesse e 

preocupação na disciminação da cultura quilombola do Curiaú, que para a escola, seria 

um grande prazer em colaborar com a atividade proposta, se colocando a disposição 

para o que ocorrer. Demos o inicio ao projeto não só com os alunos da 4ª série, como 

também as demais turmas de ensino fundamental. O resultado foi belíssimo, será 

enviada a secretaria de Educação do Estado – SEED/AP, para a confecção do material 

para divulgação. 

Fiquei sabendo de uma jovem, a Giovana, de 36 anos de idade, que participa 

e organiza um grupo de dança do Batuque, e fui a sua procura. Marquei um encontro 

onde poderíamos conversar sobre seu trabalho na comunidade, mas poderia ser somente 

em dia agendado, pois ela trabalha como vigilante, assim foi feito. Ela e outros 

moradores do Curiaú sempre estavam participando de apresentação da dança do batuque 

na comunidade e fora dela, em eventos como: seminários, congressos, equinócios e 

outros. Mas quando solicitado era tudo de repente, às vezes deixando algumas 

participantes de fora da apresentação. Por conta disso, Giovana achou melhor organizar 



 
44 

o grupo, que passou a ter encontros para sua estruturação, providenciaram roupas da 

dança, que anteriormente eles dançavam de com cada uma com suas roupas, mas não 

tinha um padrão, a parti de então as roupas passaram a ter um único modelo somente as 

cores no batuque são diferentes, já no Marabaixo são utilizados as cores iguais a todas e 

a todos do grupo, com o grupo montado, as apresentações tinham que ser agendadas 

com antecedência para uma maior organização, os instrumentos foram providenciados e 

decorados para a ocasião. Hoje seu grupo é composto de 40 participantes em média, 

entre adultos, adolescentes e crianças, e aqueles que se envolverem para a participação 

de tocador, escolhe seu instrumento e pratica com o grupo, as crianças também tem a 

oportunidade de participação no grupo de tocadores, para que este possa ainda menor de 

idade, aprender a tocar. Aquele que tem interesse pelo um determinado instrumento, o 

grupo providencia esse para que a criança treine e se familiarize com o mesmo. 

Antes de organizar o grupo, Giovana conta que tinha vergonha de sua 

cultura, ela não se envolvia, ficava no canto do salão e nem pensava em dançar. Com o 

tempo ela observou da importância de sua participação e de seu envolvimento na dança. 

E hoje através do batuque ela busca a valorização de sua cultura. É através das 

apresentações que ela é reconhecida pela cidade, secretarias e no próprio Curiaú 

servindo de referência a pesquisa sobre a dança. 

Giovana e seu grupo passaram a organizar também as músicas e a partir daí 

o que não falta é pessoas a procura de relatos de experiências sobre a dança na 

comunidade e para contratação dos mesmos para demonstrações. Para ela a danças do 

batuque lhe traz felicidade, e ela consegue perceber nos olhos dos convidados 

participantes no momento da apresentação que, aqueles que estão apreciando o batuque 

a emoção contagiam através do ritmo e da dança. A diferença do batuque para o 

Marabaixo na dança está no arrastar do passo simulando as correntes, no Marabaixo os 

dançarinos vão onde os tocadores forem, enquanto no Batuque, os dançantes dançam ao 

redor dos batedores e os passos são mais soltos com mais liberdade de movimento.  

Giovana conta, que a dança do batuque existe na comunidade desde seus 

antepassados e foi repassando em varias gerações, é uma dança parecida com a que 

dança na cidade do Maranhão o “tambor de criola”. E que seus pais e avós dizem que a 

povoação na comunidade se deu com a fugida de dois irmãos que eram escravo do Forte 



 
45 

da fortaleza
17

 de São José de Macapá que se refugiaram para área do Curiaú e 

procriaram e constituíram família, e é por isso que lá na maioria é parente. 

Entre as dança, é o Batuque que mais se comemora no Curiaú. Quando 

alguém da comunidade deseja celebrar, essa pessoa passa a ser o festeiro e convida 

antecipadamente para a celebração em sua residência, e no dia marcado ainda pela 

manhã oferece aos participantes um café da manhã reforçado e após o café matinal 

começa a festa do batuque até de noite, ficando também o festeiro responsável pelo 

almoço e o jantar, o um ritual que se prolonga até a aurora. Para realizar o batuque, se 

comemora um santo católico e se realiza as ladainhas
18

 e a folia
19

 durante uma semana 

até o penúltimo dia tem a missa na pequena capela da comunidade, no ultimo dia se faz 

a matança do boi e preparação para o grande banquete no jantar, que será servido o 

caldo de carne, onde também servirá de alimento energético junto com a bebida caseira 

feita e degustada na comunidade a gengibirra 
20

 servida aos convidados que irão até ao 

raiar do dia. Por volta das seis horas da manhã, todos fazem uma peregrinação às casas 

dos moradores da comunidade até às nove horas, durante a caminhada são arremessados 

rojão em forma de agradecimento pela festa. 

Giovana se queixa da pouca participação dos órgãos públicos na 

comunidade, a presença deste se dá somente na época da cheia do rio Curiaú, com a 

cobrança pelo Instituto Brasileiro da Amazônia - IBAMA e Batalhão da Polícia 

Ambiental do Estado - BPA, onde aumenta a fiscalização da caça e pesca por pessoas 

que não residem na localidade do Curiaú. Mas em ações sociais e culturais estão ainda 

omissos.   

Conheci Everton, de 12 anos de idade, aluno da escola José Bonifácio e 

mestre-sala mirim, diz que participa ativamente do grupo da ladainha mirim há dois 

anos quando se deu inicio do projeto na escola, por não querer que essa cultura se acabe. 

A alegria de participar é grande em saber que um dia eles serão os representantes adulto 

de sua comunidade. Como os demais entrevistados, Everton participa das duas danças a 

do Marabaixo e do batuque, mas ficando o Batuque em destaque por conter mais 

alegria. Everton faz parte de um grupo de aproximadamente 18 entre crianças e 

adolescentes homens, mulheres não podem participar, nem Everton e nem outro 

                                                           
17

 Forte que serviu de proteção para a cidade de Macapá contra a invasões de franceses e Portugueses  no 

séc. XVIII. 
18

 Rezas em devoção ao santo celebrado.  
19

 Rezas com orações em latim realizado somente pelos homens, com o uso de instrumentos musicais: 

viola, reco-reco, tambor e sino. 
20

 Bebida feita de gengibre e cachaça. 



 
46 

membro da ladainha souberam me explicar o motivo da não participação das 

mulheres, só dizem que na ladainha sempre foi representada pelos homens, e eles fazem 

apresentações em toda cidade e principalmente em sua comunidade. 

A professora Socorro Lino, observou da necessidade de se criar um grupo 

para ainda criança e adolescente da comunidade pudessem aprender todo o ritual da 

ladainha, e se o grupo de foliões
21

 mirins para que estimulasse e incentivasse essas 

crianças a prática dessa atividade que é de tradição e que aos poucos estava sendo 

perdida e que as crianças não envergonhassem com a sua própria cultura. Ela diz de já 

ter enfrentado problemas na escola com a criança ter vergonha da própria cor, de seus 

cabelos e se sua própria dança que muitas das vezes era dita de danças de velho, dança 

que só fica rodando e que a preferencia era o baile
22

. Então, ela entrou em contato com 

o seu João, morador e mestre sala responsável pela ladainha dos adultos no Curiaú, que 

ficou surpreso pela iniciativa da professora e se prontificou em ajudá-la na organização 

do grupo, pois serviria de um preparo para os futuros foliões. E também organizaram na 

escola o Projeto “Curiaú Mostra a Tua Cara”, este projeto teve como objetivo divulgar a 

as ações e cultura desenvolvidas na comunidade, hoje já se ver com frequência a 

participação de crianças e adolescentes não somente na folia, mas também nas danças 

do Marabaixo e do Batuque. 

Com o projeto, as professoras observaram que as crianças não precisavam 

de professores para o ensino da dança e da folia, pois os próprios alunos, na maioria 

vezes já tinham esses conhecimentos, mas era limitada a sua prática por não oportunizar 

momentos como apresentações em sua escola e comunidade. Após o desenvolvimento 

do projeto foi observado à participação efetiva dos alunos nos demais projetos da 

escola, são poucos os momentos que os alunos abaixam a cabeça, isso acontecem na 

folia, mas é somente em sinal de respeito para com o santo homenageado. 

Em relato da professora Socorro, na primeira apresentação dos alunos da 

Folia Mirim, “os pais dos alunos ficaram bastante emocionados com seus filhos e 

profetizaram em lagrimas que eles seriam os futuros foliões da comunidade”.  

Durante a realização do Projeto Curiaú mostra tua cara, foram realizadas 

algumas atividades e entre elas a de desenho, essa atividade era para que os alunos 

desenhassem desenho mostrando do jeito que eles quisessem ser, alguns desenharam 

crianças e as pintavam de cor clara, a professora ficou preocupada com o feito, e 

indagou a seus alunos, e o motivo justificado por eles eram por que tinham vergonha da 

                                                           
21

 Membro do grupo que organizam a ladainha (rezas em latim) para comemoração aos santos. 
22

 Encontros dançante com músicas internacionais, nacionais e regionais. 



 
47 

cor e de sua pele e informou que eles gostariam de ser branco, ser negro é muito ruim, 

o colega rir do seu cabelo, da sua pele, dizem que são macaco, urubu, e se eles pudesse 

mudar eles mudariam. Com o projeto realizado, atitudes como essa foram esquecidas e 

valorizadas pelas crianças, hoje há um entendimento de cor e sua valorização da cultura 

negra.  

A responsabilidade também faz parte desse aprendizado. Em uma ocasião 

onde iria haver uma participação do grupo de foliões mirim, houve um atraso das 

autoridades participantes e o aluno Everton disse, já que ele era o mestre sala, o 

responsável pela ladainha, ele deveria iniciar a cerimonia por conta do horário marcado, 

não poderia haver atraso em respeito dos participantes presentes. Foi então que a 

professora verificou que os ensinos realizados pelos professores haviam sido 

compreendidos por eles, o respeito com o outro.  

A professora pedagoga Deusiane, me informou que existem as duas danças 

na comunidade o Marabaixo e o Batuque, mas ela me disse que o Batuque que é a dança 

mais forte, mas praticada e apreciada para a maioria dos membros naquela comunidade. 

Senhora Josefa Maria de Miranda, 82 anos de idade, mas conhecida por tia 

Zefinha esposa do Senhor João, Folião e mestre sala da comunidade do Curiaú de 

dentro, me informou que na comunidade são comemorados os festejos de alguns santos 

católicos como eles: no Curiaú de fora a Santa Maria e São Joaquim e no Curiaú de 

Dentro são: Santo Antônio, São Sebastião e São Lázaro, esse é o nosso grande motivo 

de dançar. E no Curiaú de Fora e no de Dentro, ambos se comemoram o Marabaixo e o 

Batuque, mas sendo o Batuque a Grande Festa, ela se emociona quando ao lembrar-se 

dos antigos festejo de Batuque, apesar se sua iniciação a dança se deu pelo Marabaixo 

quando em sua infância na ansiedade de participar das comemorações do Marabaixo 

pedia a sua mãe para fazer parte daquela festa, mas precisamente o dia da murta
23

. 

Mesmo Zefinha não morando na comunidade, naquela época residia com sua família no 

bairro negro de Macapá, o bairro do Laguinho, mais seus pais sempre apreciaram e 

faziam questão da participação no Marabaixo também no Curiaú. Igual aos outros, não 

teve nenhum professor de dança, a ginga, o rebolado, o ritmo surgiram na apreciação 

das danças dos mais velhos e os versos dos Ladrões de Marabaixo também foram 

ensinados entre idas e vindas das festas e através de histórias contadas pelos seus pais e 

amigos da época. Hoje ela lamenta que as festas estejam sendo substituídas por músicas 

regionais e nacionais e com ritmos diferenciados dos praticados na comunidade, e ela 

                                                           
23

 Momento que se reveste o mastro com folhagem de murta que se ergue em frente à casa do festeiro o 

dono da festa. 



 
48 

tem medo que sua cultura seja esquecida. Mas sua paixão é o Batuque nele se 

encontra os instrumentos: 2 tambores, 1 amassa o som e o outro repinica, fazendo ter 2 

som diferentes, pode ter de 3 a 5 pandeiros. O batuque representa a maior alegria para 

ela, quando bem tocado, não dá pra fica parado, dar vontade de dançar e logo de beber 

uma cervejinha ou uma gengibirra e rodar pelo salão dançando.  

Lamenta D. Zefinha pela mudança que está havendo no Batuque e no 

Marabaixo em relação de seu ritmo, que antigamente era mais lento, mais compassado, 

passou a ser um ritmo mais acelerado, em muitas das vezes os mais velhos não 

conseguem acompanhar, principalmente as quem tem problemas doenças nas pernas, 

por que deixou de serem arrastados os pés no Marabaixo para ser pulado pela rapidez do 

ritmo, como ela diz “dantes era calmo o Marabaixo era lento, era assim: big, big, big, 

big e hoje é beg big, beg big, beg big, beg big, aí tem que pular, dantes não, as mulheres 

ia arrastando as peunas...”. Na comunidade está havendo uma mudança nos ritmos, as 

vezes se misturam o batuque com o Marabaixo descaracterizando as danças, e os 

tocadores estão acelerando o ritmo.  

Sebastião Menesses da silva, 53 anos de idade, lavrador, produtor de 

farinha, diz que o Batuque surgiu na comunidade através dos primeiros negros que ali se 

apropriaram da terra, serviam de diversão no seu uso do tempo livre e junto a dança eles 

criavam os versos com suas histórias relacionados aos acontecimentos na comunidade. 

Ele participa do batuque por que acha que não deve se perder essa cultura, que virou um 

hábito, um vício, e quando a pessoa toca é como se tivesse dentro dele uma emoção tão 

grande, que leva o tocador até ao amanhecer tocando com muita alegria e todos os 

participantes gostam. O material utilizado pra confecção do tambor ou macacos 

(instrumentos musical) do batuque é retirado do macaqueiro
24

, com o tempo está sendo 

trocado por outros troncos devido a sua escassez, se faziam dois tipos de macacos, um 

com diâmetro maior para amassar o som assim ele saia mais roco e outro com diâmetro 

menor porem mais comprido para repinicar o som, além do mais o tocador tem saber 

tocar os instrumentos, não é só bater o instrumento, tem saber amassar e repinicar. Já 

diferente do Marabaixo, que se usa somente a caixa
25

.  

Com a organização dos grupos, Sebastião diz que em muitas das vezes eles 

estão preocupados somente em dançar e não se preocupa com a música, e na maioria, 

saem do ritmo, e que os grupos ficam mais interessados em participar e trazendo um 

                                                           
24

 Tronco de arvore da mata nativa, que é retirado quando está ôca, embora resistente por fora. O mesmo 

era limpo todo por dentro, lapidado por fora e cortado no tamanho certo do tambor.   
25

 Instrumento feito de madeira e couro de carneiro, usado para a dança do Marabaixo 



 
49 

péssimo habito para a comunidade. Dito por ele: “Um dos pontos negativos que os 

grupos trouxeram para o Curiaú e Macapá foi fazer o encontro dos tambores
26

, levando 

para fazer apresentações de grupos da comunidade por pessoas que as vezes nem são da 

comunidade, somente para poder ganhar um dinheiro extra”. 

Ele se lembrou de uma programação que houve na vila do Curiaú, em que 

os tocadores estavam tocando no batuque de uma forma rápida e que os dançantes não 

estavam acompanhando o ritmo, da forma correta, e seu amigo João paralisou a festa 

para poder rapidamente dar algumas orientações aos tocadores, e chamou outros dois 

batedores para amassar e repinicar e três batedores de pandeiros e em meia hora houve 

uma grande mudança no ritmo, a grande maioria dos presentes foram dançar no salão, 

inclusive Sebastião. 

A dança para Sebastião é um prazer, igualmente o de almoçar e jantar. 

Também afirma que na comunidade não tem e nunca teve professor de dança, todos 

aprendem olhando os mais velhos, além do valor espiritual que ela traz, Comenta:  

“...quando você está dançando, você esquece os problemas, você faz amigos, faz bem para 

mente, sendo a dança uma grande terapia . Aprendi a dançar olhando para as pessoas, não 

tive nenhum trabalho de um professor ensinando, é a mesma coisa se você chega num 

batuque e fica de braço cruzado olhando, como não tem exclusividade, por que todo 

mundo pode entrar e dançar, é só ter coragem e deixar a vergonha de lado e você olha 

para os outros e vai se metendo lá no meio e de acordo com seu molejo você vai se 

superando e nessa superação, as vezes você pode se sair muito melhor que aquele que 

está acostumado, porque tudo é uma capacidade de aprendizado de quem mais assimila 

as coisas e presta atenção, e se põem em prática, acaba ficando melhor que seu próprio 

professor”. 

Entre o Marabaixo e o Batuque, seu Sebastião prefere o Batuque por ser 

mais animado, se você quiser até dar cambalhota de emoção pode!  O Marabaixo é 

tristeza. Ele parabeniza a escola por ter realizado o projeto Curiaú Mostra Tua Cara, 

estimulando as crianças à prática da Folia e com atividades de dança com seus alunos e 

professores. Mas pela falta de instrumentos para a folia mirins, os instrumentos são 

comprados nas lojas em Macapá, que antigamente todos eram confeccionados na 

comunidade, instrumentos como: pandeiro, reco-reco, banjo, viola, todos em tamanhos 

menores para as crianças da Folia mirim. 

                                                           
26

 Celebração e Encontros dos grupos afros e negros de Macapá, realizado na União dos Negros do 

Amapá - UNA. 



 
50 

Cintia das Chagas Silva, 33 anos de idade, filha de Sebastião de 

Menesses, me diz por ser tradicional o Marabaixo e o Batuque na sua comunidade, 

desde pequena a sua mãe já a colocava para a participação dos festejo, vestia de saias 

rodadas e ela com seus amiguinhos iam aprendendo junto com os outros adultos, ela 

acredita que: “não tem um negro em sua comunidade que não goste de um tambor”, 

essa é a maneira que ela se refere à dança do batuque, antes de escutar outras danças ela 

sempre se manifestou a atração pelos dois ritmos de sua comunidade, apesar de tocar 

outras músicas, mas nada comparado as duas citadas. O Marabaixo se dança na 

presença de tocador de caixa, não existe dançar em um mesmo lugar, onde o tocar vai os 

dançantes os acompanham. Já no Batuque é dançado no sentido anti-horário, os 

tocadores ficam ao centro e os dançantes ficam dançando ao redor os tocadores. A sua 

paixão pela dança está relacionada ao Batuque, por ser mais emotiva e contagiante. 

Como todas as dançarinas também não foi preciso auxilio de um professor, é quase 

impossível que um quilombola não saiba cantar, danças e tocar, o Marabaixo e o 

batuque, isso já faz parte de sua tradição.  

 

 

 

 

 

  



 
51 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

4 - ARTIGO



 
52 

DANÇAS DO MARABAIXO E DO BATUQUE: cultura quilombola e 

corporeidade na comunidade do Curiaú em Macapá-AP 

 

Francisco Marlon da Silva Gomes
27

 

Márcio Xavier Bonorino Figueiredo
28

 

 

 

RESUMO: A pesquisa foi realizada com o objetivo de compreender qual o significado 

da dança do Marabaixo e do Batuque para crianças, jovens e adultos quilombolas do 

Curiaú. O interesse nessa investigação surgiu durante um ensaio fotográfico dos hábitos 

culturais dessa comunidade. Nosso interesse é saber o sentido que a dança imprime na 

vida das pessoas dessa comunidade descendentes de negros. Para desvendar a dança 

Marabaixo e o Batuque fizemos alguns questionamentos: Que sentido tem a dança para 

essa comunidade? Em que situações eles e elas dançam? Com quem aprenderam a 

dançar? Existe uma idade para aprender a dançar? O que representa a dança para os 

moradores do Curiaú? Que valores se fazem presentes nessas danças? Podemos 

observar em nossas andanças na comunidade que o Marabaixo e o Batuque são formas 

de resistência, de afirmação da existência, de liberdade de uma corporeidade negra 

quilombola territorializada que concebem o corpo em sua complexidade: ele não é visto 

apenas no seu aspecto físico. Ele é compreendido como movimento, sensibilidade, 

subjetividade, cultura, com suas histórias/memórias. 

Palavras-Chave: Dança, Batuque, Marabaixo, quilombolas, corporeidade 

 

 

MARABAIXO AND BATUQUE DANCE: QUILOMBOLA CULTURE AND 

CORPOREITY IN THE CURIAÚ COMMUNITY AT MACAPÁ CITY 

ABSTRACT: The research was realized in the curiaú quilombola community, in 

Macapá city. The objective of this study is to comprehend what the “marabaixo” and 

“batuque” dance means to the “quilombolas” (descendant of slave who lives in the 

curiaú community). The interest in of the investigation appeared during a visit we did. 

We were there to take some picture and show the cultural habits of this community. So 

what we pretend through this observation is to know what “marabaixo” and “batuque” 

dance represents in their life. Why they dance “marabaixo” and “batuque”?; when they 

dance?; how did they learn this dance?; what age is appropriate to start learn the dance? 

how is this dance important to the community?; what values it brings to the 

community?. Marabaixo and Batuque dancing is a resistance act, having the power to 

act and speak without restrictions, a corporeity of the black people quilombola. In the 

curiaú community the body is seen like movement, sensibility, subjectivity, culture and 

a way to preserve their histories and memories.      

 Key-words: dance, batuque, marabaixo, quilombolas, corporeity. 

 

                                                           
27

 Mestrando em Educação Física pela Universidade Federal de Pelotas- UFPel. 
28

 Professor do Curso de Pós-graduação em Educação Física da Universidade Federal de Pelotas - UFPel 



 
53 

INTRODUÇÃO 

 

Este trabalho e está intimamente ligado á minha trajetória de cidadão brasileiro 

do norte, mais precisamente do município de Macapá no estado do Amapá no extremo 

norte do Brasil, onde estão enraizadas minhas origens e preocupações com a formação 

humana.  

Demarcar academicamente o lugar ao qual pertenço me fortalece e me abastece, 

para por em educação na diversidade, não apenas narrada, mas vivida, experimentada, 

enfim, tomada como parte de minha história de vida. Assim, este trabalho também sou 

eu, com minhas historias de infância, juventude e adultez e com os olhares que trago, 

impregnados de vida, para poder pensar a dança sob o prisma da cultura e suas 

interfaces com a educação, com as memórias e com a cultura corporal.  

O meu interesse nesta temática surgiu de um ensaio fotográfico dos hábitos 

culturais
29

 que realizei ao coordenar em 2009 o Projeto de Esporte Atleta do Futuro 

desenvolvido pelo Serviço Social da Indústria – SESI/DR-AP, com a participação de 

150 crianças da comunidade. Foi nesse momento que me aproximei sensivelmente 

desse lugar. Fui seduzido pela dança do Marabaixo e do Batuque, de origem africana, 

praticada pelos negros quilombolas descendentes de escravos e comunidade amapaense. 

Observei as potencialidades representadas pelo acervo histórico-oral-expressivo 

presente nessa cultura. Fiquei me indagando, como a preservação da cultura, da dança 

do Marabaixo e do Batuque poderá contribuir na formação dos jovens, das crianças e 

dos adultos da comunidade e nas escolas públicas. 

Neste sentido o objetivo da pesquisa foi compreender qual o significado da 

dança do Marabaixo e do Batuque para crianças, jovens e adultos quilombolas do 

Curiaú  

Procuro compreender a representação social que a dança tem na vida das 

crianças, jovens e adultos descendentes de negros. Entendendo a dança como uma 

manifestação artística religiosa e cultural, esbocei alguns questionamentos: Como o 

Marabaixo e o Batuque “entram” na vida das crianças, jovens e adultos dessa 

comunidade?  Como as memórias dessas danças se fazem presentes no cotidiano da 

comunidade? Ocorrem somente em datas comemorativas, de festas e/ou celebram a 

                                                           

29
 Produção da farinha de mandioca, desde colheita, ralação da mandioca, à extração do tucupi (liquido de 

cor amarelada extraído na mandioca após ralada e espremida), o assamento da farinha e o ritual do festejo 

realizado no período de agosto em celebração a São Joaquim. 



 
54 

vida, tal como ela é? Essas danças fazem parte do processo de escolarização das 

crianças? Que sentido tem a dança para essa comunidade? Em que situações se dança? 

Com quem aprenderam a dançar? Existe uma idade para aprender a dançar? O que 

representa a dança na e para as memórias dos moradores do Curiaú? Que valores estão 

imbuídos na dança? São questionamentos como esses que me motivaram a fazer esta 

investigação envolvendo a cultura quilombola nesta Comunidade.  

Este trabalho justifica-se pela contribuição que este processo pode desencadear 

na comunidade dos quilombolas, envolvendo a participação dos adultos, jovens e 

crianças e as possíveis contribuições para outros estudos/pesquisas. 

No ano de 2004, o Conselho Nacional de Educação aprovou o parecer que 

propõe as Diretrizes Curriculares para a Educação das Relações Ético-Raciais e para o 

Ensino de História e Cultura Africanas e Afro-Brasileiras, diretrizes emitidas em 

complementação aos Parâmetros Curriculares Nacionais (PCN), após muitos estudos e 

seminários.  

Ferreira (2006), afirma que desde 1998, através dos PCN, foi feita a inserção da 

questão étnica dentro da temática da pluralidade cultural e também foi a Lei Federal nº 

10.639/2003, que inclui no currículo escolar, o conteúdo de História e Cultura Afro-

Brasileira e Africana, a serem ministradas em todas as disciplinas do currículo e, em 

especial nas disciplinas de Educação Artística, Literatura e História. Esse conjunto de 

leis criou novas oportunidades e a obrigatoriedade dos professores e professoras 

contemplarem como conteúdo a origem da Comunidade. 

Descendentes de escravos negros, os quilombolas sobrevivem muitas das vezes 

nas antigas fazendas deixadas por outros proprietários. Apesar de existirem desde a 

escravatura, no fim do século XIX, sua visibilidade social é recente, fruto de luta pela 

terra, da qual, na maioria das vezes, não possuem escritura, mas tiveram seus direitos 

garantidos pela Constituição de 1988.  

Em 1749, se estabeleceu no Estado do Amapá, mas precisamente no município 

de Mazagão o primeiro grupo de negros, formados por fugitivos do Estado do Pará, no 

qual fundaram um quilombo as margens do rio Anauerapucu. Ocasionalmente foram 

descobertos por caçadores de índios e para evitar outros encontros deixaram o local e 

foram mais para ao norte do Estado (Santos, 1998). Com medo de serem capturados 

pelos caçadores, os negros buscavam outros abrigos onde podiam caçar e pescar e 

assim, ter um lugar onde pudessem viver tranquilamente. 



 
55 

Em 1771, Com a criação da Vila de Mazagão, as 136 famílias que ali se 

estabeleceram, trouxeram 103 escravos, mas o maior contingente chegou quando da 

construção da Fortaleza de São José, com início em 1764 e concluída em 1782 (Santos 

1998). Ainda Santos, acusa que os registros de 1788 constam 750 escravos, muitos 

remanescentes dos trabalhos do forte de Macapá, e que, nos dezoitos anos da 

construção, 29 escravos não agüentaram os excessos de trabalho e a brutalidade dos 

construtores militar e por doenças como: sarampo e a malária. Muitos desses negros 

escravos, inconformados com os maus tratos, rebelavam-se e fugiam formando os 

quilombos de Maruanum, Igarapé do lago, Ambé, Cunani e em destaque, o Curiaú 

(Santos, 1998).  

Essa comunidade faz parte da formação cultural, econômica e política do 

Amapá. Portanto, ao conhecermos fragmentos da memória da comunidade do Curiaú, 

teremos oportunidades de valorizar as danças Batuque e do Marabaixo vivenciadas 

pelas crianças, jovens e adultos quilombolas, e assim, estaremos contribuindo para 

preservação da cultura, da história de luta, de resistência, de direito a vida. 

Ao falar de memórias Bosi (2003, p. 15) salienta que: 

 

A memória dos velhos pode ser trabalhada como um mediador entre a 

nossa geração e as testemunhas do passado. Ela é o intermediário 

informal da cultura, visto que existem mediadores formalizados 

constituídos pelas instituições e que existe a transmissão de valores de 

conteúdos, de atitudes, enfim, os constituintes da cultura. 

 

 

 Assim, neste sentido queremos levantar  as memórias da dança do Marabaixo e 

do Batuque nessa comunidade, compreender seus significados a partir das vozes 

crianças, jovens, adultos. 

 

Uma comunidade e suas singularidades: “localidade boa pra se criar gado” 

 

Os motivos que faziam da região do Estado do Amapá importante para Portugal 

eram, dentre outros: a garantia de poder da Coroa; a proteção das riquezas extrativistas 

das minas de ouro da região, a agregação da população dispersa; a dinamização 

econômica da região (GOMES et al, 1999). Com a existência de ouro, Macapá era 

querida por muitos estrangeiros inclusive Portugal. 

Como sustentáculo dessas atividades, se utilizou de mão-de-obra escrava, 

primeiramente do indígena, e depois do negro africano. Na edificação da mais 



 
56 

imponente a Fortaleza de São José, mega construção, que demorou 18 anos para ficar 

pronta; e insatisfeitos com o tratamento adotado pelos portugueses, os cativos passaram 

a fugir mais ao norte e a se refugiarem no mato constituindo suas moradias chamadas de 

Quilombo do Curiaú, sendo a origem do termo controversa: os idosos dizem que o 

nome original é “Cria-ú” que significa “localidade boa pra se criar gado” (FOSTER, 

2004).  

Região próxima do núcleo urbano de Macapá, a APA é considerada um Sítio 

Histórico e Ecológico, é composto por cinco núcleos populacionais: Curiaú de Dentro, 

Curiaú de Fora, Casa Grande, Curralinho e Mocambo, cuja população é constituída de 

negros descendentes de escravos africanos, que ali originaram um quilombo, formadas 

por várias famílias, ligadas entre si, por laços de sangue e afinidade.  

As comunidades quilombolas pesquisadas foram: o Curiaú de Dentro e Curiaú 

de Fora, nessa região tem cerca de 150 grupos familiar. 

A área do Curiaú por apresentar características singulares que condiciona a 

existência e formação de habitats e nichos ecológicos variáveis tanto em origem quanto 

em extensão, é determinante para a presença de uma fauna representativa e variada. O 

Cerrado com suas Ilhas de Mata apresentam uma fauna típica para cada ambiente, onde 

a ordem dos pássaros está muito bem representada.  Ainda neste ambiente existem os 

animais de médio porte, representados principalmente por roedores e répteis 

(CHAGAS, 1997). Todas essas espécies podem ser encontradas com facilidades na 

região. 

Nos Campos Inundáveis, juntamente com seus igarapés e canais de drenagem, 

desenvolve-se uma ictiofauna
30

 bastante diversificada e muitas dessas espécies é que 

constituem a base alimentar dos moradores como: a Traíra, o Jejú, o Tambaqui, o 

Tamoatá, o Aracú, e o Tucunaré, entre outros (CHAGAS, 1997). 

A comunidade nos dizeres de Facundes e Gibson (2000) vive basicamente da 

agricultura de subsistência extensiva, atividade que, praticamente, apenas satisfaz às 

necessidades básicas da sua alimentação. Utilizando-se de técnicas primitivas e 

rudimentares, limitando o cultivo a pequenas áreas. Para a limpeza do terreno é feita a 

derrubada e posterior queimada e o preparo do solo com enxadas, o que acarreta o mau 

aproveitamento dos recursos do solo, e esgotando-o em pouco tempo.  

As atividades agrícolas consistem principalmente no cultivo da mandioca para a 

produção de farinha e de hortaliças em pequena escala. Esse último é desenvolvido em 

                                                           

30
  Conjunto das espécies de peixes que existem numa determinada região biogeográfica. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Esp%C3%A9cie
http://pt.wikipedia.org/wiki/Peixe
http://pt.wikipedia.org/wiki/Regi%C3%A3o_biogeogr%C3%A1fica


 
57 

áreas sob a influência de várzea e em cerrado, com o uso de técnicas envolvendo 

adubação mineral e orgânica, irrigação.   

As culturas permanentes são resumidas àquelas de fundo de quintal nas 

pequenas propriedades rurais e nas imediações dos núcleos populacionais. Basicamente, 

são usadas apenas para o consumo local, com pouca conotação e importância comercial. 

A criação de gado bovino está identificada com a história de ocupação de Curiaú 

e os moradores sempre dispuseram de algumas cabeças. Essa pecuária é um 

complemento da agricultura (SILVA, 2002 apud MARIN, 1997). A criação bovina é 

uma das principais atividades desenvolvidas no Curiaú e é praticada por pequenos 

criadores principalmente com a criação extensiva de búfalos, de gado bovino, de 

carneiros e de cavalos, em menor escala. A pastagem utilizada é natural, aproveitando 

as áreas de campos inundáveis que, além de abundantes, oferecem boas condições de 

forragens e baixos custos de manutenção. 

O extrativismo representa um papel muito importante no regime alimentar das 

comunidades sendo a pesca uma das suas principais atividades, juntamente com a 

extração seletiva de madeira e coleta do açaí
31

 nas florestas de várzea. De forma menos 

significativa, há utilização da andiroba
32

 para a produção de óleo e coleta de outras 

espécies frutíferas próprias da várzea. No cerrado, são utilizadas várias espécies como 

ervas medicinais (FACUNDES & GIBSON, 2000).  

A caça nas matas já foi abundante, mas hoje com a proximidade da cidade e a 

própria pressão nas zonas de caça, promovidas em alta escala por caçadores vindos 

principalmente de Macapá. A legislação ambiental levou a atividade a sair da área de 

prioridade dos moradores para conseguir proteína animal. 

A comunidade sempre fez questão de manifestar sua cultura, não somente com a 

agricultura, piscicultura, como momento de lazer e religioso, a Dança é a e um hábito 

cultural forte. As danças do Marabaixo e o Batuque são de origens afros descendentes 

enraizadas na comunidade. São dançadas em celebração ao um santo católico e as 

participações dos negros são em massa, todos se envolvem nos festejos. 

A Constituição Federal, em seu Art. 68 do Ato das Disposições Constitucionais 

Transitórias (ADCT/CF), garante: “aos remanescentes das comunidades dos quilombos 

que estejam ocupando suas terras é reconhecida a propriedade definitiva, devendo o 

                                                           
31

 ou Juçara é o fruto bacáceo , de cor roxa, que dá em cacho na palmeira conhecida como açaizeiro. 
32

 Árvore da família Meliaceae. O nome deriva de "andi-roba", a palavra tupi-guarani que refere as 

sementes desta árvore e que significa gosto amargo. É reconhecida oficialmente pelo Ministério da Saúde 

do Brasil como possuidora de propriedades fitoterápicas.  

http://pt.wikipedia.org/wiki/Palmeira
http://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81rvore
http://pt.wikipedia.org/wiki/Meliaceae
http://pt.wikipedia.org/wiki/Tupi-guarani
http://pt.wikipedia.org/wiki/Minist%C3%A9rio_da_Sa%C3%BAde_(Brasil)
http://pt.wikipedia.org/wiki/Minist%C3%A9rio_da_Sa%C3%BAde_(Brasil)
http://pt.wikipedia.org/wiki/Fitoter%C3%A1pico


 
58 

Estado emitir-lhes os títulos respectivos”. De acordo com o Decreto 4.887/2003, os 

quilombos são: grupos étnico raciais segundo critérios de auto atribuição, com trajetória 

histórica própria, dotados de relações territoriais específicas, com presunção de 

ancestralidade negra relacionada com a resistência à opressão histórica sofrida”. (Art. 2º 

do Decreto 4887, de 20/11/2003). 

As comunidades remanescentes de quilombos no Brasil passam por situações 

delicadas que vai além da educação. Ela tem uma história de luta contra a opressão e a 

violência. Nos tempos da escravidão as lutas aconteciam em relação ao regime 

escravista. Na atualidade, ela se dá em relação à posse das terras quilombolas por 

grupos com poder político e econômico resultando, inclusive, em assassinatos e outras 

formas de violência.  

 

Marabaixo e Batuque: corporeidade, dança na comunidade  

 

Como diz Morin (1996), somos seres aprendentes, temos a capacidade de 

computar. Ensinar e aprender são características presentes em nossas vidas, que nos 

qualificam a superar os problemas que surgem e que criamos.  

Na minha memória, trago as tentativas iniciais para nadar, andar de bicicleta, 

aprendendo a dançar. Quanto problema! Mas nem por isso desisti. Do mesmo modo as 

crianças do quilombo do Curiaú pelo simples ato de brincar manipulando os 

instrumentos musicais, entrando em sintonia com os ritmos africanos e de tanto 

manifestar esse desejo vão se tornando tocadores e dançarinos.  

No Curiaú não é diferente, na dança, não existe na comunidade um professor 

“formal” para ministrar os primeiros ensinamentos do Marabaixo ou do Batuque, todos 

aprenderem experimentando, olhando seus pais, avós, primos e amigos. E aos poucos os 

quadris, os ombros, braços, pernas, o corpo todo é ritmo, música, expressão dessa 

cultura. Assim, através da experimentação, da vivência cotidiana surgem os passos, as 

coreografias, corpos dançantes, aprendizes de muitos ritmos.  

Trago um fragmento das entrevistas de Sebastião e Cintia, que nos brindam 

dizendo: “o gosto e o prazer é mais forte pela dança, não sendo preciso de professores”. 

Refletindo, observando as festas da comunidade, fazendo registros através de 

fotografias percebemos que existem pessoas da comunidade que possuem a dança 

incorporada em suas vidas. Diríamos são dançantes que aprenderam a dança dançando. 

Portanto, essas pessoas vão ensinando a dança que apreenderam de seus antepassados, 



 
59 

as crianças poderíamos dizer que são “educadores dançantes” que se fazem na própria 

comunidade.  

Observamos que nessa comunidade o mais marcante é a corporeidade.  Como 

afirma Santos (2000) “sem dúvida, o homem é o seu corpo”. A população negra tem 

inscrito em seu corpo todo um passado de desaprovação e de estigmatização, com ônus 

diferenciado para a mulher negra (GONZALEZ, 1984). Os corpos são perpassados por 

diferenciações de raça, etnia, sexo, classe social, cor da pele, textura do cabelo, formato 

de nariz e lábios, cor dos olhos, dentre outros. Muitas vezes tais marcas são usadas para 

inferiorizar alguns segmentos, como no exemplo do padrão de beleza e de 

comportamento que valoriza a pessoa branca e rica, sobretudo o homem. Sabe-se que 

em nosso país a corporeidade branca é superestimada, embora o que predomina é uma 

grande variação étnico-racial da população. 

Adquirimos em nossos corpos as marcas usadas ideologicamente para 

determinar os locais que devem ser ocupados por cada segmento social. Os espaços são 

desta forma, vividos diferenciadamente por negros e brancos (RATTS, 2004) não 

necessariamente exclusivos, mas de maneira hegemônica. Os espaços públicos de 

“acesso livre” a todos existem normas e regras que não estão nos estatutos jurídicos: 

“sobre este espaço se constitui e se desenvolvem assim códigos de condutas, códigos 

estes que são estabelecidos pelos relacionamentos, na co-presença e na coabitação” 

(GOMES, 2002, p. 163).  

Neste sentido, muitos quilombolas reforçam em suas atitudes que alguns destes 

lugares não foram feitos para eles e sim para os “brancos”, deixando de terem as 

oportunidades de experimentarem o novo.  

Deste modo, a participação no espaço público pela população negra é muitas 

vezes limitada, pois o racismo muitas vezes é vivenciado no corpo. Os olhares, as 

piadas, a indiferença são vividas a cada dia.  

Um exemplo, disto foi retirado de uma conversa com a professora Socorro, que 

comenta um fato ocorrido na escola, com um aluno ao solicitar um trabalho sobre raça e 

cor ela diz: “ele não queria de ter nascido negro, porque ele tem vergonha da sua cor, 

seus colegas fazem piada do seu cabelo, da cor, só porque ele é negro. Se ele pudesse 

queria ser branco, e assim, ninguém ia ri de dele
33

”.  

A vergonha e o constrangimento declarado a professora por essa criança é um 

desabafo por não ser respeitado na sua escola como gostaria. Não que em sua escola 

                                                           

33
 Professora Socorro em entrevista – dia 19/04/2012 



 
60 

haja somente brancos, ao contrário, a maioria das crianças são negras ou morenas. Ser 

negro para eles é motivo de piadinhas para os colegas. A escola tem um papel 

importante em trabalhar a valorização das raças. 

O corpo deste modo é uma expressão uma do racismo, de preconceito vivido. 

Gonçalves (2002, p. 278) enfatiza que: 

 

Falamos, também, com o nosso corpo, pois eles portam os saberes nos 

gestos. Um negro no Brasil não entra numa agência bancária de 

cabeça erguida, olhando de um lado para o outro, procurando um 

amigo. Ele sabe, com seu corpo, o racismo que quase sempre o vê 

como um ladrão, o que pode lhe ser fatal, ou lhe proporcionar mais 

um momento de humilhação. Esse negro pode até não falar sobre 

racismo ou ter participado do movimento negro, mas ele, com certeza, 

sabe o racismo. O negro sabe que tem que entrar de cabeça baixa 

porque a sociedade é racista. 

 

O corpo vive, convive numa dualidade marcada não apenas pela distinção entre 

as partes, mas também, e principalmente, pela distinção de valor, de importância. 

 Para alguns estudiosos, essa dualidade existe por ser de forma possível de se 

entender uma das principais características do corpo: a de ser sujeito e objeto ao mesmo 

tempo. Merleau-Ponty (1999) diz que, o corpo é uma simultaneidade de sujeito e objeto, 

existindo num espaço-tempo e servindo de referência centrada ao processo perceptivo. 

Essa simultaneidade Merleau-Ponty destaca o aspecto fenomenológico do corpo, um 

corpo sensível e inteligente, ou seja, um corpo que sente e que idealiza, 

simultaneamente; um corpo que é datado e localizado espacialmente, o que significa 

dizer que tem, na sua constituição, as influências de sua época e do lugar onde se faz. 

Sempre estamos de alguma forma negando o nosso corpo. Negando nossas 

experiências e as experiências de nossas crianças, jovens e adultos. Portanto, 

necessitamos refletir para construir uma práxis pedagógica que venha a recuperar a 

sensibilidade esquecida, com abertura de novas possibilidades que se confirmam numa 

lógica do sentir, do saber amar, do tocar, do viver com plenitude e transcendência.  

É representada através de gestos, expressões e movimentos corporais associados 

aos ritmos, no dizer do Coletivo de Autores (1992, p.82) que: 

 

Considerada uma expressão representativa de diversos aspectos da 

vida do homem, como linguagem social que permite a transmissão de 

sentimentos, emoções da afetividade vivida nas esferas da 

religiosidade, do trabalho, dos costumes, hábitos, da saúde, da guerra.   



 
61 

 

Podemos entender a dança como uma herança dos nossos ancestrais, expressão 

da nossa condição humana manifestada nas diferentes culturas. 

Perguntamos como Dança do Marabaixo e do Batuque se “mostra” nessa 

comunidade a partir das falas das crianças, jovens e adultos?  

Sabemos que na sua origem é considerada arte, sendo a manifestação mais 

antiga artística criada pelo homem. No resgate da história da dança constatamos que as 

manifestações dançadas (rituais e cultos primitivos) antecedem às formas de 

comunicação verbal, ou seja, em sua evolução, “o ser humano dançou antes de falar. 

Esta foi sua primeira manifestação social que sempre serviu para auxiliá-lo a afirmar-se 

como membro da sociedade” (BREGOLATO, 1994, p.57).   

Partindo da ideia de que os povos primitivos dançavam sem precisar de aulas 

para isso, e se comunicavam pela dança, é impossível aceitar quando as pessoas, dizem 

que não sabem dançar. Todos sabem dançar, muitos não sabem que sabem.   

Para Bregolato (1994, p. 58) “A dança exprime a alma de um povo, as 

características de sua formação étnica, seus hábitos, as tradições de seus costumes, um 

ritmo próprio expresso no compasso de suas músicas”. Para essa autora a dança, tem 

mudado assim como a cultura humana, pois ela é criada por pessoas que pertencem a 

diferentes culturas que possuem suas singularidades próprias.   

Marques (2007), diz que o ensino da arte tem sofrido as conseqüências de 

posturas racionalistas, e a escola está fundada em valores: A arte, frequentemente 

associada ao trabalho manual, foi também associada à condição escrava, não é de ser 

admirar, portanto que uma arte como a dança, que trabalha diretamente e 

primordialmente com o corpo, tenha sido durante séculos “presa nos porões e 

escondidas nas senzalas”: foi banida do convívio de outras disciplinas na escola, ou, 

então, atrelada ao tronco e chicoteada, até que alguma alma boa pudesse convencer “o 

feitor” de sua “inocência”.   

 Sabemos que durante a escravidão a senzala era o único lugar em que os 

escravos podiam expressar suas danças, seus ritmos, seus cantos ficavam restritos a 

esses espaços.  

Através da Dança do Batuque e do Marabaixo os quilombolas do Curiaú 

preservam a sua cultura na comunidade, criam interações com a sociedade amapaense e 

de outros estados.  



 
62 

O Batuque é a dança com mais aprovação, o Marabaixo tem um significado de 

tristeza como conta Esmeraldina
34

, “... as pessoas costumam abaixar a cabeça, e outras 

que não entendem às vezes pedem para levantar, mas elas não compreendem o 

verdadeiro significado, o Marabaixo que representa a tristeza”.  Ainda Esmeraldina fala 

do Batuque como: “... é alegria, é o momento onde os participantes celebram a 

liberdade, uma boa colheita” -, fazendo disso um momento de lazer, de tempo livre, um 

descanso lúdico e prazeroso. 

Podemos observar durante o tempo em que estivemos envolvidos na 

comunidade que inúmeros estudantes circulam por lá em busca de informações sobre 

essa comunidade. Em contrapartida os grupos organizados de dança do Marabaixo e de 

Batuque têm participações em palestras, seminários, congressos, exposições de 

artesanato e em eventos em outras cidades do Brasil e do Exterior.  

Um exemplo, é a fala de Dona Esmeraldina que afirma: O governo do Estado 

realizou o projeto “Viva o canto do Quilombo”, nas escolas da cidade, foram apenas um 

encontro com os alunos e eles ficaram ainda muitos tímidos com a nossa presença. A 

missão era apresentar aos Mapaenses o que é o Marabaixo e o Batuque. São danças 

quase parecidas, mas com significados e instrumentos diferentes. Poucos foram os 

participantes, mas foi o começo para o projeto
35

.  

Esse ganho cultural contribuiu nessa comunidade para que eles se 

transformassem de pessoas tímidas em pessoas confiantes da força de sua cultura. 

Observamos nas entrevistas que muitas pessoas puderam através da dança conhecer 

outras cidades e até mesmo fazer apresentações em eventos para personagens políticas 

que eles só conheciam pela televisão. 

A dança representa a comunhão cultural, enfatiza o conhecimento de idéias 

costumes de uma geração a outra, sobretudo nas formas folclóricas. Baseando-se em 

tradições, essas formas prolongam no tempo o espírito de comunidade, sendo inegável o 

seu valor cultural. 

As brincadeiras cantadas e as danças constituem o acervo imaterial da cultura 

oral do povo amapaense. Por meio das danças e brincadeiras as pessoas conhecem as 

qualidades do movimento, intensidade, duração, direção, sendo capaz de analisá-los a 

partir destes referenciais; conhecem técnicas de execução de movimentos e utilizam-se 

                                                           

34
 Dona Esmeraldina, entrevista em 15/11/2011. 

35
 Entrevista de Esmeraldina dia 15/11/2011 



 
63 

delas; são capazes de improvisar, de construir coreografias, e, por fim, de adotar 

atitudes de valorização e apreciação dessas manifestações expressivas, (BRASIL, 1997). 

 

Os caminhos da Pesquisa: Procedimentos Metodológicos 

 

Nesta pesquisa fizemos uso de entrevistas abertas, que para Duarte (2005), se 

caracteriza por ter um tema central que flui livremente, sendo aprofundado em 

determinado rumo de acordo com aspectos significativos dado pelo entrevistador 

enquanto o entrevistado define a resposta segundo seus próprios termos, utilizando 

como referência seu conhecimento, percepção, linguagem, realidade, experiência. 

Portanto, um estudo de caso por haver somente um objeto a ser estudado buscando com 

isto aprofundar, detalhamento do objeto em estudo. Neste caso, a dança do Batuque e do 

Marabaixo.  

Nas palavras de Goldenberg (1997, p. 34) o estudo de caso pode ser entendido, 

pois: “Reúne maior número de informações detalhadas, por meio de diferentes técnicas 

de pesquisa, com o objetivo de apreender a totalidade de uma situação e descrever a 

complexidade de um caso concreto [...] possibilita a penetração da realidade social, não 

conseguida pela análise estatística”.  

        Nesta pesquisa além do objetivo de compreender qual o significado da 

dança do Marabaixo e do Batuque para crianças, jovens e adultos quilombolas do 

Curiaú, ainda queremos saber: Como as memórias dessas danças se fazem presentes no 

cotidiano da comunidade? Ocorrem somente em datas comemorativas, de festas e/ou 

celebram a vida, tal como ela é? Essas danças fazem parte do processo de escolarização 

das crianças? Que sentido tem a dança para essa comunidade? Em que situações se 

dança? Com quem aprenderam a dançar? Existe uma idade para aprender a dançar? O 

que representa a dança na e para as memórias dos moradores do Curiaú? Que valores 

estão imbuídos na dança? São questionamentos como esses que me motivaram a fazer 

esta investigação que envolve a cultura quilombola nesta Comunidade.  

Na realização da pesquisa inicialmente entrei em contato com a presidente da 

Associação da Comunidade do Quilombo do Curiaú, Josineide Araújo que conheci 

quando fui coordenador do Programa Atleta do Futuro, projeto social, esportivo 

desenvolvido pelo SESI Amapá.  

Fiz a solicitação de autorização para realizar a pesquisa na comunidade, através 

de um oficio. Ainda na oportunidade explanei o projeto e o termo de autorização da 



 
64 

pesquisa livre esclarecido a ser assinado pelos entrevistados, informando que se 

tratava de uma pesquisa do Mestrado em Educação Física em realização na 

Universidade Federal de Pelotas no Rio Grande do Sul.  

Após obtermos o aceite da Presidente da Associação e a sua indicação de 

pessoas envolvidas com a dança na comunidade formamos um “mapa” dos 

entrevistados e entrevistadas constituídos por: Dona Chiquinha, de 93 anos, ex-

lavadeira, aposentada pelo Instituto Nacional do Seguro Social dançarina de Marabaixo 

e Batuque, genitora de Esmeraldina e do tocador e instrumentista Pedro bolão, 

Esmeraldina 56 anos escritora de causos, de livros infantis, empreendedora, Pedro do 

Rosário 53 anos, mais conhecido como “Pedro Bolão” tocador e construtor 

instrumentos do Marabaixo, a professora/bibliotecária Socorro Lino de 52 anos da 

Escola Estadual José Bonifácio e Deusiane 38 anos, ambas as pedagogas responsáveis 

pela organização do Grupo da Ladainha Mirins. A professora Rosália 40 anos 

responsável pelo Grupo de Dança da Escola, a professora Sheila 33 anos trabalha  com 

Literatura Infantil, e Giovana 36 anos vigilante e organizadora do Grupo de Dança na 

Comunidade, Everton, 12 anos, aluno da escola, integrante e organizador da ladainha 

Mirim, a Dona Josefa Maria de Miranda, 82 anos, mais conhecida por tia Zefinha, 

Sebastião de Menesses, 53 anos escritor e contador e história e sua filha Cintia das 

Chagas Silva, 33 anos, vigilante e do Grupo de Dança na Comunidade. 

Assim, construímos um “mapa” das pessoas a serem entrevistados integrantes de 

grupos na comunidade, donas de casa, construtores de instrumentos, tocador de 

instrumentos, contadores de histórias, professoras responsáveis por grupos de danças 

nas escolas, aposentadas, escritora de causos, vigilante, crianças que dançam na 

comunidade e nas escolas.  

 

O Marabaixo: Simbolizando tempos passados nas senzalas 

 

Começamos com uma epigrafe garimpada na fala de Esmeraldina do que 

simboliza a dança do Marabaixo: “A dança com os pés juntos representava as correntes 

postas nos pés dos antigos escravos, por isso que os passos do Marabaixo são lentos e 

com arrastar dos pés, os vestidos com anáguas, na representação das vestimentas da 

época
36

”. 

                                                           
36

 D. Esmeraldina em Entrevista em 15/11/2011. 



 
65 

Já há autores que elaboram associações etnológicas da palavra, remetendo às 

origens histórico-geográficas dos africanos desembarcados em Mazagão, como pretende 

Fernando Canto ( 1998, p. 18-9): O termo marabaixo é provavelmente uma variação de 

marabuto ou marabut
37

, Portanto, é apenas um resquício ou fragmento do ritual malê, do 

grande Império afro-sudanês do século. Contudo, muitos pesquisadores defenderam o 

contrário: [...] nada se sabe com segurança sobre sua origem, havendo quem a diga de 

procedência bantu, sem esclarecer, porém, se do Sul ou do Oeste [...]. (PEREIRA, 1951, 

p. 12). 

Estes africanos, apesar das adversidades do cativeiro, fizeram da música e da 

dança uma maneira de lembrar-se de si como ser humano, uma manifestação 

esteticizada de sua identidade. A música, repleta de imagens e sentidos de um passado 

distante, mitificado, que seria reelaborada a partir das referências locais, advindas, 

sobretudo, do catolicismo popular.  

São muitos os significados atribuídos ao Marabaixo. Uma das versões 

(QUINTELA, 1992, p. 9), repleta de romantismo, diz que o ritmo da batida dos remos 

nas caravelas que levavam os negros mar-a-baixo, da mãe África ao Brasil, teria 

sugerido a denominação e até mesmo a batida das caixas. Já Pereira (1951, p. 12), 

reconhece a impossibilidade de uma definição sobre a origem do termo, nos diz: ”Ligar-

se-á, por acaso, às longas e dramáticas travessias do Atlântico, ao léu das correntes 

marinhas e dos ventos alísios”.  

A dança do Marabaixo surgiu no município de Mazagão Velho, situado a 36 km 

de Macapá pelos negros fugitivos, utilizando-se hoje como lazer, atualmente dançam 

para homenagear os seus entes queridos, aquele escravo que por muito tempo foram 

oprimidos e maltratados e louvar seus santos católicos. Seus movimentos corporais 

foram criados, reproduzindo com nas memórias dos movimentos dentro das senzalas.  

Como observarmos nas fotografias calça branca e camisa floridas para os 

homens e as mulheres saias largas e estampadas até os tornozelos com anáguas 

simbolizando as antigas vestis dos escravos.  

Hoje se dança o Marabaixo com blusas com rendas, com a mesma cor da saia, 

com colares, flor na cabeça representando sua vaidade das mulheres. Criando-se um 

padrão entre os grupos de dança.  

Coloridas no ombro a toalha serve para enxugar o suor, colares coloridos 

enfeitam o corpo e flor no cabelo para não se desfazer da vaidade. 

                                                           
37

 Do árabe Marabut, sacerdote do malês. 



 
66 

A seguir apresentamos várias fotografias que fazem parte do contexto da 

pesquisa e cuja fonte é do autor desta pesquisa – Francisco Marlon. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 1: Dançarina de Marabaixo. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                     

 

 

Fig. 2: Homens e Mulheres dançando 

 

 



 
67 

Com a palavra mulheres dançantes: os “ladrões”, cantos, versos, cultura 

 “Ladrão” no Marabaixo significa uma canção improvisada e rimada composto 

pelo cantador. Também leva este nome pelo fato de muitas vezes outro cantador se 

aproximar e “roubar” a vez de cantar seus improvisos. Os versos são feitos de histórias 

de suas vidas, às vezes de rimas feitas na hora da dança, como o verso acima que conta 

a tristeza em relação a um feitiço feito para uma família, onde resultou a morte de quase 

todas as pessoas da família. O maldito mata, mata
38

, eis um exemplo, de um autor 

desconhecido: 

Ai, meu Deus, ai meu Deus 
                     Maldito mata-mata                bis 
Estava na minha roça 
                   Mandioca eu fui ralar              bis 
Quando eu recebi notícia 
                  Do maldito mata-mata             bis 
Deus quando fez o mundo 
                     Fez toda separação                bis 
Separou água da terra 
                     Da nossa labutação                bis 
Ai meu Deus, ai meu Deus 
                     Da nossa labutação                bis 
Essa sina essa sina 
                  Essa sina e essa sorte              bis 
Antes assim fosse à vida 
                Do que na hora da morte           bis 

 

A maioria dos ladrões de Marabaixo é referente a causos tristes que aconteceu 

em anos passada, por isso, Esmeraldina e sua mãe fica triste e em muitas das vezes 

chegam a chorar ao cantarem. A emoção toma conta da festa e ambas são envolvidas a 

tristes lembranças, Dona Chiquinha, mãe de Esmeraldina verbaliza que:  

Num festejo de Marabaixo lá na Casa Grande, eu não conseguiu cantar toda a 

música! Senti uma forte emoção, senti saudade da minha mãe, do meu pai, do meu filho 

e do meu esposo que já morreram e chorei de saudade da minha família
39

. 

Já Dona Chiquinha, expressa que antigamente conseguia dançar o Marabaixo 

sem dificuldade, hoje os novos batedores extrapolam o ritmo, ficando acelerado e 

dificultando os passos da dança, as batidas eram de uma forma que soava bem, dizendo 

num trecho da entrevista que: “... o Marabaixo era lento, era assim: big, big, big, big, 

                                                           

38
D. Esmeraldina entrevista em 15/11/2011 

39
 D. Chiquinha - entrevista em  15/11/2011 



 
68 

big, big e hoje é beg big, beg big, beg big, beg big, aí tem que pular, dantes não, as 

mulheres ia arrastando as peunas...
40

”. 

No Curiaú, somente em comemoração a Santa Maria no Curiaú de Fora, se 

dança o Marabaixo, o forte dessa dança se dá em Macapá, no Bairro do Laguinho e no 

Central, onde há ainda várias famílias descendentes de quilombo, que preferem o 

“conforto da cidade”. E os demais santos são comemorados ao som do Batuque.  

 

O Batuque: “celebrando a alegria, liberdade, uma boa colheita 

É uma dança negra mais expressiva encontradas no Amapá. Com raiz 

afrodescendentes praticada pelos quilombolas do Curiaú há séculos, tem um sentido de 

celebrar a alegria e liberdade. É dançado na maioria das vezes por duas pessoas, o 

homem sempre cortejando a mulher, usando o corpo em molejos como se tivesse em 

cima de uma prancha de surf, com braços abertos, fazendo giros junto com a dama. Já o 

homem quando quer paquerar vai à frente da dançarina, se aproxima fazendo a guarda
41

. 

Se ela se interessar responde com o mesmo gesto. Caso contrário, gira e sai dançando 

em outra direção. Isto significando que não está interessada. 

O vestiário no batuque, são muito parecidas às roupas do Marabaixo, só se 

diferenciam não há preocupações com a cor das roupas iguais as dos dançantes, mas sua 

característica está nas saias rodadas e longas e com as camisas com cores. Os homens 

também não possuem roupas iguais, dançam de calça ou bermudas, alguns usam 

camisas coloridas. 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

Fig. 5: Mulheres dançarinas de Batuque 

                                                           
40

 Chiquinha entrevista em  15/11/2011 
41

 Abre os braços, protegendo-a. 



 
69 

 

Uma maneira de fazer que a dança do Marabaixo e do Batuque fossem 

conhecidas, na comunidade e em outras comunidades em outros rincões ocorreu a partir 

da iniciativa da moradora Giovana. Vigilante, dançarina, que organizou um grupo de 

dança para apresentação com uma agenda, confeccionou as roupas para o grupo quando 

é solicitado a se apresentarem em eventos. O grupo se prepara com antecedência, 

organizam o transporte, pois antes ficavam horas as esperas do transporte e às vezes não 

apareciam. 

Eis um trecho de uma entrevista, que dá indicativo desse processo vivido: 

Antigamente o grupo era solicitado pelas pessoas quando queriam 

apresentação de dança, mas isso acontecia sem antecedência mínima, 

e muitas das vezes os moradores não se organizavam e quando os 

responsáveis chegavam era tudo na correria e alguns ficavam de fora, 

não ia, isso não era bom para comunidade
42

.  

 

Portanto, assim temos um exemplo, de como a comunidade foi superando as 

dificuldades para divulgar a cultura da dança do Batuque e do Marabaixo em outras 

localidades. 

 

Celebrar os santos devotos: Cânticos, preces, ritmo constante, bonito, quase 

monótono... 

 

Um som metálico de uma sineta indica o inicio das Ladainhas. Pouco a pouco a 

capela se enche. Junto ao altar do santo quase totalmente escondido atrás de fitas 

multicores. O mestre sala, membro responsável pela organização da folia com o grupo 

de ministro músicos começam a música e a reza. Todos de camisa brancas, muito 

limpas, deixam transparecer a importância do momento. 

      Cânticos e preces se sucedem, num ritmo constante, bonito, quase monótono, 

sem pausa, repetem-se varias vezes o Pai Nosso e a Ave Maria. 

 

 

 

 

                                                           

42
 Entrevista com Giovana em 24/04/2012 



 
70 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 6: Grupo da Folia Mirim 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 7: A ladainha. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 8: Ladainha mirim 



 
71 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 9: Ladainha, pedido da bênção ao santo. 

 

O grupo dos foliões mirim é organizado pelas professoras Socorro Lino que é 

bibliotecária e a pedagoga Deusiane, ambas da escola da comunidade. O grupo foi 

criado com intuito de resgatar e valorizar a folia
43

. Foi observada pelas professoras a 

necessidade de ensinar as crianças esse ritual.  

Na escola Estadual José Bonifácio, a única da Comunidade quilombola, 

onde é oferecido somente o ensino Fundamental, possui um grupo de dança de 

Marabaixo e Batuque, onde a professora Rosália, de 40 anos de idade, organiza os 

alunos para pequenos encontros. Ela disse que não é necessário ensaiar os passos, são 

apenas encontros para que os alunos pratiquem é uma maneira de interagirem entre eles, 

diz ela: “não treinamos os passos. Faço isso para não ficar uma dança técnica, ela deve 

fluir livremente pelos alunos, eu não cobro deles a perfeição, com isso, eles conseguem 

transmitir seu sentimento através do Movimento Corporal, adquirido na comunidade”. 

Nesta mesma instituição, é trabalhada a cultura afrodescendente de seus 

antepassados e inclusive a religiosidade que nela é bastante frequente. Esse grupo de 

meninos que participam da ladainha
44

 mirim é só de meninos, as meninas não 

participam, já é de tradição a ausência das delas. Na ladainha se destaca o Everton de 12 

                                                           
43

Resas com orações em português e em latim realizado somente pelos homens, com o uso de 

instrumentos musicais: viola, reco-reco, tambor, banjo, pandeiro e sino. 
44

 Resas católicas em latim. 



 
72 

anos, que é o mestre-sala
45

, este grupo é organizado pelas professoras Socorro Lino, 

de 52 anos de idade, bibliotecária e a Professora Deusiane, de 38 anos de idade 

pedagoga ambas da escola. O grupo foi organizado pela preocupação da extinção da 

ladainha pelos adultos, visto que poucos adulto estavam fazendo parte deste ritual, com 

isso as professoras sentiram a necessidade de criar o grupo com crianças, que serão um 

de grupo dos foliões no futuro.   

A devoção é expressa corporalmente, como podemos ver nas figuras 8 e 9 a 

cima. O respeito e o entusiasmo em participar do grupo e a devoção ao santo.   

O batuque do Curiaú começa logo após a folia. Nesta ocasião todos os devotos 

devem obediência ao Mestre-Sala, este representado por Sebastião, Mestre-Sala dos 

adultos. Ele dirige todo o ritual. Se achar que um dos devotos não se comportou, não 

cumpriu as obrigações religiosas, no dia em que comparece à folia, terá que “pagar 

prenda”. Essa prenda consiste em ter que rezar ajoelhados, encoberta com bandeiras do 

santo. Assim que ele terminar de rezar os foliões dão um sinal com os instrumentos.  

O Mestre-Sala do Grupo Mirim é o adolescente Erivelton, que conta como se 

deu sua participação: “quando as professoras me convidaram para fazer parte da 

ladainha eu fiquei contente, porque sempre vi meu avô participar e eu dizia que um dia 

eu ia participar também, e agora vou poder participar na escola”
46

. 

Há um grande respeito ao Mestre-Sala e ao ritual, mesmo as crianças têm um 

comportamento impecável. 

 

Batuque e seus instrumentos: Os ritmos dos seculares tambores – o 

“macaco” 

 

Podemos observar no fragmento de uma entrevista de Sebastião que anuncia: 

... Quando você está dançando, você esquece os problemas, você faz 

amigos, faz bem para mente, sendo a dança uma grande terapia. 

Aprendi a dançar olhando para as pessoas, não tive nenhum trabalho 

de um professor ensinando, é a mesma coisa se você chega num 

batuque e fica de braço cruzado olhando, como não tem exclusividade, 

por que todo mundo pode entrar e dançar.  É só ter coragem e deixar a 

vergonha de lado e você olha para os outros e vai se metendo lá no 

meio e de acordo com seu molejo você vai se superando. Nessa 

                                                           
45

 O membro participante responsável pela organização e andamento ladainha, sendo este respeitado por 

todos. Podendo o mestre sala dá um castigo (punição) para o participante que no desenvolvimento da 

ladainha  comportar-se de forma  inadequada com brincadeirinhas e desrespeito ao outro. O nome se deu 

pela necessidade de ter uma pessoas responsável pelo evento, se deu o nome de mestre e era realizado nas 

salas da casas, assim ficou, mestre-sala. 
46

 Everton – entrevista em 20/04/2012. 



 
73 

superação, às vezes você pode se sair muito melhor que aquele que 

está acostumado.  Porque tudo é uma capacidade de aprendizado de 

quem mais assimila as coisas e presta atenção, e se põem em prática. 

Acaba ficando melhor que seu próprio professor
47

. 

 

O ritmo estonteante dos seculares tambores chamados de “macaco” 
48

 é tocado 

no chão e com as mãos (o que se diferencia do Marabaixo). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 10: Tocadores de tambor de Batuque 

 

Os batuqueiros tocam os tambores sentados sobre estes, que ficam superpostos 

num tarugo do acapu
49

. Mas é o cantador que dá o ritmo e os dançarinos se espalham 

pelo salão, se dança em sentido anti-horário.  Os tocadores ficam ao centro da roda, 

enquanto os dançantes fazem rápidas evoluções sobre si mesmas e ao redor dos 

batuqueiros. Antes se prepara uma fogueira que permanece acesa com a missão de 

esquentar o couro dos instrumentos. São dois os “macacos”, um de repenicar e outro de 

marcar o ritmo chamado de amassador.  Cada um deles tem a forma cônica e mede 

cerca de um metro de comprimento. São utilizados também três pandeiros 

confeccionados há muitos anos com a madeira do cacaueiro e de couro de carneiro ou 

de sucuriju, que fazem parte do ritmo quente do batuque. 

 

                                                           
47

 Sebastião de Menezes – entrevista em 20/04/2012 
48

 Porque são feitos do tronco de uma arvores que se chama macacaueiro e de couro de animais. 
49

 Madeira de lei da região. 



 
74 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 11: Aquecendo o Bandeiro 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 12: Aquecendo o couro do pandeiro 

 



 
75 

 

                                                                                           

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 13: Tocadores de Pandeiro no Batuque 

 

Crianças e adultos juntos... Aprendizes de ritmos, danças... Vida 

 

Mostramos como os instrumentos que fazem parte da dança do Marabaixo e no 

Batuque como esses conhecimentos são ensinados as crianças, que aprendem vendo os 

adultos dançarem. Portanto, uma clara evidência que aqueles/as que dançam são 

criadoras também dos sons, ritmos, corporeidade – músicas.  

Pedro Rosário mais conhecido “Pedro Bolão” é amante do Marabaixo, e 

confecciona instrumento musical. Este conhecimento foi aprendido com o pai. Ele 

também organiza o Grupo Mirim de Marabaixo, os encontros é em sua casa, ele fala da 

importância da construção dos instrumentos: 

 

Eu comecei a fazer as caixas, por que já estavam aparecendo 

instrumentos vindos de fora da comunidade, estes instrumentos são 

davam um bom som. E essas pessoas que faziam não se preocupavam 

com isso, achavam que podia ser feito de qualquer forma. Aí eu 

resolvi ensinar na comunidade para as crianças, para que elas 



 
76 

aprendessem a construir seu próprio instrumento. Isso aconteceu 

igualmente com o pandeiro e os tambores utilizados no batuque, que 

também fazemos aqui, com nossas madeiras e sobra de caixas usadas 

e com couros de carneiro e búfalo
50

. 

 

Portanto, vemos que as crianças aprendem a construírem os instrumentos de som 

através dos conhecimentos que os adultos da comunidade que detém esse conhecimento 

e se dispõe a ensiná-los. Neste exemplo, Pedro Bolão repassa o seu conhecimento 

ensinando o preparo do instrumento. Ele afirma que os instrumentos estavam sendo 

construídos por moradores do centro de Macapá, que não fazem parte cultura da 

comunidade e não dominavam a técnica correta de construção. 

Os tambores chamados de caixa
51

 de Marabaixo, que por muitos anos foram 

construídos de forma artesanal, confeccionado com couro de animais, como cobra 

(sucuriju, jiboia), bode, madeira do macaqueiro
52

, hoje utilizado também por qualquer 

outra madeira. E são tocados com um pequeno bastão de madeira (baqueta). Podemos 

observar nas fotografias os vários tipos de instrumentos que são construídos na 

comunidade. 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 3: Caixa de Marabaixo                                                Fig. 4: Caixa de Marabaixo 

                  

Os instrumentos são aprendidos pelos adultos e crianças, isso implica somente 

um tempo longo período de participação nos eventos, para após experimentar e praticar, 

                                                           
50

 Pedro Bolão – Entrevista em 15/11/2011  
51

 Instrumento feito de madeira e couro de carneiro, usado para a dança do Marabaixo 
52

 Tronco de arvore da mata nativa, que é retirado quando está ôca, embora resistente por fora. O mesmo 

era limpo todo por dentro, lapidado por fora e cortado no tamanho certo do tambor.   



 
77 

às crianças se esforça para adquirir esses conhecimentos – confecção dos 

instrumentos aprenderem a tocar e serem  os futuros tocadores. 

Abaixo as imagens são exemplos claros de um desses momentos. Onde o 

tamanho do menino, ladeado por um adulto contrasta com o tamanho do pandeiro. Onde 

a compenetração mostra a seriedade vivida nesse ato de aprender por crianças e adultos.  

Fig.14, 15, 16 - Criança batendo tambor, pandeiro e ao lado de um tocador. 

 

A dança para Sebastião de Menezes, mentor, folião, mestre sala dos adultos fala 

que: “é um prazer, igualmente ao de almoçar e de jantar”, “na comunidade não tem e 

nunca teve professor de dança, todos aprendem olhando os mais velhos e amigos”. 

Além do “valor espiritual” que a dança traz, diz o que representa para ele, e para muitos 

que não são da comunidade “é simples modo de dançar”.   

Cintia Chagas, filha de Sebastião de Menezes, desde pequena sua mãe já a 

colocava para a participação dos festejos, vestia de saias rodadas e ela com seus 

amiguinhos iam aprendendo junto com os outros adultos, ela acredita que: “não tem um 

negro na comunidade que não goste de um tambor 
53

”, essa é a maneira que ela se refere 

à dança do batuque. Como todas as dançarinas ela afirma: “... não tive um professor de 

batuque ou Marabaixo, é quase impossível que um quilombola não saiba cantar, danças 

e tocar, isso já faz parte da nossa tradição
54

”. 

                                                           
53

 Cintia Chagas entrevista em 08/04/2012 
54

 Idem ao anterior. 



 
78 

Na dança sob o som do batuque entram homens, mulheres e crianças de todas 

as idades. Quando o ritmo se intensifica forma-se um espetáculo sem igual. As saias 

rodadas e coloridas das mulheres tomam conta da sala quando fazem evolução.  

Os gritos e as quedas de corpos que os homens experimentam também colorem 

os movimentos da dança. Todos os quem assistem podem participar da festa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 17: Traje feminino do Batuque 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 18: Mulheres e crianças dançando o Batuque 

 

 



 
79 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 19: Mulheres dançando o batuque 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 20: Cantadores de Batuque 

 

O Marabaixo, o Batuque passa por transformação quanto ao ritmo. “Tocadores” 

que não conhecem essa cultura musical, os instrumentos mudam os ritmos o que 

incômoda as pessoas mais velhas.  

Sebastião lembra em uma de suas “conversas” de um festejo na vila do Curiaú: 

Houve aqui na vila em uma festa, em que os tocadores estavam 

tocando no batuque de uma forma rápida e que os dançantes não 

estavam acompanhando o ritmo, e meu amigo João, fez parar a festa 

para poder rapidamente dar algumas orientações aos tocadores, e 

chamou outros dois batedores para amassar e repinicar e três batedores 



 
80 

de pandeiros e em meia hora houve uma grande mudança no ritmo, 

grande maioria dos presentes foram dançar no salão, inclusive eu
55

. 

 

As letras parecem com as do Marabaixo, são feitas com versos de histórias que 

falam sobre alguém ou algo que aconteceu na comunidade chamada de “bandaias”. 

Abaixo, grafamos duas “bandaias” de autores desconhecidos. Ambas cantadas 

por Dona Chiquinha. 

 
 
Dia 26 de agosto 

Deus me queira valer 

Houve um grande barulhão 

Pela moda do trevêle. 

 

Pela moda do trevêle 

Eu vi duas mulheres brigar 

A Josefa Borboleta e  

A Maria Tacacá 

 

Lá vem o Ofázio 

Andava como corria 

Para desapartar o rolo 

Da Josefa com a Maria 

 

A Maria foi quem disse 

Eu vou te dá-te na boca 

Pra ti deixar o meu nome 

E saber que não sou sopa 

 

A Maria Tacacá 

Só contava pavulagem 

Quando encontrou com a Josefa 

Eu não conheci vantagem... 

 

Já a outra Bandaia do Batuque anuncia que: 

 

Me chamaram de puxa-saco 

Puxa-saco eu não sou 

Só vim dar o convite 

Conforme o homem mandou. 

 

As quatro horas da tarde, 

Quando o rádio falou 

A notícia que eu vou te dar 

É que o território acabou. 

 

                                                           

55
 Sebastião entrevista cedida em 15/11/2011 



 
81 

Se este território acabar o que será dos arigós, 

Tenho pena dos arigós  

E de meus parentes brasileiros 

Já desprezaram suas lavras 

 por causa desse dinheiro. 

 

Nas danças do Batuque e do Marabaixo: corpos em movimentos... 

 

Em muitas das vezes a expressão corporal dos dançantes são nítidos e acabam 

demonstrando o que eles têm vontade de ser sem falar, apenas dançando e se 

expressando corporalmente. Neste sentido Arroyo (2004, p. 1290 enfatiza que:“Os 

corpos nos trazem o outro como presença e como interrogação”  

As celebrações, as danças em louvor aos santos católicos e que por tradição são 

festejados com muita fé e devoção, são também expressão da luta pela sobrevivência, 

dignidade e melhores condições de vida, pelas quais eles passam e seus antepassados 

passaram. A devoção a Santos são elemento de consolo e alegria por parte dos 

quilombolas é um alento para as dificuldades sofridas durante suas vidas. Este é o 

grande motivo de dançar é a expressividade dos corpos através das danças e músicas, a 

formação da consciência da sociedade, perfazendo a territorialidade do Marabaixo e do 

Batuque.  

Os cânticos entoados por vários tempos no Marabaixo fazem uma alusão aos 

sofrimentos enfrentados por eles e seus antepassados longínquos sempre rememorados e 

as vezes é expressado no Batuque de forma lúdica com seu irmão quilombola através de 

pequenos causos, acontecimentos realizados naquela comunidade. 

 Estar presente a cada ano nos festejos do Marabaixo e do Batuque é demonstrar 

que mesmo enfrentando tantos problemas ainda há motivos para se agradecer e celebrar 

os seus santos, como diz Josefa, “são comemorados os festejos de alguns santos como 

eles: no Curiaú de fora a Santa Maria e São Joaquim e no Curiaú de Dentro são: Santo 

Antônio, São Sebastião e São Lázaro, é por eles que dançamos” 
56

. Esse é um dos 

motivos da dança, dançam para celebrar a sua liberdade. 

Pode ser verificado nessa expressão cultural um efeito oposto desta relação de 

poder. A população quilombola através de sua corporeidade promove uma das mais 

belas festas culturais do Estado do Amapá, e esta corporeidade é um instrumento do 

qual as pessoas negras quilombolas se utilizam para manter sua cultura, que por sua vez, 

está relacionada com os regulamentos da sociedade, mesmo que em geral não reconhece 

os modos de vida dessa população. Claval (2001, p. 63) entende cultura como: 

 

 

 

 

                                                           

56
 Josefa, entrevista em 12/05/2012 



 
82 

[...] a soma dos comportamentos, dos saberes, das técnicas, dos 
conhecimentos e dos valores acumulados pelos indivíduos durante 
suas vidas e, em outra escala, pelo conjunto dos grupos de que fazem 
parte. A cultura é herança transmitida de uma geração a outra. Ela 
tem suas raízes num passado longínquo, que mergulha no território 
onde seus mortos são enterrados e onde seus deuses se 
manifestaram. [...]. A cultura transforma-se, também, sob o efeito 
das iniciativas ou das inovações que florescem no seu seio. 

 

 

     Neste sentido, podemos falar em territórios quilombola, apropriados pela 

corporeidade negra. No Marabaixo e no Batuque observamos um território que é 

demarcado através da corporeidade que compreende não somente o corpo em 

movimento, mas todas as suas expressões como as danças, as músicas, os ritmos, os 

sons, os olhares, os toques, os convites, as recusas. Este território se expressa através de 

uma territorialidade visto que “qualquer projeto no espaço que é expresso por uma 

representação revela a imagem desejada de um território, de um local de relações” 

(RAFFESTIN, 1993, p. 144). 

Assim, vai se configurando uma festa onde a comunidade dança suas alegrias, 

tristezas, seus sonhos, suas esperanças enfim, dança sua cultura viva...  

Considerações provisórias 

 

Após relevantes avanços na história da população quilombola brasileiros ainda 

materializa desigualdades entre negros e brancos marcada principalmente por 

preconceitos e ideários racistas que perpassam por todas as instâncias da sociedade. É 

papel do intelectual se contrapor a esta ideologia racista “ser intelectual é exercer 

diariamente rebeldia contra conceitos assentados, tornados respeitáveis mais falsos” 

(SANTOS 1997), para que assim possamos realmente pensar em uma sociedade mais 

similar.  

Para a população negra quilombola teve algumas vitórias conquistadas, no 

campo jurídico e em reconhecimento cultural, especificamente em Macapá, mas isso é 

pouco se considerarmos toda sua história. Como afirma Santos (2002 p. 156): “Faltam 

muitas coisas para ultrapassar o palavrório retórico e os gestos cerimoniais e alcançar 

uma ação política consequente. Ou os negros deverão esperar mais outro século para 

obter o direito a uma participação plena na vida nacional?”. 



 
83 

Na cidade de Macapá o Marabaixo e o Batuque se apresentam não somente 

como uma festa religiosa, mas também como uma manifestação de cultura negra, na 

qual se tem estabelecido relações de poder, entre os diversos componentes representado 

na festa como os festeiros, pesquisadores e a igreja.  

A corporeidade dos quilombolas do Marabaixo e o Batuque são expressos 

através de uma territorialidade, a qual produz um processo de identificação com este 

território. A identidade territorial dos sujeitos das danças envolvidas se dá frente ao 

processo histórico, com mais de um século. O Marabaixo e o Batuque são hoje as 

maiores manifestação da cultura negra no Estado do Amapá.  

Da mesma forma os integrantes dessas danças sabem que são discriminados e 

vítimas de racismo e que têm um poderoso instrumento para lutar contra isto. Por ter 

parte da população voltada para si durante o período da festa, estes a utilizam também 

para que, por meio da festa e mais especificamente da música e da dança, alcancem um 

maior número de pessoas. Fazer o Marabaixo e o Batuque é um ato de resistência, uma 

afirmação da existência e da liberdade corporal, de uma corporeidade negra 

territorializada que concebem o corpo em sua complexidade: ele não é visto apenas no 

seu aspecto físico.  

O corpo é compreendido como um todo composto pelo movimento, 

sensibilidade, subjetividade, cultura, com sua história própria. Não há como conceber o 

corpo sem uma de suas principais características, o movimento. É a partir dele que 

apreendemos e interagimos com o mundo, incorporando-o através do corpo. 

Constatamos uma grande importância atribuída ao movimento, uma vez que este é 

fundamental para o desenvolvimento e a aprendizagem. Pois movimentando seu corpo 

ela vai investigar, sentir, experimentar, perceber o mundo a sua volta e, 

consequentemente, interagindo, poderá desenvolver suas aprendizagens. A pergunta é. 

Poderá a danças do Marabaixo e do Batuque, constituir-se em conteúdo escolar, sem 

perder suas propriedades culturais. 

Através da dança, são desenvolvidas ações que estimulam e possibilitam a 

expressão Corporal, o autoconhecimento e o conhecimento do corpo, a disciplina, o 

espírito de grupo, as trocas culturais, de forma a construir uma nova ordem 

sociocultural, em que as crianças, adolescentes e adultos atendidas sejam respeitadas no 

seu processo de desenvolvimento. 

As atividades como a dança, melhoram as compreensões e desempenhos 

relacionados à gestualidade de seus praticantes. Penso que seja o momento das escolas 



 
84 

se abrir e aprender educação com as comunidades quilombolas e a partir delas. Por 

que ignorar nas escolas, aquilo que é vivido intensamente na comunidade do Curiaú? As 

escolas podem ser o lugar para aprender a dança afro amapaense com qualidade, 

profundidade, compromisso, amplitude e responsabilidade. Com os conhecimentos 

dessa dança cultural trabalhados na educação física, a escola será sem dúvida, um lugar 

privilegiado para a disciminação, divulgação e valorização da cultura amapaense.  

Através do ensino da dança afro amapaense podemos contribuir com os 

trabalhos já realizados por aqueles quilombolas como D. Esmeraldina, D. Chiquinha, D. 

Zefinha, seu Sebastião que com muitos esforços, dedicação, se destacam com projetos 

sociais que contribuem efetivamente nas comunidades. Incentivando também os mais 

novos como Giovana e Everton que fazem parte como voluntários  em projetos. 

 

REFERÊNCIAS 

ALBERTI, V. Manual de História Oral. 2ª ed. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2004. 

ARROYO, Miguel G. Imagens quebradas: trajetórias e tempos de alunos e mestres. 

Petrópolis: Vozes, 2004.  

BRASIL. Secretaria de Educação Fundamental. Parâmetros curriculares 

nacionais: Educação física / Secretaria de Educação Fundamental. Brasília: MEC/SEF, 

1997.96p. 

________. Lei Federal nº. 10.639/2003. Institui a obrigatoriedade do ensino de História 

da África e da Cultura Afro-Brasileira. Brasília. 2003 

________. Secretaria de Politicas de Promoção da Igualdade Racial. Estatuto da 

Igualdade Racial. Brasília: SEPPIR/PR, 2010. 

BARTHES, Roland. A Câmara Clara: nota sobre a fotografia. Trad. Júlio Castañon. 

Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1984. 

BREGOLATO, R. A. Textos de Educação Física para a sala de aula. 2ª. ed. 

Cascavel, Assoeste,1994. 

BOSI, E. O tempo vivido da memória: ensaio de psicologia social. São Paulo: Ateliê 

Editorial, 2003. 

CANTO, Fernando. A água benta e o diabo. 2ª ed. Macapá: FUNDECAP, 1998. 

CLAVAL, Paul. A geografia cultural. Tradução de Luiz F. Pimenta e Margareth de C. 

A. Pimenta. 2. ed. Florianópolis: Ed. UFSC, 2001. 

COLETIVO DE AUTORES. Metodologia do Ensino da Educação Física. São Paulo: 

Cortez, 1992. 



 
85 

CHAGAS, M. A. Curiaú: Dossiê da Área de Proteção Ambiental: Macapá: 

GEA/SEMA, 1997.  

DIEGUES, A. C. & ARRUDA, R. S. V. (Orgs.). Saberes tradicionais e 

biodiversidade no Brasil. Brasília: Ministério do Meio Ambiente; São Paulo: USP, 

2001. 

DUARTE, J. B. A. (Orgs.) Método e técnicas de pesquisa em comunicação. São Paulo: 

Atlas, 2005. 

FACUNDES, F. S. & GIBSON, V. M. Recursos naturais e diagnósticos ambiental 

da APA do Rio Curiaú – Macapá: UNIFAP, 2000. (Trabalho de Conclusão de Curso). 

58 p., 2000. 

FOSTER, E. L. S. Racismo e movimentos instituístes na escola. Tese (Doutorado em 

Educação) Rio de Janeiro, Universidade Federal Fluminense, 2004.  

FERREIRA, A. B. H. Novo Dicionário Aurélio da Língua Portuguesa. 3ª. ed. 

Curitiba: Editora Positivo, 2004. 

FERREIRA, A. J. Formação de Professores. Raça/Etnia: Reflexões e sugestões de 

materiais de ensino em português e Inglês. Cascavel, PR: Coluna do Saber, 2006. 

GARCIA, M.; PASQUIS, R. Diagnóstico e zoneamento participativos: atelier 

Curralinho, APA Curiaú. Macapá: SEMA, 2000. 25 p.  

GARCIA, A. & HASS, A. N. Ritmo e dança. Ed. Canoas, RS. Editora da ULBRA, 

2003. 

GOLDENBERG, M. A arte de pesquisar: como fazer pesquisa qualitativa em Ciências 

Sociais. Rio de Janeiro: Record, 1997. 

GONÇALVES, C. W. P. A invenção de novas geografias. In: Territórios. Programa 

de pós-graduação em geografia. UFF/AGB. Niterói, 2002, p. 257-284.  

GONZALEZ, L. Racismo e sexíssimo na cultura brasileira. In: Ciências sociais hoje. 

ANPOCS (Associação Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa em Ciências Sociais), 

1984, p. 223-244.  

GOMES, F. S. (Org.) Nas terras do cabo norte: fronteiras, colonização e escravidão 

na guiana brasileira – séculos XVIII/XIX. Belém: Editora Universitária/UFPA, 1999.  

GOMES, P. C. C. A condição urbana: ensaios de geopolítica da cidade. Rio de 

Janeiro: Bertrand Brasil, 2002.  

GIL, A. C. Como elaborar projetos de pesquisa. São Paulo: Atlas, 2009. 



 
86 

KENSKI, V. A vivência escolar dos estágios e a prática da pesquisa em estágio 

supervisionado. In S. PICONEZ (Org.) A prática de ensino e o estágio supervisionado. 

Campinas, Papirus, 1991. 

MARQUES, I. A. Dançando na escola / Isabel A. Marques. 4ª. ed. São Paulo: Cortez, 

2007. 

MELLO, A. C. Metodologia de pesquisa: livro didático. Palhoça (SC): Unisul Virtual, 

2006. 

MERLEAU-PONTY, M. Fenomenologia da percepção. São Paulo: Martins Fontes, 

1999. 

MORIN, E. O método III: o conhecimento do conhecimento. Portugal: Publicações 

Europa-América, 1996. 

MOSCOVICI, S. Representações Sociais: Investigações em psicologia social. 

Petrópolis: Vozes, 2005. 

NANNI, D. Dança-Educação: pré-escola à universidade. Rio de Janeiro: 4
a 

ed. Sprint 

2003. 

NEVES, J. L. Pesquisa quantitativa, uso e possibilidade. Disponível em 

<http://www.ead.fea.usp.br/cad-pesquisa//c03-art06.pdf 

PEREIRA, N. O sahiré e o marabaixo: Tradições da Amazônia. Contribuição ao 

Primeiro Encontro Brasileiro de Folclore. 1951. 

QUINTELA, E. Marabaixo. Tipiti. Macapá, 22 de abril de 1992.  

RAFFESTIN, Claude. Por uma geografia do poder . Dissertação (Mestrado em Letras 

e Lingüística). Universidade Federal de Goiás, Goiânia, Ática, 1993. 

RATTS, A. J. P. As etnias e os outros: as espacialidades dos encontros/confrontos. 

Espaço e cultura, Rio de Janeiro, nº 17-18, jan/dez.2004, p. 77-88. 

SILVA, R. B. L e. A etnobotânica de plantas medicinais da comunidade quilombola 

de Curiaú, Macapá-AP, Brasil. 2002. 172 p. Dissertação (Mestrado em Agronomia) – 

Universidade Federal Rural da Amazônia, Belém 2002. 

SANTOS, M. As exclusões da globalização: pobres e negros. In: FERREIRA, A. M. 

(Org.). Na própria pele: os negros no Rio Grande do Sul. Porto Alegre, 

CORAG/Secretaria de estado da Cultura, 2000. 

_______. Ser negro no Brasil hoje. In: O país distorcido: o Brasil, a globalização e a 

cidadania. São Paulo: Publifolha, 2002. 



 
87 

_______. Ser intelectual na era da globalização. Conferência na cerimônia de 

outorga do título de Professor Emérito da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas da USP. São Paulo, 1997. 

SANTOS, F. R. História do Amapá. 4ª ed. Macapá: VALCAN, 1998.  

SOUZA, M. M. África e Brasil africano. 2ª ed. São Paulo: Ática, 2008. 

FOTOGRAFIA: Francisco Marlon da Silva Gomes (autor). 

Resumo dos autores 

* Mestrando de Educação Física, pelo curso de Mestrado em Educação Física da 

Universidade Federal de Pelotas. E-mail para contato: marlonmacapa@hotmail.com  

** Orientador, Doutor em Educação e docente da Escola Superior de Educação Física e 

Faculdade de Educação/UFPel. E-mail: bonorinosul@gmail.com  

  

mailto:marlonmacapa@hotmail.com
mailto:bonorinosul@gmail.com


 
88 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
89 

ANEXO A – TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

CURSO DE PÓS - GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO FÍSICA 

DISSERTAÇÃO DE MESTRADO 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

 

Pesquisador responsável: Márcio Xavier Bonorino Figueiredo 
Instituição: Universidade Federal de Pelotas/ Escola Superior de Educação 
Física 
Email: bonorino.sul@gmail.com 
Telefone: 53 91384711 
______________________________________________________________ 
Pesquisador aluno: Francisco Marlon da Silva Gomes 
Instituição: Universidade Federal de Pelotas/ Escola Superior de Educação 
Física 
Endereço: Av. Desidério Antonio Coelho, 839 - Trem. Macapá– AP. 
Telefone: 96 – 81273258 / 91426007 
Email: marlonmacapa@hotmail.com 
          ______ 
                      

Concordo em participar do estudo MEMÓRIAS DO MARABAIXO: cultura 
quilombola e corporeidade na comunidade do Curiaú em Macapá-AP . 
Estou ciente de que estou sendo convidado a participar voluntariamente do 
mesmo. 

PROCEDIMENTOS: Fui informado de que os objetivos serão:  

 a) compreender qual o significado da dança do “Marabaixo” na memória 
dos moradores velhos da Comunidade do Quilombo do Curiaú; 

  b) investigar que valores, sociais, culturais são atribuídos à dança do 
“Marabaixo” nas memórias de crianças, jovens e velhos da Comunidade 
quilombola do Curiaú. 

RISCOS E POSSÍVEIS REAÇÕES: Fui informado de que não existem riscos 
no estudo.  

BENEFÍCIOS: O benefício de participar na pesquisa relaciona-se ao fato que 
os resultados serão incorporados ao conhecimento científico e posteriormente 
a situações de ensino-aprendizagem.  

PARTICIPAÇÃO VOLUNTÁRIA: Como já me foi dito, minha participação neste 
estudo será voluntária e poderei interrompê-la a qualquer momento. 

DESPESAS: Eu não terei que pagar por nenhum dos procedimentos, nem 
receberei compensações financeiras. 



 
90 

CONFIDENCIALIDADE: Estou ciente que a minha identidade permanecerá 
confidencial durante todas as etapas do estudo. 

CONSENTIMENTO: Recebi claras explicações sobre o estudo, todas 
registradas neste formulário de consentimento. Os investigadores do estudo 
responderam e responderão, em qualquer etapa do estudo, a todas as minhas 
perguntas, até a minha completa satisfação. Portanto, estou de acordo em 
participar do estudo. Este Formulário de Consentimento Pré-Informado será 
assinado por mim e arquivado na instituição responsável pela pesquisa.  

Nome do participante/representante legal:______________________________  

Identidade:________________ 

ASSINATURA:________________________         DATA: ____ / ____ / ______ 

 

DECLARAÇÃO DE RESPONSABILIDADE DO INVESTIGADOR: 

 Expliquei a natureza, objetivos, riscos e benefícios deste estudo. 

Coloquei-me à disposição para perguntas e as respondi em sua totalidade. O 

participante compreendeu minha explicação e aceitou, sem imposições, assinar 

este consentimento. Tenho como compromisso utilizar os dados e o material 

coletado para a publicação de relatórios e artigos científicos referentes a essa 

pesquisa. Se o participante tiver alguma consideração ou dúvida sobre a ética 

da pesquisa, pode entrar em contato com o Comitê de Ética em Pesquisa da 

ESEF/UFPel – Rua Luís de Camões, 625 –  CEP: 96055-630 - Pelotas/RS; 

Telefone:(53)3273-2752. 

 

ASSINATURA DO PESQUISADOR RESPONSÁVEL: 

 

_____________________________________________ 

 

 

 

 

 



 
91 

ANEXO – B                                UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

ESCOLA SUPERIOR DE EDUCAÇÃO FÍSICA 

PÓS - GRADUAÇÃO - CURSO DE MESTRADO 

 

 

 

OFÍCIO DE SOLICITAÇÃO 

 

 

Por meio deste, solicito ao comitê de ética da faculdade de Educação Física a 

apreciação do projeto de pesquisa intitulado: MEMÓRIAS DO MARABAIXO: cultura 

quilombola e corporeidade na comunidade do Curiaú em Macapá-AP. O projeto 

de pesquisa para fins de dissertação de mestrado está sendo realizado pela aluno 

mestrando Francisco Marlon da Silva Gomes, matrícula 11099024, e-mail: 

marlonmacapa@hotmail.com e “Endereço para acessar este CV: 

http://lattes.cnpq.br/394407542564217. Sob a orientação do professor Dr. Márcio 

Xavier Bonorino Figueiredo, ambos vinculados a Escola Superior de Educação 

Física (ESEF) da Universidade Federal de Pelotas (UFPel). 

 

 

Pelotas-RS, 03 de novembro de 2011.               

 

 

 

_____________________________ 

Mestrando Francisco Marlon da Silva Gomes 

 

mailto:marlonmacapa@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/394407542564217


 
92 

ANEXO - C 

CARTA DE ANUÊNCIA 

Aceito que o estudante pesquisador Francisco Marlon da Silva Gomes do 

curso de Mestrado em Educação Física da Universidade Federal de Pelotas 

(UFPEL) desenvolva sua pesquisa intitulada: MEMÓRIAS DO MARABAIXO: 

cultura quilombola e corporeidade na comunidade do Curiaú em Macapá-

AP, sob a orientação do professor Dr. Márcio Xavier Bonorino Figueiredo. 

Estou ciente dos objetivos e metodologia da pesquisa acima citados, e 

que serão assegurados: 

a) A garantia de solicitar e receber esclarecimentos antes, durante 

e depois do desenvolvimento da pesquisa; 

b) Não haverá nenhuma despesa para esta instituição que seja 

decorrente da participação nessa pesquisa; 

c)  No caso do não cumprimento dos itens acima, há liberdade de 

retirar minha anuência a qualquer momento da pesquisa sem 

penalização alguma. 

Assim declaro ter lido e concordado com o parecer ético emitido pelo 

CEP da instituição proponente, conhecer e cumprir as Resoluções Éticas 

Brasileiras, em especial a Resolução CNS 196/96. Esta instituição está ciente 

de suas co-responsabilidades como instituição co-participante do presente 

objeto de pesquisa, e do seu compromisso no resguardo da segurança e bem-

estar dos sujeitos de pesquisa nela recrutados, dispondo de infra-estrutura 

necessária para tal segurança e bem-estar. 

Macapá-AP, 30 Outubro de 2011. 

 

 

Assinatura e carimbo do responsável institucional pela Presidência da 

Associação da Comunidade Quilombola do Curiaú  

 

 



 
93 

ANEXO - D 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

CURSO DE PÓS - GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO FÍSICA 

DISSERTAÇÃO DE MESTRADO 

TERMO DE CESSÃO DE DIREITOS DO USO DA IMAGEM 

             

Pesquisador responsável: Márcio Xavier Bonorino Figueiredo 

Instituição: Universidade Federal de Pelotas/ Escola Superior de Educação Física 

Email: bonorino.sul@gmail.com 

Telefone: 53 91384711 

_______________________________________________________________________ 

Pesquisador aluno: Francisco Marlon da Silva Gomes 

Instituição: Universidade Federal de Pelotas/ Escola Superior de Educação Física 

Endereço: Av. Desidério Antonio Coelho, 839 - Trem. Macapá– AP. 

Telefone: 96 - 81273258 

Email: marlonmacapa@hotmail.com 

            

Pelo presente documento, eu, _________________________________________,  

RG________________,residente na cidade de Macapá-AP, estou ciente de pleno 

acordo e autorizo a publicação da minha imagem, em trabalhos acadêmicos. A 

utilização das imagens foi permitida ao Francisco Marlon da Silva Gomes, RG 224563-

AP, aluno do curso de mestrado, para o trabalho de dissertação: MEMÓRIAS DO 

MARABAIXO: cultura quilombola e corporeidade na comunidade do Curiaú em 

Macapá-AP. O estudo faz parte do programa de pós - graduação em Educação Física 

da Universidade Federal de Pelotas (UFPEL), na Escola Superior de Educação Física 

(ESEF).  Fica conseqüentemente autorizado a utilizar, divulgar e publicar, para fins 

culturais, as mencionadas imagens, com a única ressalva de sua integridade e 

indicação da fonte e autor. 

Pelotas, 30 de outubro de 2011.                

_____________________________ 

Assinatura do Concedente.  

 

mailto:marlonmacapa@hotmail.com


 
94 

ANEXO – E 

MATERIAL A SER ENTREGUE À SECRETARIA DE EDUCAÇÃO DO ESTADO DO 

AMAPÁ, Projeto “CURIAÚ: memórias, versos e fotos”. 

   

 

  

 

    



 
95 

   

 

  

 

  

 

  



 
96 

   

  

 

  

   

 



 
97 

   

 

   

 

   

 

   

 



 
98 

   

 

     

 

   

 

   



 
99 

   

 

 


